ISSN 1411-3457

(JLUMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume XIV- Nomor 1+ Juni 2010

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




TRANSLITERASI
ARTIKEL

Abdullah Sattar

Sholihan

Suhermanto Ja’far

Abdul Mukti Ro’uf

Slamet Muliono R.

Aksin Wijaya

Mulyadi

Ahmad Choirul Rofiq

Win Usuluddin

INDEKS

ISI

Filsafat Islam:

Antara Duplikasi dan Kreasi ® 1-20
Al-Hikmah Al-Muta‘aliyyah:

Pemikiran Metafisika Eksistensialistik
Mulla Shadra e 21-38

Panenteisme dalam Pemikiran Barat
dan Islam e 39-62

Metode Pembacaan Turats Arab-Islam:
Perspektif Muhammad ‘Abid

Al-Jabiri e 63-100

Hermeneutika Al-Qur’an:

Antara Pemaknaan Tekstual

dan Kontekstual @ 101-120
Menimbang Kembali Paradigma Filsafat
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam
Kontemporer e 121-144

Konstribusi Filsafat Ilmu dalam

Studi Ilmu Agama Islam: Telaah
Pendekatan Fenomenologi e 145-176
Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan
Lakatos terhadap Pengembangan
IImu-Ilmu Keislaman e 177-196
Elusidasi Filosofis Kebhinekaan
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme
Keberagamaan Era Postmodern ® 197-226



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



PANENTEISME
DALAM PEMIKIRAN BARAT DAN ISLAM

Suhermanto Ja’far

Abstract: Among themes in the studies about God is about problem of
existential relationship between God, humans, and nature. The problem has
Spawned various perspectives, either normative-theological or  metaphysical-
ontological. Panentheism which is included in the second perspective is a concept
that emphasizes the divinity of all in God, not all is God as in the view of
pantheism. This paper aims to examine the concept of panentheism by comparing
its views developed in the West with those in Islam. West panentheism, as
developed by Whitehead, views God as an infinite conceptual reality of absolute
possibilities. His existence is not a creation, but He exists with all creations.
While in Islamic panentheism, as stated by lgbal, human pantheistic experience
with God does not vanish human ego, but human ego even will be more authentic
and powerful as it is in the Lord. He rejects pantheism view that all is God.

Abstrak: Di antara tema-tema dalam kajian tentang Tuban adalah tentang
hubungan eksistensial antara Tuban, manusia, dan alam. Permasalahan itu
telah melabirkan beragam pandangan, baik yang normative-teologis maupun
metafisik-ontologis. Panenteisme, termasuk dalam pandangan kedna, adalah
sebuah konsep yang menekankan keilabian semua dalam Tuban, tidak semmna
adalah Tuban sebagai panteisme Tulisan ini berupaya mengkaji panenteisme
dengan membandingkan antara konsep itn pandangan Barat dengan yang ada
dalam Islam. Panenteisme Barat, sebagaimana dikembangkan W hitehead,
memandang Tubhan sebagai realitas fonseptual yang tidak terbatas dari
kemungkinan-kemungkinan absolut. Keberadaannya bukan sebagai  ciptaan,
tetapi ia berada bersama semua ciptaan. Sementara dalam pandangan Islam,
seperti dikemnkakan oleh 1gbal, pengalaman panteistik manusia dengan Tuban
tidak membuat lebur ego manusia, justru ego manusia semakin otentik dan kuat
karena berada di dalam Tuban; dia menolak pandangan panteisme bahwa
semta adalah Tuban.

Keywords: Panenteisme, Metafisika, Ontologis, Teologi Proses,
Transenden, Immanen.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Ushuluddin TAIN Sunan Ampel
Surabaya. email: herman.goevara@gmail.com.

Ulnmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 39



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

PEMBAHASAN tentang Tuhan merupakan fenomena baru di
kalangan masyarakat modern yang rasional. Fenomena baru ini,
bagi masyarakat modern yang serba mekanis merupakan antitesis
dari pengaruh positivisme ! yang menolak metafisika, etika
bahkan agama, karena ketiga hal tersebut kebenarannya tidak
dapat diverifikasi.? Hanya saja, pembahasan tentang Tuhan bagi
masyarakat modern berbeda dengan Era Patristik 3 yang

!Suatu kebenaran dapat dianggap benar apabila sesuai dengan hukum
positif yang sesuai dengan fakta-fakta atomik yang oleh karenanya dapat
dianggap ilmiah. Sedangkan metafisika, etika, maupun agama tidak dapat
dibuktikan unsur-unsur atomiknya sehingga tidak dapat dikatakan sebagai
kebenaran ilmiah. Gagasan ini dirumuskan oleh filosof Perancis bernama
Auguste Comte, yang pertama kali “membuahkan”  positivisme melalui
fisika sosialnya (yang kemudian disebut sosiologi). Melalui usaha pencarian
bentuk inilah Comte kemudian mengajukan serangkaian metode keilmuan
bagi ilmu pengetahuan (sosial) dengan upaya penyejajaran ilmu pengetahuan
sosial dengan ilmu pengetahuan alam. Pada zamannya, kebenaran ilmu alam
merupakan primadona bagi perkembangan keilmuan saat itu. Comte yang
kebetulan seorang ilmu sosial, berusaha untuk menyejajarkan kedua jenis
ilmu yang dikenal sebagai ilmu alam dan ilmu sosial. Melalui cabang ilmu
baru ini, fisika - sosial atau sosiologi, Comte ingin mengajukan hukum yang
dapat menerangkan dinamika sosial masyarakat maupun struktur sosial yang
telah ada. Untuk lebih jelas, lihat, George Ritzer, Modern sociological T'heory
(Singapura: The McGraw-Hill Companies Inc., 1996), 14

2Verifikasi merupakan kata kunci kaum positivisme dalam memandang
sebuah teori yang dianggapnya sebagai yang ilmiah. Verifikasi merupakan
metode pengujian sebuah teori, sebagai langkah awal dalam mencari bukti-
bukti yang membenarkan untuk meneguhkan kebenarannya.

SPatristik berasal dari kata patriarchi yang berarti bapak. Dalam sejarah
Filsafat, Era Patristik merupakan era dimana Bapak-bapak Gereja (Pastur)
menjadi sentral pembahasan Filsafat. Era ini juga diidentikkan dengan
Scholastik dimana Bapak-bapak Pastur di Gereja menjadi pengajarnya.
Istilah ini mempunyai makna aliran (mazhab) sebagai corak yang khas dari
filsafat Abad Pertengahan. Scholastik dapat dirumuskan sebagai sebuah
sistem filsafat yang mempunyai corak semata-mata bersifat agama.
Disamping itu, juga dianggap sebagai filsafat yang mengabdi pada bidang
teologi ( anmcila teologi) atau filsafat berpadu dengan agama yang berusaha
secara rasional memecahkan persoalan-persoalan dengan wahyu. Untuk
lebih jelasnya, lihat A. Epping OFM. etal., Filsafat ENSIE (Bandung:
Jemmars,1983), 126-140; bandingkan dengan Frank Thilly, .4 History of
Philosophy New York: Holt, Rinehart and Winston, 1957), 193.

40 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

cenderung teosentris.* Era sekarang, pembahasan tentang Tuhan
difokuskan pada pembahasan filosofis dengan titik tekan pada
antroposentris, > dimana manusia menjadi tolok ukur dalam
hubungannya dengan eksistensi Tuhan. Pada ranah filosofis ini,
manusia telah memakai pendekatan epistemologis  dalam
membahas Tuhan sebagai upaya pembuktian secara ilmiah,
rasional, dan logis.

Eksistensi Tuhan merupakan masalah pokok dalam setiap
agama dengan pendekatan teologis yang bersumber pada kitab
sucinya masing-masing. Di samping itu, juga menjadi
pembahasan filsafat dengan perspektif metafisika-ontologis.
Pembahasan tentang Tuhan dalam ranah ini menjadi diskursus®
menarik karena dalam setiap perkembangan zaman selalu

4Teosentris merupakan ciri utama Abad Pertengahan dimana teologi
menjadi dasar dari segala-galanya untuk membuktikan keimanan atau
keimanan mencari pendasaran filsafat. Dengan kata lain, pembahasan
tentang Tuhan menjadi sentral utama abad ini. Pada era ini, filsafat dan
pengetahuan menjadi ancila teologi atau hamba teologi. Filsafat dan
pengetahuan dipergunakan para teolog untuk membuktikan iman atau iman
dipahami secara rasional filosofis, yang dalam istilah Anselmus dikenal
dengan intellectum fidei. Suhermanto Ja’far, Konsep Metafisika Mob. Igbal
(Jakarta: Tesis PPS Filsafat UI, 2003), 54-7.

5 Antroposentris merupakan ciri utama filsafat modern yang berarti
manusia menjadi sentral utama pembahasan. Manusia menjadi titik tolak
dalam memandang segalanya, termasuk Tuhan. Manusia menjadi subjek
sekaligus objek pembahasan filsafat. Melalui antropsentris ini, manusia
dengan kebebasan berpikirnyanya mampu menembus batas-batas adi
kodtrati melalui penalaran ilmiah sebagai hasil dari revolusi ilmiah sehingga
melahirkan peradaban modern. Bertrand Russell, History of Western Philosophy,
(London: George Allen & Unwin, 1974), 157.

¢ Diskursus sering dipadankan dengan istilah wacana. Ada banyak
pengertian mengenai wacana, dalam pengertian yang paling luas, wacana
berarti sesuatu yang dikatakan atau dikomunikasikan dengan menggunakan
tanda-tanda, dan menandai hubungan yang lainnya dengan strukturalisme
dan fokus-fokus dominannya pada bahasa. Lihat, Lydia Alix Fillingham,
Foncanlt Untuk Pemula (Jogjakarta: Kanisius, 2001), 100. Namun menurut
pengertian Foucault, wacana didefinisikan sebagai bidang dari semua
pernyataan (statement), kadangkala sebagai sebuah individualisasi kelompok
pernyataan, dan kadangkala sebagai praktek regulatif yang dilihat dari
sejumlah pernyataan yang melahirkan kebenaran dan pengetahuan tertentu
dan menimbulkan efek kuasa. Michel Foucault, History of Sexuality (New
York: Vintage Books, A Division of Random House Inc. 1990), 18.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 41



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

muncul diskursus pemikiran tentang Tuhan. Problematika
Ketuhanan merupakan problem universal yang selalu ada dalam
babakan sejarah manusia sehingga problema ketuhanan tetap
dianggap sebagai tema pokok dalam sejarah filsafat. Masalah
Tuhan berada pada tingkat pertama spekulasi filosofis.

Sementara itu, dalam ranah teologis, walaupun masalah
Tuhan menjadi tittk sentral pembahasannya yang didasarkan
pada kitab suci, namun tetap saja terbuka kemungkinan bagi
adanya interpretasi kreatif terhadap teks-teks suci ajaran Tuhan,
termasuk interpretasi kreatif hambanya terhadap eksistensi
Tuhan itu sendiri. Ini tampak pada maraknya aliran-aliran atau
sekte keagamaan, baik yang berasal dari suatu agama tertentu
maupun berakar pada budaya dan pikiran manusia yang
bermacam-macam. Ini menujukan bahwa dalam ranah teologis,
pemikiran tentang Tuhan selalu berkembang dalam memahami
cksistensi Tuhan itu sendiri, baik relasinya dengan manusia
maupun alam.

Relasi Tuhan dengan manusia maupun alam merupakan
fenomena baru masyarakat modern dalam memahami Tuhan
sehingga pendekatan epistemologis menjadi sebuah keharusan.
Tuhan dipahami dalam perspektif antroposentris dengan titik
tekan pada relasi antara Tuhan dengan manusia dan alam. Relasi
antara ‘Tuhan dengan manusia menimbulkan pemikiran-
pemikiran yang secara filosofis cenderung imanen, pada satu sisi,
dan transenden, pada sisi yang lain, bahkan menimbulkan
pemikiran yang menganggap bahwa Tuhan itu imanen sekaligus
transenden.

Imanensi maupun transendensi merupakan paradigma
ontologis-metafisis di kalangan filosof maupun teolog dalam
membahas relasi antara manusia dengan Tuhan. Di sinilah
terdapat benang merah relasi manusia dan Tuhan dengan
pendekatan fenomenologis yang dikenal dengan istilah
intensionalitas.” Istilah ini merujuk bahwa manusia mempunyai

"Intensionalitas merupakan istilah yang dipopulerkan Husserls sebagai
kata kunci dalam fenomenologi. Istilah Intensionalitas berarti, mengarab,
mempunyai arab atau tujnan, menuju ke. Konsep ini pertama-tama digunakan
oleh Brentano untuk membedakan antara fenomena fisik dengan fenomena
psikis. Benda benda fisik tidak terdapat di dalamnya apa yang disebut

42 Ulnmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

keterarahan dengan yang lain, termasuk Tuhan. Keterarahan
manusia kepada Tuhan merupakan suatu keniscayaan.
Keterarahan ini semakin jelas dalam pandangan Martin Buber
sebagai wujud keterarahan aku dengan Tuhan.

Martin Buber menganalogikan keterarahan manusia pada
Tuhan dengan keterarahan pada benda, yang disebut dengan
istilah relasi aku-itu dan Aku-engkan. Menurut Martin Buber relasi
aku- itn dan Aku-engkan merupakan cara untuk mewujudkan
kesadaran Aku. Artinya, bahwa kesadaran 4k» bukan tunggal
yang hanya ditentukan oleh subjek dirinya, tetapi ditentukan oleh
subjek lain (Aku lain) yang dinamakan engkan. Jadi Engkan
merupakan suatu dimensi baru meng-ada-kan Aku dalam
hubungannya dengan aku lain. Karenanya, hanya dengan
pertemuan personal Aku-Engkan, aku mengalami kesadaran dan
kehadiran yang nyata. Kehadiran A&# dan Engkan merupakan
sisi dari proses menjadi .4D.A. Berangkat dari hal ini, Martin
Buber memandang manusia, yaitu Aku selalu dalam relasi
dialogis dengan benda-benda (I-7/) maupun dengan sesama dan
Tuhan (I-Thox). Relasi dialogis ini merupakan suatu keharusan
dalam perjumpaan dengan Engkan. Perjumpaan ini menyebabkan
Aku menjadi Ada karena Engkan, sebagaimana ucapannya, “Akx
membutubkan Engkan untuk menjadi Ada, Aku Ada, karena Aku
berkata Engkan. 8

Pada akhirnya kesadaran yang terdapat pada 44« sebagai inti
kepribadian manusia merupakan aktivitas jawa. Sehingga,
kesadaran atau suara hati merupakan aspek etis yang
menempatkan roh sebagai bentuk yang paling tinggi dari semua

intensionalitas (bertujuan ke atau mengarah ke). Intensionalitas menunjuk
makna aktivitas, “mengarah ke objek atau menmu ke objek”. Untuk lebih
jelasnya, Khozin Affandi, Fenomenologi: Pemabaman Awal Pikiran-pikiran
Edpnnd Husserl (Surabaya: eLKAF, 2007), 37-40. Adanya relasi subjek dan
objek yang berkesadaran ini akhirnya melahirkan istilah cogita cogitata pada
fenomenologi Husserl. Ini dibuktikan dengan konsep intensionalitas yang
dikandung oleh subjek dengan kesadarannya sehingga dapat mengarah
langsung pada objek, yang juga mempunyai kesadaran. Lebih jelasnya,
Theodore de Boer, The Development of Husserl’s Thought (London: Trans.
Morttinus Nijhhoff, 1978), 102.
8Martin Bubet, I and Thon (Edinburgh, 1970), 54/5.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 43



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

itu dan dianggap sebagai jendela jiwa yang terarah pada Allah.?
Karena itu, di balik kesadaran manusia terdapat sesuatu yang turut
beraktivitas dalam kehidupan sehingga membawa manusia pada
yang Mutlak, yaitu Roh. Keterarahan pada yang Mutlak itu
merupakan sesuatu yang gwven bagi manusia karena Allah
merupakan ide innate manusia, sebagaimana teori Plato dan
Descartes.!?

Relasi keduanya yang melahirkan konsep imanensi dan
transendensi ini dalam perkembangan berikutnya menimbulkan
faham-faham ketuhanan yang menjadi perdebatan di antara
paham-paham tersebut. Tuhan dianggap sebagai imanen
sekaligus transenden bagi penganut teisme; Tuhan dianggap
sebagai transenden terhadap alam dan manusia bagi kaum
deisme; Tuhan dianggap sebagai yang imanen bagi kaum
panteisme. Di samping itu, ada juga yang pesimis bahwa akal
manusia  bisa menjangkau Tuhan sebagaimana kaum
agnostisisme.

Relasi Tuhan dengan manusia dan alam yang dikonsepsikan
para teolog yang cenderung spiritualis-monistik beranggapan
bahwa peleburan dalam relasi tersebut akan melenyapkan
eksistensi manusia dan alam sebagaimana menjadi pegangan
kaum panteisme. Sementara itu, dikalangan masyarakat modern
yang rasional melalui pendekatan epistemologis beranggapan
bahwa peleburan dalam relasi tersebut tidaklah menghilangkan
eksistensi manusia dan alam, tetapi justru semakin mengeksiskan
manusia. Ini adalah anggapan kaum panenteisme.

Persepsi panenteisme mengenai Tuhan ini menjadi fenomena
baru masyarakat modern karena paham ini tidak menafikan
kemampuan dan kebebasan manusia. Fenomena ini berangkat
dari pemahaman epistemologis filosofis tentang eksistensi
Tuhan relevansinya dengan pengetahuan ilmiah sehingga paham
ini masih menghargai pengetahuan ilmiah dalam memahami
Tuhan. Pengetahuan ilmiah menjadi perangkat metodologis
dalam memahami eksistensi Tuhan. Tuhan tidak hanya

9C. A. van Peursen, Orientasi di Alam Filsafat, ter. Dick Hartoko (Jakarta:
Gramedia,1988), 239-40.

0Untuk lebih jelasnya, lihat Sheed’s, Dagmatic Theology, vol. I-111 (USA:
Thomas Nelson Publisher, 1980), 199.

44 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

dipandang dalam perspektif teologis saja. Eksistensi Tuhan
menjadi  perdebatan yang panjang antara panteisme dengan
panenteisme mengenai relasi yang disertai dengan peleburan
manusia dengan Tuhan.

Mengurai Arti dan Makna Panenteisme

Istilah panenteisme telah diperkenalkan pertama kali oleh
filosof idealis Jerman Karl Friedrich Christian Krause (1781-
1832). Panenteisme berasal dari kata Yunani “n@v” (pan) berarti
semua, “€v” (en) berarti didalam dan “0edg” (theos) yang berarti
Tuban. Dengan demikian, berarti Semua berada di dalam Tuban
(all-in-God). ' Istilah ini merujuk kepada sebuah sistem
kepercayaan yang beranggapan bahwa dunia semesta berada
dalam Tuhan. Dengan demikian, panenteisme memposisikan
Tuhan sebagai suatu kekuatan yang tetap ada di dalam semua
ciptaan, dan teramat kuasa atas semesta.!? Bagi Krause (1781-
1832) sebagai seorang Hegelian dan guru Schopenhauer,
mempergunakan kata panenteisme untuk mendamaikan konsep
teisme dengan panteisme. Istilah panenteisme muncul pertama
kali sebagai sistem pemikiran filosofis dan religius pada tahun
1828.

Kaum panenteis menganggap bahwa realitas Tuhan sebagai
sesuatu yang transenden sekaligus imanen, Tuhan ada
melampaui semua makhluk, namun semua tetap di dalam
Tuhan. Gagasan ini telah lama ada berabad-abad sebelumnya di
kalangan agama-agama dari berbagai tradisi mistik. Gagasan ini
diawali dari Hindu Kuno, yaitu Upanishads 2800 tahun yang
lalu, khususnya Brihadaranyaka dan Chandogya Upanishads. Di
Barat, gagasan ini dipelopori oleh panenteis Hellenis seperti

USistem filsafat yang disebut panenteisme oleh Krause pada dasarnya
sebagai upaya untuk mendamaikan panteisme dan teisme. Krause
menegaskan bahwa Tuhan adalah suatu hakikat yang berisi keseluruhan alam
semesta dalam dirinya, namun tidak habis olehnya. Dia menempatkan
penekanan khusus pada perkembangan individu sebagai bagian integral dati
kehidupan keseluruhan. Untuk lebih jelasnya, John W. Cooper, Panenteisme:
The Other God of the Philosophers (Baker Academic: 2006), 18.

12R. Totten, http://www.geocities.com/worldview3/panenteisme.html,
diakses pada tanggal 15 Oktober 2009.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 45


http://www.geocities.com/worldview3/panenteisme.html

Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

Plotinus (205-70 M.) dan pengikutnya Neo-Platonisme. John
Scottus  Eriugena (800-877), kepala Palatine Akademi,
merupakan panenteis Kristen sekitar abad IX. Para sufi awal di
kalangan Muslim seperti Bayazid Bisthami dan Mansuar al-Hallaj,
Ibn ’Arabi dan Jalal al-Din Rumi termasuk para tokoh yang
masuk dalam katagori ini. Begitu pula di kalangan Yahudi
muncul di tangan Maimonides dan mistikus Kabbalah seperti
Musa dan Cordovero Ishak Luria adalah panenteis.

Sementara itu, pandangan panenteisme di abad XX dan XXI
dipengaruhi oleh gagasan zeologi proses, yang cenderung menolak
transendensi Tuhan, kemahakuasaan, dan kemahatahuan. Para
ilmuwan, kosmolog, filosof, dan Teolog di Barat sangat tertarik
dengan panenteisme. Mereka mencapai kesepakatan bahwa
Tuhan tidak lain alam itu sendiri, setidak-tidaknya ditempatkan
sebagai bagian dari itu. Tapi hanya tersedia bagi pengalaman
mistik yang terdapat di dalamnya. Mungkin lebih tepat dikatakan
bahwa dalam cahaya terbuka "empat sisi" logika dari tradisi
spiritual Timur, bahwa Tuhan adalah alam sekaligus melampaui
alam, sebagaimana Brockelman menunjukkan bahwa Tuhan
bukanlah alam ataupun tidak melampaui alam. 13

Panenteisme memahami Tuhan dan dunia saling terkait satu
sama lain. Tuhan punya relasi timbal balik dengan dunia, dunia
berada di dalam Tuhan, dan Tuhan hadir berada di dalam
dunia. Gagasan ini menawarkan alternatif baru pemikiran yang
semakin populer melalui sisntesis pemikiran teisme tradisional
dan panteisme. Panenteisme berusaha untuk menghindari
gagasan mengisolasi Tuhan dari dunia sebagamana dipahami
teisme tradisional dan gagasan yang meleburkan Tuhan dan
dengan dunia sebagaimana panteisme. Sistem pemikiran teistik
tradisional menekankan perbedaan antara Tuhan dan dunia
secara  cksistensial  ontologis, sedangkan  panenteisme
menekankan kehadiran Tuhan aktif di dunia. Sementara itu,
Panteisme menekankan kehadiran Tuhan di dunia secara ketat
dan utuh, tetapi panenteisme mempertahankan identitas dan
makna dari non-ilahi. Antisipasi pemahaman Tuhan yang
panenteistik telah terdapat dalam tulisan secara filosofis dan

13 Http:/ /www.btitannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme

diakses pada tanggal 20 Oktober 2009.

46 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010


http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme

Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

teologis sepanjang sejarah.!* Namun, keragaman pemahaman
ketuhanan panenteistik telah berkembang di dua abad terakhir,
terutama dalam tradisi Kristen menanggapi banyaknya
pemikiran-pemikiran ilmiah. >

Sebagian besar diskusi kontemporer dan perkembangan
panenteisme terjadi dalam konteks diskusi ilmu dan agama.
Dalam diskusi yang muncul, Arthur Peacocke dan Paul Davies
telah membuat kontribusi penting sebagai ilmuwan yang tertarik
pada panenteisme. Peacocke telah mengembangkan pemahaman
panenteisme itu diawali pada tahun 1979 dan terus melalui
bekerja pada tahun 2001, 2004, dan 2006. Peacocke memulai
dengan pergeseran pemahaman ilmiah mengenai dunia dari
konsep mekanisme ke dalam pemahaman tentang dunia sebagai
kesatuan sistem hirarki dari berbagai tingkatan yang berbeda.
Demikian juga halnya juga dengan Davies yang menjelaskan
bahwa alam semesta itu kompleks dan teratur. Peacocke
mengambarkan pemahaman ilmiah kontemporer tentang alam
dan hubungannya dengan Tuhan sebagai relasi eksternal,
sebagaimana pemahaman teistik tradisional, di mana Tuhan
turut campur tangan dalam dunia alam atau pemahaman deistik
yang mana Tuhan memulai alam dunia tetapi tidak terus aktif di
dunia. Bagi Peacocke, Tuhan terus mencipta melalui proses dari
tujuan alam. Keterlibatan aktif Tuhan bukan merupakan
pengaruh eksternal atas peristiwa alam. Bagaimanapun, Tuhan
tidak diidentifikasi dengan proses alam, yang merupakan
tindakan Tuhan sebagai Pencipta.!® Peacocke mengidentifikasi
pemahaman relasi Tuhan dengan dunia sebagai panenteisme
karena penolakan dari dualisme dan interaksi eksternal oleh
Tuhan dalam nikmat Tuhan selalu bekerja dari dalam alam
semesta. Pada saat yang sama, Tuhan transenden atas alam

14Chatles Hartshorne and William L. Reese (ed.), Philosophers Speak of
God (Chicago: University of Chicago Press, 1953); John W. Cooper,
Panenteism: The Other God of the Philosophers from Plato to the Present (Grand
Rapids, MI: Baker Academic, 2000).

15Philip Clayton and Arthur Peacocke (ed.), In Whom We Live and Move
and Have Our Being: Panenteistic Reflections on God's Presence in a Scientific World
(New York: Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2004a), 207-10.

16Arthur Peacocke, “Articulating God's Presence in and to the World
Unveiled by the Sciences”, dalam I Whom..., 143-4.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 47



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

semesta karena Tuhan adalah sangat jauh lebih dari alam
semesta. Panenteistik model ini menggabungkan penekanan kuat
pada imanensi Tuhan. 17 Davies juga merujuk kepada
pemahaman tentang peran hukum di alam sebagai panenteisme
daripada deism karena Tuhan memilih undang-undang yang
memberikan peran ko-kreatif pada alam.!®

Teologi proses menantang pandangan tradisional tentang
Tuhan yang selalu diajukan oleh Kekristenan. Keyakinan
tradisional tersebut mengakui bahwa Tuhan adalah sempurna
dan tidak berubah (statis). Segala bentuk aktivitas manusia tidak
dapat memengaruhi atau mengubah Tuhan. Tuhan biasanya
dianggap sebagai yang transenden dari dunia. Meskipun
demikian, Jurgen Moltmann, seorang teolog Jerman,
berpendapat bahwa pandangan tentang Tuhan seperti ini harus
ditolak bila ditinjau dengan sorotan inkarnasi. Namun tantangan
yang paling radikal datang dari teologi proses!'? yang didasarkan
pada filsafat Alfred North Whitehead (1861-1947). Pada era
modern, John Cobb Jr. secara signifikan telah mengembangkan
tilsafat Whitehead dalam konteks teologi Kristen. Teologi proses
juga merupakan suatu kepercayaan panenteistik yang mengakui
bahwa segala sesuatu d7 dalaz Tuhan, ketimbang panteistik
dengan gagasan bahwa segala sesuatu adal/ah Tuhan.?0

Dalam filsafat proses, setiap momen dari eksistensi kita
bersifat unik. Ini berarti bahwa dalam setiap momen suatu
entitas dihadapkan dengan suatu masa depan potensial di mana
dia bebas untuk menerima atau menolaknya. Para filosof proses
juga berpendapat bahwa masa depan potensial yang diterima
atau ditolak sebagian besar berdasar pada bagaimana kontribusi
mereka terhadap kebahagiaan atau kesejahteraan orang lain.
Dalam teologi proses, masa depan potensial ini (juga disebut
tujuan-tujuan awal [/witial aims]) diberikan oleh Tuhan. Lagipula,

]bid., 147-51.

18 Paul Davies, “Teleology without Teleology: Purpose through
Emergent Complexity”, dalam Iz Whom..., 104.

PJurgen Moltmann, The Crucified God (Evanston, IL: Harper and Row,
1974), 178-200.

20]ohn Cobb Jr., A Christian Natural Theology, Based on the Thought of Alfred
North Whitehead (Philadelphia: Westminster Press, 1965), 135-55.

48 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

setiap momen yang berlalu tidak hilang, melainkan terserap ke
dalam Tuhan dan ditambahkan ke dalam pengalaman Tuhan
(God's experience). Jadi dalam setiap momen, Tuhan terus-menerus
belajar setahap lebih tinggi tentang diri kita. Dia belajar sebagai
Tuhan yang hadir dalam tiap momen eksistensi kita.?!

Meskipun teisme klasik berpendapat bahwa Tuhan dalam
beberapa cara berjarak atau transenden dengan dunia, namun
dalam teologi proses Tuhan tidak terpisah dari proses-proses
dunia (imanen). Sebagai Tuhan yang juga suatu entitas, yang
sama dengan orang-orang seperti kita, Tuhan memiliki kutub
fisik (masa lalu) dan kutub mental (masa depan potensial).
Dalam kutub mental, Tuhan mempertimbangkan semua
skenario yang mungkin terjadi dan menghadirkannya di hadapan
kita dalam masing-masing momen melalui entitas-entitas yang
memikat terhadap potensi mereka. Kunci keyakinan dalam
teologi proses adalah bahwa Tuhan #dak pernah memaksa suatu
entitas menuju suatu masa depan potensial. Tuhan juga dibatasi
oleh kebebasan dari suatu entitas yang lain untuk menolak kesan
potensial Tuhan. Dalam teologi proses kita dilihat sebagai rekan
sekerja (co-worker) dengan Tuhan, bukan sebagai subjek-subjek
ilahi yang dibatasi hanya untuk melakukan kehendak Tuhan.??

Dalam teologi proses, Tuhan juga menjadi penderita yang
mengerti. Tidak seperti teisme klasik, bagi para teolog proses
Tuhan tidak mahakuasa (omnipotent) dan tidak tahu tentang masa
depan. Tuhan hanya mengenal masa depan sebagai suatu
aktualitas potensial, bukan realitas aktuall Ini berarti, Tuhan
dalam beberapa hal terbatas. Tuhan tidak dapat memaksakan
kehendak ilahi kepada manusia dan mengawasi konsekuensi-
konsekuensi dari setiap momen untuk melihat bagaimana masa
depan berlangsung. Itu juga berarti bahwa dalam setiap tindakan
membawa dunia ke dalam eksistensi Tuhan membutuhkan
kesempatan. Seperti yang dicatat John Cobb Jr, “Tuhan
mengalami resiko dan bertualang dalam eksperimen kosmik,
sambil menyisakan sumber kegelisahan dalam dunia” [God

2 Ford, Lewis (ed.), Two Process Philosophers: Hartshorne's Encounter with
Whitehead (Tuhanassee, FL: American Academy of Religion, 1973).

22Dorothy Emmett, “Whitehead and Alexandet”, Process Studies, vol. 111
(1993), 137-48.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 49



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

undergoes risk and adventure in cosmic experiment, while remaining the
source of unrest in the world]. Kemahatahuan (omniscience) berarti
Tuhan mengetahui segala sesuatu yang telah terjadi hingga kini,
tetapi tidak segala sesuatu yang akan terjadi. Kini meskipun sikap
optimistik ini dalam perkembangannya dapat ditemukan
masalah: “karena Tuhan tidak mahakuasa, maka tidak ada
garansi bahwa kehendak baik akan berpuncak pada kemenangan
alam semesta”. Kenyataannya, kehendak baik hanya unggul
sejauh kita merespons kehendak ilahi untuk “mengasihi” di
antara seluruh entitas. Namun sebagai Tuhan yang tidak pernah
memaksa, tetapi mendorong untuk mengikuti kehendak ilahi,
terdapat kemungkinan riil bahwa manusia bisa memilih untuk
tidak mengikuti Tuhan itu sendiri.??

Secara jelas, teologi proses menggeser sikap mempersalahkan
apa yang salah dalam dunia yang menjauh dari Tuhan, dan
masuk ke dalam kemanusiaan. Jika Tuhan memiliki potensi
untuk ditolak, maka kejahatan adalah sautu hasil-bentukan dari
suatu proses bergerak menjauh dari Tuhan. Pilihan-pilihan
buruk yang tak terelakkan akan dibuat oleh berbagai entitas yang
memiliki kebebasan untuk menolak atau menerima kesan Tuhan
(keterpikatan ilahi). Ini berarti Tuhan tidak dapat membiarkan
kejahatan karena Tuhan tidak siap menghadapinya sejak awal.
Tuduhan bahwa Tuhan bisa menjadi jahat atau impoten dengan
membiarkan kejahatan, tidak berlaku di sini karena masalah ini
berada di luar jangkauan tangan Tuhan. Terlebih, kuasa dan
aktivitas Tuhan dibatasi karena kita punya pilihan-pilihan riil
untuk dibuat. Kini sementara orang akan merasa tidak senang
dengan pandangan tentang Tuhan seperti ini. Karena pandangan
tersebut tidak memberikan kepastian bahwa dalam beberapa hal
di masa depan semua akan beres di alam semesta. Itu juga
mencuatkan beberapa hal untuk dipertanyakan mengenai
keyakinan para teolog proses tentang hakikat Tuhan.?*

Teologi proses mempunyai beberapa unsur atraktif untuk
menjelaskan masalah tersebut. Misalnya, keyakinan bahwa

23Philip Clayton, “God and World”, dalam The Canmbridge Conpanion to
Postmodern  Theology, ed. Kevin J. Vanhoozer (Cambridge: Cambridge
University Press, 2003), 203-18.

?1bid,

50 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

hubungan antara Tuhan dan kemanusiaan adalah kooperasi
mutual, membimbing pada hasil positif agama dalam masyarakat
sejauh sebagai orang percaya yang mengikuti contoh ilahi.
Teologi proses mendorong orang percaya untuk mendengarkan
dan memahami ketimbang melawan orang lain dengan
kebenaran versi mereka, melalui kontribusi signifikan yang jauh
dalam wilayah teodist).

Kosmologi "Dentuman Besat" (Big Bang) secara jelas
memperkuat ajaran utama dalam filsafat proses bahwa dunia
selalu berada dalam dinamika naik-turun (fluktuasi). Alam
semesta kita bukanlah wilayah yang statis. Hukum alam yang
telah diobservasi di masa lampau, kini dipersoalkan dalam
sorotan berbagai penemuan baru saintifik. Pandangan kita
tentang alam semesta sebagai subjek wilayah mekanistik untuk
hukum-hukum yang pasti (fixed /Jaws) juga telah direvisi dalam
sorotan teori kuantum.

Ada pemahaman baru tentang dunia ini, bahwa teologi
proses telah memfasilitasi hubungan baru antara agama dan
sains. Yakni, jika alam semesta pada hakikatnya adalah ferbuka,
maka Tuhan dapat bertindak dalam dunia. Lebih lanjut, jika,
sebagaimana postulat teolog proses, Tuhan berkarya dalam dan
dengan dunia dan prosesnya, ketimbang menentang dan
mengeluarkannya, maka Tuhan berkarya dalam suatu fkonteks
hukum alam. Dengan demikian, tidak ada peristiwa apapun di
ala mini yang berada di luar karya Tuhan, karena apa yang
dipandang sebagai hokum alam pada dasarnya juga karya Tuhan.
Jadi menurut para teolog proses, Tuhan tidak melanggar hukum-
hukum alam, sebagaimana Tuhan tidak akan mengganggu
hakikat kita (didasarkan sekitar paham kehendak bebas). Ini
berarti bahwa Tuhan dapat bertindak dalam dunia dengan cara
tersendiri  ketika individu secara partikular terbuka untuk
kehendak ilahi. Jika memang demikian halnya, maka muncul
pertanyaan: “apakah Tuhan telah melakukannya di masa lampau
atau akan melakukannya di masa depan?” Terbuka juga
pertanyaan: “apakah Tuhan telah menunjukkan mukjizat di masa
lalu atau dapat melakukannya di masa depanr?”?>

2 Carl Gillett, “Physicalism and Panenteism: Good News and Bad
News”, Faith and Philosophy, 20 (2003), 323.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 51



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

Pemikiran Whitehead tentang Panenteisme

Whitehead dikenal sebagai tokoh terkemuka dalam aliran
“Filsafat Proses” atau seperti yang disebutnya sendiri sebagai
“Filsafat Organisme”. Buah pemikirannya banyak berpengaruh
di dunia, terutama di Amerika Serikat dan di beberapa negara di
Eropa. Ia lahir dalam keluarga Kristen Anglikan di Ramsgate,
Kent, Inggris 15 Februari 1861 dan meninggal di Harvard pada
tahun 1947, setelah sepuluh tahun pensiun sebagai profesor
filsafat di Universitas Harvard.

Sepanjang karirnya, Whitehead banyak menulis buku baik di
bidang filsafat maupun di bidang lainnya seperti matematika dan
teologi. Antara lain buku-buku tersebut adalah: “Principia
Mathematica < (1919), “Enquiry Concerning the Principles of Natural”
(1919), “The Concept of Nature” (1920), “T'he Principle of Relativity”
(1922), “Science and Modern Word” (1925), “Religion in Making’
(1927), “Process and Reality” (1929), “The Aim of Education”,
“Modes of Though?> (1938) dan berapa buku lain dan artikel-
artikelnya tentang filsafat dan ilmu pengetahuan.

Salah satu dari banyak tema yang di kemukakan Whitehead
dalam filsafat organismenya adalah pemikiran-pemikiran tentang
Tuhan. Pandangan-pandangannya tentang hal ini dapat dilihat
pada bukunya “Process and Reality”, “Religion in Making’, dan
“Science and Modern Word”. Pemikiran-pemikirannya tentang
Tuhan inilah yang akan dibahas dalam tulisan ini.

Secara organis, filsafat Whitehead dibangun dengan beberapa
konsep dasar yang di sebutnya sebagai “kategori eksistensi” (category
of existence), ?° terdiri dari: satuan-satuan aktual (actwal entity),
kreativitas (¢creativity), objek-objek abadi (eternal world), prehensi
(prebension), dan kebersamaan (mexus). Konsep-konsep dasar ini
merupakan gagasan asli yang di ciptakan sendiri untuk
menerangkan filsafatnya.

Sebagai konsep dasar, menurut Whitehead, Tuhan adalah
ujud asali dan prinsip dasariah dari kreativitas, sekaligus
merupakan prinsip dasar konkresi atau proses munculnya satu
satuan aktual dari banyak satuan aktual lain yang menjadi data
warisan masa lalu. Dalam hal ini, Tuhan merupakan perwujudan

201 bid.,, 206.

52 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

perdana dari kreatuifitas dan sekaligus sebagai pembatas dan
pemberi arah berlangsungnya kreatuifitas tersebut.

Sebagai perwujudan perdana dari kreativitas dan sekaligus
pemberi arah baginya, Tuhan tidak dapat dipisahkan dengan
kategori eksistensi yang lain yang disebut objek-objek abadi
(eternal object). Lebih jauh Whitehead menjelaskan bahwa sebagai
“pembatas asali’ (ultimate limitation) dari satuan-satuan aktual,
cksistensi Tuhan adalah irrasional kekal.?” Pokok soal dalam hal
ini adalah Tuhan tidak ditentukan secara metafisis meskipun
ditentukan secara kategoris. Dengan demikian, Tuhan bukanlah
merupakan “kategori eksistensi” yang konkret, tetapi Dia
menjadi dasar dari semua yang konkret. Tuhan tidak bisa
dipahami dengan pikiran, sebab secara hakiki, Ia adalah dasar

dari rasionalitas.
Bipolaritas Tuhan

Menurut Whitehead, terdapat dua pola (bipolar) dalam
kenyataan Tuhan. Kedua pola tersebut adalah pola aktual dan
pola potensial. Pola aktual adalah alam semesta yang secara
kodrati berubah secara total, dan pola potensial adalah dunia
abadi (eternal) yang tidak mengalami perubahan. Dengan kata
lain Whitehead berpenadapat bahwa terdapat dua aspek dalam
“kategori eksistensi” Tuhan, yaitu aspek primordial dan aspek
konsekuen, yang akan diuraikan berikut ini.

Aspek Primordial

Dalam aspek primordialnya, Tuhan adalah “kategori
eksistensi” yang pada mulanya memikirkan segala kemungkinan
yang dapat diwujudkan dalam seluruh alam semesta. Dalam hal
ini, Tuhan merupakan realitas konseptual yang tidak terbatas dari
kemungkinan-kemungkinan absolut. Keberadaannya bukan
sebagai ciptaan, tetapi ia berada bersama semua ciptaan. Lebih
jauh dijelaskan oleh Whitehead bahwa dalam aspek primordial
ini, Tuhan memberi wujud konseptual kepada semua “objek
abadi” dengan memberi segala macam bentuk kemungkinan
yang bisa berwujud untuk semua satual aktual. Oleh karena itu,

27 Alfred North Whitehead, Science & The Modern World (Middlesex:
Penguin Books Limited, 1938), 207-8.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 53



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

Tuhan dalam aspeknya yang primordial ini menjadi sumber
segala cita-cita atau tujuan akhir dari semua proses konkresi
untuk perwujudan diri satu-satuan aktual. Sebagai “kategori
cksistensi” yang primordial, Tuhan sangat jauh dari “realitas
unggul” (eminent reality) yang di dalam abstraksi ini Ia merupakan
“realitas aktual yang kurang sempurna”.?8

Aspek Konsekuen (Aspek Akhiri)

Aspek Tuhan yang konsekuen menurut Whitehead, adalah
suatau kesadaran yang merupakan realisasi dunia aktual dalam
hakekat kesatuan dan melalui transformasi kebijaksanannya. Jika
aspek primordial adalah konseptual, maka aspek konsekuen ini
adalah susunan perasaan fisis Tuhan pada aspek primordialnya
itu.?” Susunan itu terdiri dari berbagai unsur dan realisasi diri
secara individu. Dalam hal ini, keberamaan dipandang sama
dengan kesatuan: seperti “satu-banyak” (much one) fakta perantara
yang berkembang tanpa melebihi dirinya.

Relasi Tuhan dengan dunia Menurut Whitehead bahwa
Tuhan dan dunia, secara aktual tidak dapat dipisahkan. Dunia
adalah hakekat kemuliaan Tuhan yang terjadi dari banyak fakta
dasariah dan turunan pengalaman atau peristiwa aktual. Dengan
kata lain, dunia adalah urutan atomistik dari kejadian-kejadian. Ia
berada dalam semua proses mengalirnya benda-benda dan
merupakan generalisasi awal yang tidak jelas, tidak
disistematisasikan, hampir tidak dapat dianalisa, dan dihasilkan
oleh intuisi manusia. Sebab itu, perubahan terus-menerus dari
benda-benda adalah suatu generalisasi dasariah yang harus
disusun di dalam sistem filsafat kita.30

Dalam kepaduan dunia dengan Tuhan, menurut Whitehead,
mereka berada dalam posisi yang melengkapi. Dalam hal ini,
Tuhan merupakan dasar yang tidak terbatas dari semua yang
bersifat mental dan kesatuan dari visi mencari keragaman fisis.
Sedangkan dunia adalah berbagai batasan-batasan dan aktualitas-

2 Alfred North Whitehead, “Process and Reality”, dalam Philosophers
Speak of God, ed. Charles Hartshorne dan William L. Reese (Chicago:
Midway Reprint-University of Chicago, 1976), 278-9.

Plbid., 521-2.

0] bid., 280.

54 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

aktualitas yang mencari kesempurnaan suatu kesatuan. Baik
dunia maupun Tuhan, berada dalam lingkup metafisika dasariah
dan pengembangan ciptaan ke arah pembaruan. Kedua hal ini
merupakan instrumen kebaruan bagi yang lain.

Tuhan digambarkan Whitehead sebagai suatu daya dinamis
yang secara imanen berfungsi dalam pergulatan hidup manusia
di dunia, bukannya sebagai individu yang serba transenden,
sempurna, tinggi, jauh dan mencukupi dirinya sendiri. Tuhan
juga disebutnya sebagai penyair dunia, yang dengan
kesabarannya memimpin dunia dengan visi kebenaran,
keindahan, dan kebaikan (#he poet of the world, with terder patience
leading it by vision of truth, beauty, and goodness).’! Hartshorne, salah
seorang murid Whitehead yang mendalami teologi proses,
menggolongkan pandangan Whitehead sebagai panenteisme
modern (dunia di dalam Tuhan). Secara literal, panenteisme
(pan-en-theism) diartikan sebagai: semua-di dalam-Tuhan.

Menurut Norman L. Geisler dan William Watkins,
panenteisme memiliki nama lain seperti : teologi proses (jika
melihat Tuhan sebagai ada yang berubah); teisme bipolar atau
dipolar (jika percaya bahwa Tuhan memiliki pola ganda); teologi
organisme (jtka memandang semua yang terjadi sebagai
organisme besar/gigantik); dan teisme Neo-klasik (karena
percaya bahwa Tuhan adalah terbatas dan temporal, berlawanan
dengan teisme klasik).3?

Pemikiran Iqgbal tentang Panenteisme

Perjalanan hidup Muhammad Iqgbal (selanjutnya di tulis
Igbal) begitu kompleks dan panjang dari tanah kelahirannya
sampal pengembaraan intelektualnya di Barat, schingga beliau
benar-benar merupakan seorang pemikir besar di Barat maupun
di Timur. Bahkan beliau merupakan sosok pemikir yang besar di
dua peradaban dan kebudayaan yaitu Barat dan Timur (Islam).
Sehingga tidak salah kalau Saiyidain menganggap Igbal

3 bid, 282.
2Norman L. Geisler dan William Watkins, Perspectives Understanding and
Evalnating Today’s Views (California: Here’s Life Publisher, Inc., 1984), 100.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 55



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

merupakan seorang tokoh legendaris yang agung di antara para
pujangga di negerinya,?? bahkan di dunia.

Pemikiran ontologi Igbal lebih mengarah pada eksistensi
Realitas Absolut, sebagai realitas yang sebenarnya dalam
hubungannya dengan manusia dan alam. Karena itu, Realitas
Ultim, Realitas Diri, Wujud Mutlak atau Ego Mutlak hanya
dapat dicapai dengan intuisi. Untuk sampai mengetahui dan
memahami Wujud Mutlak, Igbal bertitik tolak dari intuisi
tentang wujud ego manusia yang bergerak pada Realitas Wujud
Ego Mutlak. Hanya intuisi, kata Igbal, yang dapat mengungkap
Realitas Mutlak atau Wujud Super Ego yang sebenarnya. Hal ini
karena kodrat Realitas yang sesungguhnya adalah spiritual.
Realitas Mutlak sebagai Ego oleh al-Qur’an disebut dengan
nama Allah menurut Igbal.*

Tuhan menurut Igbal adalah hakikat keseluruhan yang
bersifat spiritual. Dengan kata lain, Tuhan bukanlah ego,
melainkan Ego Mutlak. Tuhan bersifat mutlak, karena meliputi
segalanya dan tidak ada sesuatupun di luar Dia. Pada akhir-akhir
menjelang  kematiannya, Igbal semakin menampakkan
pemikirannya yang orisinal mengenai Tuhan sebagai hakikat
keseluruhan dari segala kreativitas, karena Tuhan sendiri selalu
kreatif memberikan ilham tentang filsafat perubahan, tindakan,
aksi yang lebih dikenal dengan istilah Islam adalah awal.
Disinilah letak sintesa filosofi Igbal dari Barat maupun Timur
(Islam) dengan pemikirannya yang orisinil.  Sekalipun
sesungguhnya, konsep tentang gerak hubungan dengan Tuhan
telah dimulai dari Aristoteles.

Igbal memandang secara seimbang bahwa pengalaman
panteistik manusia dengan Tuhan tidak membuat lebur ego
manusia, justru ego manusia semakin otentik. Filsafat ketuhanan
Igbal disini justru lebih memperkuat eksistensi ego manusia
sehingga pemikirannya lebih bersifat panenteisme. Panenteisme
merupakan konsep ketuhanan yang menitik beratkan pada semua

B3K. G. Saiyidin, Percikan Filsafat Iqbal Mengenai Pendidikan, ter. M. 1.
Soelaeman (Bandung: Diponegoro, 1981), 13.

34M. Iqbal, The Recontruction of Religious Thonght in Islam (New Delhi: Kitab
Bhavan, 1981), 38-9.

56 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

di dalam Tuban, bukan semua adalah Tuban sebagaimana
panteisme.?>

Bagi Igbal, alam semesta bukan sebagai suatu produk yang
sudah selesai dan lengkap, tetapi sedang berada dalam tahap-
tahap penyempurnaan. Penciptaan alam bukanlah penciptaan
yang final. Menurut Igbal, penciptaan adalah sebuah proses yang
berkelanjutan, sedang manusia berada di dalam turut ambil
bagian dalam proses tersebut sehingga akan selalu berproses
dengan menciptakan situasi-situasi dan produk-produk baru.
Alam semesta sebagai kumpulan ego-ego menurut Igbal
merupakan wadah keinginan-keinginan untuk untuk selalu
melakukan perubahan-perubahan yang baru dalam kehidupan
ini. Alam semesta sesungguhnya selalu berada dalam becoming
(menjadi). Ini disebabkan adanya aktivitas ego-ego yang
berkelanjutan dalam alam sehingga kehidupan dalam alam selalu
merupakan suatu perjalanan tanpa akhir. Alam seperti yang kita
lihat, menurut Igbal, bukan benda materi murni yang menempati
ruang hampa. Alam semesta merupakan struktur-struktur
peristiwa, model perilaku yang sistematis dan bersifat organis.
Alam merupakan perilaku Diri Tuhan (Ego Absolut) seperti
halnya karakter untuk ego manusia. Disinilah Igbal
membandingkan watak ego manusia dengan watak alam.
Keteraturan alam ini merupakan perilaku Allah, demikianlah
gambaran al-Qur’an, sebagaimana dikutip Igbal.3

Menurut Igbal dengan merujuk pada al-Qur'an bahwa:
pertama, alam semesta diciptakan bersifat teleologis atau bukan
suatu ciptaan sekedar main-main; kedua, Alam semesta bukan
bersifat tertutup atau penciptaan yang sudah selesai dan alam
semesta merupakan ciptaan yang tetap, tetapi masih bisa
berubah. Ketiga, Alam semesta tercipta dengan teratur, tertib
dengan perjalanan waktu yang teratur dan tepat yang
dicontohkan oleh al-Qur’an melalui pergantian siang dan malam
sebagai salah satu tanda (ayat) kebesaran Tuhan. Keempat, Alam
semesta dengan ruang dan waktu yang terhampar luas ini
diciptakan untuk kepentingan manusia dalam rangka beribadah

3% Charles Hartshorne dan William Reese, Philosophers Speak of God
(Chicago-London: The University of Chicago Press, 1976), 294-7.
3lgbal, Reconstruction ..., 56-7.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 57



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

dan nerenungkan ayat-ayat-Nya (tanda-tanda kebesaran-Nya).
Semua ini menurut Igbal sebagai bukti bahwa alam semesta
merupakan fakta yang aktual.?’

Tuhan menurut Igbal mencipta secara tak terbatas dan
kreatif terus menerus dimana posisi manusia bukanlah boneka
pasif bagi kehendak Tuhan melainkan co creator yang aktif
berpartisipasi dalam penciptaan kreatif Tuhan. 3 Proses
penciptaan oleh Tuhan menurut Igbal bukan seperti proses
penciptaan sepatu yang kreativitasnya berada pada level paling
rendah. Proses penciptaan oleh Tuhan dapat diasosiasikan
dengan creative genins seorang komposer atau penyair. Manusia
sebagai co creator pilihan Tuhan berbagi creative genius Tuhan untuk
direalisasikan dalam dunia atau sederhananya: manusia diberkahi
Tuhan kebebasan untuk dapat berpartisipasi aktif dalam proses
kreatif penciptaan-Nya. Setiap proses berkarya yang dilakukan
manusia pada dasarnya merupakan bentuk partisipasi manusia
dalam karya-Nya. Berangkat dari pemahaman Igbal ini, maka
Igbal merupakan pengikut dari panenteisme atau teologi proses.
Karena itu, relevan sekali Hartshorne dan William Reese
memasukkan Iqgbal sebagai panenteis muslim. 3

Catatan Akhir

Menurut Hartshorne, panenteisme dapat dipahami melalui
analogi: sama seperti satu organisme ada, baik sebagai kumpulan
semiautonomous, setiap sel-sel individu dan mandiri sebagai
individu yang lebih menonjol daripada kumpulan sel. Tuhan
dapat dilihat sebagai kumpulan semua unsur bagian dari realitas
dan sebagai seswatu yang lebih dari alam semesta itu sendiri.
Walaupun kita, bersama dengan sisa dari keberadaan, namun
dapat dipikirkan sebagai bagian dari ##buh Tuhan. Kesadaran
atau pikiran Tuhan yang lebih luas melampaui tubuh dan
menyebabkan Tuhan menjadi lebih daripada sekedar kumpulan
bagian.40

31bid., 10-1.

38 Lihat Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York:
Columbia University Press, 1983), 351.

¥Hartshorne dan Reese, Philosophers ..., 295.

Olbid., 312.

58 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

Gagasan Panenteistik  tentang kebebasan adalah cara yang
unik dalam membahas masalah kejahatan. Sementara theisme
cenderung atribut jahat hanya pada dunia dan panteisme
cenderung mengidentifikasi kejahatan di dunia sebagai kejahatan
Tuhan, panenteisme mengambil posisi jalan tengah, sedangkan
yang mengatakan bahwa kejahatan yang terjadi melalui
kebebasan di dunia ini tidak berpengaruh pada esensi Tuhan,
Tuhan masih dapat dirasakan melalui pengalaman dalam. Ini
posisi jalan tengah mungkin merupakan kasus panenteisme dari
jenis pertama, namun karena ini sebagian panteistik, condong ke
arah gagasan yang menyatakan bahwa ketika manusia berbuat
kebaikan ataupun kejahatan di dunia, maka ia melakukannya
dengan Allah.

Meskipun filosofi panentheism jembatan dari kesenjangan
paradigma antara theisme dan panteisme, yang banyak dipahami
oleh sejumlah besar utama kelompok agama dan teologi, juga
bukan dari sekte kecil atau pandangan filosofi pribadi. Elemen
panenteisme muncul di hampir setiap sistem keagamaan yang
diberikan setiap kali digambarkan, sebagai baik seluruhnya, tetapi
juga sangat Kuasa terhadap eksistensi dunia. Transendensi dan
imanensi Tuhan terlihat hampir pada setiap agama. Para teolog
dengan lebih tegas lagi menyebutnya dengan istilah Tuhan dua
sisi. Sementara teolog reformer Belanda, yaitu Hendrikus
Berkhof 41 menyebutnya dengan bipolar theisme dalam proses
teologi. # Dengan demikian panenteisme, terutama dari jenis
yang kedua, mendapatkan momentum pengembangannya pada
para teolog kontemporer. Konsep itu juga dapat menjadi
jembatan di antara agama dan filsafat, khususnya untuk
mendapatkan landasan yang logis bagi kepercayaan agama
mengenai sifat-sifat Tuhan. Wa al-Labh a'lam bi al-shawib.®

* Hendrikus Berkhof, Christian Faith: An Introduction to the Study of the
Faith (Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans Publishing Co., 1986), 114.

42 John B. Cobb, Jr. and David Ray Gritfin. Process Theology: An
Introductory Exposition (Westminster John Knox Press, 1977), 47.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 59



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

Daftar Pustaka

A. Epping OFM. etall, Filsafat ENSIE (Bandung:
Jemmars,1983).

Alfred North Whitehead, “Process and Reality”, dalam
Philosophers Speak of God, ed. Charles Hartshorne dan William
L. Reese (Chicago: Midway Reprint-University of Chicago,
1976).

, Science & The Modern World (Middlesex: Penguin
Books Limited, 1938).

Arthur Peacocke, “Articulating God's Presence in and to the
World Unveiled by the Sciences”, dalam Iz Whom We Live
and Move and Have Our Being, ed. P. Clayton and A. Peacocke
(Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2004).

Bertrand Russell, History of Western Philosophy (London: George
Allen & Unwin, 1974).

C.A. van Peursen, Orientasi di Alam Filsafat, ter. Dick Hartoko
(Jakarta: Gramedia, 1988).

Carl Gillett, “Physicalism and Panenteisme: Good News and
Bad News”, Faith and Philosophy, edist 20 (2003).

Charles Hartshorne and William L. Reese (ed.), Philosophers Speak
of God (Chicago: University of Chicago Press, 1953).

Charles Hartshorne dan William Reese, Philosophers Speak of God
(Chicago-London: The University of Chicago Press, 1976).
Dorothy Emmett, “Whitehead and Alexander”, Process Studies,

vol. III (1993).

Frank Thilly, A History of Philosophy (New York: Holt, Rinehart
and Winston, 1957).

George Ritzer, Modern Sociological Theory (Singapura: The
McGraw-Hill Companies Inc., 1996).

Hendrikus Berkhof, Christian Faith: An Introduction to the Study of
the Faith (Grand Rapids, MI: Willlam B. Eerdmans
Publishing Co., 1980).

Http://www.btitannica.com/EBchecked/topic/441190/panent
eisme, diakses pada tanggal 20 Oktober 2009.

John B. Cobb Jr. and David Ray Griffin, Process Theology: An
Introductory Exposition (Westminster John Knox Press, 1977).

60 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010


http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme

Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

, A Christian Natural Theology, Based on the Thought of
Alfred North Whitehead (Philadelphia: Westminster Press,
1965).

John W. Coopet, Panenteism The Other God of the Philosophers: From
Plato to the Present (Grand Rapids, MI: Baker Academic,
2000).

v Panenteism: The Other God of the Philosophers (Baker
Academic, 2000).

Jurgen Moltmann, The Crucified God (Evanston, IL: Harper and
Row, 1974).

K.G. Saiyidin, Percikan Filsafat Igbal Mengenai Pendidikan, ter. M. 1.
Soelaeman (Bandung: Diponegoro, 1981).

Khozin Affandi, Fenomenologi:Pemahaman Awal Pikiran-
pikiran Edmund Husserl (Surabaya: eLKAF, 2007).

Lewis Ford (ed.), Two Process Philosophers: Hartshorne's Encounter
with Whitehead (Tuhanassee, FL: American Academy of
Religion, 1973).

Lydia Alix Fillingham, Fowucanlt Untuk Pemula (Jogjakarta:
Kanisius, 2001).

M. Iqbal, The Recontruction of Religions Thought in Islamz (New Delhi:
Kitab Bhavan, 1981).

Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York:
Columbia University Press, 1983).

Martin Bubert, I and Thou (Edinburgh, 1970).

Michel Foucault, History of Sexuality New York: Vintage Books,
A Division of Random House Inc. 1990).

Norman L. Geisler dan William Watkins, Perspectives Understanding
and Evalnating Today’s Views (California: Here’s Life Publisher,
Inc., 1984).

Paul Davies, “Teleology without Teleology: Purpose through
Emergent Complexity”, dalam Iz Whom We Live and Move and
Have Ouwr Being, ed. P. Clayton and A. Peacocke (Grand
Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2004).

Philip Clayton and Arthur Peacocke (ed.), 2004a, In Whom We
Live and Move and Have Our Being: Panenteistic Reflections on God's
Presence in a Scientific World (New York: Grand Rapids, MI:
William B. Eerdmans, 2004a).

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 61



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timnr

Philip Clayton, “God and World”, dalam The Cambridge
Companion to Postmodern Theology, ed. Kevin J. Vanhoozer
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003).

R.Totten,http://www.geocities.com/wotldview 3/panenteisme.
html. Diakses pada tanggal 15 Oktober 2009.

Sheed’s, Dogmatic Theology, vol. I-III (USA: Thomas Nelson
Publisher, 1980).

Suhermanto Ja’ftar, Konsep Metafisika Mob. Igbal (Jakarta: Tesis
PPS Filsafat U, 2003).

Theodore de Boer, The Development of Husser!’s Thonght (London:
Trans. Mortinus Nijhhoff, 1978).

62 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010


http://www.geocities.com/worldview_3/panenteisme.html
http://www.geocities.com/worldview_3/panenteisme.html

	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Islam.pdf

