


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Abdullah Sattar Filsafat Islam:  

Antara  Duplikasi  dan  Kreasi  1-20 

Sholihan Al-Hikmah Al-Muta‘âliyyah:  
Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra  21-38 

Suhermanto Ja’far Panenteisme dalam  Pemikiran Barat  

dan Islam  39-62 

Abdul Mukti Ro’uf Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: 
Perspektif Muhammad ‘Abid  

Al-Jâbirî  63-100 

Slamet Muliono R. Hermeneutika Al-Qur’an:  
Antara Pemaknaan Tekstual  

dan Kontekstual  101-120 

Aksin Wijaya Menimbang Kembali Paradigma Filsafat 
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam 

Kontemporer  121-144 

Mulyadi Konstribusi Filsafat Ilmu dalam  
Studi Ilmu Agama Islam: Telaah 

Pendekatan Fenomenologi  145-176 

Ahmad Choirul Rofiq Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan 
Lakatos terhadap Pengembangan  

Ilmu-Ilmu Keislaman  177-196 

Win Usuluddin Elusidasi Filosofis Kebhinekaan 
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme 

Keberagamaan Era Postmodern  197-226 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 39 

PANENTEISME 
DALAM  PEMIKIRAN BARAT DAN ISLAM 

Suhermanto Ja’far
*
 

__________________________________________________ 

Abstract: Among themes in the studies about God is about problem of 
existential relationship between God, humans, and nature. The problem has 
spawned various perspectives, either normative-theological or metaphysical-
ontological. Panentheism which is included in the second perspective is a concept 
that emphasizes the divinity of all in God, not all is God as in the view of 
pantheism. This paper aims to examine the concept of panentheism by comparing 
its views developed in the West with those in Islam. West panentheism, as 
developed by Whitehead, views God as an infinite conceptual reality of absolute 
possibilities. His existence is not a creation, but He exists with all creations. 
While in Islamic panentheism, as stated by Iqbal, human pantheistic experience 
with God does not vanish human ego, but human ego even will be more authentic 
and powerful as it is in the Lord. He rejects pantheism view that all is God. 

Abstrak: Di antara tema-tema dalam kajian tentang Tuhan adalah tentang 
hubungan eksistensial antara Tuhan, manusia, dan alam. Permasalahan itu 
telah melahirkan beragam pandangan, baik yang normative-teologis maupun 
metafisik-ontologis. Panenteisme, termasuk dalam pandangan kedua, adalah 
sebuah konsep yang menekankan keilahian semua dalam Tuhan, tidak semua 
adalah Tuhan sebagai panteisme Tulisan ini berupaya mengkaji panenteisme 
dengan membandingkan antara konsep itu pandangan Barat dengan yang ada 
dalam Islam. Panenteisme Barat, sebagaimana dikembangkan Whitehead, 
memandang Tuhan sebagai realitas konseptual yang tidak terbatas dari 
kemungkinan-kemungkinan absolut. Keberadaannya bukan sebagai ciptaan, 
tetapi ia berada bersama semua ciptaan. Sementara dalam pandangan Islam, 
seperti dikemukakan oleh Iqbal, pengalaman panteistik manusia dengan Tuhan 
tidak membuat lebur ego manusia, justru ego manusia semakin otentik dan kuat 
karena berada di dalam Tuhan; dia menolak pandangan panteisme bahwa 
semua adalah Tuhan. 

Keywords: Panenteisme,  Metafisika, Ontologis, Teologi Proses, 
Transenden, Immanen.   

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Ushuluddin IAIN Sunan Ampel 

Surabaya. email: herman.goevara@gmail.com. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

40 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

PEMBAHASAN tentang Tuhan merupakan fenomena baru di 
kalangan masyarakat modern yang rasional. Fenomena baru ini, 
bagi masyarakat modern yang serba mekanis merupakan antitesis 
dari pengaruh positivisme 1  yang menolak metafisika, etika 
bahkan agama, karena ketiga hal tersebut kebenarannya tidak 
dapat diverifikasi.2 Hanya saja, pembahasan tentang Tuhan bagi 
masyarakat modern berbeda dengan Era Patristik 3  yang 

                                                 
1Suatu kebenaran dapat dianggap benar apabila sesuai dengan hukum 

positif yang sesuai dengan fakta-fakta atomik yang oleh karenanya dapat 
dianggap ilmiah. Sedangkan metafisika, etika, maupun agama tidak dapat 
dibuktikan unsur-unsur atomiknya sehingga tidak dapat dikatakan sebagai 
kebenaran ilmiah. Gagasan ini dirumuskan oleh filosof Perancis bernama 
Auguste Comte, yang pertama kali “membuahkan”  positivisme melalui 
fisika sosialnya (yang kemudian disebut sosiologi). Melalui usaha pencarian 
bentuk inilah Comte kemudian mengajukan serangkaian metode keilmuan 
bagi ilmu pengetahuan (sosial) dengan upaya penyejajaran ilmu pengetahuan 
sosial dengan ilmu pengetahuan alam. Pada zamannya, kebenaran ilmu alam 
merupakan primadona bagi perkembangan keilmuan saat itu. Comte yang 
kebetulan seorang ilmu sosial, berusaha untuk menyejajarkan kedua jenis 
ilmu yang dikenal sebagai ilmu alam dan ilmu sosial. Melalui cabang ilmu 
baru ini, fisika - sosial atau sosiologi, Comte ingin mengajukan hukum yang 
dapat menerangkan  dinamika sosial masyarakat maupun struktur sosial yang 
telah ada. Untuk lebih jelas, lihat, George Ritzer, Modern sociological Theory 
(Singapura: The McGraw-Hill Companies Inc., 1996), 14 

2Verifikasi merupakan kata kunci kaum positivisme dalam memandang 
sebuah teori yang dianggapnya sebagai yang ilmiah. Verifikasi merupakan  
metode pengujian sebuah teori, sebagai langkah awal dalam mencari bukti-
bukti yang membenarkan untuk meneguhkan kebenarannya.   

3Patristik berasal dari kata patriarchi yang berarti bapak. Dalam sejarah 
Filsafat, Era Patristik merupakan era dimana Bapak-bapak Gereja (Pastur) 
menjadi sentral pembahasan Filsafat. Era ini juga diidentikkan dengan 
Scholastik dimana Bapak-bapak Pastur di Gereja menjadi pengajarnya. 
Istilah ini mempunyai makna aliran (mazhab) sebagai corak yang khas dari 
filsafat Abad Pertengahan. Scholastik dapat dirumuskan sebagai sebuah 
sistem filsafat yang mempunyai corak semata-mata bersifat agama. 
Disamping itu, juga dianggap sebagai filsafat yang mengabdi pada bidang 
teologi ( ancila teologi) atau filsafat berpadu dengan  agama yang berusaha 
secara rasional memecahkan persoalan-persoalan dengan wahyu. Untuk 
lebih jelasnya, lihat A. Epping OFM. et.al., Filsafat ENSIE  (Bandung: 
Jemmars,1983),  126-140; bandingkan dengan Frank Thilly, A History of 
Philosophy (New York: Holt, Rinehart and Winston, 1957), 193.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 41 

cenderung teosentris.4 Era sekarang, pembahasan tentang Tuhan 
difokuskan pada pembahasan filosofis dengan titik tekan pada 
antroposentris, 5  dimana manusia menjadi tolok ukur dalam 
hubungannya dengan eksistensi Tuhan. Pada ranah filosofis ini, 
manusia telah memakai pendekatan epistemologis  dalam 
membahas Tuhan sebagai upaya pembuktian secara ilmiah, 
rasional, dan logis. 

Eksistensi Tuhan merupakan masalah pokok dalam setiap 
agama dengan pendekatan teologis yang bersumber pada kitab 
sucinya masing-masing. Di samping itu, juga menjadi 
pembahasan filsafat dengan perspektif metafisika-ontologis. 
Pembahasan tentang Tuhan dalam ranah ini menjadi diskursus6 
menarik karena dalam setiap perkembangan zaman selalu 

                                                 
4Teosentris merupakan ciri utama Abad Pertengahan dimana teologi 

menjadi dasar dari segala-galanya untuk membuktikan keimanan atau 
keimanan mencari pendasaran filsafat. Dengan kata lain, pembahasan 
tentang Tuhan menjadi sentral utama abad ini. Pada era ini, filsafat dan 
pengetahuan menjadi ancila teologi atau hamba teologi. Filsafat dan 
pengetahuan dipergunakan para teolog untuk membuktikan iman atau iman 
dipahami secara rasional filosofis, yang dalam istilah Anselmus dikenal 
dengan intellectum fidei. Suhermanto Ja’far, Konsep Metafisika Moh. Iqbal  
(Jakarta: Tesis PPS  Filsafat UI, 2003), 54-7. 

5 Antroposentris merupakan ciri utama filsafat modern yang berarti 
manusia menjadi sentral utama pembahasan. Manusia menjadi titik tolak 
dalam memandang segalanya, termasuk Tuhan. Manusia menjadi subjek 
sekaligus objek pembahasan filsafat. Melalui antropsentris ini, manusia 
dengan kebebasan berpikirnyanya mampu menembus batas-batas adi 
kodtrati melalui penalaran ilmiah sebagai hasil dari revolusi ilmiah sehingga 
melahirkan peradaban modern. Bertrand Russell, History of Western Philosophy, 
(London: George Allen & Unwin, 1974), 157. 

6 Diskursus sering dipadankan dengan istilah wacana. Ada banyak 
pengertian mengenai wacana, dalam pengertian yang paling luas, wacana 
berarti sesuatu yang dikatakan atau dikomunikasikan dengan menggunakan 
tanda-tanda, dan menandai hubungan yang lainnya dengan strukturalisme 
dan fokus-fokus dominannya pada bahasa. Lihat, Lydia Alix Fillingham, 
Foucault Untuk Pemula (Jogjakarta: Kanisius, 2001), 100. Namun menurut 
pengertian Foucault, wacana didefinisikan sebagai bidang dari semua 
pernyataan (statement), kadangkala sebagai sebuah individualisasi kelompok 
pernyataan, dan kadangkala sebagai praktek regulatif yang dilihat dari 
sejumlah pernyataan yang melahirkan kebenaran dan pengetahuan tertentu 
dan menimbulkan efek kuasa. Michel Foucault, History of Sexuality (New 
York: Vintage Books, A Division of Random House Inc. 1990), 18. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

42 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

muncul diskursus pemikiran tentang Tuhan. Problematika 
Ketuhanan merupakan problem universal yang selalu ada dalam 
babakan sejarah manusia sehingga problema ketuhanan  tetap 
dianggap sebagai tema pokok dalam sejarah filsafat. Masalah 
Tuhan berada pada tingkat pertama spekulasi filosofis. 

Sementara itu, dalam ranah teologis, walaupun masalah 
Tuhan menjadi titik sentral pembahasannya yang didasarkan 
pada kitab suci, namun tetap saja terbuka kemungkinan bagi 
adanya interpretasi kreatif terhadap teks-teks suci ajaran Tuhan, 
termasuk interpretasi kreatif hambanya terhadap eksistensi 
Tuhan itu sendiri. Ini tampak pada maraknya aliran-aliran atau 
sekte keagamaan, baik yang berasal dari suatu agama tertentu 
maupun berakar pada budaya dan pikiran manusia yang 
bermacam-macam. Ini menujukan bahwa dalam ranah teologis, 
pemikiran tentang Tuhan selalu berkembang dalam memahami 
eksistensi Tuhan itu sendiri, baik relasinya dengan manusia 
maupun alam. 

Relasi Tuhan dengan manusia maupun alam merupakan 
fenomena baru masyarakat modern dalam memahami Tuhan 
sehingga pendekatan epistemologis menjadi sebuah keharusan. 
Tuhan dipahami dalam perspektif antroposentris dengan titik 
tekan pada relasi antara Tuhan dengan manusia dan alam. Relasi 
antara Tuhan dengan manusia menimbulkan pemikiran-
pemikiran yang secara filosofis cenderung imanen, pada satu sisi, 
dan transenden, pada sisi yang lain, bahkan menimbulkan 
pemikiran yang menganggap bahwa Tuhan itu imanen sekaligus 
transenden. 

Imanensi maupun transendensi merupakan paradigma 
ontologis-metafisis di kalangan filosof maupun teolog dalam 
membahas relasi antara manusia dengan Tuhan. Di sinilah 
terdapat benang merah relasi manusia dan Tuhan dengan 
pendekatan fenomenologis yang dikenal dengan istilah 
intensionalitas. 7  Istilah ini merujuk bahwa manusia mempunyai 

                                                 
7
Intensionalitas merupakan istilah yang dipopulerkan Husserls sebagai 

kata kunci dalam fenomenologi. Istilah Intensionalitas berarti, mengarah, 
mempunyai arah atau tujuan, menuju ke. Konsep ini pertama-tama digunakan 
oleh Brentano untuk membedakan antara fenomena fisik dengan fenomena 
psikis. Benda benda fisik tidak terdapat di dalamnya apa yang disebut 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 43 

keterarahan dengan yang lain, termasuk Tuhan.  Keterarahan 
manusia  kepada Tuhan merupakan suatu keniscayaan. 
Keterarahan ini semakin jelas dalam pandangan Martin Buber 
sebagai wujud keterarahan aku dengan Tuhan.  

Martin Buber menganalogikan keterarahan manusia pada 
Tuhan dengan keterarahan pada benda, yang disebut dengan 
istilah relasi aku-itu dan Aku-engkau. Menurut Martin Buber relasi  
aku- itu dan Aku-engkau merupakan cara untuk mewujudkan 
kesadaran Aku. Artinya, bahwa kesadaran Aku bukan tunggal 
yang hanya ditentukan oleh subjek dirinya, tetapi ditentukan oleh 
subjek lain (Aku lain) yang dinamakan engkau. Jadi Engkau 
merupakan suatu dimensi baru meng-ada-kan Aku dalam 
hubungannya dengan aku lain. Karenanya, hanya dengan 
pertemuan personal Aku-Engkau, aku mengalami kesadaran dan 
kehadiran yang nyata. Kehadiran Aku dan Engkau merupakan 
sisi dari proses menjadi ADA. Berangkat dari hal ini, Martin 
Buber memandang manusia, yaitu Aku selalu dalam relasi 
dialogis dengan benda-benda (I-it) maupun dengan sesama dan 
Tuhan (I-Thou). Relasi dialogis ini merupakan suatu keharusan 
dalam perjumpaan dengan Engkau. Perjumpaan ini menyebabkan 
Aku menjadi Ada karena Engkau, sebagaimana ucapannya, “Aku 
membutuhkan Engkau untuk menjadi Ada, Aku Ada, karena Aku 
berkata Engkau. 8 

Pada akhirnya kesadaran yang terdapat pada Aku sebagai inti 
kepribadian manusia merupakan aktivitas jiwa. Sehingga, 
kesadaran atau suara hati merupakan aspek etis yang 
menempatkan roh sebagai bentuk yang paling tinggi dari semua 

                                                 
intensionalitas (bertujuan ke atau mengarah ke). Intensionalitas menunjuk 
makna aktivitas, “mengarah ke objek atau menuju ke objek”. Untuk lebih 
jelasnya, Khozin Affandi, Fenomenologi: Pemahaman Awal Pikiran-pikiran 
Edmund Husserl (Surabaya: eLKAF, 2007), 37-40. Adanya relasi subjek dan 
objek yang berkesadaran ini akhirnya melahirkan istilah cogita cogitata pada 
fenomenologi Husserl. Ini dibuktikan dengan konsep intensionalitas yang 
dikandung oleh subjek dengan kesadarannya sehingga dapat mengarah 
langsung pada objek, yang juga mempunyai kesadaran. Lebih jelasnya, 
Theodore de Boer, The Development of Husserl‟s Thought (London: Trans. 
Mortinus Nijhhoff, 1978), 102. 

8Martin Buber, I and Thou (Edinburgh, 1970), 54/5.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

44 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

itu dan dianggap sebagai jendela jiwa yang terarah pada Allah.9 
Karena itu, di balik kesadaran manusia terdapat sesuatu yang turut 
beraktivitas dalam kehidupan sehingga membawa manusia pada 
yang Mutlak, yaitu Roh.  Keterarahan pada yang Mutlak itu 
merupakan sesuatu yang given bagi manusia karena Allah 
merupakan  ide innate  manusia, sebagaimana teori Plato dan 
Descartes.10  

Relasi keduanya yang melahirkan konsep imanensi dan 
transendensi ini dalam perkembangan berikutnya menimbulkan 
faham-faham ketuhanan yang menjadi perdebatan di antara 
paham-paham tersebut. Tuhan dianggap sebagai imanen 
sekaligus transenden bagi penganut teisme; Tuhan dianggap 
sebagai transenden terhadap alam dan manusia bagi kaum 
deisme; Tuhan dianggap sebagai yang imanen bagi kaum 
panteisme. Di samping itu, ada juga yang pesimis bahwa akal 
manusia bisa menjangkau Tuhan sebagaimana kaum 
agnostisisme. 

Relasi Tuhan dengan manusia dan alam yang dikonsepsikan 
para teolog yang cenderung spiritualis-monistik beranggapan 
bahwa peleburan dalam relasi tersebut akan melenyapkan 
eksistensi manusia dan alam sebagaimana menjadi pegangan 
kaum panteisme. Sementara itu, dikalangan masyarakat modern 
yang rasional melalui pendekatan epistemologis beranggapan 
bahwa peleburan dalam relasi tersebut tidaklah menghilangkan 
eksistensi manusia dan alam, tetapi justru semakin mengeksiskan 
manusia. Ini adalah anggapan kaum panenteisme. 

Persepsi panenteisme mengenai Tuhan ini menjadi fenomena 
baru masyarakat modern karena paham ini tidak menafikan 
kemampuan dan kebebasan manusia. Fenomena ini berangkat 
dari pemahaman epistemologis filosofis tentang eksistensi 
Tuhan relevansinya dengan pengetahuan ilmiah sehingga paham 
ini masih menghargai pengetahuan ilmiah dalam memahami 
Tuhan. Pengetahuan ilmiah menjadi perangkat metodologis 
dalam memahami eksistensi Tuhan. Tuhan tidak hanya 

                                                 
9C. A. van Peursen, Orientasi di Alam Filsafat, ter. Dick Hartoko (Jakarta: 

Gramedia,1988), 239-40. 
10Untuk lebih jelasnya, lihat Sheed’s, Dogmatic Theology, vol. I-III (USA: 

Thomas Nelson Publisher, 1980), 199.   



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 45 

dipandang dalam perspektif teologis saja. Eksistensi Tuhan 
menjadi  perdebatan yang panjang antara panteisme dengan 
panenteisme mengenai relasi yang disertai dengan peleburan 
manusia dengan Tuhan. 

Mengurai Arti dan Makna Panenteisme 

Istilah panenteisme telah diperkenalkan pertama kali oleh 
filosof idealis Jerman Karl Friedrich Christian Krause (1781-

1832). Panenteisme  berasal dari kata Yunani “πᾶν” (pan) berarti 

semua, “ἐν” (en) berarti didalam dan “θεός” (theos) yang berarti 
Tuhan. Dengan demikian,   berarti Semua berada di dalam Tuhan 
(all-in-God). 11  Istilah ini merujuk kepada sebuah sistem 
kepercayaan yang beranggapan bahwa dunia semesta berada 
dalam Tuhan. Dengan demikian, panenteisme memposisikan  
Tuhan sebagai  suatu  kekuatan yang tetap ada di dalam semua 
ciptaan, dan teramat kuasa atas semesta.12 Bagi Krause (1781-
1832) sebagai seorang Hegelian dan guru Schopenhauer, 
mempergunakan kata panenteisme untuk mendamaikan konsep 
teisme dengan panteisme. Istilah panenteisme muncul pertama 
kali sebagai sistem pemikiran filosofis dan religius pada tahun 
1828.  

Kaum panenteis menganggap bahwa realitas Tuhan sebagai 
sesuatu yang transenden sekaligus imanen, Tuhan ada 
melampaui semua makhluk,  namun semua tetap di dalam 
Tuhan. Gagasan ini telah lama ada berabad-abad sebelumnya di 
kalangan agama-agama dari berbagai tradisi mistik. Gagasan ini 
diawali dari  Hindu Kuno, yaitu Upanishads  2800 tahun yang 
lalu, khususnya  Brihadâranyaka dan Chândogya Upanishads. Di 
Barat, gagasan ini dipelopori oleh panenteis Hellenis seperti 

                                                 
11

Sistem filsafat yang  disebut panenteisme oleh Krause pada dasarnya 
sebagai upaya untuk mendamaikan panteisme dan teisme. Krause 
menegaskan bahwa Tuhan adalah suatu hakikat yang berisi keseluruhan alam 
semesta dalam dirinya, namun tidak habis olehnya. Dia menempatkan 
penekanan khusus pada perkembangan individu sebagai bagian integral dari 
kehidupan keseluruhan. Untuk lebih jelasnya, John W. Cooper, Panenteisme: 
The Other God of the Philosophers (Baker Academic: 2006), 18. 

12R. Totten, http://www.geocities.com/worldview3/panenteisme.html, 
diakses pada tanggal 15 Oktober 2009.  

http://www.geocities.com/worldview3/panenteisme.html


Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

46 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Plotinus (205-70 M.) dan pengikutnya Neo-Platonisme. John 
Scottus Eriugena (800-877), kepala Palatine Akademi, 
merupakan panenteis Kristen sekitar abad IX. Para sufi awal di 
kalangan Muslim seperti Bâyazîd Bisthâmî dan Mansûr al-Hallâj, 
Ibn ’Arabî dan Jalâl al-Dîn Rûmî termasuk para tokoh yang 
masuk dalam katagori ini. Begitu pula di kalangan Yahudi 
muncul di tangan Maimonides dan mistikus Kabbalah seperti 
Musa dan Cordovero Ishak Luria adalah panenteis.  

Sementara itu, pandangan  panenteisme di abad XX dan XXI 
dipengaruhi oleh gagasan teologi proses, yang cenderung  menolak 
transendensi Tuhan, kemahakuasaan, dan kemahatahuan. Para 
ilmuwan, kosmolog, filosof, dan Teolog di Barat sangat tertarik 
dengan panenteisme. Mereka mencapai kesepakatan bahwa 
Tuhan tidak lain  alam itu sendiri,  setidak-tidaknya ditempatkan 
sebagai bagian dari itu. Tapi hanya  tersedia bagi pengalaman 
mistik yang terdapat di dalamnya. Mungkin lebih tepat dikatakan 
bahwa dalam cahaya terbuka "empat sisi" logika dari tradisi 
spiritual Timur, bahwa Tuhan adalah alam sekaligus melampaui 
alam,  sebagaimana Brockelman menunjukkan  bahwa Tuhan 
bukanlah alam ataupun tidak melampaui alam. 13 

Panenteisme memahami Tuhan dan dunia saling terkait satu 
sama lain. Tuhan punya relasi timbal balik dengan dunia, dunia 
berada di  dalam Tuhan, dan Tuhan  hadir berada di dalam 
dunia. Gagasan ini menawarkan alternatif baru pemikiran yang 
semakin populer melalui sisntesis pemikiran teisme tradisional 
dan panteisme. Panenteisme berusaha untuk menghindari 
gagasan mengisolasi Tuhan dari dunia sebagamana dipahami 
teisme tradisional dan gagasan yang meleburkan  Tuhan dan 
dengan dunia sebagaimana panteisme. Sistem pemikiran teistik 
tradisional menekankan perbedaan antara Tuhan dan dunia 
secara eksistensial ontologis, sedangkan panenteisme 
menekankan kehadiran Tuhan aktif di dunia. Sementara itu, 
Panteisme menekankan kehadiran Tuhan di dunia secara ketat 
dan utuh, tetapi panenteisme mempertahankan identitas dan 
makna dari non-ilahi. Antisipasi pemahaman Tuhan yang  
panenteistik telah terdapat dalam tulisan secara  filosofis dan 
                                                 

13
Http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme

diakses pada tanggal 20 Oktober 2009. 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme


Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 47 

teologis sepanjang sejarah. 14  Namun,  keragaman pemahaman 
ketuhanan panenteistik telah berkembang di dua abad terakhir, 
terutama dalam tradisi Kristen menanggapi banyaknya 
pemikiran-pemikiran ilmiah. 15  

Sebagian besar diskusi kontemporer dan perkembangan 
panenteisme terjadi dalam konteks diskusi ilmu dan  agama. 
Dalam diskusi yang muncul, Arthur Peacocke dan Paul Davies 
telah membuat kontribusi penting sebagai ilmuwan yang tertarik 
pada panenteisme. Peacocke telah mengembangkan pemahaman 
panenteisme itu diawali pada tahun 1979 dan terus melalui 
bekerja pada tahun 2001, 2004, dan 2006. Peacocke memulai  
dengan pergeseran pemahaman ilmiah mengenai  dunia dari 
konsep mekanisme ke dalam pemahaman tentang dunia sebagai 
kesatuan sistem hirarki dari berbagai tingkatan yang berbeda. 
Demikian juga halnya juga dengan Davies yang menjelaskan 
bahwa alam semesta itu kompleks dan teratur. Peacocke 
mengambarkan pemahaman ilmiah kontemporer tentang alam 
dan hubungannya dengan Tuhan sebagai relasi eksternal, 
sebagaimana pemahaman teistik tradisional, di mana Tuhan 
turut campur tangan dalam dunia alam atau pemahaman deistik 
yang mana Tuhan memulai alam dunia tetapi tidak terus aktif di 
dunia. Bagi Peacocke, Tuhan terus mencipta melalui proses dari 
tujuan alam. Keterlibatan aktif Tuhan bukan merupakan 
pengaruh eksternal atas peristiwa alam. Bagaimanapun, Tuhan 
tidak diidentifikasi dengan proses alam, yang merupakan 
tindakan Tuhan sebagai Pencipta.16  Peacocke mengidentifikasi 
pemahaman relasi  Tuhan dengan dunia sebagai panenteisme 
karena penolakan dari dualisme dan interaksi eksternal oleh 
Tuhan dalam nikmat Tuhan selalu bekerja dari dalam alam 
semesta. Pada saat yang sama, Tuhan transenden atas alam 

                                                 
14Charles Hartshorne and William L. Reese (ed.), Philosophers Speak of 

God (Chicago: University of Chicago Press, 1953); John W. Cooper, 
Panenteism: The Other God of the Philosophers from Plato to the Present (Grand 
Rapids, MI: Baker Academic, 2006). 

15Philip Clayton and Arthur Peacocke (ed.), In Whom We Live and Move 
and Have Our Being: Panenteistic Reflections on God's Presence in a Scientific World 
(New York: Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2004a), 207-10.  

16Arthur Peacocke, “Articulating God's Presence in and to the World 
Unveiled by the Sciences”, dalam In Whom..., 143-4. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

48 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

semesta karena Tuhan adalah sangat jauh lebih dari alam 
semesta. Panenteistik model ini menggabungkan penekanan kuat 
pada imanensi Tuhan. 17  Davies juga merujuk kepada 
pemahaman tentang peran hukum di alam sebagai panenteisme 
daripada deism karena Tuhan memilih undang-undang yang 
memberikan peran ko-kreatif pada alam.18 

Teologi proses menantang pandangan tradisional tentang 
Tuhan yang selalu diajukan oleh Kekristenan. Keyakinan 
tradisional tersebut mengakui bahwa Tuhan adalah sempurna 
dan tidak berubah (statis). Segala bentuk aktivitas manusia tidak 
dapat memengaruhi atau mengubah Tuhan. Tuhan biasanya 
dianggap sebagai yang transenden dari dunia. Meskipun 
demikian, Jurgen Moltmann, seorang teolog Jerman, 
berpendapat bahwa pandangan tentang Tuhan seperti ini harus 
ditolak bila ditinjau dengan sorotan inkarnasi. Namun tantangan 
yang paling radikal datang dari teologi proses19 yang didasarkan 
pada filsafat Alfred North Whitehead (1861-1947). Pada era 
modern, John Cobb Jr. secara signifikan telah mengembangkan 
filsafat Whitehead dalam konteks teologi Kristen. Teologi proses 
juga merupakan suatu kepercayaan panenteistik yang mengakui 
bahwa segala sesuatu di dalam Tuhan, ketimbang panteistik 
dengan gagasan bahwa segala sesuatu adalah Tuhan.20 

Dalam filsafat proses, setiap momen dari eksistensi kita 
bersifat unik. Ini berarti bahwa dalam setiap momen suatu 
entitas dihadapkan dengan suatu masa depan potensial di mana 
dia bebas untuk menerima atau menolaknya. Para filosof proses 
juga berpendapat bahwa masa depan potensial yang diterima 
atau ditolak sebagian besar berdasar pada bagaimana kontribusi 
mereka terhadap kebahagiaan atau kesejahteraan orang lain. 
Dalam teologi proses, masa depan potensial ini (juga disebut 
tujuan-tujuan awal [initial aims]) diberikan oleh Tuhan. Lagipula, 

                                                 
17Ibid., 147-51. 
18 Paul Davies, “Teleology without Teleology: Purpose through 

Emergent Complexity”, dalam In Whom..., 104. 
19Jurgen Moltmann, The Crucified God (Evanston, IL: Harper and Row, 

1974), 178-200.  
20

John Cobb Jr., A Christian Natural Theology, Based on the Thought of Alfred 
North Whitehead (Philadelphia: Westminster Press, 1965), 135-55.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 49 

setiap momen yang berlalu tidak hilang, melainkan terserap ke 
dalam Tuhan dan ditambahkan ke dalam pengalaman Tuhan 
(God's experience). Jadi dalam setiap momen, Tuhan terus-menerus 
belajar setahap lebih tinggi tentang diri kita. Dia belajar sebagai 
Tuhan yang hadir dalam tiap momen eksistensi kita.21 

Meskipun teisme klasik berpendapat bahwa Tuhan dalam 
beberapa cara berjarak atau transenden dengan dunia, namun 
dalam teologi proses Tuhan tidak terpisah dari proses-proses 
dunia (imanen). Sebagai Tuhan yang juga suatu entitas, yang 
sama dengan orang-orang seperti kita, Tuhan memiliki kutub 
fisik (masa lalu) dan kutub mental (masa depan potensial). 
Dalam kutub mental, Tuhan mempertimbangkan semua 
skenario yang mungkin terjadi dan menghadirkannya di hadapan 
kita dalam masing-masing momen melalui entitas-entitas yang 
memikat terhadap potensi mereka. Kunci keyakinan dalam 
teologi proses adalah bahwa Tuhan tidak pernah memaksa suatu 
entitas menuju suatu masa depan potensial. Tuhan juga dibatasi 
oleh kebebasan dari suatu entitas yang lain untuk menolak kesan 
potensial Tuhan. Dalam teologi proses kita dilihat sebagai rekan 
sekerja (co-worker) dengan Tuhan, bukan sebagai subjek-subjek 
ilahi yang dibatasi hanya untuk melakukan kehendak Tuhan.22 

Dalam teologi proses, Tuhan juga menjadi penderita yang 
mengerti. Tidak seperti teisme klasik, bagi para teolog proses 
Tuhan tidak mahakuasa (omnipotent) dan tidak tahu tentang masa 
depan. Tuhan hanya mengenal masa depan sebagai suatu 
aktualitas potensial, bukan realitas aktual! Ini berarti, Tuhan 
dalam beberapa hal terbatas. Tuhan tidak dapat memaksakan 
kehendak ilahi kepada manusia dan mengawasi konsekuensi-
konsekuensi dari setiap momen untuk melihat bagaimana masa 
depan berlangsung. Itu juga berarti bahwa dalam setiap tindakan 
membawa dunia ke dalam eksistensi Tuhan membutuhkan 
kesempatan. Seperti yang dicatat John Cobb Jr, “Tuhan 
mengalami resiko dan bertualang dalam eksperimen kosmik, 
sambil menyisakan sumber kegelisahan dalam dunia” [God 

                                                 
21

Ford, Lewis (ed.), Two Process Philosophers: Hartshorne's Encounter with 
Whitehead (Tuhanassee, FL: American Academy of Religion, 1973).  

22
Dorothy Emmett, “Whitehead and Alexander”, Process Studies, vol. III 

(1993), 137-48.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

50 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

undergoes risk and adventure in cosmic experiment, while remaining the 
source of unrest in the world]. Kemahatahuan (omniscience) berarti 
Tuhan mengetahui segala sesuatu yang telah terjadi hingga kini, 
tetapi tidak segala sesuatu yang akan terjadi. Kini meskipun sikap 
optimistik ini dalam perkembangannya dapat ditemukan 
masalah: “karena Tuhan tidak mahakuasa, maka tidak ada 
garansi bahwa kehendak baik akan berpuncak pada kemenangan 
alam semesta”. Kenyataannya, kehendak baik hanya unggul 
sejauh kita merespons kehendak ilahi untuk “mengasihi” di 
antara seluruh entitas. Namun sebagai Tuhan yang tidak pernah 
memaksa, tetapi mendorong untuk mengikuti kehendak ilahi, 
terdapat kemungkinan riil bahwa manusia bisa memilih untuk 
tidak mengikuti Tuhan itu sendiri.23 

Secara jelas, teologi proses menggeser sikap mempersalahkan 
apa yang salah dalam dunia yang menjauh dari Tuhan, dan 
masuk ke dalam kemanusiaan. Jika Tuhan memiliki potensi 
untuk ditolak, maka kejahatan adalah sautu hasil-bentukan dari 
suatu proses bergerak menjauh dari Tuhan. Pilihan-pilihan 
buruk yang tak terelakkan akan dibuat oleh berbagai entitas yang 
memiliki kebebasan untuk menolak atau menerima kesan Tuhan 
(keterpikatan ilahi). Ini berarti Tuhan tidak dapat membiarkan 
kejahatan karena Tuhan tidak siap menghadapinya sejak awal. 
Tuduhan bahwa Tuhan bisa menjadi jahat atau impoten dengan 
membiarkan kejahatan, tidak berlaku di sini karena masalah ini 
berada di luar jangkauan tangan Tuhan. Terlebih, kuasa dan 
aktivitas Tuhan dibatasi karena kita punya pilihan-pilihan riil 
untuk dibuat. Kini sementara orang akan merasa tidak senang 
dengan pandangan tentang Tuhan seperti ini. Karena pandangan 
tersebut tidak memberikan kepastian bahwa dalam beberapa hal 
di masa depan semua akan beres di alam semesta. Itu juga 
mencuatkan beberapa hal untuk dipertanyakan mengenai 
keyakinan para teolog proses tentang hakikat Tuhan.24 

Teologi proses mempunyai beberapa unsur atraktif untuk 
menjelaskan masalah tersebut. Misalnya, keyakinan bahwa 

                                                 
23

Philip Clayton, “God and World”, dalam The Cambridge Companion to 
Postmodern Theology, ed. Kevin J. Vanhoozer (Cambridge: Cambridge 
University Press, 2003), 203-18.  

24
Ibid. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 51 

hubungan antara Tuhan dan kemanusiaan adalah kooperasi 
mutual, membimbing pada hasil positif agama dalam masyarakat 
sejauh sebagai orang percaya yang mengikuti contoh ilahi. 
Teologi proses mendorong orang percaya untuk mendengarkan 
dan memahami ketimbang melawan orang lain dengan 
kebenaran versi mereka, melalui kontribusi signifikan yang jauh 
dalam wilayah teodisi).  

Kosmologi "Dentuman Besar" (Big Bang) secara jelas 
memperkuat ajaran utama dalam filsafat proses bahwa dunia 
selalu berada dalam dinamika naik-turun (fluktuasi). Alam 
semesta kita bukanlah wilayah yang statis. Hukum alam yang 
telah diobservasi di masa lampau, kini dipersoalkan dalam 
sorotan berbagai penemuan baru saintifik. Pandangan kita 
tentang alam semesta sebagai subjek wilayah mekanistik untuk 
hukum-hukum yang pasti (fixed laws) juga telah direvisi dalam 
sorotan teori kuantum.  

Ada pemahaman baru tentang dunia ini, bahwa teologi 
proses telah memfasilitasi hubungan baru antara agama dan 
sains. Yakni, jika alam semesta pada hakikatnya adalah terbuka, 
maka Tuhan dapat bertindak dalam dunia. Lebih lanjut, jika, 
sebagaimana postulat teolog proses, Tuhan berkarya dalam dan 
dengan dunia dan prosesnya, ketimbang menentang dan 
mengeluarkannya, maka Tuhan berkarya dalam suatu konteks 
hukum alam. Dengan demikian, tidak ada peristiwa apapun di 
ala mini yang berada di luar karya Tuhan, karena apa yang 
dipandang sebagai hokum alam pada dasarnya juga karya Tuhan. 
Jadi menurut para teolog proses, Tuhan tidak melanggar hukum-
hukum alam, sebagaimana Tuhan tidak akan mengganggu 
hakikat kita (didasarkan sekitar paham kehendak bebas). Ini 
berarti bahwa Tuhan dapat bertindak dalam dunia dengan cara 
tersendiri ketika individu secara partikular terbuka untuk 
kehendak ilahi. Jika memang demikian halnya, maka muncul 
pertanyaan: “apakah Tuhan telah melakukannya di masa lampau 
atau akan melakukannya di masa depan?” Terbuka juga 
pertanyaan: “apakah Tuhan telah menunjukkan mukjizat di masa 
lalu atau dapat melakukannya di masa depan?”25 
                                                 

25
Carl Gillett, “Physicalism and Panenteism: Good News and Bad 

News”, Faith and Philosophy, 20 (2003), 323.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

52 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Pemikiran Whitehead tentang  Panenteisme 

Whitehead dikenal sebagai tokoh terkemuka dalam aliran 
“Filsafat Proses” atau seperti yang disebutnya sendiri sebagai 
“Filsafat Organisme”. Buah pemikirannya banyak berpengaruh 
di dunia, terutama di Amerika Serikat dan di beberapa negara di 
Eropa. Ia lahir dalam keluarga Kristen Anglikan di Ramsgate, 
Kent, Inggris 15 Februari 1861 dan meninggal di Harvard pada 
tahun 1947, setelah sepuluh tahun pensiun sebagai profesor 
filsafat di Universitas Harvard. 

Sepanjang karirnya, Whitehead banyak menulis buku baik di 
bidang filsafat maupun di bidang lainnya seperti matematika dan 
teologi. Antara lain buku-buku tersebut adalah: “Principia 
Mathematica “ (1919), “Enquiry Concerning the Principles of Natural” 
(1919), “The Concept of Nature” (1920),  “The Principle of Relativity” 
(1922), “Science and Modern Word” (1925), “Religion in Making” 
(1927), “Process and Reality” (1929), “The Aim of Education”, 
“Modes of Thought” (1938) dan berapa buku lain dan artikel-
artikelnya tentang filsafat dan ilmu pengetahuan. 

Salah satu dari banyak tema yang di kemukakan Whitehead 
dalam filsafat organismenya adalah pemikiran-pemikiran tentang 
Tuhan. Pandangan-pandangannya tentang hal ini dapat dilihat 
pada bukunya “Process and Reality”, “Religion in Making”, dan 
“Science and Modern Word”. Pemikiran-pemikirannya tentang 
Tuhan inilah yang akan dibahas dalam tulisan  ini. 

Secara organis, filsafat Whitehead dibangun dengan beberapa 
konsep dasar yang di sebutnya sebagai “kategori eksistensi” (category 
of existence), 26  terdiri dari: satuan-satuan aktual (actual entity), 
kreativitas (creativity), objek-objek abadi (eternal world), prehensi 
(prehension), dan kebersamaan (nexus). Konsep-konsep dasar ini 
merupakan gagasan asli yang di ciptakan sendiri untuk 
menerangkan filsafatnya.  

Sebagai konsep dasar, menurut Whitehead, Tuhan adalah 
ujud asali dan prinsip dasariah dari kreativitas, sekaligus 
merupakan prinsip dasar konkresi atau proses munculnya satu 
satuan aktual dari banyak satuan aktual lain yang menjadi data 
warisan masa lalu. Dalam hal ini, Tuhan merupakan perwujudan 

                                                 
26Ibid., 206. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 53 

perdana dari kreatuifitas dan sekaligus sebagai pembatas dan 
pemberi arah berlangsungnya kreatuifitas tersebut. 

Sebagai perwujudan perdana dari kreativitas dan sekaligus 
pemberi arah baginya, Tuhan tidak dapat dipisahkan dengan 
kategori eksistensi yang lain yang disebut objek-objek abadi 
(eternal object). Lebih jauh Whitehead menjelaskan bahwa sebagai 
“pembatas asali’ (ultimate limitation) dari satuan-satuan aktual, 
eksistensi Tuhan adalah irrasional kekal.27 Pokok soal dalam hal 
ini adalah Tuhan tidak ditentukan secara metafisis meskipun 
ditentukan secara kategoris. Dengan demikian, Tuhan bukanlah 
merupakan “kategori eksistensi” yang konkret, tetapi Dia 
menjadi dasar dari semua yang konkret. Tuhan tidak bisa 
dipahami dengan pikiran, sebab secara hakiki, Ia adalah dasar 
dari rasionalitas. 

Bipolaritas Tuhan 

Menurut Whitehead, terdapat dua pola (bipolar) dalam 
kenyataan Tuhan. Kedua pola tersebut adalah pola aktual dan 
pola potensial. Pola aktual adalah alam semesta yang secara 
kodrati berubah secara total, dan pola potensial adalah dunia 
abadi (eternal) yang tidak mengalami perubahan. Dengan kata 
lain Whitehead berpenadapat bahwa terdapat dua aspek dalam 
“kategori eksistensi” Tuhan, yaitu aspek primordial dan aspek 
konsekuen, yang akan diuraikan berikut ini. 

Aspek Primordial 

Dalam aspek primordialnya, Tuhan adalah “kategori 
eksistensi” yang pada mulanya memikirkan segala kemungkinan 
yang dapat diwujudkan dalam seluruh alam semesta. Dalam hal 
ini, Tuhan merupakan realitas konseptual yang tidak terbatas dari 
kemungkinan-kemungkinan absolut. Keberadaannya bukan 
sebagai ciptaan, tetapi ia berada bersama semua ciptaan. Lebih 
jauh dijelaskan oleh Whitehead bahwa dalam aspek primordial 
ini, Tuhan memberi wujud konseptual kepada semua “objek 
abadi” dengan memberi segala macam bentuk kemungkinan 
yang bisa berwujud untuk semua satual aktual. Oleh karena itu, 

                                                 
27 Alfred North Whitehead, Science & The Modern World (Middlesex: 

Penguin Books Limited, 1938), 207-8. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

54 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Tuhan dalam aspeknya yang primordial ini menjadi sumber 
segala cita-cita atau tujuan akhir dari semua proses konkresi 
untuk perwujudan diri satu-satuan aktual. Sebagai “kategori 
eksistensi” yang primordial, Tuhan sangat jauh dari “realitas 
unggul” (eminent reality) yang di dalam abstraksi ini Ia merupakan 
“realitas aktual yang kurang sempurna”.28 

Aspek Konsekuen (Aspek Akhiri) 

Aspek Tuhan yang konsekuen menurut Whitehead, adalah 
suatau kesadaran yang merupakan realisasi dunia aktual dalam 
hakekat kesatuan dan melalui transformasi kebijaksanannya. Jika 
aspek primordial adalah konseptual, maka aspek konsekuen ini 
adalah susunan perasaan fisis Tuhan pada aspek primordialnya 
itu.29 Susunan itu terdiri dari berbagai unsur dan realisasi diri 
secara individu. Dalam hal ini, keberamaan dipandang sama 
dengan kesatuan: seperti “satu-banyak” (much one) fakta perantara 
yang berkembang tanpa melebihi dirinya. 

Relasi Tuhan dengan dunia Menurut Whitehead bahwa 
Tuhan dan dunia, secara aktual tidak dapat dipisahkan. Dunia 
adalah hakekat kemuliaan Tuhan yang terjadi dari banyak fakta 
dasariah dan turunan pengalaman atau peristiwa aktual. Dengan 
kata lain, dunia adalah urutan atomistik dari kejadian-kejadian. Ia 
berada dalam semua proses mengalirnya benda-benda dan 
merupakan generalisasi awal yang tidak jelas, tidak 
disistematisasikan, hampir tidak dapat dianalisa, dan dihasilkan 
oleh intuisi manusia. Sebab itu, perubahan terus-menerus dari 
benda-benda adalah suatu generalisasi dasariah yang harus 
disusun di dalam sistem filsafat kita.30  

Dalam kepaduan dunia dengan Tuhan, menurut Whitehead, 
mereka berada dalam posisi yang melengkapi. Dalam hal ini, 
Tuhan merupakan dasar yang tidak terbatas dari semua yang 
bersifat mental dan kesatuan dari visi mencari keragaman fisis. 
Sedangkan dunia adalah berbagai batasan-batasan dan aktualitas-

                                                 
28 Alfred North Whitehead, “Process and Reality”, dalam Philosophers 

Speak of God, ed. Charles Hartshorne dan William L. Reese (Chicago: 
Midway Reprint-University of Chicago, 1976), 278-9. 

29Ibid., 521-2. 
30Ibid., 280. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 55 

aktualitas yang mencari kesempurnaan suatu kesatuan. Baik 
dunia maupun Tuhan, berada dalam lingkup metafisika dasariah 
dan pengembangan ciptaan ke arah pembaruan. Kedua hal ini 
merupakan instrumen kebaruan bagi yang lain.  

Tuhan digambarkan Whitehead sebagai suatu daya dinamis 
yang secara imanen berfungsi dalam pergulatan hidup manusia 
di dunia, bukannya sebagai individu yang serba transenden, 
sempurna, tinggi, jauh dan mencukupi dirinya sendiri. Tuhan 
juga disebutnya sebagai penyair dunia, yang dengan 
kesabarannya memimpin dunia dengan visi kebenaran, 
keindahan, dan kebaikan” (the poet of the world, with terder patience 
leading it by vision of truth, beauty, and goodness).31 Hartshorne, salah 
seorang murid Whitehead yang mendalami teologi proses, 
menggolongkan pandangan Whitehead sebagai panenteisme 
modern (dunia di dalam Tuhan). Secara literal, panenteisme 
(pan-en-theism) diartikan sebagai: semua-di dalam-Tuhan.  

Menurut Norman L. Geisler dan William Watkins, 
panenteisme memiliki nama lain seperti : teologi proses (jika 
melihat Tuhan sebagai ada yang berubah); teisme bipolar atau 
dipolar (jika percaya bahwa Tuhan memiliki pola ganda); teologi 
organisme (jika memandang semua yang terjadi sebagai 
organisme besar/gigantik); dan teisme Neo-klasik (karena 
percaya bahwa Tuhan adalah terbatas dan temporal, berlawanan 
dengan teisme klasik).32  

Pemikiran Iqbal tentang Panenteisme 

Perjalanan hidup Muhammad Iqbal (selanjutnya di tulis 
Iqbal) begitu kompleks dan panjang dari tanah kelahirannya 
sampai pengembaraan intelektualnya di Barat, sehingga beliau 
benar-benar merupakan seorang pemikir besar di Barat maupun 
di Timur. Bahkan beliau merupakan sosok pemikir yang besar di 
dua peradaban dan kebudayaan yaitu Barat dan Timur (Islam). 
Sehingga tidak salah kalau Saiyidain menganggap Iqbal 

                                                 
31Ibid, 282. 
32Norman L. Geisler dan William Watkins, Perspectives Understanding and 

Evaluating Today‟s Views (California: Here’s Life Publisher, Inc., 1984), 100.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

56 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

merupakan seorang tokoh legendaris yang agung di antara para 
pujangga di negerinya,33 bahkan di dunia. 

Pemikiran ontologi Iqbal lebih  mengarah pada eksistensi 
Realitas Absolut, sebagai realitas yang sebenarnya dalam 
hubungannya dengan manusia dan alam. Karena itu, Realitas 
Ultim, Realitas Diri, Wujud Mutlak atau  Ego Mutlak hanya 
dapat dicapai dengan intuisi. Untuk sampai mengetahui dan 
memahami Wujud Mutlak, Iqbal bertitik tolak dari intuisi 
tentang wujud ego manusia yang bergerak pada Realitas Wujud 
Ego Mutlak. Hanya intuisi, kata Iqbal, yang dapat mengungkap 
Realitas Mutlak atau Wujud Super Ego yang sebenarnya. Hal ini 
karena kodrat  Realitas yang sesungguhnya adalah spiritual. 
Realitas Mutlak sebagai Ego oleh al-Qur’an disebut dengan 
nama Allah menurut Iqbal.34 

Tuhan menurut Iqbal adalah hakikat keseluruhan yang 
bersifat spiritual. Dengan kata lain, Tuhan bukanlah ego, 
melainkan Ego Mutlak. Tuhan bersifat mutlak, karena meliputi 
segalanya dan tidak ada sesuatupun di luar Dia. Pada akhir-akhir 
menjelang kematiannya, Iqbal semakin menampakkan 
pemikirannya yang orisinal mengenai Tuhan sebagai hakikat 
keseluruhan dari segala kreativitas, karena Tuhan sendiri selalu 
kreatif memberikan ilham tentang filsafat perubahan, tindakan, 
aksi yang lebih dikenal dengan istilah Islam adalah amal. 
Disinilah letak sintesa filosofi Iqbal dari Barat maupun Timur 
(Islam) dengan pemikirannya yang orisinil. Sekalipun 
sesungguhnya, konsep tentang gerak hubungan dengan Tuhan 
telah dimulai dari Aristoteles.  

Iqbal memandang secara seimbang bahwa pengalaman 
panteistik manusia dengan Tuhan tidak membuat lebur ego 
manusia, justru ego manusia semakin otentik. Filsafat ketuhanan 
Iqbal disini justru lebih memperkuat eksistensi ego manusia 
sehingga pemikirannya lebih bersifat panenteisme. Panenteisme 
merupakan konsep ketuhanan yang menitik beratkan pada semua 

                                                 
33K. G. Saiyidin, Percikan Filsafat Iqbal Mengenai Pendidikan, ter. M. I. 

Soelaeman (Bandung: Diponegoro, 1981),  13.   
34M. Iqbal, The Recontruction of Religious Thought in Islam (New Delhi: Kitab 

Bhavan, 1981), 38-9. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 57 

di dalam Tuhan, bukan semua adalah Tuhan sebagaimana 
panteisme.35 

Bagi Iqbal, alam semesta bukan sebagai suatu produk yang 
sudah selesai dan lengkap, tetapi sedang berada dalam tahap-
tahap penyempurnaan. Penciptaan alam bukanlah penciptaan 
yang final. Menurut Iqbal, penciptaan adalah sebuah proses yang 
berkelanjutan, sedang manusia berada di dalam turut ambil 
bagian dalam proses tersebut sehingga akan selalu berproses 
dengan menciptakan situasi-situasi dan produk-produk baru. 
Alam semesta sebagai kumpulan ego-ego menurut Iqbal 
merupakan wadah keinginan-keinginan untuk untuk selalu 
melakukan perubahan-perubahan yang baru dalam kehidupan 
ini. Alam semesta sesungguhnya selalu berada dalam becoming 
(menjadi). Ini disebabkan adanya aktivitas ego-ego yang 
berkelanjutan dalam alam sehingga kehidupan dalam alam selalu 
merupakan suatu perjalanan tanpa akhir. Alam seperti yang kita 
lihat, menurut Iqbal, bukan benda materi murni yang menempati 
ruang hampa. Alam semesta merupakan struktur-struktur 
peristiwa, model perilaku yang sistematis dan bersifat organis. 
Alam merupakan perilaku Diri Tuhan (Ego Absolut) seperti 
halnya karakter untuk ego manusia. Disinilah Iqbal 
membandingkan watak ego manusia dengan watak alam. 
Keteraturan alam ini merupakan perilaku Allah, demikianlah 
gambaran al-Qur’an, sebagaimana dikutip Iqbal.36 

Menurut Iqbal dengan merujuk pada al-Qur’an bahwa:  
pertama, alam semesta diciptakan bersifat teleologis atau bukan 
suatu ciptaan sekedar main-main; kedua, Alam semesta bukan 
bersifat tertutup atau penciptaan yang sudah selesai dan alam 
semesta merupakan ciptaan yang tetap, tetapi masih bisa 
berubah. Ketiga, Alam semesta tercipta dengan teratur, tertib 
dengan perjalanan waktu yang teratur dan tepat yang 
dicontohkan oleh al-Qur’an melalui pergantian siang dan malam 
sebagai salah satu tanda (ayat) kebesaran Tuhan. Keempat, Alam 
semesta dengan ruang dan waktu yang terhampar luas ini 
diciptakan untuk kepentingan manusia dalam rangka beribadah 

                                                 
35 Charles Hartshorne dan William Reese, Philosophers Speak of God 

(Chicago-London: The University of Chicago Press, 1976), 294-7.  
36Iqbal, Reconstruction …, 56-7.  



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

58 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

dan nerenungkan ayat-ayat-Nya (tanda-tanda kebesaran-Nya). 
Semua ini menurut Iqbal sebagai bukti bahwa alam semesta 
merupakan fakta yang aktual.37 

Tuhan menurut Iqbal mencipta secara tak terbatas dan 
kreatif terus menerus dimana posisi manusia bukanlah boneka 
pasif bagi kehendak Tuhan melainkan co creator yang aktif 
berpartisipasi dalam penciptaan kreatif Tuhan. 38  Proses 
penciptaan oleh Tuhan menurut Iqbal bukan seperti proses 
penciptaan sepatu yang kreativitasnya berada pada level paling 
rendah. Proses penciptaan oleh Tuhan dapat diasosiasikan 
dengan creative genius seorang komposer atau penyair. Manusia 
sebagai co creator pilihan Tuhan berbagi creative genius Tuhan untuk 
direalisasikan dalam dunia atau sederhananya: manusia diberkahi 
Tuhan kebebasan untuk dapat berpartisipasi aktif dalam proses 
kreatif penciptaan-Nya. Setiap proses berkarya yang dilakukan 
manusia pada dasarnya merupakan bentuk partisipasi manusia 
dalam karya-Nya. Berangkat dari pemahaman Iqbal ini, maka 
Iqbal merupakan pengikut dari panenteisme atau teologi proses. 
Karena itu, relevan sekali Hartshorne dan William Reese 
memasukkan Iqbal sebagai panenteis muslim. 39 

Catatan Akhir 

Menurut Hartshorne, panenteisme dapat dipahami melalui 
analogi: sama seperti satu organisme ada, baik  sebagai kumpulan 
semiautonomous, setiap sel-sel individu dan mandiri sebagai 
individu yang lebih menonjol daripada kumpulan sel. Tuhan  
dapat dilihat sebagai kumpulan semua unsur bagian dari realitas 
dan sebagai sesuatu yang lebih dari alam semesta itu sendiri. 
Walaupun kita, bersama dengan sisa dari keberadaan, namun 
dapat dipikirkan  sebagai bagian dari  tubuh Tuhan. Kesadaran 
atau pikiran Tuhan yang lebih luas melampaui tubuh dan 
menyebabkan Tuhan menjadi lebih daripada sekedar kumpulan 
bagian.40 

                                                 
37Ibid., 10-1. 
38 Lihat Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York: 

Columbia University Press, 1983), 351. 
39Hartshorne dan Reese, Philosophers …, 295.  
40Ibid., 312. 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 59 

Gagasan Panenteistik  tentang kebebasan adalah cara yang 
unik dalam membahas masalah kejahatan. Sementara theisme 
cenderung atribut jahat hanya pada dunia dan panteisme 
cenderung mengidentifikasi kejahatan di dunia sebagai kejahatan 
Tuhan, panenteisme mengambil posisi jalan tengah, sedangkan 
yang mengatakan bahwa kejahatan yang terjadi melalui 
kebebasan di dunia ini tidak berpengaruh pada esensi Tuhan, 
Tuhan masih dapat dirasakan melalui pengalaman dalam. Ini 
posisi jalan tengah mungkin merupakan kasus panenteisme dari 
jenis pertama, namun karena ini sebagian panteistik, condong ke 
arah gagasan yang menyatakan bahwa ketika manusia berbuat 
kebaikan ataupun kejahatan di dunia, maka ia melakukannya 
dengan Allah.  

Meskipun filosofi panentheism jembatan dari kesenjangan 
paradigma antara theisme dan panteisme, yang banyak dipahami  
oleh sejumlah besar utama kelompok agama dan teologi, juga 
bukan dari sekte  kecil atau pandangan filosofi pribadi. Elemen 
panenteisme muncul di hampir setiap sistem keagamaan yang 
diberikan setiap kali digambarkan, sebagai baik seluruhnya, tetapi 
juga sangat Kuasa terhadap eksistensi dunia. Transendensi dan 
imanensi Tuhan terlihat hampir pada setiap agama. Para teolog 
dengan lebih tegas lagi menyebutnya dengan istilah Tuhan dua 
sisi. Sementara teolog reformer Belanda, yaitu Hendrikus 
Berkhof 41  menyebutnya dengan bipolar theisme dalam proses 
teologi. 42  Dengan demikian panenteisme, terutama dari jenis 
yang kedua, mendapatkan momentum pengembangannya pada 
para teolog kontemporer. Konsep itu juga dapat menjadi 
jembatan di antara agama dan filsafat, khususnya untuk 
mendapatkan landasan yang logis bagi kepercayaan agama 
mengenai sifat-sifat Tuhan. Wa al-Lâh a„lam bi al-shawâb.● 

 

                                                 
41

Hendrikus Berkhof, Christian Faith: An Introduction to the Study of the 
Faith (Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans Publishing Co., 1986), 114.  

42
John B. Cobb, Jr. and David Ray Griffin. Process Theology: An 

Introductory Exposition (Westminster John Knox Press, 1977), 47. 

 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

60 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Daftar Pustaka 
 

A. Epping OFM. et.all., Filsafat ENSIE  (Bandung: 
Jemmars,1983). 

Alfred North Whitehead, “Process and Reality”, dalam 
Philosophers Speak of God, ed. Charles Hartshorne dan William 
L. Reese (Chicago: Midway Reprint-University of Chicago, 
1976). 

___________, Science & The Modern World (Middlesex: Penguin 
Books Limited, 1938). 

Arthur Peacocke, “Articulating God's Presence in and to the 
World Unveiled by the Sciences”, dalam In Whom We Live 
and Move and Have Our Being, ed. P. Clayton and A. Peacocke 
(Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2004). 

Bertrand  Russell, History of Western Philosophy (London: George 
Allen & Unwin, 1974). 

C.A. van Peursen, Orientasi di Alam Filsafat, ter. Dick Hartoko 
(Jakarta: Gramedia, 1988). 

Carl Gillett, “Physicalism and Panenteisme: Good News and 
Bad News”, Faith and Philosophy, edisi 20 (2003). 

Charles Hartshorne and William L. Reese (ed.), Philosophers Speak 
of God (Chicago: University of Chicago Press, 1953). 

Charles Hartshorne dan William Reese, Philosophers Speak of God 
(Chicago-London: The University of Chicago Press, 1976).  

Dorothy Emmett, “Whitehead and Alexander”, Process Studies, 
vol. III (1993).  

Frank Thilly,  A History of Philosophy  (New York: Holt, Rinehart 
and Winston, 1957). 

George Ritzer, Modern Sociological Theory (Singapura: The 
McGraw-Hill Companies Inc., 1996). 

Hendrikus Berkhof, Christian Faith: An Introduction to the Study of 
the Faith (Grand Rapids, MI: William B. Eerdmans 
Publishing Co., 1986). 

Http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panent
eisme, diakses pada tanggal 20 Oktober 2009. 

John B. Cobb Jr. and David Ray Griffin, Process Theology: An 
Introductory Exposition (Westminster John Knox Press, 1977). 

http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme
http://www.britannica.com/EBchecked/topic/441190/panenteisme


Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 61 

___________, A Christian Natural Theology, Based on the Thought of 
Alfred North Whitehead (Philadelphia: Westminster Press, 
1965). 

John W. Cooper, Panenteism The Other God of the Philosophers: From 
Plato to the Present (Grand Rapids, MI: Baker Academic, 
2006). 

___________, Panenteism: The Other God of the Philosophers (Baker 
Academic, 2006). 

Jurgen Moltmann, The Crucified God (Evanston, IL: Harper and 
Row, 1974).  

K.G. Saiyidin, Percikan Filsafat Iqbal Mengenai Pendidikan, ter. M. I. 
Soelaeman (Bandung: Diponegoro, 1981). 

Khozin Affandi, Fenomenologi:Pemahaman Awal Pikiran-
pikiran Edmund Husserl (Surabaya: eLKAF, 2007). 

Lewis Ford (ed.), Two Process Philosophers: Hartshorne's Encounter 
with Whitehead (Tuhanassee, FL: American Academy of 
Religion, 1973).  

Lydia Alix Fillingham, Foucault Untuk Pemula (Jogjakarta: 
Kanisius, 2001).  

M. Iqbal, The Recontruction of Religious Thought in Islam (New Delhi: 
Kitab Bhavan, 1981). 

Majid Fakhry, A History of Islamic Philosophy (New York: 
Columbia University Press, 1983). 

Martin Buber, I and Thou (Edinburgh, 1970). 
Michel Foucault, History of Sexuality (New York: Vintage Books, 

A Division of Random House Inc. 1990).  
Norman L. Geisler dan William Watkins, Perspectives Understanding 

and Evaluating Today‟s Views (California: Here’s Life Publisher, 
Inc., 1984). 

Paul Davies, “Teleology without Teleology: Purpose through 
Emergent Complexity”, dalam In Whom We Live and Move and 
Have Our Being, ed. P. Clayton and A. Peacocke (Grand 
Rapids, MI: William B. Eerdmans, 2004). 

Philip Clayton and Arthur Peacocke (ed.), 2004a, In Whom We 
Live and Move and Have Our Being: Panenteistic Reflections on God's 
Presence in a Scientific World (New York: Grand Rapids, MI: 
William B. Eerdmans, 2004a). 



Suhermanto Ja’far, Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Timur 
___________________________________________________________ 

62 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Philip Clayton, “God and World”, dalam The Cambridge 
Companion to Postmodern Theology, ed. Kevin J. Vanhoozer 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003). 

R.Totten,http://www.geocities.com/worldview_3/panenteisme.
html. Diakses pada tanggal 15 Oktober 2009.  

Sheed’s, Dogmatic Theology, vol. I-III (USA: Thomas Nelson 
Publisher, 1980).   

Suhermanto Ja’far, Konsep Metafisika Moh. Iqbal (Jakarta: Tesis 
PPS  Filsafat UI, 2003). 

Theodore de Boer, The Development of Husserl‟s Thought (London: 
Trans. Mortinus Nijhhoff, 1978). 

http://www.geocities.com/worldview_3/panenteisme.html
http://www.geocities.com/worldview_3/panenteisme.html

	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Panenteisme dalam Pemikiran Barat dan Islam.pdf

