ISSN 1411-3457

(JLUMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume XIV- Nomor 1+ Juni 2010

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




TRANSLITERASI
ARTIKEL

Abdullah Sattar

Sholihan

Suhermanto Ja’far

Abdul Mukti Ro’uf

Slamet Muliono R.

Aksin Wijaya

Mulyadi

Ahmad Choirul Rofiq

Win Usuluddin

INDEKS

ISI

Filsafat Islam:

Antara Duplikasi dan Kreasi ® 1-20
Al-Hikmah Al-Muta‘aliyyah:

Pemikiran Metafisika Eksistensialistik
Mulla Shadra e 21-38

Panenteisme dalam Pemikiran Barat
dan Islam e 39-62

Metode Pembacaan Turats Arab-Islam:
Perspektif Muhammad ‘Abid

Al-Jabiri e 63-100

Hermeneutika Al-Qur’an:

Antara Pemaknaan Tekstual

dan Kontekstual @ 101-120
Menimbang Kembali Paradigma Filsafat
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam
Kontemporer e 121-144

Konstribusi Filsafat Ilmu dalam

Studi Ilmu Agama Islam: Telaah
Pendekatan Fenomenologi e 145-176
Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan
Lakatos terhadap Pengembangan
IImu-Ilmu Keislaman e 177-196
Elusidasi Filosofis Kebhinekaan
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme
Keberagamaan Era Postmodern ® 197-226



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



AL-HIKMAH AL-MUTA‘ALIYYAH
PEMIKIRAN METAFISIKA EKSISTENSIALISTIK
MULLA SHADRA

Sholihan*

Abstract:: Among the meritorious figures that develop the illuminative thought
initiated by Subrawardi is Shadr al-Din — al-Shirazi, also known as Mulla
Sadra. He is well known with his thought of al-Hikmah al-Muta'dliyyah or
transcendent - theosophy, an effort of harmonizing revelation, gnosis, and
philosophy. He inflame an idea where the logic buried in the sea of light gnosis. He
called the synthesis—one that he considered to be the particular basis of three
major paths to truth for man, namely: revelation (wahy or shat'), intellection
(aql), and mystical vission (Kashf)—as al-Hikmah al-Muta‘aliyyah or
transcendent theosophy. He has managed to mafke synthesis between deductive
method of the Peripatetic, method of illumination, method of the odyssey of ‘irfan
or Sufism, and method of Kalam. When bis thought is compared with
existentialistic thought of West, then there is a point of similarities among them
not only in terms of technical langnage, but also in substantive matters.

Abstract: Di antara tokob yang berjasa mengembangkan pemikiran iluminatif
dari Subrawardi adalah Shadr al-Din — al-Syirazi atau Mulla Shadra yang
populer dengan pemikirannya tentang al-Hikmabh al-Munta'aliyyah atan teosofi
transenden, suatu upaya harmonisasi wabyn, gnosis, dan  filsafat. Dia
menggelorakan sebuab pemikiran di mana logika dibenambkan ke dalam lantan
cabaya gnosis. la menyebut sintesisnya—ryang ia anggap menjadi dasar
khususnya tentang tiga jalan besar menuju kebenaran bagi manusia, yakni:
wahyn (waly atau syar’), intellection (‘aql), dan keterbukaan secara mistik
(kasyf)—dengan al-Hikmabh al-Muta’aliyyab atau teosofi transenden. Dia telah
berhasil melaknkan sintesis antara metode deduktif dari peripatetik, metode
tlluminasi, metode pengembaraan dari Grfan atau sufisme, dan metode kalin.
Ketika pemikirannya diperbandingkan dengan pemikiran eksistensialistik Barat,
maka ada titik Resamaan tidak saja dari segi teknis kebahasaan, melainkan
Juga pada hal-hal yang substantif.

Keywords: Filsafat Illuminatif, Pemikiran Eksistensialistik, Harmoni
Keyakinan dan Penalaran, Trfin, Wujud Sejati.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Ushuluddin IAIN Walisongo
Semarang. email: elly_sholihan@yahoo. com.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 21



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

PARA sarjana modern pada umumnya beranggapan bahwa
pemikiran filsafat dalam Islam menjadi lumpuh —untuk tidak
mengatakan mati— dengan serangan ortodoksi melalui al-
Ghazali.! Anggapan demikian dapat dibenarkan, bila yang
dimaksud dengan pemikiran filsafat Islam di sini adalah
pemikiran yang berlangsung di dunia Islam Sunni. Namun
apabila yang dimaksud adalah pemikiran filsafat di dunia Islam
secara keseluruhan, maka anggapan demikian tidaklah benar
seluruhnya. Kenyataan historis menunjukkan bahwa justru pada
masa pasca al-Ghazali (w. 1111 M), bahkan pada masa pasca
penyerbuan pasukan Mongol atas Bagdad yang terjadi pada
tahun 1258 M. di wilayah Persia yang Syii muncul dan
berkembang pemikiran filsafat Islam, meskipun dengan
karakteristik filosofis yang berbeda dengan filsafat peripatetik
(masysya’i) yang telah ada sebelumnya.

Pada penghujung abad XII M, di Persia muncul tradisi
filsafat baru yang dipelopori oleh Syihab al-Din Suhrawardi (w.
1192), yang kemudian dikenal dengan filsafat zsyrigiyyah
(Iluminatif). Berbeda dengan tradisi filsafat peripatetik yang
hanya menyandarkan diri pada deduksi rasional, tradisi filsafat
fluminatif di samping mendasarkan pada deduksi rasional, juga
mendasarkan pada jalan hati, asketisme, dan penyucian jiwa.?
Arus isyragiyyah yang dilepas Suhrawardi ini terus mengalir deras,
khususnya di lingkungan Syi‘ah selama masa dinasti Shafawi di
Persia. Pendiri dinasti Shafawi, Syah Isma’il (1500-1524 M) yang
mengaku berasal dari ordo sufi yang mengacu ke abad XIII
belas, mengambil bagian dalam pelaksanaan sistem kepercayaan
Syi‘ah di seluruh Persia dengan suatu cara tertentu. Akibatnya,
perhatian kepada filsafat dan teologi, yang telah mengalami
kemunduran selama periode Mongol, kini hidup kembali,
teristimewa pada masa pemerintahan Syah ‘Abbas (1588-1629
M). Banyak sarjana bermunculan pada masa ini, di antaranya

! Fazlur Rahman, Iskm, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka,
1984), 181.

2Murtadha Muthahhari, Tema-tema Penting Filsafat Islam, ter. A. Rifa’i
Hasan dan Yuliani L. (Bandung: Mizan, 1993), 30-1.

22 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

adalah Mir Damad (w. 1631 M) dan Baha’ al-Din ‘Amili (w. 1621
M), yang merupakan tokoh-tokoh terkemuka.3

Pada masa-masa itu pulalah muncul seorang filosof “yang
dinyatakan secara bulat sebagai filosof terbesar di zaman modern
Persia”# yaitu Shadr al-Din al-Syirazi, yang lebih dikenal dengan
Mulla Shadra. Seperti halnya al-hikmabh  al-isyragiyyah, yang
memulai pemikirannya dengan logika dan berakhir dengan
ekstasi secara mistik, Mulla Shadra menggelorakan sebuah
pemikiran di mana logika dibenamkan ke dalam lautan cahaya
gnosis. Ia menyebut sintesisnya —yang ia anggap menjadi dasar
khususnya tentang tiga jalan besar menuju kebenaran bagi
manusia, yakni: wahyu (waby atau syar), intellection (‘agl), dan
keterbukaan secara mistik (kasyf)— dengan al-hikmabh  al-
muta’dliyyah atau teosofi transenden. Sintesisnya mewakili suatu
perspektif intelektual yang baru dalam filsafat Islam, sebuah
perspektif yang memiliki banyak pengikut khususnya di Persia
dan India, di samping di Irak dan beberapa wilayah Arab yang
lain selama berabad-abad.>

Apabila kajian mengenai filsafat Islam pada umumnya masih
terbatas dibandingkan dengan kajian-kajian menganai disiplin
keilmuan Islam lainnya, kajian mengenai filsafat Islam yang
berkembang di Persia pasca Ibn Rusyd lebih terbatas lagi.
Keterbatasan kajian mengenai filsafat Islam ini terlihat dalam
keterbatasannya literatur yang ada. Pada umumnya literatur yang
ada mengenai filsafat Islam tekanan kajiannya masih berkisar
pada aspek metafisik, belum banyak menyentuh aspek kajian
epistemologi maupun etik. Sedang dalam wilayah metafisika pun
masih terbatas pada kajian tentang pemikiran para filosof
peripatetik dan iluminatif. Kajian mengenai pemikiran filsafat
Mulla Shadra, yang oleh para ahli dipandang sebagai pemikiran
Eksistensialistik (wujidiyyah), belum banyak tersentuh.®

3Majid Fakhry, Searah Filsafat Islam, ter. R. Mulyadhi Kartanegara
(Jakarta: Pustaka Jaya, 1986), 418-9.

4Ibid; Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia: A
Contribution to the History of Muslim Philosophy (Lahore: Bazm-Igbal, 1964), 135.

>Seyyed Hossein Nast, Intelektnal Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, ter.
Suharsono dan Djamaluddin MZ. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 79.

°M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1995), 118.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 23



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

Dalam makalah ini penulis akan membahas pemikiran filsafat
Mulla Shadra, a/-Hikmah al-Muta’iliyyah, khususnya mengenai
pemikiran metafisikanya yang eksistensialistik. Pemikiran
metafisika Mulla Shadra yang eksistensialistik itu juga akan
dibandingkan sckilas dengan aliran ecksistensialisme yang
berkembang di Barat. Sebelum memasuki pokok pembahasan,
terlebih dahulu akan dikemukakan latar belakang, metode, dan
garis besar pemikirannya.

Latar Belakang, Metode, dan Garis Besar Pemikirannya

Mulla Shadra, yang bernama lengkap Shadr al-Din
Muhammad, dilahirkan di Syiraz kira-kira pada tahun 979/1571.
Ia merupakan anak laki-laki satu-satunya dari Ibrahim Syirazi,
salah seorang anggota dari keluarga Qawam yang terkenal di
Syiraz. Mulla Shadra telah menunjukkan keluarbiasaan
intelegensinya sejak masa kanak-kanak dan mendapat pendidikan
yang terbaik di Syiraz. Setelah menyelesaikan studi awalnya, ia
tertarik  pada idmu-ilmu intelektual  (a/-‘ulim  al-‘agliyyah),
khususnya metafisika, dan oleh karena itulah, ia meninggalkan
Syiraz menuju Isfahan yang pada waktu itu merupakan ibu kota
dan pusat tempat belajar di Persia. Di sini lah ia belajar kepada
Baha’ al-Din  ‘Amill dalam a/-ulim al-naqliyyah, dan kemudian
kepada Mir Damad dalam ilmu-ilmu intelektual. Dalam beberapa
tahun ia kemudian menguasai semua cabang ilmu-ilmu formal,
bahkan mengungguli gurunya.’

Tidak puas hanya dengan ilmu-ilmu formal, Mulla Shadra
meninggalkan  kehidupan duniawi pada umumnya dan
menjauhkan diri ke desa kecil, Kahak dekat Qum, di mana dia
menghabiskan lima belas tahun untuk asketisme dan penyucian
jiwa, sechingga —seperti dinyatakannya sendiri dalam pendahuluan
al-Asfar, karya monumentalnya— dia diberkahi dengan
penglihatan langsung tentang dunia yang dapat dimengerti
(intellegible world). Dengan demikian sekarang dia dapat “melihat”
melalui illuminasi (isyraq) mengenai hal-hal yang sebelumnya

7 Seyyed Houssein Nasr, “Sadr al-Din Shirazi (Mulla Sadra)”, dalam
M.M. Sharif (ed. ), A History of Muslim Philosophy, vol. 11 (Weisbaden: Otto
Harrasowitz, 1966), 933-4.

24 Ulnmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

telah dipelajarinya secara teoritis dari buku-buku,® atau dengan
kata lain, dapat memahami secara intuitif apa yang pada mulanya
ia pelajari secara diskursif atau cara lainnya.’

Ketika Allahwirdi Khan, Gubernur Syiraq, membangun
sebuah madrasah besar dan mengajak Mulla Shadra kembali ke
Syiraz untuk menjadi pimpinan sekolah baru itu, Mulla Shadra
menerima tawaran itu. Ia kemudian berhasil menjadikan sekolah
Khan itu sebagai pusat ilmu-ilmu intelektual di Persia. Mulla
Shadra menetap di sana sampai akhir hidupnya, yang dilaluinya
dengan mengajar dan menulis. Ia meninggal di Basrah pada
tahun 1050/1640, ketika sedang dalam petjalanan menunaikan
ibadah haji yang ketujuh kalinya dengan berjalan kaki.

Dari kehidupan Mulla Shadra yang relatif panjang itu, kurang
lebih tujuh puluh tahun, dapat dibagi ke dalam tiga periode yang
berbeda, yaitu: pertama, periode kanak-kanak dan sekolah di
Syiraz dan Isfahan; kedna, periode asketisme di dekat Qum; dan
ketiga, periode mengajar dan menulis yang merepresentasikan
hasil dan buah dari dua periode sebelumnya. Menurut Nast,
kehidupan Mulla Shadra itu sendiri memberikan kesaksian bagi
salah satu aspek utama kebijaksanaannya, bahwa dalam rangka
menjadikan pengetahuan efektif haruslah dikombinasikan
dengan realisasi spiritual.!”

Mulla Shadra menyusun sekitar lima puluh buku, yang
sebagian besar dalam bahasa Arab. Di samping merupakan
beberapa komentar terhadap Hikmah Isyragiyyah Suhrawardi,
tethadap al-Hidayah fi-al-Hikmah Atsir al-Din  al-Abhari, dan
terhadap bagian dari a/-$yzfa’ Ibnu Sina, ia menulis banyak karya
yang orisinal. Di antaranya yang sampai ke tangan kita adalah
Penciptaan dalam Waktn (Hudits), tentang Kebangkitan (a/-Hasyr),
tentang Pemberian Sifat Wujid kepada Esenst, tentang Takdir dan
Kebendak Bebas, Kitib al-Masyair, Kitab Kasr Ashndm al-]ahiliyyab,
dan Kitab al-Hikmah al-Muta’dliyyah yang juga disebut Kitab al-
Asfar al-Arba’ah (Empat Perjalanan). Yang disebut terakhir inilah
yang merupakan karya monumental Mulla Shadra, dan
barangkali dapat digambarkan sebagai summa philosophie-nya,

81bid.
‘Fakhry, Sejarab. .., 420.
10Nast, “Sadr al-Din.. ., 435.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 25



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

karena kitab ini merupakan dasar bagi banyak risalah pendeknya
sendiri dan juga risalah pemikiran pasca-Avicennian pada
umumnya.'!

Karya-karya Mulla Shadra tidak hanya merupakan khazanah
mistikal, pandangan kosmologis, dan penjelasan yang amat
penting tentang eskatologi yang telah banyak ditemukan dalam
sejumlah teks-teks filsafat Islam, namun juga menghubungkan
dengan pandangan-pandangan berbagai ajaran pemikiran baik
Islam maupun pra Islam. Karenanya, karya-karyanya benar-
benar merupakan ensiklopedi filsafat dengan pengaruh ajaran
Avicennan, Suhrawardi, Ibnu ’Arabi, dan Kalam, baik Sunni
maupun Syi‘ah. Di samping itu tentu saja adalah pengaruh yang
besar dari al-Qur’an, sabda Nabi, dan ajaran imam-imam Syi‘ah.
Disinilah letak prestasi besar Mulla Shadra, yakni penciptaan
suatu harmoni yang sempurna antara keyakinan dan penalaran
atau agama dan filsafat, yang merupakan cita-cita selama
sembilan abad teologi dan filsafat Islam.!?

Dalam sepanjang sejarah pemikiran Islam, sampai dengan
masa Mulla Shadra, telah muncul empat metode pemikiran yang
mempunyai karakter filosofis dalam arti luas yang dapat
dibedakan satu sama lain. Masing-masing metode ini telah
mengambil karakter khusus di bawah pengaruh ajaran Islam dan
berbeda dari bidang-bidang sejenisnya di luar lingkaran Islam.
Masing-masing metode ini diwarnai oleh semangat tertentu dari
kebudayan Islam. Empat metode pemikiran dimaksud adalah:!?

Pertama, metode deduktif dari peripatetik. Metode pemikiran
yang dikembangkan oleh para filosof peripatetik, seperti al-
Kindi, al-Farabi, Ibnu Sina, dan Ibnu Rusyd ini secara eksklusif
mengandalkan deduksi rasional dan demonstrasi (burban). Kedua,
metode illuminasi. Metode ini dikembangkan oleh Syihab al-Din
Suhrawardi yang diikuti oleh Quthb al-Din Syirazi, Syahrazuri,
dan sejumlah tokoh lainnya. Metode illumunasi bersandar pada
deduksi rasional dan demonstrasi serta pada usaha penyucian
jiwa. Menurut metode ini, seseorang tak dapat menemukan

UFakhry, Searab. .., 419.
12Nast, Intelektual. .., 80.
BBMuthahhari, Tewza. .., 41-6.

26 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

realitas yang mendasari alam semesta hanya melalui deduksi
rasional dan demonstrasi saja.

Ketiga, metode pengembaraan dari %rfin atau sufisme. Metode
ini semata-mata bersandar pada penyucian jiwa berdasarkan
konsep menempuh jalan menuju Tuhan dan mendekati
kebenaran. Menurut metode %dn, tujuan kita bukan hanya
menyingkapkan realitas, tetapi mencapainya, Di antara beberapa
tokoh yang menganut metode ini adalah Bayazid al-Bisthami,
Junayd al-Baghadi, al-Hallaj, dan Muhyi al-Din Ibn ‘Arabi.
Metode pengembaraan %in mempunyai satu aspek yang
bersesuaian dengan metode illuminasi. Aspek yang bersesuaian
adalah penyandaran kedua metode itu pada penyucian jiwa. Sisi
pembeda keduanya adalah kaum “%rafi” sama sekali menolak
deduksi, sementara kaum illuminasi menggunakannya bersama-
sama dengan penyucian hati; dan kaum illuminasi, sebagaimana
filosof peripatetik bertujuan menemukan realitas, sementara
kaum “urafa” bertujuan mencapainya.

Keempat, metode kalam. Seperti halnya para filosof
peripatetik, para teolog bersandar pada deduksi rasional, tetapi
dengan dua perbedaan. Pertama, prinsip pendasaran pada
penalaran yang dianut teolog berbeda dengan prinsip penalaran
para filosof. Para teolog berangkat dari premis-premis yang
berasaldari teks-teks keagamaan, sedangkan para filosof
berangkat dari premis-premis rasional. Yang disebut pertama
bersifat dialektis (jadali), sementara yang disebut bersifat
demonstratif (burhini).'* Perbedaan yang kedna adalah, sementara
para teolog adalah  orang-orang yang setia  dalam
mempertahankan batas-batas ajaran Islam, diskusi-diskusi
filosofis bersifat bebas, dalam arti, filosof sejak awal tak pernah
membatasi bahwa mereka harus mempertahankan objek
kepercayaan tertentu.

Empat macam arus sungai pemikiran ini terus mengalir di
dunia Islam hingga keempat-empatnya mencapai titik temu

14Perbedaan antara kalam dan filsafat ini, lihat Oliver Leaman, Pengantar
Filsafat Islam, ter. M. Amin Abdullah (Jakarta: Rajawali, 1989), 8-11; Osman
Bakar, Hierarkhi Limu: Membangnn Rangka Pikir Islamisasi Lmn menurnt Al-
Farabi Al-Ghazali, Quthb al-Din al-Shirazi, ter. Purwanto (Bandung: Mizan,
1997), 106-8.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 27



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

dalam sebuah mazhab pemikiran yang kemudian dikenal dengan
al-hikmab al-muta’daliyyah, mazhab pemikiran yang dirintis dan
dikembangkan oleh Mulla Shadra. Dalam mazhab pemikiran
Mulla Shadra ini, banyak titik perselisihan antara peripatetik dan
illuminasi, antara filsafat dan %rfin, atau antara filsafat dan kalam,
menemukan penyelesaiannya. Namun, filsafat Mulla Shadra
bukan sebuah sinkretisme, melainkan merupakan sebuah sistem
filsafat yang unik, yang sekalipun berbagai metode pemikiran
Islam memberi pengaruh pada pembentukannya, harus diakui
sebagai mazhab yang berdiri sendiri.!®

Kenyataan bahwa Mulla Shadra mampu menciptakan suatu
sintesa yang sungguh-sungguh dari seluruh arus pemikiran inilah
yang dinilai oleh Rahman sebagai letak arti penting Shadra dalam
sejarah pemikiran Islam. Menurut Rahman, sintesa yang
dihasilkan Shadra tidak dijalankan dengan sekedar “rekonsiliasi”
dan “kompromi’ yang superfisial, melainkan atas dasar prinsip
filosofis yang dikemukakan dan dijelaskannya secara rinci untuk
pertama kalinya dalam sejarah Islam. Shadra dinilainya sebagai
seorang pemikir besar dan orisinal —meskipun pemikirannya
merupakan hasil sintesa— karena ia telah menemukan sebuah
master idea, suatu prinsip agung (grand principle) yang di dalamnya
seluruh realitas masuk, dan dia menginterpretasikannya untuk
memberikan pengertian, suatu pengertian baru, dan suatu
pengertian yang signifikan. Prinsip ini mengubah perspektif kita
dalam melihat realitas serta menawarkan suatu solusi baru
tethadap masalah-masalah lama yang menyelimuti pikiran
manusia. Dia menemukan prinsip primordialitas (sole reality)
cksistensi dan ambiguitas sistematiknya yang tidak terbatas. Dia
menjelaskan prinsip itu serta menerapkannya pada seluruh
cakupan masalah filsafat Islam, hakekat Tuhan, hakekat dunia,
dan hakekat serta nasib manusia.!®

Secara garis besar, menurut Nasr, ada empat topik dalam
pemikiran Mulla Shadra, yang dalam masing-masing topik itu ia
memulainya dari beberapa perspektif filosofis sebelumnya dan
yang membentuk prinsip-prinsip dari seluruh visi intelektualnya.

I5sMuthahhati, Tema. .., 47-8; Nast, “Sadr al-Din.. ., 439-40.
16Fazlur Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra (Sadr al-Din al-Shirazi),
(Albany: State University of New York Press, 1975), 13.

28 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

Keempat topik dimaksud meliputi: pertama, mengenai Wujud
(Being) dan berbagai polarisasinya; kedua, mengenai gerakan
substansial (substantial motion) atau yang menjadi (becoming) dan
perubahan substansi dunia; kefiga, mengenai pengetahuan dan
hubungan antara yang mengetahui dengan yang diketahui; dan
keempat, mengenai jiwa, kemampuan, pemunculan,
penyempurnaan, serta kebangkitan akhirnya. 17 Keseluruhan
pemikiran Shadra ini menurut Rahman —meskipun tentu saja di
dalamnya terdapat beberapa kelemahan— merupakan sistem
pemikiran yang sangat segar (fresh), orisinal, menawan, paling
canggih, dan paling kompleks dalam seluruh sejarah filsafat
Islam.18

Al-Hikmah al-Muta’aliyyah: Pemikiran Metafisika
Mulla Shadra

Istilah al-hikmah al-muta’aliyyah terdiri atas dua kata, yaitu a/-
bikmah yang berarti teosofi atau kearifan, dan almuta’dliyab yang
berarti transenden, tinggi, atau puncak. Secara harfiyah, a/-bikmab
al-muta’aliyyah dapat diterjemahkan sebagai feosofi transenden'® atau
kearifan puncak.?’ Oleh sementara ahli, al-bikmabh al-muta’ilyyah,
dalam artian tertentu, memang dinilai sebagai puncak aktifitas
intelektual selama seribu tahun dalam dunia Islam.?!

Mulla Shadra sendiri sesungguhnya tidak pernah menyebut
secara eksplisit mazhabnya sebagai al-bikmah al-muta’iliyyah dalam
karya-karyanya. Istilah ini ia gunakan untuk menunjuk judul dua
buah karyanya yang merupakan magnum opus-nya, yakni al-
Hikmabh al-Muta’dliyyah fi al-Asfar al-Arba’ah dan salah satu
karyanya yang terakhir a/-Hikmah al-Muta'dliyyah, bukan mazhab
pemikirannya. A/~Hikmah al-muta’dliyyah sebagai istilah menjadi
terkenal ketika murid-murid Mulla Shadra, baik secara langsung
atau tidak langsung, menggunakannya untuk menyebut
mazhabnya. ‘Abd al-Raziq Lahiji misalnya, menantu Mulla

17Nast, Sadr al-din..., 942-58.

18Rahman, The Philosophy. .., 14-6.

Nast, Intelektual..., 79.

20Muthahhari, Tema. .., 47.

2Seyyed Hossein Nast, Science and Cipilization in Islam (New York: New
American Library, 1970), 335-6.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 29



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

Shadra dan salah seorang muridnya yang cemerlang, menyebut
filsatat Mulla Shadra sebagai al-bikmalh al-muta’aliyyah. Pada masa
Qajar, penggunaan istilah ini sudah begitu lazim, sehingga
Sabzawari dalam Syarh al-Manzhumah tidak merasa perlu untuk
menjelaskan alasan penggunaan istilah itu sebagai nama mazhab
gurunya, yang ajaran-ajarannya ingin ia jelaskan dalam karya-
karyanya.??

Sebagaimana terlihat dalam pembahasan terdahulu, secara
metodologis, al-hikmabh al-muta’dliyyah yang dikembangkan oleh
Mulla Shadra ini sangat dekat atau hampir serupa dengan a/-
bikmalh  al-isyragiyyah  yang dikembangkan oleh Suhrawardi.
Namun demikian, dalam beberapa prinsip dan kesimpulannya
terdapat perbedaan, khususnya dalam bidang metafisika. 2
Dalam bidang metafisika inilah Mulla Shadra banyak
mencurahkan pemikirannya, sehingga oleh sementara ahli
dipandang sebagai metafisikawan Muslim terbesar.2*

Pemikiran metafisika Mulla Shadra didasarkan pada tiga
ajaran pokok, yaitu ashdlah al-wujid (keunggulan eksistensi),
tasykik (gradasi eksistensi), dan al-harakah al-jawhariyyah (gerakan
substansial).?> Berikut ini akan dijelaskan secara sekilas masing-
masing ajaran tersebut.

1. Ashalat al-Wujid

Kita selalu membedakan dua pengertian yang sah tentang
apa-apa yang kita bicarakan, yakni ke-ads-an atau eksistensi
(zsness) sesuatu dan ke-apa-an atau esensi (whatness) sesuatu.
Sebagai contoh, kita mengetahui manusia itu ada, pohon itu ada,
bilangan itu ada; tetapi manusia mempunyai satu pengertian, satu
esensi, dan demikian pula pohon. Jika kita bertanya “Apakah
manusia itu?”’; kita akan memperoleh suatu jawaban dan jika kita
bertanya “Apakah pohon itu?” maka kita akan mendapatkan
jawaban yang lain. Jadi eksistensi (isness) adalah sesuatu yang
berbeda dari esensi (whatness). Namun, perbedaan antara

2Jalaluddin Rahmat, “Hikmah Muta’liyyah: Mazhab Filsafat Islam Pasca
Ibn Rusyd”, dalam _A/-Hikmah, no. 10, Juli-September 1993, 77.

2]bid., 78; Muthahhari, Tema..., 47.

2Nast, Intelektual. . ., 78.

25Rahmat, “Hikmabh..., 78.

30 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

cksistensi dengan esensi ini murni bersifat subjektif. Dalam
kenyataan sesungguhnya, tidak ada sesuatu yang berganda. Oleh
karena itu, salah satu dari kedua hal ini pastilah bersifat objektif
dan substantif. Pertanyaan yang kemudian muncul adalah:
manakah di antara keduanya yang bersifat substantif, eksistensi
ataukah substansi?

Dalam menjawab pertanyaan ini, kaum peripatetik muslim
dan kaum sufi berpendapat bahwa esensi hanyalah aksiden atau
hanya abstraksi mental, dan yang substantif atau berhubungan
dengan realitas eksternal adalah eksistensi. Kaum illuminasionis
berpendapat sebaliknya, bahwa eksistensi hanyalah formulasi
abstrak yang diperoleh pikiran dari substansi eksternal.
Eksistensi hanyalah aksiden dan esensilah yang prinsipal.
Pandangan inilah yang disebut sebagai ashdlah al-mdibiyah (primacy
of essence: keunggulan esensi).?® Mulla Shadra semula mengikuti
gurunya, Mir Damad, yakni mengikuti pandangan zsyrigz, namun
kemudian berbalik menyerang #syrdg/ dan menyatakan berada
dalam posisi peripatetik. Pandangan Mulla Shadra yang
menyatakan bahwa eksistensilah yang substantif dan esensi
hanyalah aksiden inilah yang disebut sebagai ashdlah al-wujiid
(primacy of existence atau keunggulan eksistensi). 27 Berkaitan
dengan pandangan ini ia mengajukan sejumlah argumen, antara
lain, sebagaimana dikutip oleh Rahmat:

Pertama, setiap esensi berbeda dari esensi yang lain. Esensi
‘pohon’ berbeda total dari esensi ‘kehijauan’. Dalam hal ini,
masing-masing tidak memiliki sesuatu yang sama. Jika tidak ada
realitas yang dapat mempersatukan esensi yang berbeda dan
menggabungkannya, kita tidak dapat mempredikatkan suatu
esensi pada esenst lain dalam proposisi. Karena itu diperlukan
satu realitas dasar untuk menggabungkan berbagai esensi.
Realitas dasar itu adalah cksistensi. Kedua, setiap esensi gua,
artinya tanpa eksistensi, tidak dapat menimbulkan efek. Sesuatu
kita anggap memiliki efek, hanya karena eksistensinya. Karena

2Hossein Ziai, Knowledge and lllumination: A Study of Subrawardi’ Hikmat
al-Ishrag (Atlanta: Scholars Press, t.t. ), 166-8.

27Ibid.; Nast, “Sadr Al-Din..., 943; Oliver Leaman, Pengantar Filsafat
Islam: Sebuabh Pendekatan Tematis, ter. Musa Kazhim dan Arif Mulyadi
(Bandung: Mizan, 2001), 101.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 31



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

itu, yang asasi (fundamental) dan sumber efek adalah eksistensi,
bukan esensi. Kefiga, esensi itu sendiri netral dalam hal intensitas
dan kelemahan, prioritas dan posterioritas. Artinya, terlepas dari
cksistensi, esensi tidak intens tidak lemah, tidak prior dan tidak
posterior. Tetapi kita melihat pada ada eksternal, sebagai prior,
sebagian intens (seperti sebab) dan sebagian lemah (seperti
akibat). Jika eksistensi tidak dianggap asasi dan real, maka kita
harus mengangeap esensi, yang tidak memiliki atribut, sebagai
sumber atribut. Tetapi tidak mungkin sesuatu yang tidak
memiliki atribut menjadi pemberi atribut.?

2. Tasykik

Seperti telah dikemukakan, kaum peripatetik, khususnya
Ibnu Sina, juga meyakini ashilah al-wujid. Meskipun sama-sama
meyakini ashdlah al-wujiid, Mulla Shadra membedakan dirinya
dengan mereka dalam hal zaspkik (gradasi eksistensi). Kaum
peripatetik menganggap wujid setiap benda berbeda dari wujud
yang lain, walaupun prinsipal dalam hubunganya dengan mabiyah
(esensi). Bagi Mulla Shadra, wajid adalah realitas tunggal, tetapi
muncul dalam gradasi yang berbeda. Dengan meminjam mahiyat
al-ndir dari Suhrawardi, kita dapat membandingkan berbagai
wujud cahaya. Ada cahaya matahari, ada cahaya lampu, ada
cahaya lilin. Semuanya adalah cahaya, tetapi dengan predikat
yang berbeda; artinya muncul dalam manifestasi yang berbeda
dan kondisi yang berbeda. Begitu pula ada Tuhan, ada manusia,
ada binatang, ada batu. Semuanya satu wayid, satu realitas, tetapi
dengan berbagai tingkat intensitas dan manifestasi. Gradasi ini
tidak terdapat pada smdbiyah (esensi), melainkan pada waujid
(eksistenst).??

3. Al-Harakah al-Jawbariyyah

Sebelum Mulla Shadra, para filosof berpendapat bahwa
gerakan hanya terjadi pada empat kategori aksiden, yaitu
kuantitas (kan), kualitas (kayf), posisi (wadh), dan tempat (‘ayn).
Dengan perkataan lain, substansi tidak berubah, karena kalau

2Mehdi Ha’iri Yazdi, Ilmu Hudhuti: Prinsip-prinsip Epistenmologi dalam
Filsafat Islam, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: Mizan, 1996), 51-3.
2Rakhmat, “Hikmah..., 79. Lihat juga Nasr, “Sadr Al-Din..., 953.

32 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

substansi berubah kita tidak dapat menetapkan ‘judgement”
tentangnya. Karena begitu kita mengeluarkan ‘judgement”, ia
sudah berubah menjadi yang lain. Ketika Bahmanyar berkata
kepada gurunya, Ibnu Sina, mengapa gerak tidak mungkin
terjadi pada substansi, Sang Guru menjawab bahwa jika gerak
terjadi pada substansi ia tidak akan menjadi Ibnu Sina seperti di
saat sebelumnya ketika menjawab pertanyaan.

Mulla Shadra berpendapat bahwa di samping perubahan
pada empat kategori aksiden, gerak juga terjadi pada substansi.
Itulah sebabnya pandangan Mulla Shadra dalam hal ini dikenal
dengan teoti al-barakalh al-jawhariyah (gerak substansial). Dalam
dunia cksternal kita melihat perubahan benda material dari
keadaan yang satu kepada kepada yang lain. Buah apel kembali
dari hijau tua ke hijau muda, kemudian kuning, dan kemudian
merah. Ukuran rasa dan berat juga selalu mengalami perubahan.
Karena eksistensi aksiden tergantung pada eksistensi substansi,
maka perubahan aksiden akan menyebabkan perubahan pada
substansi juga. Semua benda material bergerak. Gerakan ini
berasal dari penggerak pertama yang immaterial, menuju
penyempurnaan yang non-material dan berkembang menjadi
sesuatu yang non-material.?

Dalam hubungannya dengan teori gerak substansial ini pula,
Mulla Shadra mempertahankan sifat judsits dari dunia fisik. Mulla
Shadra berkeyakinan bahwa penciptaan adalah dalam waktu (a/-
budjits al-dzamani), karena melalui gerak substansial wujud alam
semesta diperbaharui pada setiap waktu atau, secara eksplisit,
bahwa dunia diciptakan setiap saat.3! Dalam pandangannya,
semua filosof kuno, dari Hermes hingga Thales, Pytagoras, dan
Aristoteles, dengan suara bulat percaya bahwa dunia dicipta
dalam waktu (budits). Para penerus merekalah yang sama sekali
salah paham terhadap ajaran para filosif itu, dengan
mengemukakan pendapat yang bertentangan dengannya.3?

Al-Hikmah al-Muta’4liyyah dan Eksistensialisme

30 Ibid., 80.; Muthahhari, Tewa...., 73-2; Muhammad Baqgir Ash-Shadr,
Falsafatuna, ter. M. Nur Mufid bin Ali (Bandung: Mizan, 1994), 157-8.

31Nast, “Sadr Al-Din..., 951.

2Fakhry, Sejarab. .., 425.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 33



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

Sebagaimana telah dikemukakan pada bagian terdahulu,
dalam bidang metafisika, tesis utama al-bikmah al-muta iliyyab
sebagai mazhab pemikiran filsafat yang dikembangkan oleh
Mulla Shadra adalah ashdlah  al-wwjid (primacy of  existence:
keunggulan eksistensi). Oleh karena itulah pemikiran filsafat
Mulla Shadra sering disebut sebagai wwjidiyyah atau filsafat
wujud, yang kemudian diterjemahkan menjadi filsafat eksistensi
atau eksistensialisme Islam.33

Ada persoalan yang kemudian muncul, sejauh manakah
hubungan antara filsafat eksistensialisme Mulla Shadra dengan
aliran filsafat eksistensialisme yang berkembang di Barat. Apakah
hanya merupakan kesamaan istilah yang bersifat teknis saja,
ataukah ada kesamaan secara substansif? Persoalan itulah yang
akan ditinjau secara sekilas pada bagian berikut ini.

Eksistensialisme sebagai aliran filsafat di Barat, muncul pada
abad  keduapuluh.  Eksistensialisme  muncul  sebagai
pemberontakan terhadap beberapa sifat dari filsafat tradisional
dan masyarakat modern. Dalam satu segi, eksistensialisme
merupakan protes terhadap rasionalisme Yunani, atau tradisi
klasik dari filsafat, khususnya pandangan yang spekulatif tentang
manusia, seperti pandangan Plato dan Hegel. Dalam “sistem-
sistem” tersebut jiwa individual atau si pemikir, hilang dalam
universal yang abstrak atau dalam ak# universal.3*

Sebagai aliran filsafat, eksistensialisme tidak menunjukkan
sesuatu sistem filsafat secara khusus. Ajaran eksistensialisme
tidak hanya satu. Eksistensialisme adalah suatu aliran filsfat yang
bersifat teknis, yang terjelma dalam bermacam-macam sistem,
yang antara satu dengan lainnya terdapat perbedaan-perbedaan.
Paling sedikit ada empat pemikiran yang jelas dapat disebut
sebagai filsafat ecksistensialisme, yaitu pemikiran Martin
Heidegger, Jean Paul Sartre, Katl Jaspers, dan Gabriel Marcel.
Meskipun terdapat perbedaan-perbedaan di antara pemikiran
mereka, namun ada ciri-ciri yang sama, yang menjadikannya
disebut sebagai filsafat eksistensialisme.

3Yazdi, Immn..., 46 dan 51.
3Harold H. Titus, Lzving Issues in Philosophy: An Introductory Textbook
(New York: American Book Company, 1964), 296.

34 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

Menurut Sidney Hook, salah satu proposisi kunci dalam
cksistensialisme adalah bahwa  “existence preceeds essence”, 3
cksistensi mendahului esensi. Sedangkan Harun Hadiwijono
berkaitan dengan ciri-ciri yang dimiliki bersama oleh pemikiran-
pemikiran yang eksistensialistik, menyebut beberapa ciri sebgai
berikut: pertama, motif pokoknya adalah apa yang disebut
cksistensi, yaitu cara manusia berada. Hanya manusialah yang
bereksistensi. Eksistensi adalah cara khas manusia berada. Pusat
perhatian ini ada pada manusia, dan oleh karena itu bersifat
humanistis. Kedua, bereksistensi harus diartikan secara dinamis.
Bereksistensi  berarti menciptakan  dirinya secara  aktif,
bereksistensi berarti berbuat, menjadi, merencanakan. Setiap
manusia menjadi lebih atau kurang keadaannya. Ke#ga, manusia
dipandang sebagai terbuka. Manusia adalah realitas yang belum
selesai, yang masih harus dibentuk. Keempat, filsafat
cksistensialisme memberikan tekanan pada pengalaman konkret,
pengalaman eksistensial. 3% Karena eksistensialisme menekankan
pada aspek yang konkret dan intim dari pengalaman manusia
atau sesuatu yang istimewa dan personal, maka para
eksistensialis akan memilih ekspresi dengan sastra atau bentu-
bentuk seni lain, yang akan memungkinkan mereka untuk
melukiskan perasaan dan keadaan hati manusia. Pendekatan
yang bersifat rasional semata-mata hanya akan menghadapi
prinsip-prinsip universal yang menyedot seseorang ke dalam
kesatuan sistem yang menyeluruh. Bagi eksistensialis, kebenaran
adalah pengalaman subjektif tentang hidup. Tak ada
pengetahuan yang terpisah dari subyek yang mengetahui. Oleh
karena itu segala bentuk objektifitas dan impersonalitas dalam
bidang-bidang yang mengenai manusia ditentangnya.’’

Dari ciri-ciri pemikiran eksistensialistik yang berkembang di
Barat sebagaimana yang baru saja dikemukakan secara sekilas,
dan dari pembahasan pemikiran Mulla Shadra sebagaimana telah
dikemukakan pada bagian terdahulu, terlihat ada beberapa

% Sidney Hook, “Existentialism”, dalam Harsya W. Bachtiar (ed.),
Percakapan dengan Sidney Hook (Jakarta: Djambatan, 1976), 367.

3 Harun Hadiwijono, Sari Searah Filsafat Barat, Jilid 11 (Yogyakarta:
Kanisius, 1995), 149.

3Titus, Living. .., 299-0.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 35



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

kesaman pemikiran. Kesaman itu di antaranya dalam hal
penekanan pada lebih pentingnya eksistensi dari pada esensi,
terbuka dan bebasnya manusia,?® serta subjektivitas kebenaran.?
Dengan demikian penyebutan filsafat Mulla Shadra sebagai
eksistensialistik tidaklah bersifat teknis kebahasaan semata,
melainkan juga berdasarkan pada adanya beberapa kesamaan
substantif dengan eksistensialisme yang berkembang di Barat.

Namun demikian, menyamakan begitu saja antara keduanya
juga tidak dapat dibenarkan, sebab di samping persamaannya, di
antara keduanya juga ada perbedaan. Muthahhari misalnya,
menyebutkan dua perbedaan, vyaitu: perfama, eksistensialisme
dalam Islam tidak hanya berlaku untuk manusia saja, melainkan
juga untuk alam semesta; kedua, cksistensialisme Islam
berpandangan bahwa eksistensi itu sebagai substantif,
dilawankan dengan esensi yang aksidental atau nominal,
sementara cksistensialisme Barat menggunakannya dalam
pengertian keutamaan atau kelebihdahuluan.4

Catatan Akhir

Dari kajian singkat tentang Mulla Sadra ini terlihat bahwa arti
penting Mulla Shadra tidak hanya terletak dalam pengobaran
kembali semangat belajar dan kebangkitan ilmu intelektual secara
penuh untuk pertama kalinya dalam dunia Islam setelah invasi
Mongol, melainkan juga dalam penyatuan dan harmonisasi
wahyu, gnosis, dan filsafat secara bersama-sama.

Cakrawala pemikirannya sangat luas. Mulla Shadra mengutip
berbagai pemikiran, sejak dari filsafat pra-Socrates hingga
berbagai pemikiran yang hidup pada zamannya, schingga
sementara ahli menyebutnya sebagai “sumber sejarah filsafat
Islam”.4l Namun justru karena itu pulalah Mulla Shadra sering
diragukan orisinalitasnya.

38Muthahhari, Tema..., 59-0.

¥C. A. Qadir. Filsafat dan 1lmn Pengetabnan dalam Islam, ter. Hasan Basari
(Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1991), 153.

4OMuthahhari, Tema. .., 60.

#“1Rakhmat, “Hikmabh..., 76-7.

36 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta'dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

“There is nothing new under the sun”, demikian kata Aristoteles,
sebagaimana dikutip Nasr.#? Kita tidak dapat menciptakan suatu
metafisika sendiri seolah-olah metafisika merupakan suatu
penemuan mekanik. Hal yang menentukan orisinalitas seorang
pemikir dalam peradaban tradisional seperti Islam adalah
kemampuannya menginterpretasikan dan mereformulasikan
kebenaran abadi dalam cahaya baru dan dengan demikian
menciptakan suatu perspektif intelektual baru. ¥ Dan Mulla
Shadra telah melakukan hal itu.

Terlepas dari kritik yang dialamatkan kepada Mulla Shadra
berkaitan dengan orisinalitas pemikirannya, dewasa ini, ketika
ummat manusia mengalami krisis makna, nilai, dan norma, yang
bersumber pada krisis kredibilitas terhadap rasionalitas modern,
tawaran metodologis Mulla Shadra yang bersifat sintesis-
harmonis antara wahyu (agama), gnosis (spiritualitas) dan filsafat
(rasionalitas), sebagaimana telah dikemukakan di atas, menjadi
sangat relevan untuk dipertimbangkan. Wa al-Lih a'lam bi al-
shawaib.®

Daftar Pustaka

C. A. Qadir, Filsafat dan linn Pengetahnan dalam Islam, ter. Hasan
Basri (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1991).

Fazlur Rahman, Is/am, ter. Ahsin Mohammad, Bandung:
Pustaka, 1984.

, The Philosophy of Mulla Sadra (Sadr al-Din al-

Shirazi) (Albany: State University of New York Press, 1975).

Harold H. Titus, Living Issues in Philosophy: An Introductory
Texthook (New York: American Book Company, 1964).

Harun Hadiwijono, Sari S¢jarah Filsafat Barat, Jilid 11 (Yogyakarta:
Kanistus, 1995).

Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta:
Bulan Bintang, 1978).

Hossein Ziai, Knowledge and Illumination: A Study of Subrawardi
Hikmat al-Ishrag (Atlanta: Scholars Press, t.t.)

42Nast, “Sadr Al-Din..., 958.
B bid.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 37



Sholihan, A/~-Hikmab al-Muta‘dliyyab: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla S badra

Jalaluddin Rahmat, “Hikmah Muta’liyah: Mazhab Filsafat Islam
Pasca Ibn Rusyd”, dalam _4/-Hikmah, no. 10, Juli-September
1993.

M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995).

Majid Fakhry, Searah Filsafat Islam, ter. R. Mulyadhi Kartanegara
(Jakarta: Pustaka Jaya, 19806).

Mehdi Ha’iri Yazdi, Iimu Hudburi: Prinsip-prinsip Epistenmologi dalam
Filsafat Isiam, ter. Ahsin Mohammad(andung: Mizan, 1996).
Muhammad Baqir Ash-Shadr, Falsafatuna, ter. M. Nur Mufid

bin Ali (Bandung: Mizan, 1994).

Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia: A
Contribution to the History of Muslim Philosophy (Lahore: Bazm-
Igbal, 1964).

Murtadha Muthahhari, Tewa-tema Penting Filsafat Islam, ter. A.
Rifa’i Hasan dan Yuliani L. (Bandung: Mizan, 1993).

Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam, ter. M. Amin Abdullah,
Jakarta: Rajawali, 1989.

, Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan Tematis,
ter. Musa Kazhim dan Arif Mulyadi (Bandung: Mizan, 2001).

Osman Bakar, Hierarkhi Llmu: Membangun Rangka Pikir Islamisasi
Limn menurnt Al-Farabi Al-Ghazali Quthb al-Din  al-Shirazi, ter.
Purwanto (Bandung: Mizan, 1997).

Seyyed Hossein Nasr, Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis,
ter. Suharsono dan Djamaluddin MZ. (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1990).

, Islam Tradisi di Tengah Kancah Dunia Modern, tet;.
(Lugman Hakim, Bandung: Pustaka, 1994).

, Science and Cuvilization in Islam (New York: New
American Library, 1970).

, “Sadr al-Din Shirazi (Mulla Sadra)”, dalam M.M.
Sharif (ed.), A History of Muslim Philosophy, vol. 11 (Weisbaden:
Otto Harrasowitz, 1960).

Sidney Hook, “Existentialism”, dalam Harsya W. Bachtiar (ed.),
Percakapan dengan Sidney Hook (Jakarta: Djambatan, 1970).
Soheil M. Afnan, Avicenna: His Life and Works (London: George

Allen & Unwil LTD., 1956).

38 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Al-Hikmah Al-Muta‚âliyyah Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra.pdf

