


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Abdullah Sattar Filsafat Islam:  

Antara  Duplikasi  dan  Kreasi  1-20 

Sholihan Al-Hikmah Al-Muta‘âliyyah:  
Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra  21-38 

Suhermanto Ja’far Panenteisme dalam  Pemikiran Barat  

dan Islam  39-62 

Abdul Mukti Ro’uf Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: 
Perspektif Muhammad ‘Abid  

Al-Jâbirî  63-100 

Slamet Muliono R. Hermeneutika Al-Qur’an:  
Antara Pemaknaan Tekstual  

dan Kontekstual  101-120 

Aksin Wijaya Menimbang Kembali Paradigma Filsafat 
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam 

Kontemporer  121-144 

Mulyadi Konstribusi Filsafat Ilmu dalam  
Studi Ilmu Agama Islam: Telaah 

Pendekatan Fenomenologi  145-176 

Ahmad Choirul Rofiq Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan 
Lakatos terhadap Pengembangan  

Ilmu-Ilmu Keislaman  177-196 

Win Usuluddin Elusidasi Filosofis Kebhinekaan 
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme 

Keberagamaan Era Postmodern  197-226 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 21 

AL-HIKMAH AL-MUTA‘ÂLIYYAH 
PEMIKIRAN METAFISIKA EKSISTENSIALISTIK 

MULLA SHADRA 

Sholihan* 
__________________________________________________ 

Abstract:: Among the meritorious figures that develop the illuminative thought 
initiated by Suhrawardi is Shadr al-Dîn  al-Shirazi, also known as Mulla 
Sadra. He is well known with his thought of al-Hikmah al-Muta'âliyyah or 
transcendent theosophy, an effort of harmonizing revelation, gnosis, and 
philosophy. He inflame an idea where the logic buried in the sea of light gnosis. He 
called the synthesis—one that he considered to be the particular basis of three 
major paths to truth for man, namely: revelation (wahy or shar'), intellection 
('aql), and mystical vission (Kashf)—as al-Hikmah al-Muta„âliyyah or 
transcendent theosophy. He has managed to make synthesis between deductive 
method of the Peripatetic, method of illumination, method of the odyssey of „irfân 
or Sufism, and method of Kalam. When his thought is compared with 
existentialistic thought of West, then there is a point of similarities among them 
not only in terms of technical language, but also in substantive matters. 

Abstract: Di antara tokoh yang berjasa mengembangkan pemikiran iluminatif 
dari Suhrawardi adalah Shadr al-Dîn  al-Syirâzî atau Mulla Shadra yang 
populer dengan pemikirannya tentang al-Hikmah al-Muta‟âliyyah atau teosofi 
transenden, suatu upaya harmonisasi wahyu, gnosis, dan filsafat. Dia 
menggelorakan sebuah pemikiran di mana logika dibenamkan ke dalam lautan 
cahaya gnosis. Ia menyebut sintesisnya—yang ia anggap menjadi dasar 
khususnya tentang tiga jalan besar menuju kebenaran bagi manusia, yakni: 
wahyu (wahy atau syar‟), intellection („aql), dan keterbukaan secara mistik 
(kasyf)—dengan al-Hikmah al-Muta‟âliyyah atau teosofi transenden. Dia telah 
berhasil melakukan sintesis antara metode deduktif dari peripatetik, metode 
illuminasi, metode pengembaraan dari „irfân atau sufisme, dan metode kalâm. 
Ketika pemikirannya diperbandingkan dengan pemikiran eksistensialistik Barat, 
maka ada titik kesamaan tidak saja dari segi teknis kebahasaan, melainkan 
juga pada hal-hal yang substantif. 

Keywords: Filsafat Illuminatif, Pemikiran Eksistensialistik, Harmoni 
Keyakinan dan Penalaran, „Irfân, Wujud Sejati.  

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Ushuluddin IAIN Walisongo 

Semarang. email: elly_sholihan@yahoo. com. 



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

22 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

PARA sarjana modern pada umumnya beranggapan bahwa 
pemikiran filsafat dalam Islam menjadi lumpuh –untuk tidak 
mengatakan mati– dengan serangan ortodoksi melalui al-
Ghazali.1 Anggapan demikian dapat dibenarkan, bila yang 
dimaksud dengan pemikiran filsafat Islam di sini adalah 
pemikiran yang berlangsung di dunia Islam Sunni. Namun 
apabila yang dimaksud adalah pemikiran filsafat di dunia Islam 
secara keseluruhan, maka anggapan demikian tidaklah benar 
seluruhnya. Kenyataan historis menunjukkan bahwa justru pada 
masa pasca al-Ghazali (w. 1111 M), bahkan pada masa pasca 
penyerbuan pasukan Mongol atas Bagdad yang terjadi pada 
tahun 1258 M. di wilayah Persia yang Syi‟i muncul dan 
berkembang pemikiran filsafat Islam, meskipun dengan 
karakteristik filosofis yang berbeda dengan filsafat peripatetik 
(masysya‟i) yang telah ada sebelumnya. 

Pada penghujung abad XII M, di Persia muncul tradisi 
filsafat baru yang dipelopori oleh Syihâb al-Dîn Suhrawardi (w. 
1192), yang kemudian dikenal dengan filsafat isyrâqîyyah 
(Iluminatif). Berbeda dengan tradisi filsafat peripatetik yang 
hanya menyandarkan diri pada deduksi rasional, tradisi filsafat 
iluminatif di samping mendasarkan pada deduksi rasional, juga 
mendasarkan pada jalan hati, asketisme, dan penyucian jiwa. 2 
Arus isyrâqîyyah yang dilepas Suhrawardi ini terus mengalir deras, 
khususnya di lingkungan Syi„ah selama masa dinasti Shafawi di 
Persia. Pendiri dinasti Shafawi, Syah Isma‟il (1500-1524 M) yang 
mengaku berasal dari ordo sufi yang mengacu ke abad XIII 
belas, mengambil bagian dalam pelaksanaan sistem kepercayaan 
Syi„ah di seluruh Persia dengan suatu cara tertentu. Akibatnya, 
perhatian kepada filsafat dan teologi, yang telah mengalami 
kemunduran selama periode Mongol, kini hidup kembali, 
teristimewa pada masa pemerintahan Syah „Abbas (1588-1629 
M). Banyak sarjana bermunculan pada masa ini, di antaranya 

                                                 
1 Fazlur Rahman, Islâm, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka, 

1984), 181.  
2 Murtadha Muthahhari, Tema-tema Penting Filsafat Islam, ter. A. Rifa‟i 

Hasan dan Yuliani L. (Bandung: Mizan, 1993), 30-1.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 23 

adalah Mir Damad (w. 1631 M) dan Bahâ‟ al-Dîn „Amilî (w. 1621 
M), yang merupakan tokoh-tokoh terkemuka.3  

Pada masa-masa itu pulalah muncul seorang filosof “yang 
dinyatakan secara bulat sebagai filosof terbesar di zaman modern 
Persia”,4 yaitu Shadr al-Dîn al-Syirâzî, yang lebih dikenal dengan 
Mulla Shadra. Seperti halnya al-hikmah al-isyraqiyyah, yang 
memulai pemikirannya dengan logika dan berakhir dengan 
ekstasi secara mistik, Mulla Shadra menggelorakan sebuah 
pemikiran di mana logika dibenamkan ke dalam lautan cahaya 
gnosis. Ia menyebut sintesisnya –yang ia anggap menjadi dasar 
khususnya tentang tiga jalan besar menuju kebenaran bagi 
manusia, yakni: wahyu (wahy atau syar‟), intellection („aql), dan 
keterbukaan secara mistik (kasyf)– dengan al-hikmah al-
muta‟âliyyah atau teosofi transenden. Sintesisnya mewakili suatu 
perspektif intelektual yang baru dalam filsafat Islam, sebuah 
perspektif yang memiliki banyak pengikut khususnya di Persia 
dan India, di samping di Irak dan beberapa wilayah Arab  yang 
lain selama berabad-abad.5  

Apabila kajian mengenai filsafat Islam pada umumnya masih 
terbatas dibandingkan dengan kajian-kajian menganai disiplin 
keilmuan Islam lainnya, kajian mengenai filsafat Islam yang 
berkembang di Persia pasca Ibn Rusyd lebih terbatas lagi. 
Keterbatasan kajian mengenai filsafat Islam ini terlihat dalam 
keterbatasannya literatur yang ada. Pada umumnya literatur yang 
ada mengenai filsafat Islam tekanan kajiannya masih berkisar 
pada aspek metafisik, belum banyak menyentuh aspek kajian 
epistemologi maupun etik. Sedang dalam wilayah metafisika pun 
masih terbatas pada kajian tentang pemikiran para filosof 
peripatetik dan iluminatif. Kajian mengenai pemikiran filsafat 
Mulla Shadra, yang oleh para ahli dipandang sebagai pemikiran 
Eksistensialistik (wujûdiyyah), belum banyak tersentuh.6 

                                                 
3 Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, ter. R. Mulyadhi Kartanegara 

(Jakarta: Pustaka Jaya, 1986), 418-9.  
4 Ibid.; Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia: A 

Contribution to the History of Muslim Philosophy (Lahore: Bazm-Iqbal, 1964), 135.  
5Seyyed Hossein Nasr, Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, ter. 

Suharsono dan Djamaluddin MZ. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 79.  
6M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1995), 118.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

24 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Dalam makalah ini penulis akan membahas pemikiran filsafat 
Mulla Shadra, al-Hikmah al-Muta‟âliyyah, khususnya mengenai 
pemikiran metafisikanya yang eksistensialistik. Pemikiran 
metafisika Mulla Shadra yang eksistensialistik itu juga akan 
dibandingkan sekilas dengan aliran eksistensialisme yang 
berkembang di Barat. Sebelum memasuki pokok pembahasan, 
terlebih dahulu akan dikemukakan latar belakang, metode, dan 
garis besar pemikirannya. 

Latar Belakang, Metode, dan Garis Besar Pemikirannya 

Mulla Shadra, yang bernama lengkap Shadr al-Dîn 
Muhammad, dilahirkan di Syirâz kira-kira pada tahun 979/1571. 
Ia merupakan anak laki-laki satu-satunya dari Ibrâhîm Syirâzî, 
salah seorang anggota dari keluarga Qawâm yang terkenal di 
Syirâz. Mulla Shadra telah menunjukkan keluarbiasaan 
intelegensinya sejak masa kanak-kanak dan mendapat pendidikan 
yang terbaik di Syirâz. Setelah menyelesaikan studi awalnya, ia 
tertarik pada ilmu-ilmu intelektual (al-„ulûm al-„aqliyyah), 
khususnya metafisika, dan oleh karena itulah, ia meninggalkan 
Syirâz menuju Isfahan yang pada waktu itu merupakan ibu kota 
dan pusat tempat belajar di Persia. Di sini lah ia belajar kepada 
Baha‟ al-Dîn  „Amilî dalam al-„ulûm al-naqliyyah, dan kemudian 
kepada Mir Damad dalam ilmu-ilmu intelektual. Dalam beberapa 
tahun ia kemudian menguasai semua cabang ilmu-ilmu formal, 
bahkan mengungguli gurunya.7  

Tidak puas hanya dengan ilmu-ilmu formal, Mulla Shadra 
meninggalkan kehidupan duniawi pada umumnya dan 
menjauhkan diri ke desa kecil, Kahak dekat Qum, di mana dia 
menghabiskan lima belas tahun untuk asketisme dan penyucian 
jiwa, sehingga –seperti dinyatakannya sendiri dalam pendahuluan 
al-Asfar, karya monumentalnya– dia diberkahi dengan 
penglihatan langsung tentang dunia yang dapat dimengerti 
(intellegible world). Dengan demikian sekarang dia dapat “melihat” 
melalui illuminasi (isyraq) mengenai hal-hal yang sebelumnya 

                                                 
7  Seyyed Houssein Nasr, “Sadr al-Din Shirazi (Mulla Sadra)”, dalam 

M.M. Sharif (ed. ), A History of Muslim Philosophy, vol. II (Weisbaden: Otto 
Harrasowitz, 1966), 933-4.   



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 25 

telah dipelajarinya secara teoritis dari buku-buku,8 atau dengan 
kata lain, dapat memahami secara intuitif apa yang pada mulanya 
ia pelajari secara diskursif  atau cara lainnya.9  

Ketika Allahwirdi Khan, Gubernur Syiraq, membangun 
sebuah madrasah besar dan mengajak Mulla Shadra kembali ke 
Syirâz untuk menjadi pimpinan sekolah baru itu, Mulla Shadra 
menerima tawaran itu. Ia kemudian berhasil menjadikan sekolah 
Khan itu sebagai pusat ilmu-ilmu intelektual di Persia. Mulla 
Shadra menetap di sana sampai akhir hidupnya, yang dilaluinya 
dengan mengajar dan menulis. Ia meninggal di Basrah pada 
tahun 1050/1640, ketika sedang dalam perjalanan menunaikan 
ibadah haji yang ketujuh kalinya dengan berjalan kaki.     

Dari kehidupan Mulla Shadra yang relatif panjang itu, kurang 
lebih tujuh puluh tahun, dapat dibagi ke dalam tiga periode yang 
berbeda, yaitu: pertama, periode kanak-kanak dan sekolah di 
Syirâz dan Isfahan; kedua, periode asketisme di dekat Qum; dan 
ketiga, periode mengajar dan menulis yang merepresentasikan 
hasil dan buah dari dua periode sebelumnya. Menurut Nasr, 
kehidupan Mulla Shadra itu sendiri memberikan kesaksian bagi 
salah satu aspek utama kebijaksanaannya, bahwa dalam rangka 
menjadikan pengetahuan efektif haruslah dikombinasikan 
dengan realisasi spiritual.10  

Mulla Shadra menyusun sekitar lima puluh buku, yang 
sebagian besar dalam bahasa Arab. Di samping merupakan 
beberapa komentar terhadap Hikmah Isyrâqiyyah Suhrawardi, 
terhadap al-Hidâyah fî-al-Hikmah Atsir al-Dîn  al-Abhârî, dan 
terhadap bagian dari al-Syifâ‟ Ibnu Sînâ, ia menulis banyak karya 
yang orisinal. Di antaranya yang sampai ke tangan kita adalah 
Penciptaan dalam Waktu (Hudûts), tentang Kebangkitan (al-Hasyr), 
tentang Pemberian Sifat Wujûd kepada Esensi, tentang Takdir dan 
Kehendak Bebas, Kitâb al-Masyair, Kitâb Kasr Ashnâm al-Jâhiliyyah, 
dan Kitâb al-Hikmah al-Muta‟âliyyah yang juga disebut Kitâb al-
Asfâr al-Arba‟ah (Empat Perjalanan). Yang disebut terakhir inilah 
yang merupakan karya monumental Mulla Shadra, dan 
barangkali dapat digambarkan sebagai summa philosophie-nya, 

                                                 
8Ibid.  
9Fakhry, Sejarah…, 420.  
10Nasr, “Sadr al-Din…, 435.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

26 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

karena kitab ini merupakan dasar bagi banyak risalah pendeknya 
sendiri dan juga risalah pemikiran pasca-Avicennian pada 
umumnya.11  

Karya-karya Mulla Shadra tidak hanya merupakan khazanah 
mistikal, pandangan kosmologis, dan penjelasan yang amat 
penting tentang eskatologi yang telah banyak ditemukan dalam 
sejumlah teks-teks filsafat Islam, namun juga menghubungkan 
dengan pandangan-pandangan berbagai ajaran pemikiran baik 
Islam maupun pra Islam. Karenanya, karya-karyanya benar-
benar merupakan ensiklopedi filsafat dengan pengaruh ajaran 
Avicennan, Suhrawardi, Ibnu ‟Arabî, dan Kalam, baik Sunni 
maupun Syi„ah. Di samping itu tentu saja adalah pengaruh yang 
besar dari al-Qur‟an, sabda Nabi, dan ajaran imam-imam Syi„ah. 
Disinilah letak prestasi besar Mulla Shadra, yakni penciptaan 
suatu harmoni yang sempurna antara keyakinan dan penalaran 
atau agama dan filsafat, yang merupakan cita-cita selama 
sembilan abad teologi dan filsafat Islam.12   

Dalam sepanjang sejarah pemikiran Islam, sampai dengan 
masa Mulla Shadra, telah muncul empat metode pemikiran yang 
mempunyai karakter filosofis dalam arti luas yang dapat 
dibedakan satu sama lain. Masing-masing metode ini telah 
mengambil karakter khusus di bawah pengaruh ajaran Islam dan 
berbeda dari bidang-bidang sejenisnya di luar lingkaran Islam. 
Masing-masing metode ini diwarnai oleh semangat tertentu dari 
kebudayan Islam. Empat metode pemikiran dimaksud adalah:13   

Pertama, metode deduktif dari peripatetik. Metode pemikiran 
yang dikembangkan oleh para filosof peripatetik, seperti al-
Kindî, al-Farâbî, Ibnu Sînâ, dan Ibnu Rusyd ini secara eksklusif 

mengandalkan deduksi rasional dan demonstrasi (burhân). Kedua, 
metode illuminasi. Metode ini dikembangkan oleh Syihab al-Dîn  
Suhrawardi yang diikuti oleh Quthb al-Dîn  Syirâzî, Syahrazuri, 
dan sejumlah tokoh lainnya. Metode illumunasi bersandar pada 
deduksi rasional dan demonstrasi serta pada usaha penyucian 
jiwa. Menurut metode ini, seseorang tak dapat menemukan 

                                                 
11Fakhry, Sejarah…, 419.  
12Nasr, Intelektual…, 80.  
13Muthahhari, Tema…, 41-6.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 27 

realitas yang mendasari alam semesta hanya melalui deduksi 
rasional dan demonstrasi saja. 

Ketiga, metode pengembaraan dari „irfân atau sufisme. Metode 
ini semata-mata bersandar pada penyucian jiwa berdasarkan 
konsep menempuh jalan menuju Tuhan dan mendekati 
kebenaran. Menurut metode „irfân, tujuan kita bukan hanya 
menyingkapkan realitas, tetapi mencapainya, Di antara beberapa 
tokoh yang menganut metode ini adalah Bayâzid al-Bisthâmî, 
Junayd al-Baghâdî, al-Hallâj, dan Muhyî al-Dîn  Ibn „Arabî. 
Metode pengembaraan „irfân mempunyai satu aspek yang 
bersesuaian dengan metode illuminasi. Aspek yang bersesuaian 
adalah penyandaran kedua metode itu pada penyucian jiwa. Sisi 
pembeda keduanya adalah kaum “„urafâ” sama sekali menolak 
deduksi, sementara kaum illuminasi menggunakannya bersama-
sama dengan penyucian hati; dan kaum illuminasi, sebagaimana 
filosof peripatetik bertujuan menemukan realitas, sementara 
kaum “„urafa” bertujuan mencapainya. 

Keempat, metode kalam. Seperti halnya para filosof 
peripatetik, para teolog bersandar pada deduksi rasional, tetapi 
dengan dua perbedaan. Pertama, prinsip pendasaran pada 
penalaran yang dianut teolog berbeda dengan prinsip penalaran 
para filosof. Para teolog berangkat dari premis-premis yang 
berasaldari teks-teks keagamaan, sedangkan para filosof 
berangkat dari premis-premis rasional. Yang disebut pertama 
bersifat dialektis (jadalî), sementara yang disebut bersifat 
demonstratif (burhânî).14 Perbedaan yang kedua adalah, sementara 
para teolog adalah orang-orang yang setia dalam 
mempertahankan batas-batas ajaran Islam, diskusi-diskusi 
filosofis bersifat bebas, dalam arti, filosof sejak awal tak pernah 
membatasi bahwa mereka harus mempertahankan objek 
kepercayaan tertentu. 

Empat macam arus sungai pemikiran ini terus mengalir di 
dunia Islam hingga keempat-empatnya mencapai titik temu 

                                                 
14Perbedaan antara kalam dan filsafat ini, lihat Oliver Leaman, Pengantar 

Filsafat Islam, ter. M. Amin Abdullah (Jakarta: Rajawali, 1989), 8-11; Osman 
Bakar, Hierarkhi Ilmu: Membangun Rangka Pikir Islamisasi Ilmu menurut Al-
Farabi Al-Ghazali, Quthb al-Din al-Shirazi, ter. Purwanto (Bandung: Mizan, 
1997), 106-8.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

28 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

dalam sebuah mazhab pemikiran yang kemudian dikenal dengan 
al-hikmah al-muta‟âliyyah, mazhab pemikiran yang dirintis dan 
dikembangkan oleh Mulla Shadra. Dalam mazhab pemikiran 
Mulla Shadra ini, banyak titik perselisihan antara peripatetik dan 
illuminasi, antara filsafat dan ‟irfân, atau antara filsafat dan kalam, 
menemukan penyelesaiannya. Namun, filsafat Mulla Shadra 
bukan sebuah sinkretisme, melainkan merupakan sebuah sistem 
filsafat yang unik, yang sekalipun berbagai metode pemikiran 
Islam memberi pengaruh pada pembentukannya, harus diakui 
sebagai mazhab yang berdiri sendiri.15 

Kenyataan bahwa Mulla Shadra mampu menciptakan suatu 
sintesa yang sungguh-sungguh dari seluruh arus pemikiran inilah 
yang dinilai oleh Rahman sebagai letak arti penting Shadra dalam 
sejarah pemikiran Islam. Menurut Rahman, sintesa yang 
dihasilkan Shadra tidak dijalankan dengan sekedar “rekonsiliasi” 
dan “kompromi‟ yang superfisial, melainkan atas dasar prinsip 
filosofis yang dikemukakan dan dijelaskannya secara rinci untuk 
pertama kalinya dalam sejarah Islam. Shadra dinilainya sebagai 
seorang pemikir besar dan orisinal –meskipun pemikirannya 
merupakan hasil sintesa– karena ia telah menemukan sebuah 
master idea, suatu prinsip agung (grand principle) yang di dalamnya 
seluruh realitas masuk, dan dia menginterpretasikannya untuk 
memberikan pengertian, suatu pengertian baru, dan suatu 
pengertian yang signifikan. Prinsip ini mengubah perspektif kita 
dalam melihat realitas serta menawarkan suatu solusi baru 
terhadap masalah-masalah lama yang menyelimuti pikiran 
manusia. Dia menemukan prinsip primordialitas (sole reality) 
eksistensi dan ambiguitas sistematiknya yang tidak terbatas. Dia 
menjelaskan prinsip itu serta menerapkannya pada seluruh 
cakupan masalah filsafat Islam, hakekat Tuhan, hakekat dunia, 
dan hakekat serta nasib manusia.16  

Secara garis besar, menurut Nasr, ada empat topik dalam 
pemikiran Mulla Shadra, yang dalam masing-masing topik itu ia 
memulainya dari beberapa perspektif filosofis sebelumnya dan 
yang membentuk prinsip-prinsip dari seluruh visi intelektualnya. 

                                                 
15Muthahhari, Tema…, 47-8; Nasr, “Sadr al-Din…, 439-40.  
16Fazlur Rahman, The Philosophy of Mulla Sadra (Sadr al-Din al-Shirazi), 

(Albany: State University of New York Press, 1975), 13.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 29 

Keempat topik dimaksud meliputi: pertama, mengenai Wujud 
(Being) dan berbagai polarisasinya; kedua, mengenai gerakan 
substansial (substantial motion) atau yang menjadi (becoming) dan 
perubahan substansi dunia; ketiga, mengenai pengetahuan dan 
hubungan antara yang mengetahui dengan yang diketahui; dan 
keempat, mengenai jiwa, kemampuan, pemunculan, 
penyempurnaan, serta kebangkitan akhirnya. 17  Keseluruhan 
pemikiran Shadra ini menurut Rahman –meskipun tentu saja di 
dalamnya terdapat beberapa kelemahan– merupakan sistem 
pemikiran yang sangat segar (fresh), orisinal, menawan, paling 
canggih, dan paling kompleks dalam seluruh sejarah filsafat 
Islam.18  

Al-Hikmah al-Muta’aliyyah: Pemikiran Metafisika  
Mulla Shadra 

Istilah al-hikmah al-muta‟âliyyah  terdiri atas dua kata, yaitu al-
hikmah yang berarti teosofi atau kearifan, dan al-muta‟âliyah yang 
berarti transenden, tinggi, atau puncak. Secara harfiyah, al-hikmah 
al-muta‟âliyyah dapat diterjemahkan sebagai teosofi transenden19  atau 
kearifan puncak.20 Oleh sementara ahli, al-hikmah al-muta‟âliyyah, 
dalam artian tertentu, memang dinilai sebagai puncak aktifitas 
intelektual selama seribu tahun dalam dunia Islam.21 

Mulla Shadra sendiri sesungguhnya tidak pernah menyebut 
secara eksplisit mazhabnya sebagai al-hikmah al-muta‟âliyyah dalam 
karya-karyanya. Istilah ini ia gunakan untuk menunjuk judul dua 
buah karyanya yang merupakan magnum opus-nya, yakni al-
Hikmah al-Muta‟âliyyah fî al-Asfar al-Arba‟ah dan salah satu 
karyanya yang terakhir al-Hikmah al-Muta‟âliyyah, bukan mazhab 
pemikirannya. Al-Hikmah al-muta‟âliyyah sebagai istilah  menjadi 
terkenal ketika murid-murid Mulla Shadra, baik secara langsung 
atau tidak langsung, menggunakannya untuk menyebut 
mazhabnya. „Abd al-Râziq Lahîjî misalnya, menantu Mulla 

                                                 
17Nasr, Sadr al-din…, 942-58.  
18Rahman, The Philosophy…, 14-6.  
19Nasr, Intelektual…, 79.  
20Muthahhari, Tema…, 47.  
21Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (New York: New 

American Library, 1970), 335-6.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

30 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Shadra dan salah seorang muridnya yang cemerlang, menyebut 
filsafat Mulla Shadra sebagai al-hikmah al-muta‟âliyyah. Pada masa 
Qajar, penggunaan istilah ini sudah begitu lazim, sehingga 
Sabzawari dalam Syarh al-Manzhumah tidak merasa perlu untuk 
menjelaskan alasan penggunaan istilah itu sebagai nama mazhab 
gurunya, yang ajaran-ajarannya ingin ia jelaskan dalam karya-
karyanya.22 

Sebagaimana terlihat dalam pembahasan terdahulu, secara 
metodologis, al-hikmah al-muta‟âliyyah yang dikembangkan oleh 
Mulla Shadra ini sangat dekat atau hampir serupa dengan al-
hikmah al-isyrâqiyyah yang dikembangkan oleh Suhrawardi. 
Namun demikian, dalam beberapa prinsip dan kesimpulannya 
terdapat perbedaan, khususnya dalam bidang metafisika. 23 
Dalam bidang metafisika inilah Mulla Shadra banyak 
mencurahkan pemikirannya, sehingga oleh sementara ahli 
dipandang sebagai metafisikawan Muslim terbesar.24 

Pemikiran metafisika Mulla Shadra didasarkan pada tiga 
ajaran pokok, yaitu ashâlah al-wujûd (keunggulan eksistensi), 
tasykik (gradasi eksistensi), dan al-harakah al-jawhariyyah (gerakan 
substansial).25  Berikut ini akan dijelaskan secara sekilas masing-
masing ajaran tersebut. 

1. Ashâlat al-Wujûd  

Kita selalu membedakan dua pengertian yang sah tentang 
apa-apa yang kita bicarakan, yakni ke-ada-an atau eksistensi 
(isness) sesuatu dan ke-apa-an atau esensi (whatness) sesuatu. 
Sebagai contoh, kita mengetahui manusia itu ada, pohon itu ada, 
bilangan itu ada; tetapi manusia mempunyai satu pengertian, satu 
esensi, dan demikian pula pohon. Jika kita bertanya “Apakah 
manusia itu?”, kita akan memperoleh suatu jawaban dan jika kita 
bertanya “Apakah pohon itu?” maka kita akan mendapatkan 
jawaban yang lain. Jadi eksistensi (isness) adalah sesuatu yang 
berbeda dari esensi (whatness). Namun, perbedaan antara 

                                                 
22Jalaluddin Rahmat, “Hikmah Muta‟liyyah: Mazhab Filsafat Islam Pasca 

Ibn Rusyd”, dalam Al-Hikmah, no. 10, Juli-September 1993, 77.  
23Ibid., 78; Muthahhari, Tema…, 47.  
24Nasr, Intelektual…, 78.  
25Rahmat, “Hikmah…, 78.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 31 

eksistensi dengan esensi ini murni bersifat subjektif. Dalam 
kenyataan sesungguhnya, tidak ada sesuatu yang berganda. Oleh 
karena itu, salah satu dari kedua hal ini pastilah bersifat objektif 
dan substantif. Pertanyaan yang kemudian muncul adalah: 
manakah di antara keduanya yang bersifat substantif, eksistensi 
ataukah substansi? 

Dalam menjawab pertanyaan ini, kaum peripatetik muslim 
dan kaum sufi berpendapat bahwa esensi hanyalah aksiden atau 
hanya abstraksi mental, dan yang substantif atau berhubungan 
dengan realitas eksternal adalah eksistensi. Kaum illuminasionis 
berpendapat sebaliknya, bahwa eksistensi hanyalah formulasi 
abstrak yang diperoleh pikiran dari substansi eksternal. 
Eksistensi hanyalah aksiden dan esensilah yang prinsipal. 
Pandangan inilah yang disebut sebagai ashâlah al-mâhiyah (primacy 
of essence: keunggulan esensi).26  Mulla Shadra semula mengikuti 
gurunya, Mir Damad, yakni mengikuti pandangan isyrâqî, namun 
kemudian berbalik menyerang isyrâqî dan menyatakan berada 
dalam posisi peripatetik. Pandangan Mulla Shadra yang 
menyatakan bahwa eksistensilah yang substantif dan esensi 
hanyalah aksiden inilah yang disebut sebagai ashâlah al-wujûd 
(primacy of existence atau keunggulan eksistensi). 27  Berkaitan 
dengan pandangan ini ia mengajukan sejumlah argumen, antara 
lain, sebagaimana dikutip oleh Rahmat: 

Pertama, setiap esensi berbeda dari esensi yang lain. Esensi 
„pohon‟ berbeda total dari esensi „kehijauan‟. Dalam hal ini, 
masing-masing tidak memiliki sesuatu yang sama. Jika tidak ada 
realitas yang dapat mempersatukan esensi yang berbeda dan 
menggabungkannya, kita tidak dapat mempredikatkan suatu 
esensi pada esensi lain dalam proposisi. Karena itu diperlukan 
satu realitas dasar untuk menggabungkan berbagai esensi. 
Realitas dasar itu adalah eksistensi. Kedua, setiap esensi qua, 
artinya tanpa eksistensi, tidak dapat menimbulkan efek. Sesuatu 
kita anggap memiliki efek, hanya karena eksistensinya. Karena 

                                                 
26Hossein Ziai, Knowledge and Illumination: A Study of Suhrawardi‟ Hikmat 

al-Ishraq (Atlanta: Scholars Press, t.t. ), 166-8.  
27 Ibid.; Nasr, “Sadr Al-Din…, 943; Oliver Leaman, Pengantar Filsafat 

Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, ter. Musa Kazhim dan Arif Mulyadi 
(Bandung: Mizan, 2001), 101.   



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

32 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

itu, yang asasi (fundamental) dan sumber efek adalah eksistensi, 
bukan esensi. Ketiga, esensi itu sendiri netral dalam hal intensitas 
dan kelemahan, prioritas dan posterioritas. Artinya, terlepas dari 
eksistensi, esensi tidak intens tidak lemah, tidak prior dan tidak 
posterior. Tetapi kita melihat pada ada eksternal, sebagai prior, 
sebagian intens (seperti sebab) dan sebagian lemah (seperti 
akibat). Jika eksistensi tidak dianggap asasi dan real, maka kita 
harus menganggap esensi, yang tidak memiliki atribut, sebagai 
sumber atribut. Tetapi tidak mungkin sesuatu yang tidak 
memiliki atribut menjadi pemberi atribut.28  

2. Tasykîk  

Seperti telah dikemukakan, kaum peripatetik, khususnya 
Ibnu Sînâ, juga meyakini ashâlah al-wujûd.  Meskipun sama-sama 
meyakini ashâlah al-wujûd, Mulla Shadra membedakan dirinya 
dengan mereka dalam hal tasykîk (gradasi eksistensi). Kaum 
peripatetik menganggap wujûd setiap benda berbeda dari wujud 
yang lain, walaupun prinsipal dalam hubunganya dengan mâhiyah 
(esensi). Bagi Mulla Shadra, wujûd adalah realitas tunggal, tetapi 
muncul dalam gradasi yang berbeda. Dengan meminjam mâhiyat 
al-nûr dari Suhrawardi, kita dapat membandingkan berbagai 
wujud cahaya. Ada cahaya matahari, ada cahaya lampu, ada 
cahaya lilin. Semuanya adalah cahaya, tetapi dengan predikat 
yang berbeda; artinya muncul dalam manifestasi yang berbeda 
dan kondisi yang berbeda. Begitu pula ada Tuhan, ada manusia, 
ada binatang, ada batu. Semuanya satu wujûd, satu realitas, tetapi 
dengan berbagai tingkat intensitas dan manifestasi. Gradasi ini 
tidak terdapat pada mâhiyah (esensi), melainkan pada wujûd 
(eksistensi).29  

3. Al-Harakah al-Jawhariyyah  

Sebelum Mulla Shadra, para filosof berpendapat bahwa 
gerakan hanya terjadi pada empat kategori aksiden, yaitu 
kuantitas (kam), kualitas (kayf), posisi (wadh), dan tempat („ayn). 
Dengan perkataan lain, substansi tidak berubah, karena kalau 

                                                 
28 Mehdi Ha‟iri Yazdi, Ilmu Hudhuri: Prinsip-prinsip Epistemologi dalam 

Filsafat Islam, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: Mizan, 1996), 51-3.  
29Rakhmat, “Hikmah…, 79. Lihat juga Nasr, “Sadr Al-Din…, 953.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 33 

substansi berubah kita tidak dapat  menetapkan “judgement” 
tentangnya. Karena begitu kita mengeluarkan “judgement”, ia 
sudah berubah menjadi yang lain. Ketika Bahmanyar berkata 
kepada gurunya,  Ibnu Sînâ, mengapa gerak tidak mungkin 
terjadi pada substansi, Sang Guru menjawab bahwa jika gerak 
terjadi pada substansi ia tidak akan menjadi  Ibnu Sînâ seperti di 
saat sebelumnya ketika menjawab pertanyaan.  

Mulla Shadra berpendapat bahwa di  samping perubahan 
pada empat kategori aksiden, gerak juga terjadi pada substansi. 
Itulah sebabnya pandangan Mulla Shadra dalam hal ini dikenal 
dengan teori al-harakah al-jawhariyah (gerak substansial). Dalam 
dunia eksternal kita melihat perubahan benda material dari 
keadaan yang satu kepada kepada yang lain. Buah apel kembali 
dari  hijau tua ke hijau muda, kemudian kuning, dan kemudian 
merah. Ukuran rasa dan berat juga selalu mengalami perubahan. 
Karena eksistensi aksiden tergantung pada eksistensi substansi, 
maka perubahan aksiden akan menyebabkan perubahan pada 
substansi juga. Semua benda material bergerak. Gerakan ini 
berasal dari penggerak pertama yang immaterial, menuju 
penyempurnaan yang non-material dan berkembang menjadi 
sesuatu yang non-material.30  

Dalam hubungannya dengan teori gerak substansial ini pula, 
Mulla Shadra mempertahankan sifat hudûts dari dunia fisik. Mulla 
Shadra berkeyakinan bahwa penciptaan adalah dalam  waktu (al-
hudûts al-dzamânî), karena melalui gerak substansial wujud alam 
semesta diperbaharui pada setiap waktu atau, secara eksplisit, 
bahwa dunia diciptakan setiap saat. 31   Dalam pandangannya, 
semua filosof kuno, dari Hermes hingga Thales, Pytagoras, dan 
Aristoteles, dengan suara bulat percaya bahwa dunia dicipta 
dalam waktu (hudûts). Para penerus merekalah yang sama sekali 
salah paham terhadap ajaran para filosif itu, dengan 
mengemukakan pendapat yang bertentangan dengannya.32  

Al-Hikmah al-Muta’âliyyah dan Eksistensialisme 

                                                 
30 Ibid., 80.; Muthahhari, Tema…., 73-2; Muhammad Baqir Ash-Shadr, 

Falsafatuna, ter. M. Nur Mufid bin Ali (Bandung: Mizan, 1994), 157-8.  
31Nasr, “Sadr Al-Din…, 951.  
32Fakhry, Sejarah…, 425.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

34 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Sebagaimana telah dikemukakan pada bagian terdahulu, 
dalam bidang metafisika, tesis utama al-hikmah al-muta‟âliyyah 
sebagai mazhab pemikiran filsafat yang dikembangkan oleh 
Mulla Shadra adalah ashâlah al-wujûd (primacy of existence: 
keunggulan eksistensi). Oleh karena itulah pemikiran filsafat 
Mulla Shadra sering disebut sebagai wujûdiyyah atau filsafat 
wujud, yang kemudian diterjemahkan menjadi filsafat eksistensi 
atau eksistensialisme Islam.33  

Ada persoalan yang kemudian muncul, sejauh manakah 
hubungan antara filsafat eksistensialisme Mulla Shadra dengan 
aliran filsafat eksistensialisme yang berkembang di Barat. Apakah 
hanya merupakan kesamaan istilah yang bersifat teknis saja, 
ataukah ada kesamaan secara substansif? Persoalan itulah yang 
akan ditinjau secara sekilas pada bagian berikut ini. 

Eksistensialisme sebagai aliran filsafat di Barat, muncul pada 
abad keduapuluh. Eksistensialisme muncul sebagai 
pemberontakan terhadap beberapa sifat dari filsafat tradisional 
dan masyarakat modern. Dalam satu segi, eksistensialisme 
merupakan protes terhadap rasionalisme Yunani, atau tradisi 
klasik dari filsafat, khususnya pandangan yang spekulatif tentang 
manusia, seperti pandangan Plato dan Hegel. Dalam “sistem-
sistem” tersebut jiwa individual atau si pemikir, hilang dalam 
universal yang abstrak atau dalam aku universal.34  

Sebagai aliran filsafat, eksistensialisme tidak menunjukkan 
sesuatu sistem filsafat secara khusus. Ajaran eksistensialisme 
tidak hanya satu. Eksistensialisme adalah suatu aliran filsfat yang 
bersifat teknis, yang terjelma dalam bermacam-macam sistem, 
yang antara satu dengan lainnya terdapat perbedaan-perbedaan. 
Paling sedikit ada empat pemikiran yang jelas dapat disebut 
sebagai filsafat eksistensialisme, yaitu pemikiran Martin 
Heidegger, Jean Paul Sartre, Karl Jaspers, dan Gabriel Marcel. 
Meskipun terdapat perbedaan-perbedaan di antara pemikiran 
mereka, namun ada ciri-ciri yang sama, yang menjadikannya 
disebut sebagai filsafat eksistensialisme. 

                                                 
33Yazdi, Ilmu…, 46 dan 51.  
34 Harold H. Titus, Living Issues in Philosophy: An Introductory Textbook 

(New York: American Book Company, 1964), 296.   



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 35 

Menurut Sidney Hook, salah satu proposisi kunci dalam 
eksistensialisme adalah bahwa “existence preceeds essence”, 35 
eksistensi mendahului esensi. Sedangkan Harun Hadiwijono 
berkaitan dengan ciri-ciri yang dimiliki bersama oleh pemikiran-
pemikiran yang eksistensialistik, menyebut beberapa ciri sebgai 
berikut: pertama, motif pokoknya adalah apa yang disebut 
eksistensi, yaitu cara manusia berada. Hanya manusialah yang 
bereksistensi. Eksistensi adalah cara khas manusia berada. Pusat 
perhatian ini ada pada manusia, dan oleh karena itu bersifat 
humanistis. Kedua, bereksistensi harus diartikan secara dinamis. 
Bereksistensi berarti menciptakan dirinya secara aktif, 
bereksistensi berarti berbuat, menjadi, merencanakan. Setiap  
manusia menjadi lebih atau kurang keadaannya. Ketiga,  manusia 
dipandang sebagai terbuka. Manusia adalah realitas yang belum 
selesai, yang masih harus dibentuk. Keempat, filsafat 
eksistensialisme memberikan tekanan pada pengalaman konkret, 
pengalaman eksistensial. 36Karena eksistensialisme menekankan 
pada aspek yang konkret dan intim dari pengalaman manusia 
atau sesuatu yang istimewa dan personal, maka para 
eksistensialis akan memilih ekspresi dengan sastra atau bentu-
bentuk seni lain, yang akan memungkinkan mereka untuk 
melukiskan perasaan dan keadaan hati manusia. Pendekatan 
yang bersifat rasional semata-mata hanya akan menghadapi 
prinsip-prinsip universal yang menyedot seseorang ke dalam 
kesatuan sistem yang menyeluruh. Bagi eksistensialis, kebenaran 
adalah pengalaman subjektif tentang hidup. Tak ada 
pengetahuan yang terpisah dari subyek yang mengetahui. Oleh 
karena itu segala bentuk objektifitas dan impersonalitas dalam 
bidang-bidang yang mengenai manusia ditentangnya.37 

Dari ciri-ciri pemikiran eksistensialistik yang berkembang di 
Barat sebagaimana yang baru saja dikemukakan secara sekilas, 
dan dari pembahasan pemikiran Mulla Shadra sebagaimana telah 
dikemukakan pada bagian terdahulu, terlihat ada beberapa 

                                                 
35 Sidney Hook, “Existentialism”, dalam Harsya W. Bachtiar (ed.), 

Percakapan dengan Sidney Hook (Jakarta: Djambatan, 1976), 367.  
36 Harun Hadiwijono, Sari Sejarah Filsafat Barat, Jilid II (Yogyakarta: 

Kanisius, 1995), 149.  
37Titus, Living…, 299-0.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

36 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

kesaman pemikiran. Kesaman itu di antaranya dalam hal 
penekanan pada lebih pentingnya eksistensi dari pada esensi, 
terbuka dan bebasnya manusia,38 serta subjektivitas kebenaran.39 
Dengan demikian penyebutan filsafat Mulla Shadra sebagai 
eksistensialistik tidaklah bersifat teknis kebahasaan semata, 
melainkan juga berdasarkan pada adanya beberapa kesamaan 
substantif dengan eksistensialisme yang berkembang di Barat. 

Namun demikian, menyamakan begitu saja antara keduanya 
juga tidak dapat dibenarkan, sebab di samping persamaannya, di 
antara keduanya juga ada perbedaan. Muthahhari misalnya, 
menyebutkan dua perbedaan, yaitu: pertama, eksistensialisme 
dalam Islam tidak hanya berlaku untuk manusia saja, melainkan 
juga untuk alam semesta; kedua, eksistensialisme Islam 
berpandangan bahwa eksistensi itu sebagai substantif, 
dilawankan dengan esensi yang aksidental atau nominal, 
sementara eksistensialisme Barat menggunakannya dalam 
pengertian keutamaan atau kelebihdahuluan.40 

Catatan Akhir 

Dari kajian singkat tentang Mulla Sadra ini terlihat bahwa arti 
penting Mulla Shadra tidak hanya terletak dalam pengobaran 
kembali semangat belajar dan kebangkitan ilmu intelektual secara 
penuh untuk pertama kalinya dalam dunia Islam setelah invasi 
Mongol, melainkan juga dalam penyatuan dan harmonisasi 
wahyu, gnosis, dan filsafat secara bersama-sama. 

Cakrawala pemikirannya sangat luas. Mulla Shadra mengutip 
berbagai pemikiran, sejak dari filsafat pra-Socrates hingga 
berbagai pemikiran yang hidup pada zamannya, sehingga 
sementara ahli menyebutnya sebagai “sumber sejarah filsafat 
Islam”.41 Namun justru karena itu pulalah Mulla Shadra sering 
diragukan orisinalitasnya. 

                                                 
38Muthahhari, Tema…, 59-0.  
39C. A. Qadir. Filsafat dan Ilmu Pengetahuan dalam Islam, ter. Hasan Basari 

(Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1991), 153.  
40Muthahhari, Tema…, 60.  
41Rakhmat, “Hikmah…, 76-7.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 37 

“There is nothing new under the sun”, demikian kata Aristoteles, 
sebagaimana dikutip Nasr.42 Kita tidak dapat menciptakan suatu 
metafisika sendiri seolah-olah metafisika merupakan suatu 
penemuan mekanik. Hal yang menentukan orisinalitas seorang 
pemikir dalam peradaban tradisional seperti Islam adalah 
kemampuannya menginterpretasikan dan mereformulasikan 
kebenaran abadi dalam cahaya baru dan dengan demikian 
menciptakan suatu perspektif intelektual baru. 43  Dan Mulla 
Shadra telah melakukan hal itu. 

Terlepas dari  kritik yang dialamatkan kepada Mulla Shadra 
berkaitan dengan orisinalitas pemikirannya, dewasa ini, ketika 
ummat manusia mengalami krisis makna, nilai, dan norma, yang 
bersumber pada krisis kredibilitas terhadap rasionalitas modern, 
tawaran metodologis Mulla Shadra yang bersifat sintesis-
harmonis antara wahyu (agama), gnosis (spiritualitas) dan filsafat 
(rasionalitas), sebagaimana telah dikemukakan di atas, menjadi 
sangat relevan untuk dipertimbangkan. Wa al-Lâh a„lam bi al-
shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 

C. A. Qadir, Filsafat dan Ilmu Pengetahuan dalam Islam, ter. Hasan 
Basri (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1991). 

Fazlur Rahman, Islam, ter. Ahsin Mohammad, Bandung: 
Pustaka, 1984.  

___________, The Philosophy of Mulla Sadra (Sadr al-Dîn al-
Shirazi) (Albany: State University of New York Press, 1975). 

Harold H. Titus, Living Issues in Philosophy: An Introductory 
Textbook (New York: American Book Company, 1964). 

Harun Hadiwijono, Sari Sejarah Filsafat Barat, Jilid II (Yogyakarta: 
Kanisius, 1995). 

Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1978). 

Hossein Ziai, Knowledge and Illumination: A Study of Suhrawardi 
Hikmat al-Ishraq (Atlanta: Scholars Press, t.t.) 

                                                 
42Nasr, “Sadr Al-Din…, 958.  
43Ibid.  



Sholihan, Al-Hikmah al-Muta„âliyyah: Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra 
___________________________________________________________ 

38 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Jalaluddin Rahmat, “Hikmah Muta‟liyah: Mazhab Filsafat Islam 
Pasca Ibn Rusyd”, dalam Al-Hikmah, no. 10, Juli-September 
1993.  

M. Amin Abdullah, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995).  

Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam, ter. R. Mulyadhi Kartanegara 
(Jakarta: Pustaka Jaya, 1986).  

Mehdi Ha‟iri Yazdi, Ilmu Hudhuri: Prinsip-prinsip Epistemologi dalam 
Filsafat Islam, ter. Ahsin Mohammad(andung: Mizan, 1996).  

Muhammad Baqir Ash-Shadr,  Falsafatuna, ter. M. Nur Mufid 

bin Ali (Bandung: Mizan, 1994). 

Muhammad Iqbal, The Development of Metaphysics in Persia: A 
Contribution to the History of Muslim Philosophy (Lahore: Bazm-
Iqbal, 1964). 

Murtadha Muthahhari, Tema-tema Penting Filsafat Islam, ter. A. 
Rifa‟i Hasan dan Yuliani L. (Bandung: Mizan, 1993).  

Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam, ter. M. Amin Abdullah, 
Jakarta: Rajawali, 1989.  

___________, Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, 
ter. Musa Kazhim dan Arif Mulyadi (Bandung: Mizan, 2001). 

Osman Bakar, Hierarkhi Ilmu: Membangun Rangka Pikir Islamisasi 
Ilmu menurut Al-Farabi Al-Ghazali Quthb al-Dîn  al-Shirazi, ter. 
Purwanto (Bandung: Mizan, 1997). 

Seyyed Hossein Nasr, Intelektual Islam: Teologi, Filsafat dan Gnosis, 
ter. Suharsono dan Djamaluddin MZ. (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1996). 

___________, Islam Tradisi di Tengah Kancah Dunia Modern, terj. 
(Luqman Hakim, Bandung: Pustaka, 1994).  

___________, Science and Civilization in Islam (New York: New 
American Library, 1970). 

___________, “Sadr al-Dîn  Shirazi (Mulla Sadra)”, dalam M.M. 
Sharif (ed.), A History of Muslim Philosophy, vol. II (Weisbaden: 
Otto Harrasowitz, 1966).   

Sidney Hook, “Existentialism”, dalam Harsya W. Bachtiar (ed.), 
Percakapan dengan Sidney Hook (Jakarta: Djambatan, 1976).  

Soheil M. Afnan, Avicenna: His Life and Works (London: George 
Allen & Unwil LTD., 1956). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Al-Hikmah Al-Muta‚âliyyah Pemikiran Metafisika Eksistensialistik Mulla Shadra.pdf

