


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Abdullah Sattar Filsafat Islam:  

Antara  Duplikasi  dan  Kreasi  1-20 

Sholihan Al-Hikmah Al-Muta‘âliyyah:  
Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra  21-38 

Suhermanto Ja’far Panenteisme dalam  Pemikiran Barat  

dan Islam  39-62 

Abdul Mukti Ro’uf Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: 
Perspektif Muhammad ‘Abid  

Al-Jâbirî  63-100 

Slamet Muliono R. Hermeneutika Al-Qur’an:  
Antara Pemaknaan Tekstual  

dan Kontekstual  101-120 

Aksin Wijaya Menimbang Kembali Paradigma Filsafat 
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam 

Kontemporer  121-144 

Mulyadi Konstribusi Filsafat Ilmu dalam  
Studi Ilmu Agama Islam: Telaah 

Pendekatan Fenomenologi  145-176 

Ahmad Choirul Rofiq Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan 
Lakatos terhadap Pengembangan  

Ilmu-Ilmu Keislaman  177-196 

Win Usuluddin Elusidasi Filosofis Kebhinekaan 
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme 

Keberagamaan Era Postmodern  197-226 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 1 

FILSAFAT ISLAM: 
ANTARA DUPLIKASI DAN KREASI 

Abdullah Sattar* 
__________________________________________________ 

Abstract: Many muslim leaders deal with philosophy, and became a 
philosopher. Unfortunately, many Orientalists deny their ability to philosophize. 
Tenneman and Renan is of the orientalists who deny, at least question, the ability 
of muslim philosophical thinker. There are three reasons they stretcher; first, the 
Qur'an negates the freedom of thought, secondly, the character of Arabs who can 
not philosophize; and third, the Arabs are a Semitic which belong to races that 
have low reasoning power. Meanwhile, another orientalist believes that Islamic 
philosophy is Islamicised Greek philosophy. This paper tries to elaborate muslim 
thinkers to address concerns with an intense orientalists on the ability and 
independence of muslim thinkers in the philosophical. They show that the muslim 
philosopher is not merely duplicate the philosophy that has been established 
previously, but its main source of creativity itself through the Qur'an.  

Abstrak: Banyak tokoh muslim menggeluti filsafat, dan menjadi filosof. 
Sayangnya, banyak orientalis yang menafikan kemampuan umat Islam untuk 
berfilsafat. Tenneman dan. Renan adalah di antara mereka yang menafikan, 
setidaknya meragukan, kemampuan pemikir muslim berfilsafat. Ada tiga alasan 
yang mereka usung; pertama, al-Qur’an menegasikan kebebasan berpikir; 
kedua, karakter bangsa Arab yang tidak mungkin bisa berfilsafat; dan ketiga, 
bangsa Arab adalah ras Semit yang termasuk ras yang mempunyai daya nalar 
lemah. Sementara itu, orientalis yang lain berpendapat bahwa filsafat Islam 
sejatinya adalah filsafat Yunani yang diislamkan. Tulisan ini mencoba 
mengelaborasi pemikir-pemikir muslim yang dengan intens menjawab keraguan 
para orientalis terhadap kemampuan dan kemandirian pemikir-pemikir muslim 
dalam berfilsafat. Mereka menunjukkan bahwa para filosof muslim tidak 
sekedar menduplikasi filsafat yang telah mapan sebelumnya, melainkan berkreasi 
sendiri melalui sumber utamanya yaitu al-Qur’an. 

Keywords: Filsafat Yunani, Pemaduan Agama dan Filsafat, Filsafat 
Emanasi, Akal Aktif, Akal Mustafad.  

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Dakwah IAIN Sunan Ampel 

Surabaya. email: martabakbangsatar@yahoo.co.id. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

2 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

DALAM sejarah Yunani, kehadiran pemikiran filsafat-sebagai 
induk dari ilmu dan sains modern- telah menimbulkan gejolak 
dalam masyarakat, karena penemuan filsafat bertentangan 
dengan sistem kepercayaan dan mitos mereka. Masyarakat waktu 
itu mempercayai bahwa kejadian alam dan peristiwa yang terjadi 
di dalamnya tidak lepas dari aktivitas para dewa. Gerhana, 
pelangi, atau gempa bumi dianggap sebagai aktualisasi fungsi 
para dewa. Pelangi dalam pandangan orang Yunani adalah 
bidadari yang sedang mandi. 

Ketika kepercayaan kepada dewa mengkristal dalam 
masyarakat Yunani, pemikiran filsafat menggugat kepercayaan 
tersebut. Pemikiran filsafat mengatakan bahwa kejadian alam 
dan peristiwanya tidak berkaitan dengan para dewa, akan tetapi 
semua itu berasal dari alam itu sendiri. Dewa tidak punya 
peranan dalam peristiwa alam. Pelangi bukan bidadari yang 
sedang mandi, akan tetapi gejala alam biasa yang dapat 
diterangkan secara rasional. Pelangi dalam pandangan flsafat dan 
ilmu adalah bekas rintik-rintik hujan yang belum turun ke bumi 
yang diterpa oleh sinar matahari, sehingga membentuk warna 
merah, kuning, dan hijau. 

Thales, salah seorang pelopor filsafat Yunani mengatakan 
bahwa kejadian alam bukan berasal dari perkawinan antara dewa, 
melainkan berasal dari alam itu sendiri; yaitu air, semua berasal 
dari air dan akan kembali menjadi air. Aristoteles kemudian 
berpendapat bahwa Thales mengatakan hal itu karena bahan 
makanan semua makhluk hidup mengandung zat lembab dan 
merupakan benih bagi semua makhluk hidup. Airpun bisa 
berubah bentuk dari benda cair menjadi gas dan benda padat.1  

Gejolak antara agama dan sains  terjadi juga pada era 
renaisans. Gereja pada abad pertengahan sangat berkuasa dan 
dominan, tidak saja dalam lapangan agama, tetapi juga dalam 
lapangan ilmiah. Tradisi ilmiah yang sebenarnya tidak baku dan 
tidak statis menjadi sakral dan tidak boleh dirubah. Karena itu, 
ketika Nicolaus Copernicus dan Galilieo menemukan teori 
bahwa bumi bukan pusat jagat raya (geosentris), melainkan 
matahari yang merupakan pusat jagat raya (heliosentris), kalangan 

                                                 
1K. Bertens, Sejarah Filsafat Yunani (Yogyakarta: Kanisius, 1981), 26. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 3 

gereja sangat marah. Ketegangan ini rupanya merupakan cikal 
bakal sekularisme di Barat. Agamawan berjalan menurut 
kebenaran dan doktrin gereja, sedangkan ilmuan berjalan sesuai 
dengan struktur dan ukuran rasional dan empiris. Akibatnya, 
antara agama dan ilmu tidak ada persinggungan, sehingga sains 
di Barat tidak mengenal agama. Dari sini muncul semboyan sains 
untuk sains, atau sains yang bebas nilai.2 

Sebelum filsafat Yunani berkembang begitu pesat, di dunia 
Timur sebenarnya sudah berkembang filsafat. Di kalangan 
orang-orang Hindu India, sejak lama dikenal ajaran bahwa dunia 
ini diciptakan oleh Brahmana. Juga ajaran Atman 
mengungkapkan bahwa jiwa bisa tenang apabila sudah berpadu 
dengan yang satu. Enam abad sebelum Masehi, Lao di China 
mengajarkan bahwa Zat Pencipta adalah Tao, yang tidak 
bernama. Dari Tao kemudian lahir Pencipta bumi dan Pencipta 
segala kebaikan. Enam abad sebelum Masehi, di Persia terdapat 
agama Zarathustra yang mengajarkan  adanya pertentangan 
abadi dari benda pokok yaitu Ormudz dan Ahriman. Sementara 
di Mesir, para pendeta mencari hakikat kebenaran hidup yang 
terdapat dalam tulisan-tulisan Piramida. Sayangnya, filsafat di 
dunia Timur kurang berkembang bahkan nyaris tidak mendapat 
perhatian. Hal ini karena pemikiran filsafat itu belum ditulis 
secara sistematis sebagaimana filsafat Yunani.3   

Filsafat di dalam Islam 

Penerjemahan Buku sebagai Entry Point 

Ekspansi Islam ke belahan dunia Timur dan Barat telah 
meniscayakan adanya persinggungan ilmu dan filsafat antara 
Islam dengan wilayah baru tersebut. Penerjemahan buku-buku 
ke dalam bahasa Arab yang dimulai sejak pemerintahan Bani 
Umayyah terus bergulir dan semakin intens. Pada awalnya, 
kegiatan penerjemahan yang disopnsori Khalifah Khâlid ibn 
Yazîd adalah untuk kepentingan praktis dan pragmatis. Maka 
diterjemahkanlah buku-buku ilmiah mengenai ilmu kimia dan 

                                                 
2Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997), 

228-9. 
3A. Mustofa, Filsafat Islam (Bandung: CV Pustaka Setia, 2004), 28-9. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

4 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

kedokteran ke dalam bahasa Arab. Khalifah „Umar ibn „Abd al-
„Azîz juga mensponsori penerjemahan buku-buku ilmu 
kedokteran, kimia dan geometri. Akan tetapi, kegiatan 
penerjemahan dalam arti yang sesungguhnya, baru dimulai pada 
masa Khalifah Bani Abbas yang kedua, al-Mansûr. Ia termasuk 
salah seorang khalifah yang sangat mencintai ilmu pengetahuan. 
Kecintaan ini agaknya pengaruh dari keluarga al-Barmaki yang 
cinta ilmu dan filsafat. Bahkan, anak al-Barmaki, Khâlid ibnu 
Barmak yang telah masuk Islam, diangkat oleh al-Mansûr 
menjadi Gubernur Faris.4    

Khalifah al-Mansûr meminta Muhammad ibn Ibrâhîm al-
Fazârî, astronom Islam pertama yang membuat astrolabe (alat 
untuk mengukur tinggi bintang-bintang), untuk menerjemahkan 
ilmu angka dan hitung serta ilmu astronomi India yang bernama 
Sindhidab. Sementara Ibnu Muqaffâ‟ diminta untuk 
menerjemahkan kitab Kalîlah wa Dimnah dari bahasa Persia. 
Begitu pula buku-buku Yunani yang telah diterjemahkan ke 
dalam bahasa Suryani diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. 
Usaha ini dilanjutklan oleh Hârûn al-Rasyîd yang 
memerintahkan menerjemahkan buku-buku ilmu ukur karya 
Euclides dan buku-buku ilmu falak al-Magesti karya 
Ptomemaus.5  

Kegiatan penerjemahan mencapai zaman keemasannya pada 
masa Khalifah al-Makmun. Ia juga termasuk seorang intelektual 
yang sangat menggandrungi ilmu pengetahuan dan filsafat. Ialah 
yang mendirikan akademi Bayt al-Hikmah, yang dipimpin oleh 
Hunayn ibn Ishâq, seorang Nasrani yang ahli bahasa Yunani dan 
dibantu oleh anaknya Ishâq ibn Hunayn, serta Sâbit ibnu Qurrâ, 
Qustâ ibn Luqâs, Hudaybah ibn al-Hasnî, Abû Bishr Mattâ ibn 
Yûnus, al-Kindî dan lainnya.6 Akademi ini tidak hanya sebagai 
tempat penerjemahan, akan tetapi juga menjadi pusat 
pengembangan filsafat dan sains. 

                                                 
4 Sirajudin Zar, Filsafat Islam: Filosof dan Filsafatnya (Jakarta: PT Raja 

Grafindo, 2004), 34-5. 
5Ahmad Daudy, et.al., Filsafat Islam (Aceh: Proyek Pembinaan Perguruan 

Tinggi, IAIN ar-Raniry, 1985), 8. 
6 Harun Nasution, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam (Jaklarta: Bulan 

Bintang, 1973), 9-11. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 5 

Jawaban atas Keragu-raguan    

Adanya penerjemahan besar-besaran buku-buku Yunani ke 
dalam bahasa Arab, membawa konsekwensi bukan hanya 
terjadinya transfer keilmuan, melainkan juga pemikiran filsafat. 
Filosof-filosof besar Yunani satu persatu mulai dikuak 
pemikirannya oleh ilmuwan muslim. Dan tentu pada gilirannya,   
dunia Islam pun tidak luput dari sentuhan filsafat. Namun 
demikian, orientalis seperti Tenneman dan E. Renan meragukan 
kemampuan umat Islam dapat melahirkan filsafat sendiri. Alasan 
mereka yang menafikan filsafat Islam adalah: 
a. Adanya kitab suci al-Qur‟an yang menegasikan kebebasan 

atau kemerdekaan berfikir. 
b. Karakter bangsa Arab yang tidak mungkin berfilsafat. 
c. Bangsa Arab adalah ras Semit (al-Sâmî), termasuk ras rendah 

bila dibandingkan dengan bangsa Yunani ras Aria (al-Ârî). Ras 
Semit mempunyai daya nalar yang lemah dan tidak mampu 
berfilsafat, yang hanya dimiliki ras Aria.7  
Sementara itu, orientalis yang lain mengatakan bahwa filsafat 

Islam itu tidak lain adalah filsafat Yunani yang ditulis dalam 
bahasa Arab atau filsafat Yunani yang diislamkan.8 Alasan yang 
dikemukakan tokoh-tokoh orientalis di atas tidak mempunyai 
dasar yang kuat, bahkan terkesan melecehkan. Seperti tuduhan 
bahwa kitab suci al-Qur‟an menegasikan kebebasan berpikir, 
padahal kenyataannya tidak sedikit ayat-ayat al-Qur‟an yang 
menganjurkan dan mendorong pemeluknya untuk banyak 
berpikir dan mengadakan pengamatan dan penelitian yang 
mendalam dalam segala hal. Al-Qur‟an bahkan mencela manusia 
yang tidak mau menggunakan akalnya sebagai sebuah fasilitas 
dan anugerah dari Allah swt. sebagai Pencipta manusia. 
Begitupun al-Qur‟an sangat memperhatikan dan memberikan 
apresiasi bagi manusia yang senantiasa mempergunakan potensi 
akalnya. Ungkapan-ungkapan afalâ ta‘qilûn, afalâ ta‘lamûn 
seringkali muncul untuk menunjukkan betapa pentingnya 
berpikir aktif itu. 

                                                 
7Zar, Filsafat…, 8. 
8 Muhammad „Atif al-„Iraqiy, al-Falsafat al-Islâmiyyat (Kairo: Dâr al-

Ma„arif, 1978), 9. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

6 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Sementara itu, alasan mereka mengatakan bahwa karakter 
bangsa Arab tidak mungkin berfilsafat, perlu dipertanyakan. Jika 
yang mereka maksud adalah bangsa Arab sebelum Islam 
memang benar. Karena, sebagaimana telah dimaklumi bahwa 
bangsa Arab sebelum Islam tidak mengenal filsafat dan juga 
tidak menaruh perhatian terhadap ilmu pengetahuan dan 
peradaban seperti yang telah dicapai oleh bangsa-bangsa 
sekitarnya, seperti Mesir, Yunani, Persia, dan India.9 Agaknya hal 
ini disebabkan ketertawanan mereka dengan kondisinya, yakni 
tidak banyak di kalangan mereka yang pandai baca tulis sebagai 
persyaratan pokok untuk memunculkan peradaban intelektual. 
Pada sisi lain, mereka hidup dalam kesukuan yang terisolir di 
jazirah Arab.10 

Akan tetapi jika yang mereka maksud adalah bangsa Arab 
yang telah memeluk Islam, maka pernyataan mereka keliru sama 
sekali. Sebagaimana telah maklum, bahwa Islam telah membawa 
kehidupan baru bagi bangsa Arab. Dengan agama Islam mereka 
memasuki peradaban manusia yang luas. Mereka telah dapat 
membentuk suatu Negara besar dan memegang tampuk ilmu 
pengetahuan. Dorongan ajaran al-Qur‟an dan interaksi dengan 
bangsa-bangsa lain yang telah memiliki peradaban yang lebih 
maju telah mengubah karakter mereka dari era sebelumnya.11 

Sementara itu, tuduhan bahwa filsafat Islam tidak lain adalah 
filsafat Yunani yang ditulis dalam bahasa Arab atau filsafat 
Yunani yang diislamkan juga sulit diterima. Memang harus 
diakui, pemikiran bangsa Arab terpengaruh oleh bangsa 
sebelumnya dan pengaruh yang terberat adalah dari pemikiran 
Yunani. Akan tetapi, hal ini lumrah terjadi bahwa pemikiran 
generasi belakangan terpengaruh oleh generasi sebelumnya, 
bahkan tidak ada satu pemikiranpun yang terlepas sama sekali 
dari pengaruh pemikiran sebelumnya. Kenyataan ini berlaku 
pada semua ras manusia pada umumnya tanpa kecuali. Apalagi 
sebagai payung ilmu pengetahuan filsafat adalah kreasi semua 

                                                 
9Ahmad Fu„ad al-Ahwâniy, al-Falsafat al-Islâmiyyah (Kairo: Dâr al-Qalam, 

1962), 3. 
10Zar, Filsafat …, 8. 
11Ibid., 10. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 7 

umat manusia dalam seluruh generasinya dan tidak bisa 
dibangun oleh seseorang atau satu bangsa saja.12 

Pada masa pemerintahan Islam, Hârun al-Rasyîd, pernah 
diadakan penerjemahan buku-buku berbahasa Yunani secara 
besar-besaran. Karangan-karangan Aristoteles, Plato serta 
karangan-karangan mengenai neoplatonisme, sebagian besar 
karangan Galen serta karangan-karangan mengenai ilmu 
kedokteran, dan juga karangan-karangan mengenai ilmu 
pengetahuan Yunani diterjemahkan ke dalam bahasa Arab. 
Karangan-karangan ini menarik minat baca ulama Islam. 
Karangan-karangan tentang filsafat banyak menarik minat 
perhatian kaum Mu‟tazilah, sehingga mereka banyak dipengaruhi 
oleh pemujaan daya akal yang terdapat dalam filsafat Yunani. 
Abû al-Huzayl, al-Allâf, Ibrâhîm al-Nazzâm, Bisr ibn al-
Mu‟tamir dan lain-lain banyak membaca buku-buku filsafat. 
Dalam pembahasan mereka mengenai teologi Islam, daya akal 
atau logika yang mereka jumpai dalam filsafat Yunani banyak 
mereka pakai. Tidak mengherankan jika teologi kaum Mu‟tazilah 
mempunyai corak rasional dan liberal.13 

Tidak lama kemudian timbullah di kalangan umat Islam 
sendiri filosof-filosof dan ahli-ahli ilmu pengetahuan, terutama 
dalam ilmu kedokteran, seperti Abû al-Abbâs al-Sarkasyî (abad 
IX M), al-Râzî (abad X M), dan lain-lain. Filosof Islam yang 
pertama, muncul di abad IX M dalam diri al-Kindî, yang 
kemudian diikuti oleh filosof-filosof yang lain seperti al-Râzî, al-
Farâbî, Ibnu Sînâ, dan lain-lain. Filosof-filosof ini banyak 
dipengaruhi pemikiran filosof-filosof Yunani, terutama 
Aristoteles, Plato, dan Plotinus.14  

Menurut Zakaria Ibrâhîm, perkembangan filsafat tidak dapat 
diletakkan pada satu ras manusia saja, seperti ras Aria (Yunani), 
karena filsafat  adalah salah satu tanda dari tanda kebijaksanaan 
(al-hikmat) kemanusiaan yang tidak ada hubungannya dengan 
masalah ras, agama dan warna kulit. Kenyataannya manusia 
selalu berpikir dan berusaha untuk memahami feomena-
fenomena segala sesuatu. Maka, setiap usaha manusia tersebut 

                                                 
12Ibid., 11-2. 
13Nasution, Falsafah…, 5 
14Ibid. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

8 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

memperkaya atau mempunyai andil dalam khazanah pemikiran 
filsafat. Karena merupakan karakteristik akal manusia yang selalu 
ingin tahu terhadap hakekat segala sesuatu, maka pemikran 
filsafat merupakan tanda dari kemanusiaan semua bangsa dalam 
kehidupannya.15 

Kreasi Pemaduan antara Filsafat dan Agama 

Adalah al-Kindî, nama lengkapnya adalah Abû Yûsuf Ya„kûb 
ibn Ishaq ibn al-Shabbah ibn „Imrân ibn Muhammad ibn al-
Asy„as ibn Qays al-Kindî yang diyakini sebagai filosof pertama 
Islam yang berkebangsaan Arab. Ketekunannya dalam 
mempelajari berbagai disiplin ilmu dan kejeniusannya telah 
mengantarkannya menjadi seorang intelektual yang  menguasai 
ilmu astronomi, ilmu ukur, ilmu alam, astrologi, ilmu pasti, ilmu 
seni musik, metereologi, optika, kedokteran, matematika, filsafat 
dan politik. Sumbangan al-Kindî yang sangat berharga dalam 
dunia filsafat Islam adalah usahanya untuk membuka jalan dan 
menjawab rasa enggan dari umat Islam untuk menerima  filsafat 
yang terasa asing saat itu.16   

Salah satu usaha al-Kindî memperkenalkan filsafat ke dalam 
dunia Islam adalah dengan cara mengetok hati umat supaya 
menerima kebenaran dari manapun sumbernya. Menurutnya, 
kita tidak pada tempatnya malu mengakui kebenaran dari mana 
pun asalnya. Bagi mereka yang mengakui kebenaran tidak ada 
sesuatu yang lebih tinggi nilainya selain kebenaran itu sendiri dan 
tidak pernah meremehkan dan merendahkan martabat orang 
yang menerimanya.17 

Untuk meyakinkan umat Islam akan pentingnya filsafat, al-
Kindî mencoba memadukan antara filsafat dan agama, menye-
laraskan antara akal dan wahyu. Menurut al-Kindî, antara filsafat 
dan agama tidaklah betentangan karena masing-masing 
merupakan ilmu tentang kebenaran, sedangkan kebenaran adalah 
satu, tidak banyak. Ilmu filsafat meliputi ketuhanan, keesaan-

                                                 
15„Umar Muhammad al-Taumiy al-Shibaniy, Muqaddimat fî al-Falsafah al-

Islâmiyyah (Tripoli: al-Dâr al-„Arabiyyat li al-Kitâb, 1976), 16-7. 
16Zar, Filsafat…, 37-41 
17Abdus Salam, Sains dan Dunia Islam, ter. Ahmad Baiquni (Bandung: 

Salaman ITB, 1983), 11. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 9 

Nya, dan keutamaan serta ilmu-ilmu yang mengajarkan 
bagaimana jalan memperoleh apa-apa yang bermanfaat dan 
menjauhkan dari apa saja yang mudarat. Menurutnya, tujuan 
filsafat sejalan dengan ajaran yang dibawa oleh rasul. Untuk 
memuaskan semua pihak, terutama orang-orang Islam yang 
tidak senang dengan filsafat, dalam usaha pemaduan antara 
filsafat dan agama ini al-Kindî juga membawakan ayat-ayat al-
Qur‟an. Menurutnya, menerima dan mempelajari filsafat sejalan 
dengan anjuran al-Qur‟an yang memerintahkan pemeluknya 
untuk meneliti dan membahas segala fenomena di alam semesta 
ini. 

Al-Kindî telah membuka pintu bagi penafsiran filosofis 
terhadap al-Qur‟an, sehingga menghasilkan persesuaian antara 
wahyu dan akal dan antara filsafat dan agama. Lebih lanjut ia 
mengemukakan bahwa pemaduan antara filsafat dan agama 
didasarkan pada tiga alasan, yaitu: pertama, ilmu agama 
merupakan bagian dari filsafat. Kedua, wahyu yang diturunkan 
kepada nabi dan kebenaran filsafat saling bersesuaian. Ketiga, 
menuntut ilmu, secara logika diperintahkan dalam agama.18  

Namun, pada kesempatan lain al-Kindî masih membedakan 
antara filsafat dan agama, dan meletakkan agama di atas filsafat. 
Menurut al-Kindî:  
a. Filsafat adalah ilmu kemanusiaan yang dicapai oleh filosof 

dengan berpikir, belajar dan usaha-usaha manusiawi. 
Sementara agama adalah ilmu ketuhanan yang menempati 
peringkat tertinggi karena diperoleh tanpa proses belajar, 
berpikir dan usaha-usaha manusiawi, melainkan hanya 
dikhususkan bagi para rasul yang dipilih Allah dengan 
menyucikan jiwa mereka dan memberinya wahyu. 

b. Jawaban filsafat menunjukkan ketidakpastian (semu) dan 
memerlukan pemikiran atau perenungan. Sementara jawaban 
agama (al-Qur‟an) menunjukkan kepastian (mutlak benar) dan 
tidak memerlukan pemikiran atau perenungan. 

c. Filsafat menggunakan metode logika, sedangkan agama 
menggunakan metode keimanan.19 

                                                 
18Zar, Filsafat…, 47. 
19Ibid., 48-9. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

10 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Duplikasi Plus 

Jika dilihat dari materi yang dibicarakan filsafat Islam, di 
antaranya memang sama dengan materi yang dibicarakan dalam 
filsafat Yunani, sehingga terkesan bahwa filsafat Islam hanya 
sebagai pengalihan bahasa dari filsafat Yunani. Akan tetapi, 
mesti diingat bahwa materi yang sama tersebut di tangan para 
filosof muslimlah mencapai kesempurnaan dan kedalaman 
pemikiran filsafatnya disamping mempunyai maksud yang 
berbeda. Dalam hal ini dapat dikemukakan contoh seperti 
filsafat emanasi, yang atas pengelaborasian al-Farâbî dan Ibnu 
Sînâ, mencapai kesempurnaan melebihi kedalaman filsafat 
emanasi Plotinus sendiri. Pada pihak lain, filsafat emanasi 
Plotinus dikemukakan dalam rangka menyatakan bahwa yang 
ada hanya Yang Esa (The One), sedangkan yang selainnya adalah 
bayangan dari Yang Esa (panteisme). Sementara itu, para filosof 
muslim seperti yang dikemukakan al-Farâbî, emanasi 
dimaksudkan untuk menghindari arti banyak dari Allah sebagai 
Pencipta alam semesta. Selain itu, emanasi juga mengandung 
filsafat kenabian dan pemaduan (rekonsiliasi) antara agama dan 
filsafat atau antara wahyu dan akal yang tidak dimiliki Plotinus, 
filosof Yunani. 

Dalam filsafat emanasi al-Farâbî, Tuhan tidak langsung 
menciptakan yang banyak ini, tetapi melalui Akal I yang esa, dan 
Akal I melalui Akal II, Akal II melalui Akal III dan demikianlah 
seterusnya sampai ke penciptaan Bumi melalui Akal X. Tuhan 
tidak langsung berhubungan dengan yang banyak, tetapi melalui 
Akal atau malaikat. Dalam diri Tuhan tidak terdapat arti banyak, 
dan inilah tauhid yang murni dalam pendapat al-Farâbî, Ibn Sînâ 
dan filsuf-filsuf Islam yang menganut paham emanasi. Sesuatu 
mesti diciptakan dari suatu yang telah ada. Maka materi asal 
timbul bukan dari tiada tetapi dari sesuatu yang dipancarkan 
pemikiran Tuhan. Karena Tuhan berfikir semenjak qidâm, yaitu 
zaman tak bermula, apa yang dipancarkan pemikiran Tuhan itu 
mestilah pula qadîm, dalam arti tidak mempunyai permulaan 
dalam zaman. Dengan lain kata Akal I, Akal II dan seterusnya 
serta materi asal yang empat, yaitu api, udara, air dan tanah 
adalah pula qadîm. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 11 

Menurut al-Farâbî, yang diciptakan pemikiran Tuhan tentang 
diri-Nya itu adalah Akal I. Jadi, Yang Maha Esa menciptakan 
yang esa. Dalam diri yang esa atau Akal I inilah mulai terdapat 
arti banyak. Objek pemikiran Akal I adalah Tuhan dan dirinya 
sendiri. Pemikirannya tentang Tuhan menghasilkan Akal II dan 
pemikirannya tentang dirinya menghasilkan Langit Pertama. 
Akal II juga mempunyai objek pemikiran, yaitu Tuhan dan 
dirinya sendiri. Pemikirannya tentang Tuhan menghasilkan Akal 
III dan pemikirannya tentang dirinya sendiri menghasilkan Alam 
Bintang. Begitulah Akal selanjutnya berfikir tentang Tuhan dan 
menghasilkan Akal dan berpikir tentang dirinya sendiri dan 
menghasilkan planet-planet. Demikianlah gambaran alam dalam 
astronomi yang diketahui di zaman Aristoteles dan zaman al-
Farâbî, yaitu alam yang terdiri atas sepuluh falak. Pemikiran Akal 
X tentang Tuhan tidak lagi menghasilkan Akal, karena tidak ada 
lagi planet yang akan diurusnya. Memang tiap-tiap Akal itu 
mengurus planet yang diwujudkannya. Akal dalam pendapat 
filsuf Islam adalah malaikat. 

Sementara itu, Leon Gauthier, E. Brehier dan Dugat 
mengemukakan pandangan yang berbeda dari generasi 
pendahulunya. Mereka mengakui keberadaan filsafat Islam yang 
mempunyai karakteristik sendiri. Bahkan Renan, yang 
sebelumnya mengatakan bahwa Islam memerangi ilmu dan 
filsafat pada akhirnya mengakui bahwa orang-orang Islam telah 
menciptakan suatu filsafat tersendiri yang memiliki ciri-ciri yang 
khas. Menurutnya, gerakan filsafat di dalam Islam seharusnya 
dicari dalam berbagai aliran teologi Islam.20  

Kreasi Filsafat dalam Teologi Islam 

Di panggung sejarah pemikiran Islam, dalam teologi rasional 
yang dipelopori kaum Mu'tazilah, didapatkan ciri-ciri:  
a. Kedudukan akal sangat tinggi, sehingga mereka tidak mau 

tunduk kepada arti harfiah dari teks wahyu yang tidak sejalan 
dengan pemikiran filosofis dan ilmiah. Mereka tinggalkan arti 
harfiah teks dan mengambil arti majazinya, dengan lain kata 
mereka tinggalkan arti tersurat dari nash wahyu dan 

                                                 
20Ibrahim Madkur, Fî al-Falsafat al-Islâmiyyat, Manhaj wa Tatbiquh, Jilid I 

(Mesir: Dâr al-Ma„arif, 1968), 22. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

12 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

mengambil arti tersiratnya. Mereka dikenal banyak memakai 
ta'wil dalam memahami wahyu. Karena itu aliran ini menganut 
faham qadariah, yang di Barat dikenal dengan istilah free-will 
and free-act, yang membawa kepada konsep manusia yang 
penuh dinamika, baik dalam perbuatan maupun pemikiran.  

b. Pemikiran filosofis mereka membawa kepada penekanan 
konsep Tuhan Yang Maha Adil. Maka keadilan Tuhanlah 
yang menjadi titik tolak pemikiran teologi mereka. Keadilan 
Tuhan membawa mereka selanjutnya kepada keyakinan 
adanya hukum alam ciptaan Tuhan, dalam al-Qur'an disebut 
sunnatullâh, yang mengatur perjalanan apa yang ada di alam ini. 
Alam ini berjalan menurut peraturan tertentu, dan peraturan 
itu perlu dicari untuk kepentingan hidup manusia di dunia ini.  
Teologi rasional Mu'tazilah inilah, dengan keyakinan akan 

kedudukan akal yang tinggi, kebebasan manusia dalam berfikir 
serta berbuat dan adanya hukum alam ciptaan Tuhan, yang 
membawa pada perkembangan Islam, bukan hanya filsafat, 
tetapi juga sains, pada masa antara abad VIII dan XIII M.  

Al-haqîqah atau kebenaran, menurut pendapat Mu‟tazilah 
adalah sesuainya apa yang ada di dalam akal dengan apa yang ada 
di luarnya, yaitu sesuainya konsep dalam akal dengan benda 
bersangkutan yang berada di luar akal. Benda-benda yang ada di 
luar akal merupakan juz’iyyat (kekhususan, particulars). Yang 
penting bagi filsafat bukanlah benda-benda atau juz’iyyat itu 
sendiri, tetapi yang penting adalah hakikat dari juz’iyyat itu 
sendiri. Hakikat yang ada dalam benda-benda itu disebut kulliyyat 
(keumuman, universal). Tiap-tiap benda mempunyai hakikat 
sebagai juz’i (haqîqah juz’iyyat) yang disebut aniah dan hakikat 
sebagai kulli, (haqîqah kulliyyat) yang disebut mâhiah, yaitu hakikat 
yang bersifat universal dalam bentuk jenis. 

Pada sisi lain, para orientalis mengakui bahwa toleransi 
orang-orang Islam dalam menaklukkan negeri-negeri tidak ada 
tolak ukurnya dalam sejarah, sehingga banyak orang Yunani dan 
Nasrani memeluk Islam, sementara yang lain tetap dalam agama 
mereka. Akan tatapi, mereka mempunyai kedudukan yang 
istemewa di sisi Khalifah. Menurut Dugat, rasionalisme Ibnu 
Sînâ merupakan kreasi baru dan unik. Begitu pula aliran dalam 

http://id.shvoong.com/tags/alam/
http://id.shvoong.com/tags/filsafat/


Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 13 

ilmu kalam, seperti Mu„tazilah dan Asy„ariyah juga merupakan 
hasil olah pikir orang-orang Islam yang brilian.21 

Kreasi Filsafat dalam Ushul Fiqh 

Ushul Fiqh adalah suatu ilmu yang mengungkap tentang 
berbagai metode yang dipergunakan oleh para mujtahid dalam 
menggali dan menapak suatu hukum syariat dari sumbernya yang 
telah dinashkan dalam al-Qur‟an dan al-Sunnah. Atas dasar nash 
syar‘i ulama mujtahid mengambil ‟illat yang menjadi dasar 
penetapan hukum dalam mencapai kemaslahatan yang menjadi 
tujuan utama adanya syariat ini. 

Ushul Fiqh sebagai suatu ilmu dapat dipandang terdiri dari 
sekumpulan metodologi atau kaidah yang menjelaskan 
bagaimana ulama mujtahid mengambil hukum dari dalil-dalil yang 
tertulis di dalam al-Qur‟an dan al-Sunnah. Kaidah yang bersifat 
metodologis itu dapat berupa kebahasaan (lafzhiyyah) seperti 
penunjukan (dalâlah) suatu lafazh terhadap arti tertentu atau 
mencari dan menentukan arti yang secara zhahir bertentangan 
atau berbeda dengan salah satu konteks ajaran Islam. Hal ini 
dilakukan dengan penentuan maksud lafazh tersebut dengan 
pemaknaan yang bersifat substansial (ma„nawi), seperti 
menetapkan suatu ketetapan (‘illat) dari nash serta penggunaan 
metode yang paling tepat untuk penetapan pemaknaan tersebut.  

Ushul Fiqh juga merupakan suatu ilmu yang mampu 
menguraikan dasar dan metode penetapan hukum taklîf, yakni 
penempatan manusia sebagai subjek hukum yang mampu 
mengaktualisasikan serta menetapkan kapan dan dalam kondisi 
bagaimana manusia harus berpegang pada suatu hukum. Juga, 
dalam kondisi apa manusia dapat berada di luar jangkauam 
hukum yang tetap, seperti ketetapan adanya suatu rukhshah dan 
„azîmah dalam kondisi tertentu manusia. 

Oleh karena itu, ushul fiqh merupakan suatu unsur 
terpenting yang mempunyai pengaruh luar biasa dalam 
pembentukan dan pengembangan hukum Islam, khususnya fiqh 
Islam. Dengan ushul fiqh pula kaidah-kaidah yang dilahirkannya 
dapat menyikapi setiap perubahan yang terjadi dalam kehidupan, 
baik yang menyangkut persoalan penetapan hukum itu sendiri 

                                                 
21Ibid. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

14 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

maupun dalam pengembangan pemahaman dan penerapan 
hukum Islam.22 

Tempat utama dalam urutan seluruh sumber hukum Islam 
adalah al-Qur‟an, kemudian diikuti oleh al-Sunnah yang 
walaupun menduduki posisi kedua, memberikan materi hukum 
terbanyak yang bisa diambil. Ketiga adalah konsensus (ijmâ’), 
yakni cara untuk mencapai kesepakatan dimana para ahli hukum 
Islam yang kreatif (para mujtahid) yang mewakili mayoritas 
komunitas, dianggap telah sampai pada sebuah persetujuan atas 
sebuah hukum teknis yang berlaku, dan karenanya ia menjadi 
konklusif dan pasti secara epistemologis sebagaimana al-Qur‟an 
al-Sunnah. 

Kepastian yang diberikan atas sebuah kasus hukum 
menjadikan kasus itu bersamaan dengan pemberlakuaannya 
sebagai sebuah sumber materi dimana kasus hukum serupa 
dapat diselesaikan melaluinya. Para mujtahid yang mempunyai 
otoritas melalui wahyu ilahiah (divine revelation) mampu 
mentransformasikan sebuah keputusan yang diambil melalui 
ijtihad manusia kepada sumber tekstual yang validitasnya mereka 
sepakati. Proses ijtihad yang terlibat di dalamnya yang 
digolongkan sebagai qiyâs, mempresentasikan sumber hukum 
keempat. Metode penalaran alternatif yang didasarkan atas 
pertimbangan-pertimbangan lebih baik (istihsân) atau 
kemaslahatan umum (istishlah) memiliki validitas yang terbatas 
dan seringkali menjadi objek kontroversi.23  

Telaah dan kajian pengambilan istimbat hukum sebagaimana 
yang dilakukan para mujtahid di bidang ushul fiqh adalah bentuk 
lain dari kreasi filsafat di dalam Islam. Adalah sebuah upaya yang 
sungguh-sungguh dan mengerahkan segenap kekuatan nalar 
guna mengeksplorasi dalil-dalil yang berserakan di dalam al-
Qur‟an maupun al-Sunnah menjadi sebuah formula hukum. 
Semua produk ushul fiqh yang terangkum dalam kaidah-kaidah 

                                                 
22 A. Djazuli dan I. Nurol Ain, Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam 

(Jakarta: PT Raja Grafindo, 2000), vi. 
23Wael B. Hallag, Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar untuk Ushul Fiqh 

Mazhab Sunni, ter. E. Kusnadiningrat dan Abdul Haris bin Wahid (Jakarta: 
PT Raja Grafindo Persada, 2000), 1. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 15 

ushul fiqh merupakan bentuk pemikiran yang original dari ulama 
Islam.  

Kreasi Filsafat dalam Tasawuf 

Hidup kerohanian, hidup kebatinan atau tasawuf sudah 
berlangsung lama dan ada pada setiap bangsa. Semua manusia 
ingin merasakan kebahagiaan dan kedamaian dalam hidupnya. 
Adakalanya tasawuf menjadi tempat pulang bagi orang-orang 
yang telah payah berjalan, tasawuf menjadi tempat berlari bagi 
orang yang terdesak, tasawuf menjadi sarana penguat pribadi 
bagi yang lemah, dan menjadi tempat berpijak yang kokoh bagi 
yang kehilangan tempat tegak. 

Para ahli sejarah berbeda pandangan tentang eksistensi 
tasawuf di dunia Islam. Sebagian mengatakan bahwa tasawuf di 
dunia Islam terinspirasi dari al-Qur‟an dan al-Sunnah, sebagian 
mengatakan dipengaruhi ajaran Persia, atau Hindu, atau agama 
Nasrani atau filsafat Yunani, dan ada yang mengatakan bahwa 
tasawuf Islam bersumber dari semua itu.24 

Di dalam tasawuf, ada tujuh maqâm (station) kenaikan rohani, 
yaitu taubat, wara‟, zuhud, fakir, sabar, tawakal, dan ridla. 
Seorang manusia akan memperoleh kepuasan rohani manakala 
telah menempuh tujuh maqâm tersebut. Masing-masing dari 
ketujuh maqâm ini disoroti dan diberi arti sesuai dengan cita 
penyucian hati secara sufi. Namun secara urut ketujuh maqâm ini 
juga mengarah ke peningkatan secara tertib dari satu maqâm ke 
maqâm berikutnya. Pada puncaknya, yaitu maqâm ketujuh, akan 
tercapailah pembebasan hati dari segala ikatan dunia; yaitu 
menciptakan suasana hati yang netral dan memandang sepele 
terhadap dunia.25  

Pembahasan dunia tasawuf terutama yang menyangkut 
persoalan metafisik, hubungan antara manusia dengan al-Haq, 
serta tokoh-tokoh sufi yang bermunculan hampir di sepanjang 
sejarah perkembangan Islam, memberi nuansa yang indah 
terhadap ajaran Islam itu sendiri. Bahkan tokoh-tokoh sufi yang 

                                                 
24Hamka, Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniannya (Jakarta: PT Pustaka 

Panjimas, 1994), 36. 
25 Simuh, Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2002), 49. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

16 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

menyebar di tanah-tanah Islam dengan karakteristik aliran dan 
ajarannya yang berbeda antara yang satu dengan yang lain, 
merupakan simphoni indah yang saling melengkapi dan harmoni 
serta menjadi alternatif pilihan  bagi para pemburu kenikmatan 
rohani. Ajaran para sufi itu merupakan kolaborasi dari 
perenungan yang mendalam tentang hakikat manusia dan Sang 
Pencipta dengan pengalaman spiritual mereka ketika 
berhubungan dengan Yang Maha Esa. Para sufi yang bertebaran 
dan ajarannya yang khas adalah sisi lain dari filsafat di dalam 
Islam. 

Karakteristik filsafat Islam   

Secara sederhana karakteristik filsafat Islam dapat dirangkum 
menjadi tiga hal, yaitu: 
a. Filsafat Islam membahas masalah yang sudah pernah dibahas 

filsafat Yunani dan lainnya, seperti ketuhanan, alam, dan roh. 
Akan tetapi, selain penyelesaian dalam filsafat Islam berbeda 
dengan filsafat lain, para filosof muslim juga mengembangkan 
dan menambahkan ke dalamnya hasil-hasil pemikiran mereka 
sendiri. Sebagaimana bidang lainnya (teknik), filsafat sebagai 
induk ilmu pengetahuan diperdalam dan disempurnakan oleh 
generasi yang datang sesudahnya. 

b. Filsafat Islam membahas masalah yang belum pernah dibahas 
filsafat sebelumnya seperti filsafat kenabian (al-nazariyyah al-
nubuwwah). 

c. Dalam filsafat Islam terdapat pemaduan antara agama dan 
filsafat, antara aqîdah dan hikmah, antara wahyu dan „aqâl. 
Bentuk seperti ini banyak terlihat dalam pemikiran filosof 
muslim, seperti al-Madînah al-Fadîlah (Negara Utama) dalam 
filsafat al-Farâbî; bahwa yang menjadi kepala Negara adalah 
Nabi atau filosof. Begitu pula pendapat al-Farâbî pada al-
Nazariyyah al-Nubuwwah (filsafat kenabian) bahwa Nabi dan 
filosof sama-sama menerima kebenaran dari sumber yang 
sama, yakni Akal Aktif (Akal X) yang juga disebut Malaikat 
Jibril. Akan tetapi, berbeda  cara memperolehnya, filosof dari 
akal perolehan (mustafad) dengan latihan-latihan, sedangkan 
Nabi dengan akal had yang memiliki daya yang kuat (al-
qudsiyyah) jauh kekuatannya melebihi Akal Perolehan filosof. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 17 

Akal had Nabi adalah anugerah dari Allah, hal ini diperoleh 
bukan berdasarkan latihan-latihan berpikir. Oleh karena itu, 
pengetahuan yang diperoleh para Nabi (wahyu) tidak 
mungkin bertentangan dengan pengetahuan yang diperoleh 
para filosof.26 
Timbul dan berkembangnya filsafat Islam di bawah naungan 

keagamaan juga tidak kalah cermat dan telitinya di dalam 
menyelesaikan masalah dibanding filsafat yang lain. Filsafat 
muslim telah membicarakan masalah hakikat yang ada, dari 
mana asalnya, dan kemana akhirnya, serta cara-cara 
mendapatkan hakikat pengetahuan yang benar dan menetapkan 
ukuran benar dan salah, baik dan buruk, serta teori kebahagiaan. 
Begitu pula dengan masalah ke-Tuhanan, filosof muslim telah 
membahas bukan hanya sekedar adanya Allah, akan tetapi juga 
sifat-sifat dan keesaanNya, serta qadlâ’ dan qadar yang tidak 
ditemukan dalam filsafat Yunani.27 

Dari pemaparan di atas dapat diambil benang merah tentang 
filsafat Islam; yaitu bahwa filsafat Islam adalah perkembangan 
pemikiran umat Islam dalam masalah ketuhanan, kenabian, 
manusia, dan alam semesta yang disinari ajaran Islam. Karena 
itu, beberapa pakar memberikan definisi filsafat Islam sebagai 
berikut: 
1. Ibrâhîm Madkûr, filsafat Islam adalah pemikiran yang lahir 

dalam dunia Islam untuk menjawab tantangan zaman, yang 
meliputi Allah dan alam semesta, wahyu dan akal, agama dan 
filsafat.28 

2. Ahmad Fu„âd al-Ahwânî, filsafat Islam adalah pembahasan 
tentang alam dan manusia yang disinari ajaran Islam.29 

3. Muhammad „Athîf al-„Irâqî, filsafat Islam secara umum di 
dalamnya tercakup ilmu kalam, ilmu ushul fiqh, ilmu tasawuf, 
dan ilmu pengetahuan lainnya yang diciptakan oleh intelektual 
Islam. Pengertiannya secara khusus adalah pokok-pokok 
pemikiran filosofis yang dikemukakan para filosof muslim.30 

                                                 
26Zar, Filsafat…, 14-5. 
27 Ibid. 
28Madkur, Fî al-Falsafat…, 20. 
29Al-Ahwaniy, al-Falsafat…, 10. 
30Al-„Iraqiy, al-Falsafat…, 19-20. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

18 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Jelaslah bahwa filsafat Islam merupakan hasil pemikiran 
umat Islam secara keseluruhan. Pemikiran umat Islam ini 
merupakan buah dari dorongan ajaran al-Qur‟an dan hadits. 
Kedudukan akal yang tinggi dalam kedua sumber ajaran Islam 
tersebut bertemu dengan peranan akal yang besar dan ilmu 
pengetahuan yang berkembang maju dalam peradaban umat lain, 
terutama peradaban Yunani, Persia dan India. Dengan kata lain, 
umat Islam merupakan pewaris tradisi peradaban ketiga bangsa 
tersebut, yang sebelumnya telah mewarisi pula peradaban bangsa 
sekitarnya seperti Babilonia, Mesir, Ibrani dan lainnya.31   

Filsafat Islam adalah filsafat yang bermuatan religius 
(keagamaan), akan tetapi tidak mengabaikan kefilsafatan. Jadi, 
pengakuan tentang adanya filsafat Islam harus dilihat dari ajaran 
pokok agamanya. Karena pada hakikatnya, jika tidak ada ilham 
dari al-Qur‟an sebagai sumber dorongan, filsafat dalam dunia 
Islam dalam arti yang sebenarnya tidak akan pernah ada. 
Sementara itu, peradaban dan pemikiran bangsa lain hanya 
sebagai pelengkap dalam mempercepat proses kelahirannya. 
Seyyed Hossein Nasr pernah berkata bahwa ulama-ulama Islam 
di masa lampau dalam mempelajari alam sekitarnya bukan 
semata-mata dorongan jiwa ilmiah yang terdapat dalam diri 
mereka, akan tetapi atas dorogan ajaran agama untuk 
mengetahui hikmah Pencipta dan ciptaan-Nya dan untuk 
memperhatikan ayat-ayat Allah dalam alam semesta.32  

Catatan Akhir 

Islam memberikan apresiasi yang tinggi bagi umatnya yang 
senantiasa menggunakan akalnya. Penghargaan ini dan ditambah 
dengan sentuhan lingkungan peradaban dengan bangsa lain, 
membuat umat Islam mampu melahirkan karya-karya yang 
fenomenal. Filsafat adalah salah satu yang dihasilkan oleh umat 
Islam. Tidak dipungkiri, bahwa objek kajian filsafat Islam 
sebagian memang merupakan duplikasi objek kajian filsafat 
Yunani yang telah lahir sebelumnya. Akan tetapi, jika tidak 

                                                 
31Nurcholis Madjid, “Hakikat Sejarah Pemikiran Islam”, Pelita, Minggu 

27 Januari 1991, 16. 
32 Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (New York: New 

American Library, 1970), 109-110. 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 19 

dimunculkan kembali oleh ulama Islam (lewat karya-karya 
penerjemahan Filsafat Yunani ke dalam bahasa Arab), apakah 
filsafat Yunani bisa dikenal orang ? Belum lagi adanya kreativitas 
para intelektual muslim  dalam memunculkan objek kajian baru 
semacam aliran kalam, tasawuf dan ushul fiqh. Bahkan dalam 
kajian filsafat pun tidak jarang ditemukan varian (objek) baru 
yang memang benar-benar orisinil hasil olah rasio dan olah rasa 
para filosof Islam. Jadi, filsafat Islam bukanlah sebuah duplikasi 
an sich terhadap filsafat yang telah mapan sebelumnya, melainkan 
sebuah kreasi hasil karya yang patut dibanggakan. Wa al-Lâh 
a‘lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Abdus Salam, Sains dan Dunia Islam, ter. Ahmad Baiquni 

(Bandung: Salaman   ITB,  1983). 
Ahmad Fu„ad al-Ahwaniy, al-Falsafat al-Islâmiyyat (Kairo: Dâr al-

Qalâm, 1962). 
Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 

1997). 
A. Djazuli dan I. Nurol Ain, Ushul Fiqh: Metodologi Hukum Islam 

(Jakarta: PT Raja Grafindo, 2000). 
A. Mustofa, Filsafat Islam (Bandung: CV Pustaka Setia, 2004). 
Hamka, Tasawuf: Perkembangan dan Pemurniannya (Jakarta: PT 

Pustaka Panjimas, 1994). 
Harun Nasution, Falsafah dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: 

Bulan Bintang, 2004). 
Ibrahim Madkur, Fî al-Falsafat al-Islâmiyyat, Manhaj wa Tatbiquh, 

jilid I, (Mesir: Dâr al-Ma„arif, 1968). 
K. Bertens, Sejarah Filsafat Yunani (Yogyakarta: Kanisius, 1981). 
Muhammad „Atif al-„Iraqiy, al-Falsafat al-Islâmiyyat (Kairo: Dâl al-

Ma„arif, 1978). 
Nurcholis Madjid, “Hakikat Sejarah Pemikiran Islam”, Pelita. 

Minggu 27 Januari 1991. 
Seyyed Hossein Nasr, Science and Civilization in Islam (New York: 

New American    Library, 1970). 
Simuh, Tasawuf dan Perkembangannya dalam Islam (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2002). 



Abdullah Sattar, Filsafat Islam: Antara Duplikasi dan Kreasi 
___________________________________________________________ 

20 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Sirajuddin Zar, Filsafat Islam, Filosof dan Filsafatnya (Jakarta: PT. 
Raja Grafindo, 2004).  

„Umar Muhammad al-Tumiy al-Shibaniy, Muqaddimat fî al-
Falsafah al-Islâmiyyah (Tripoli: al-Dâr al-„Arabiyyah al-Kitâb, 
1976). 

Wae Hallag B., Sejarah Teori Hukum Islam: Pengantar untuk Ushul 
Fiqh Mazhab Sunni, ter. E. Kusnadiningrat dan Abdul Haris 
bin Wahid (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2000). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Filsafat Islam Antara  Duplikasi  dan  Kreasi.pdf

