MENGGAGAS AGAMA BARU
DI ERA POSTMODERNISME

Muhammad Zain

Abstract

When man has come to the highest level of achievement of the use of ratio, well known
as postmodern era, religion is still believed to be the solution of humanistic problems. Even
in the ultimate level of the use of ratio, religion becomes an expectation. This expectation
will never be a reality unless religion can play its part in our every day life.

Religion nowadays is understood formally, partially and exclusively. This mafkes it
hard for the religion to cope with the ongoing problems encountered by human beings. To
make thing worse, this understanding even can lead to a more severe condition where
religion is blamed to be the cause of some social chaos, riots, violence, oppression and
injustice.

Therefore, to make the dream comes true, religion should be able to play its role
universally, as the characteristics of its values. Moreover, if it is believed that a religion
comes from the Al-Mighty God, the God of all universes, the values and teachings of the
religion are values that go into effects to the whole humankind.

Keywords: Modernisme, Postmodernisme, Spiritualitas, Universalisme Agama.

TIDAK berlebihan jika dikatakan bahwa postmodernisme (selanjutnya
disebut postmo) dapat diibaratkan sebagai rimba belantara. Luas, padat,
rimbun, penuh tikungan yang menggoda, dan tanpa pusat. Mudah
menyesatkan. Kaya flora dan fauna, dengan jutaan cahaya warna-warni,
suara, energi kehidupan, misteri, dan juga kemungkinan daya.!

Kata-kata kunci yang lekat pada postmo seperti dekonstruksi, dzfference,
diskontinuitas sejarah, disconrse, dan decentering menjadi seperangkat alat
deteksi apa saja. Semuanya dapat saja dikait-kaitkan dengan, dan dilihat serta
dibahas melalui kacamata postmo.? Ia menggoda tetapi juga membongkar; ia

'Ariel Heriyanto “Postmodernisme yang Manar Tentang Kritik dan Kebingungan
dalam Debat Postmodernisme di Indonesia”, Kalan, Edisi 1 (1994), 80.

2Lihat Ahmad Sahal “Kemudian” dimanakah Eansipasi? Tentang Teori Kritis
Genealogi dan Dekonstruksi”, 1bid., 12.

Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 385



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

mencerahkan, tetapi juga mencemaskan, ia merealita tapi tak (sulit)
terdefinisikan. Ia datang mengkritik, mengusik kemapanan modernisme,
monopolinya, dan menggeser wacananya. Wacana yang tertindas,
terpinggirkan, terpedaya menjadi terberdayakan. Narasi-narasi besar
diketepikan dan digantikan dengan narasi-narasi kecil. Majemuk, bergerak,
tak hirarkis, tanpa perspektif, terputus-putus, tidak sistematis. Itulah realitas
PM. Begitukah? Membingungkan? Salah kaprah? Salah alamat?

Tulisan ini berupaya membahas keterpautan antara gejala postmo dan
bangkitnya kesadaran beragama baru. Atau lebih konkretnya, kegelisahan
akademik yang melatarinya adalah bagaimana “wajah agama” di tengah
gemuruh PM? Penulis berasumsi bahwa dunia postmo yang bercirikan
dekonstruksi atas modernisme, seperti klaim universalisme kebenaran
(rasional) digantikan dengan kebenaran yang partikularistik; superioritas
Barat berhadapan dengan inferioritas Timur digantikan dengan “wacana
dialog” antara keduanya, pasti berdampak pada “kebangkitan agama-agama”.
Dalam konteks inilah, kearifan dalam merespons tatanan baru tersebut
sangat dibutuhkan, karena carutmarut gejala postmo sudah barang tentu
berkait berkelindan dengan kebangkitan agama-agama.

Menolak Modernisme?

Benarkah postmo datang untuk mencukupsudahi kejayaan modernisme?
Jika diasumsikan bahwa kehadiran postmo adalah untuk “menolak”
modernisme, maka sulit diterima sebelum kita memetakan modernisme itu
sendiri. Modernisme dapat dimaknai terutama di bidang filsafat diawali
gerakan pemikiran yang diinspirasi Rene Descartes, dikokohkan oleh
gerakan englightenment atau Aufklarung, dan mengaktualisasikan dirinya hingga
abad XX lewat dominasi sains dan kapitalisme. Namun, janji-janji
pencerahan modernisme berupa kebahagiaan total manusia, ternyata gagal,
tak mewujud. Sejarah modernitas yang ditandai oleh dominasi rasio, muncul
dalam baju sains yang kemudian mewujud menjadi saintisme telah
menunjukkan dirinya sebagai “mitos baru”. Akibatnya, saintisme dan
industrialisasi berubah menjadi imperialisme, eksploitasi manusia atas
manusia, superioritas Barat dan inferioritas Timur, nilai-nilai religi tergusur,
terpinggirkan. Nestapa manusia modern? Mereka mengalami krisis
spiritualitas? Dominasi mayoritas, tirani minoritas? Muncul pemutlakan
kebenaran, universalisme kebenaran rasio, dan arogansi kekuasaan semakin
menjalar. Di sinilah, kemudian muncul perlawanan terhadap modernisme

386 Ulumuna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

(baca: saintisme) yang terbukti telah menjerumuskan manusia dalam berbagai
krisis. Berbagai krisis itu bersumber dari pandangan modernisme yang
dualistik, positivistik, materialistik, militeristik, dan bangkitnya tribalisme.3

Pandangan dualisttk modernisme yang membagi seluruh kenyataan
menjadi subjek-objek, spiritual-material, manusia-dunia, mengakibatkan
objektivikasi alam dan mengeksploitasinya secara semena-mena yang
berakibat krisis ckologi. Lebih dari itu, objektivikasi dan pandangan
positivistik modernisme yang cenderung melihat manusia sebagai objek, dan
masyarakat sebagai “mesin”, mengakibatkan masyarakat diperlakukan “tidak
manusiawi” (antibumanisme).

Ilmu-ilmu  positif-empiris yang dijadikan sebagai standar kebenaran
tertinggi dalam modernisme mengakibatkan nilai-nilai moral dan agama
kehilangan wibawa dan akhirnya tergeser dan terpinggirkan. Nilai-nilai
moral-spiritual tergantikan dengan nilai-nilai materialisme. Sehingga, realitas
yang mendasari kehidupan manusia bukan lagi agama, tapi materi. Kondisi
seperti di atas pada gilirannya membawa implikasi lebih jauh pada
munculnya disorientasi moral-religius, yang kemudian mendorong semakin
meningkatnya tindak kekerasan, keterasingan, depresi mental, dan
semacamnya.

Modernisme juga melahirkan militerisme. Hal ini terjadi ketika norma
agama dan moral tak berdaya bagi perilaku manusia sehingga norma objektif
dan transendental telah “hilang”. Kemudian yang memimpin adalah nafsu
kuasa, yang dengan kekuasaannya terus menekan, dan sudah pasti mengusik
ketenteraman dan kedamaian sebagai pilihan untuk mengatur manusia, meski
disadari bahwa pilihan tersebut, bukan yang terbaik, kalau tidak boleh
dikatakan malah terburuk, dan telah menjatuhkan manusia pada hukum
rimba. Ibarat ikan di laut, meminjam istilah Mochtar Naim, yang besar dan
kuat pasti “menekan” yang kecil, dan yang kecil menekan yang lebih kecil
lagi.4

Dalam kondisi dunia modernisme yang penuh krisis itulah muncul
gerakan-gerakan ~ postmo  untuk  merevisi dan = membongkar
ketidakmemadaian modernisme. Dalam kerangka semacam itu perwatakan

SLihat 1. Bambang Sugiharto, Post Modernisme: Tantangan bagi Filsafat (Yogyakarta:
Kanisius, 1996), 29-30.

“Mochtar Naim, “Masa Depan Budaya Lokal di Era Globalisasi”’, Republika, 10
Oktober 1997.

Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 387



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

postmo dapat dikatakan menggantikan perwatakan modernisme. Berikut

pemetaan Jo Verhaar>:

Table 1
Kategori dan Perwatakan Purnamodernisme ala Jo Verhaar

Modernisasi

Purnamodernisme

Menekankan pada empat unsut, yaitu: (a)
prioritas teori ilmu pengetahuan sebagai
dasar kegiatan intelektual; (b) pelambangan
identitas manusia sebagai “aku”/subjek-
tivitas; (c) Konsepsi “interioritas” yang
mengandung intuisi tentang ide-idenya
sendiri; (d) Usaha untuk menemukan
kepastian, serta penguasaannya untuk
menemukan kebenaran.

Menolak keempat unsur tersebut, dan
memihak pada faham (a) bahwa teori
pengetahuan tidak berperan sebagai dasar
dan tergantung dari kerangka konseptual
yang sesuai; (b) bahwa identitas manusia
tidak jelas dan dapat diisi menurut tafsiran
yang dirasa berguna; (c) bahwa metafor
“Interioritas” menyebabkan adanya pikiran
dualistis; dan (d) bahwa kekhawatiran
tentang kepastian berupa obsesi dengan
skeptisisme. (Kepastian kebenaran, No!
Skeptisisme, Yes! Pezn)

Ironisme: menekankan perlunya
kesempurnaan individual dan melihat
tuntutan sosial tertentu sebagai tidak adil
terhadap keindividualan tersebut (M.
Foucault: Penganjur revolusi (melawan
“sistem”) dengan kekerasan. Dalam sebuah
hal, sistemnyalah yang melanggar HAM
secara individual.

Liberalisme: mencita-citakan sosialitas
manusia dan memandang tuntutan
kebahagiaan individual sebagai hal yang
terkadang irasional. Contohnya, Habermas.
Baginya, “rasio” mesti tetlepas dari cacat-
cacat modernisme, yakni rasio yang berciri
sosial, tidak individual tidak diharapkan
dapat memajukan komunikasi dalam
masyarakat pluralistis. Tidak ada dominasi
satu kelompok. Konkretnya, ironi tanpa
liberalisme (M. Foucault) dan liberal tanpa
ironisme (Habermas)

Pertautan antara keduanya: ironisme dan
liberalisme mesti secara bersama-sama,
dalam masyarakat pluralitas ini untuk
mendamaikan kesempurnaan sosial (dalam
“liberalisme”) dan kesempurnaan individual
(dalam “ironi”). Dalam pespektif Rorty,
karya intelektual baru akan menghasilkan,
jika keduanya diperhatikan Eklektif? Agar
ada lagi cita-cita sosial “mewujudkan”
dalam bentuk politik yang hanya
mengakibatkan penderitaan manusia
lainnya.

Jo Verhaar, “Purnamodernisme 1-1V”, Basis, No. 5-6 (Mei-Juni 1997), 73-5; No. 7-8
(Juli-Agustus  1997), 72-4; No. 9-10 (September-Oktober 1997), 70-2; No. 11-12
(November-Desember 1997), 67-71.

388 Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

Modernisasi Purnamodernisme

Humanisme: memandang manusia sebagai | Antihumanisme: muncul untuk mencukup
sumber kemerdekaan, bebas untuk memilih |sudahi kejayaan humanisme sebagai

apa saja yang dikehendaki tanpa ideologi, absolutisme itu, tampil membela
keterbatasan apa-apa, atau juga disebut liberalisme, politik seperti pemerintah yang
sebagai eksistensialisme (J.P Sartre). terbatas kekuasaannya, pemilu multipartai
Belakangan, humanisme berganti kulit yang bebas, pemerintah yang sesuai dengan
(mengideologi) menjadi otoriter, hukum, pelayanan publik oleh pejabat
absolutisme konseptual dan pada sistem- | bebas pengaruh penguasa eksekutif,
sistem sosial politik: republikanisme yang | perlunya kontrol sipil terhadap angkatan
sentralistik menolak perbedaan dengan bersenjata, media massa bebas sensor,
dengan pemerintah pusat. kebebasan beragama terjamin, kebebasan
mimbar dalam kampus dan seterusnya
Masyarakat pluralitas: masyarakat politik Bentuknya dalam sistem pemerintahan: (a)
atas dasar pemerintahan “nasional” yang liberalisme sistem pemerintahan demok-
menjamin secara de facto dan de jure ratis yang tidak mengharuskan prinsip-

kebebasan keyakinan agama falsafati, moral | prinsip filosofis dan teologis apa pun untuk
dan politik. Tak ada “pemaksaan” apa pun. |warga negaranya, kuasa pemerintah dimini-
Kebebasan adalah HAM tanpa kecuali. malkan (winimal state, pen.); (b) republika-
nisme: dalam arti sosial politik, bukan
bentuk pemerintah republik, yakni sistem
demokrasi yang menghargai sentralisme
dan kehomogenan sebagai kesempurnaan
bentuk pemerintah; (c) komunitarianisme
sistem yang mengharuskan prinsip-prinsip
filosofis tertentu dianut sebagai cita-cita
kenegaraan yang dapat memperkecil gap
antara si miskin dan si kaya. Ini beda dari
komunisme yang absolutistis, sedang
komunitarianisme menganut demokratis.

Berbeda dengan kategorisasi Verharr yang didasarkan atas perspektif
filosofis, ilmu-ilmu sosial, dan etika politik, Amin Abdullah lebih tertarik
untuk melakukan identifikasi cara berfikit  (modes of  though?) ala
postmodernisme. Menurutnya, paling tidak ada tiga struktur fundamental
pemikiran  postmodernisme, yakni  deconstructionism  (pembongkaran
kemapanan teori-teoti), relativism (gugatan atas absolutisme), dan pluralism
(keanekaragaman).® Untuk lebih konkretnya berikut akan dipaparkan secara
sederhana ketiga fundamental structure postmodernisme tersebut.

°M. Amin Abdulloh, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1997), 99-114.

Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 389



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

Table 2
Struktur Fundamental Pemikiran Postmodernisme ala M. Amin Abdullah
Fuflt(li.:rlilt:rl;tal Maksudnya Keterangan
Deconstructionism | Mempertanyakan; mengkritik, | Teori Max Weber tentang
menyanggah, menolak dan hubungan positif antara etika
atau membongkar bangunan Protestan dan semangat
teoti (grand theory) mapan yang | kapitalisme tidak dapat lagi
telah dibangun modernisme, menerangkan realitas etik
selanjutnya merumuskan teori | Budhisme di Vietnam, Srilangka,
baru yang lebih relevan dengan | Thailand, dan Kambodja. Walau
realitas sosial, keberagamaan, Robert N. Bellah telah
budaya dan kemajuan iptek membuktikannya lewat
penelitiannya pada masyarakat
Budhisme Jepang; ada korelasi
positif antara etika Budhisme
ckonomi dan modernisme Jepang.
Relativism Kiritis terhadap penjelasan Dalam kasus dan batasan HAM,
yang berbau objektif, absolut negara industri modern melihatnya
apalagi universal. Absolutisme | sebagai hal yang universal tidak
dan universalisme, 70 way! terkait dan terpengaruh dengan
sejarah, dan budaya setempat
cenderung mengikuti etika
universal Kant. Sementara negara
berkembang (dunia ketiga)
menganut HAM lokal kondisional
sangat terkait dengan sejarah dan
tempat mengikuti historisisme
Hegel. Bukankah semuanya relatif?
Pluralism Sangat sulit untuk Adanya kesadaran akan pluralisme
mempertahankan “paradigma | justru sebagai “medium” dialog
tunggal” dalam dikursus apa antaragama, budaya peradaban,
pun. Yang ada malah bukan “the clash of civilization”
keanekaan. Semuanya perlu
didekati dengan multidimentional
approaches

Baik kategorisasi postmodernisme Verhaar maupun struktur fundamental
pemikiran postmodernisme sangat penting artinya dalam memahami secara
tepat dunia warna-warni anatomi postmo. Paling kurang akan
menghindarkan untuk tidak terjebak, dan mungkin saja salah kaprah dalam
menilai postmo. Antara modernisme dan postmo memang terdapat

390 Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

diferensiasi. Namun, ternyata tidak semua yang berbeda dengan modernisme
adalah postmo, dan tidak semua unsur modernisme “ditolak” oleh postmo.
Pada tabel berikut dapat dilihat bagaimana diferensiasi’ antara modernisme
dan postmo:

Tabel 3
Diferensiasi Modernisme dan Postmodernisme
Modernisme Postmodernisme

Sentralisasi Desentralisasi
Pertarungan Kelas Pertarungan Etnis
Konstruksi Dekonstruksi
Kultur Subkultur
Hermeneutis Nihilisme
Budaya Tinggi Budaya Rendah
Hirarkhi Anarkhi
Industri Pascaindustri
Teori Paradigma
Kekuatan Negara Kekuatan Bersama
Agama Sekte-sekte
Legitimasi Delegitimasi
Konsensus Dekonsensus
Budaya Tradisional Liberalisme
Kontinuitas Diskontinuitas

Gejala Postmo dan Keberagamaan Baru

Menjelang berakhirnya abad XX dapat disaksikan perubahan yang begitu
pesat, cepat, kompleks, dan terkadang paradoksal.® Mencemaskan? Ya.

Lihat Tbrahim M. Abu Rabi, “Beyond the Postmodernism”, The American Journal of
Islamic Sosial Sciences, Nomor 2, Vol. VII (1990), 254; Thab Hassan, The Postmodernism Turns:
Essays in Postmodern Theory and Culture (Columbus: Ohio University Press, 1987), 91.

8D1i antara bukti paradoksal tersebut adalah ketidakbenaran ramalan John Naisbitt yang
menyebut delapan megatrend Asia yang mengubah tatanan dunia, yakni: (a) perubahan dari
sistem negara-bangsa menjadi sistem jaringan; (b) perubahan pandangan tentang nilai
ekonomi berdasarkan pada ekspor berubah pada tuntutan pola pasar; (c) kecenderungan
berpikir “menoleh” ke Timur mulai menjadi #end; (d) kontrol pemerintah digeser oleh
tuntutan pasar; (e) sistem komunal pedesaan menjadi tatanan perkotaan; (f) perubahan dari
sistem ekonomi pada karya menuju pada penggunaan teknologi tinggi; (g) sistem gender
dominasi kaum pria akan diganti dengan kesetaraan gender; dan (h) pergeseran pusat
budaya dan peredaran dari barat ke Timur. Lihat J. Naisbitt, Megatrends Asia: The Eight
Asian Megatrends that are Changing the World (London: Nicholas Breakley, 1997). Namun

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 391



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

Kecemasan itu tidak hanya karena bencana ekonomi, tapi juga
mengakibatkan kekisruhan politik, kegagalan kehidupan sosial-budaya, dan
terlantarnya tatanan nilai-moral yang ditawarkan agama. Dunia menjadi serba
virtual (semu), bahkan tak ada lagi kategori-kategori moral yang
mengikatnya, tatkala tak ada lagi ukuran-ukuran nilai yang membatasinya.’

John Naisbitt dan Patricia Aburdene dalam Megatrends 2000-nya
memprediksi milenium ketiga sebagai abad kebangkitan agama. Keduanya
menyebut sebagai New Age (era baru?) dengan slogan: Spirituality Yes, and
Onganized Religion No!. Keduanya banyak mengungkapkan data-data konkret
mengenai kecenderungan manusia Barat yang “tiba-tiba” saja begitu haus
dengan spiritualitas Timur. Mereka (penganut New Age) agak “tak peduli”
dengan agama formal (Kristen dan Yahudi—Islam juga?) yang selama ini
dianutnya. Kungkungan dan pengurungan agama formal dirasa tak sesuai
lagi, tak mencerahkan lagi.10

Pertanyaan selanjutnya, agama yang mana yang bangkit? Apanya yang
bangkit?!' EHra baru agama baru? Roy Wallis—sebagaimana dikutip

pada kenyataannya yang terjadi justru sebaliknya. Hampir seluruh negara Asia mengalami
krisis ekonomi berkepanjangan. Fundamental ekonominya ambruk, terpuruk. Dapat
disimpulkan bahwa ternyata paradigma berpikir matematis-kalkulatif tidak dapat lagi
diandalkan sebagai satu-satunya paradigma. Lihat Musa Asy’ari, “Memaknai Suatu Krisis
Membangun Paradigma Pemikiran Imajinatif,” Makalah dalam Pidato Ilmiah pada Senat
Terbuka Dies Natalis ke-47 IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 26 September 1998, 1 dan
12.

9Lihat Yusraf Amir Piliang, Sebuah Dunia yang Terlipat: Realitas Kebudayaan Menjelang
Milenium Ketiga dan Matinya Postmodernisme ( Bandung: Mizan, 1998), 72-3.

10John Naisibitt dan Patricia Aburdene, Megatrends 2000: Sepulub Arah Barn untuk Tabun
1990-an, ter. FX Budijanto (Jakarta: Bina Aksara, 1990), 254-80. Lihat juga William
Melnner, “Agama di Abad Dua Puluh Satu”, ter. Dewi Yaminah, Ulumul Qur'an, No. 5,
Vol. II (1990).

Menarik untuk menyimak analisis Ignas Kleden yang menyebut kebangkitan agama
dalam tiga dimensi, yakni (a) dimensi sakralitas, yakni hubungan penganut agama dengan
Yang Maha Kudus; (b) dimensi spiritualitas sikap setiap penganut agama terhadap dirinya
sendiri berdasarkan nilai-nilai dan norma yang diajarkan agamanya. Ini penting untuk
mencapai kesempurnaan diri; dan (c) dimensi moralitas, yakni tanggung jawab setiap
penganut agama untuk mewujudkan “keselamatan” dan atau kebaikan. Titik temu agama-
agama adalah dalam dimensi moralitas. Oleh karena itu, pada dataran ini, semua agama
bukan hanya diharapkan dapat berdialog, tetapi lebih dari itu mesti melakukan ‘“kerja
sama’” untuk mewujudkan “keselamatan”. Sakralitas dan dimensi spiritualitas agama-agama
tetap saja ada perbedaan dan sulit “disatukan”. Lihat Ignas Kleden, “Kebangkitan Agama
dalam Tiga Dimensi”, KOMPAS, 3 April 1995, 5.

392 Ulummuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

Azyumardi Azral>—memberi tipologi “new religions” (agama baru) dalam
tiga kategori, yakni: agama yang menolak dunia (#he world rejecting new religion);
yang menegaskan dunia (the world affirming new  religion); dan yang
mengakomodasi dunia (¢he world accommodating new religion).

Mengapa timbul “agama baru”? Di antara penyebabnya adalah; (a)
gagalnya sains dan teknologi dalam memberikan jawaban yang pas tentang
makna (meanings) hidup. Kondisi ini diperparah lagi ketika sains—masih
“netral” tidak berbalik; objektif; mewujud menjadi saintisme—mengideologi;
sarat dengan znterest; kepentingan-kepentingan dan juga gagal menepati janji
pencerahannya berupa kebahagiaan total kepada manusia;!3 (b) agama-agama
besar (formal) tidak mampu lagi mengekspresikan kebutuhan-kebutuhan
manusia dan kemanusiaan, agama tidak lebih sebagai sekedar masalah
hubungan individual dengan Tuhan (privatisasi agama). Agama tidak tampil
sebagai “suatu kebutuhan (public religion); kebutuhan bersama; (c) dalam
perspektif postmo memang ada kecenderungan untuk merombak tatanan
keberagamaan “yang seragam”, klaim universalisme agama mulai digugat dan
diganti dengan “keterbelahan” subjek; kebenaran pihak lain sudah mulai
“mengemuka”. Dalam konteks ini, kecenderungan tersebut adalah sesuatu
yang “alami”, dan dengan sendirinya tidak perlu dirisaukan.

2Tipe pertama, gerakan “new religions” yang menolak dunia memandang tatanan
sosial yang berlaku telah menyimpang dari rencana dan ketentuan Tuhan. Sentuhan
spiritualitas Tuhan telah hilang dari kehidupan manusia, sehingga mereka tenggelam dalam
keculasan, frustasi, konflik, kerakusan. Tipe ini, tidak mengejar kepentingan individu
melainkan mengabdi kepada seseorang “guru spiritual” (sebagai juru selamat). Termasuk
dalam kategori ini The Children of God, The People’s Temple, dan The Unification Church. Tipe
kedua tidak memiliki panduan ritual kolektif dan teologi yang mapan. Persoalan spiritual
hanya masalah individual. Sumber berbagai penderitaan dan kenestapaan tetletak pada
individu-individu ketimbang struktur sosial. Struktur sosial dapat berubah dan diperbaiki
oleh individu-individu. Termasuk dalam tipe ini adalah Trancedental Meditation (TM) dan
Nichern Shosu of American (Soka Ghokkai). Tipe ketiga, terlebih merupakan gerakan protes
terthadap lembaga-lembaga keagamaan yang mapan yang kehilangan vitalitas spiritualitas
yang dipandangnya sebagai inti dan substansi keberagaman. Gerakan-gerakan ini
cenderung merekrut anggota dari kalangan penganut agama tradisi (mapan). Termasuk
dalam kelompok ini New-Pantecostalism dan SUBUD (Susila Budhi Dharma). Lihat
Azyurmadi Azra, “Kultus”, dalam Rekonstruksi dan Renungan Religius Islam, ed. Muhammad
Wahyuni Nafis (Jakarta: Paramadina, 1996), 20-30.

13F,  Budihardiman, “Ilmu-ilmu Sosial dalam Diskursus Modernisme dan
Posmodernisme”, Ulnmul Qur'an, Nomor 1, Vol. V, (1994), 1-4.

Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 393



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

Tak terbantahkan bahwa gerakan formulasi dan modifikasi “agama baru”
adalah sesuatu yang “menggejala” dan/atau mengglobal. Hal itu tidak hanya
terjadi di negara-negara Barat yang nofabene “pencipta” sains dan sering
diklaim sebagai masyarakat pascaindustrial yang mengalami “kehampaan”
spiritual. Namun hal sama juga terjadi di negara berkembang sebagai bangsa
“penikmat”—dalam batas-batas tertentu “korban”—sains dan budaya barat.
Kasus “Haur Koneng” Tasikmalaya; dan merebaknya aliran kebatinan yang
belakangan melebur menjadi “Kepercayaan Kepada Tuhan Yang Maha
Esa”;!4 maraknya pendirian kelompok-kelompok meditasi, terapi spiritual
dan pengobatan,!®> misalnya kasus Hj. Lia Aminuddin yang mengaku telah
mendapatkan wahyu dari Allah lewat malaikat Jibril, mengaku bahwa Imam
Mahdi, Mariam dan Jibril “menyatu” dalam dirinya sekaligua menobatkan
putranya sebagai Nabi Isa.!6

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa, di era global ini agama bukan
lagi sekedar persoalan pribadi (private), tapi justru merupakan persoalan
publik. Oleh karenanya, agama adalah sesuatu yang seharusnya
dideprivatisasi (deprivatized). Dalam konteks inilah, agama tetap memainkan
peranan penting di era global. Agama tidak berada di pinggiran apalagi
tercerabut dari konteks sosial-budaya, ekonomi, dan politik. Dengan
sendirinya kondisi demikian berarti bahwa kebenaran nilai yang dikandung

UAzra, “Kultus”..., 29-30; Azyumardi Azra, “Sempalan Kok Punya Pengikut?”,
Amanah, No. 01, Th. X (Desember, 1995), 36.

5Untuk menyebut beberapa contoh, (a) Padepokan Anand Ashram pimpinan Anand
Khrisna di Sunter Mas Barat 11 Jakarta Utara; (b) Padepokan Bhrahmana Kumaris World
Spiritual University (BKWSU) pimpinan Helen Quirin (Kebangsaan Australia). Menurut
Yudi Latif, di balik praktik-praktik pengobatan spiritualitas itu ada tujuan-tujuan
komersialisasi dan “kekerasaan” spiritual, tidak murni sebagai “terapi” spiritual an sich.
Lebih lanjut lihat Yudi Latif dan Idy Subandy, “Kekerasan Spiritual dalam Masyarakat
Pasca-modern”, Ulumul Quran, No. 3, Vol. V (1994), 72-83.

16Pengalaman spiritualnya dituangkan dalam sebuah buku yang berjudul Perkenankan
Aku Menjelaskan sebuah Takdir setebal 232 halaman. Fenomena Lia Aminuddin segera
mengundang kontroversi. Bagi KH. Ali Yafie (Ketua MUI RI) dan M. Quraish Shihab, ia
telah sesat dan menyesatkan mungkin juga sakit jiwa (kesetanan?). Di mata Shihab, ia
sebetulnya sedang mengemas kebatilan dalam kebenaran. Berbeda dengan keduanya,
Komaruddin Hidayat melihatnya sebagai sebuah penemuan hidup. Karena “drama
eskatologis” yang selalu “laris” di pasaran agama (market of religion) yang ditawarkan sekte-
sekte keagamaan bisa saja sebagai “pelarian” untuk menemukan dunia baru atau
‘kesadaran”. Mencermati latar belakang kehidupannya yang normal menyebabkan Hidayat
melihatnya sebagai penemuan makna kehidupan baru. Lihat laporan majalah Garra, No. 42,
Th. IV, 5 September 1998, 24-33.

394 Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

oleh sebuah agama bukan lagi atas nama pribadi (private), tetapi lebih
merupakan hak masyarakat (public religion).\”

Catatan Akhir

Dengan mempertimbangkan cara berpikir (modes of though?) dan dunia
warna-warni postmo sebagai dikemukakan pada awal tulisan ini, nampaknya
geliat kebangkitan agama sekaligus mempersyaratkan adanya perwajahan
baru pada agama. Yang “laku” di pasar global hanyalah agama yang
“mencerahkan”, tidak mengurangi; apalagi “memasung”’. Agama yang
inklusif; tidak fanatik, ‘lapang’??> dan tetap mempertimbangakan nilai-nilai
spiritualitas lokal; dan humanistis,?® sehingga harus mengutamakan nilai-nilai
kemanusiaan, keadilan, kejujuran, dan rendah hati sebagai nilai yang utama.
Klaim universalisme agama formal-dalam batas-batas tertentu-dengan
sendirinya sulit dipertahankan. Agama-agama formal yang mengklaim
sebagai satu-satunya “pemilik” nilai universal ternyata tidak lebih sebagai
“mitos baru” atau “hantu” bagi agama.

Oleh karena itu, kebangkitan agama mempersyaratkan kemauan agama
untuk selalu melakukan dialog. Mengapa dialog? Sebab struktur fundamental
dan/atau alur berpikir postmo, yakni pluralisme (sadar akan “yang lain”)
sangat mendukung tugas kemanusiaan tersebut. Lagi pula, dengan dialog
justru kedua belah pihak saling menguntungkan, bukannya lewat “benturan
peradaban”.26

"Bachtiar ~ Effendy,  “Masyarakat Agama dan  Tantangan  Globalisasi:
Mempertimbangkan Konsep Deprivatisasi Agama”, Ulnmnl Qur'an, No. 3, Vol. VII (1997),
44-8.

22] jhat Nurcholish Madjid, Pintu-pintu Menujn Tuban (Jakarta: Paramadina, 1995).

2Lihat Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis, Agama Masa Depan
Persektif Filsafat Perennial (Jakarta: Paramadina, 1995), 116-8. Konkretnya, agama masa
depan adalah (a) agama yang memperjuangkan prinsip-prinsip antropik-spritualisme. Suatu
kesadaran spritual yang ditopang oleh ilmu pengetahuan alam agar bisa memberikan peta
kosmologi yang benar sehingga seseorang akan tahu di mana dan ke arah mana kereta
ruang dan waktu yang sedang ditumpanginya; (b) agama masa depan ingin tidak terpisah
dari agama-agama tradisional, bahwa juga (c) akan muncul keberagamaan eklektik dan
sikap keberagamaan yang lebih humanistik-universal.

26Abdullah, Falsafah..., 111. Dalam kaitan dialog antaragamadan budaya—dalam batas-
batas tertentu—untuk era sekarang adalah “passing over” (melintasi wilayah sakralitas dan
spritualitas agama-agama) meminjam istilah Ignas Kleden merupakan tawaran “terbaik”.
Passing Over merupakan pengembaraan spiritual ke dalam agama lain, kemudian “kembali”
dari tempat pengembaraan itu kepada agama semula dengan membawa pandangan baru.

Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 395



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme

Pemahaman agama yang dialogis semacam itu merupakan sebuah
keniscayaan dalam rangka meneguhkan peran agama sebagai perekat sosial
(umat) dan terapi kemanusiaan. Sebab, ternyata nilai-nilai moral yang
dibutuhkan, seperti kejujuran, keterbukaan, kerja keras, kesederhanaan yang
diperlukan dalam kancah globalisasi ekonomi dan informasi dewasa ini
merupakan konsep yang juga berakar dari agama.?? Pemahaman dialogis
tentu saja menuntut adanya perubahan strategi, misi, dan dakwah yang juga
lebih dialogis, ramah dan inklusif, dapat menyentuh persoalan-persoalan
kerohanian dan spritualitas, bukan mengedepankan simbolisme agama.3

Agama semacam itulah yang diyakini oleh Gay Hendricks dan Kate

Goodeman!® akan berkembang pada masa depan:

“Pada pasar global nanti, Anda akan menemukan orang-orang suci, mistikus, atau sufi
di perusahaan-perusahaan besar atau organisasi-organisasi modern, bukan di wihara,
kuil, biara, gereja atau mesjid. Manajer modern akan kembali kepada agama, tetapi
tidak kepada doktrinnya yang kering, mereka merujuk pada nilai-nilai agama yang
universal, seperti kejujuran, persahabatan yang tulus, cinta kasih kepada sesama
manusia, sikap rendah hati, dan hidup penuh makna.”

Wa al-1ih a‘lam.e

Jadi, pengayaan spritual. Tentu saja, bagi yang ingin melakukannya perlu “dibekali”
pengetahuan yang mendalam tentang agamanya sendiri dan agama-agama yang akan
“dilintasinya“. Keterangan lebih memadai lihat Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF
(eds.), Passing Over Melintasi Batas Agama (Jakarta: Paramadina dan Gramedia Pustaka
Utama,1998).

21bid., 352.

3Abdullah, Falsafah..., 112.

18Gay Hendricks and Kate Goodeman, The Coorporate Mystics (New York: Bantam
Books, 1996) sebagai yang dilaporkan Harian Republika, 1 Desember 1998, 11.

396 Ulnmnna, Volume TX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



