
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 385 

MENGGAGAS AGAMA BARU  
DI ERA POSTMODERNISME 

Muhammad Zain 
___________________________________________________________ 

Abstract 

When man has come to the highest level of achievement of the use of ratio, well known 
as postmodern era, religion is still believed to be the solution of humanistic problems. Even 
in the ultimate level of the use of ratio, religion becomes an expectation. This expectation 
will never be a reality unless religion can play its part in our every day life. 

Religion nowadays is understood formally, partially and exclusively. This makes it 
hard for the religion to cope with the ongoing problems encountered by human beings. To 
make thing worse, this understanding even can lead to a more severe condition where 
religion is blamed to be the cause of some social chaos, riots, violence, oppression and 
injustice. 

Therefore, to make the dream comes true, religion should be able to play its role 
universally, as the characteristics of its values. Moreover, if it is believed that a religion 
comes from the Al-Mighty God, the God of all universes, the values and teachings of the 
religion are values that go into effects to the whole humankind.   

Keywords: Modernisme, Postmodernisme, Spiritualitas, Universalisme Agama. 

_______________ 

TIDAK berlebihan jika dikatakan bahwa postmodernisme (selanjutnya 
disebut postmo) dapat diibaratkan sebagai rimba belantara. Luas, padat, 
rimbun, penuh tikungan yang menggoda, dan tanpa pusat. Mudah 
menyesatkan. Kaya flora dan fauna, dengan jutaan cahaya warna-warni, 
suara, energi kehidupan, misteri, dan juga kemungkinan daya.1 

Kata-kata kunci yang lekat pada postmo seperti dekonstruksi, difference, 
diskontinuitas sejarah, discourse, dan decentering menjadi seperangkat alat 
deteksi apa saja. Semuanya dapat saja dikait-kaitkan dengan, dan dilihat serta 
dibahas melalui kacamata postmo.2 Ia menggoda tetapi juga membongkar; ia 

                                                 
1Ariel Heriyanto ―Postmodernisme yang Mana? Tentang Kritik dan Kebingungan 

dalam Debat Postmodernisme di Indonesia‖, Kalam, Edisi 1 (1994), 80. 
2Lihat Ahmad Sahal ―Kemudian‖ dimanakah Eansipasi? Tentang Teori Kritis 

Genealogi dan Dekonstruksi‖, Ibid., 12. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

386 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

mencerahkan, tetapi juga mencemaskan, ia merealita tapi tak (sulit) 
terdefinisikan. Ia datang mengkritik, mengusik kemapanan modernisme, 
monopolinya, dan menggeser wacananya. Wacana yang tertindas, 
terpinggirkan, terpedaya menjadi terberdayakan. Narasi-narasi besar 
diketepikan dan digantikan dengan narasi-narasi kecil. Majemuk, bergerak, 
tak hirarkis, tanpa perspektif, terputus-putus, tidak sistematis. Itulah realitas 
PM. Begitukah? Membingungkan? Salah kaprah? Salah alamat? 

Tulisan ini berupaya membahas keterpautan antara gejala postmo dan 
bangkitnya kesadaran beragama baru. Atau lebih konkretnya, kegelisahan 
akademik yang melatarinya adalah bagaimana ―wajah agama‖ di tengah 
gemuruh PM? Penulis berasumsi bahwa dunia postmo yang bercirikan 
dekonstruksi atas modernisme, seperti klaim universalisme kebenaran 
(rasional) digantikan dengan kebenaran yang partikularistik; superioritas 
Barat berhadapan dengan inferioritas Timur digantikan dengan ―wacana 
dialog‖ antara keduanya, pasti berdampak pada ―kebangkitan agama-agama‖. 
Dalam konteks inilah, kearifan dalam merespons tatanan baru tersebut 
sangat dibutuhkan, karena carutmarut gejala postmo sudah barang tentu 
berkait berkelindan dengan kebangkitan agama-agama. 

Menolak Modernisme? 

Benarkah postmo datang untuk mencukupsudahi kejayaan modernisme? 
Jika diasumsikan bahwa kehadiran postmo adalah untuk ―menolak‖ 
modernisme, maka sulit diterima sebelum kita memetakan modernisme itu 
sendiri. Modernisme dapat dimaknai terutama di bidang filsafat diawali 
gerakan pemikiran yang diinspirasi Rene Descartes, dikokohkan oleh 
gerakan englightenment atau Aufklarung, dan mengaktualisasikan dirinya hingga 
abad XX lewat dominasi sains dan kapitalisme. Namun, janji-janji 
pencerahan modernisme berupa kebahagiaan total manusia, ternyata gagal, 
tak mewujud. Sejarah modernitas yang ditandai oleh dominasi rasio, muncul 
dalam baju sains yang kemudian mewujud menjadi saintisme telah 
menunjukkan dirinya sebagai ―mitos baru‖. Akibatnya, saintisme dan 
industrialisasi berubah menjadi imperialisme, eksploitasi manusia atas 
manusia, superioritas Barat dan inferioritas Timur, nilai-nilai religi tergusur, 
terpinggirkan. Nestapa manusia modern? Mereka mengalami krisis 
spiritualitas? Dominasi mayoritas, tirani minoritas? Muncul pemutlakan 
kebenaran, universalisme kebenaran rasio, dan arogansi kekuasaan semakin 
menjalar. Di sinilah, kemudian muncul perlawanan terhadap modernisme 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 387 

(baca: saintisme) yang terbukti telah menjerumuskan manusia dalam berbagai 
krisis. Berbagai krisis itu bersumber dari pandangan modernisme yang 
dualistik, positivistik, materialistik, militeristik, dan bangkitnya tribalisme.3 

Pandangan dualistik modernisme yang membagi seluruh kenyataan 
menjadi subjek-objek, spiritual-material, manusia-dunia, mengakibatkan 
objektivikasi alam dan mengeksploitasinya secara semena-mena yang 
berakibat krisis ekologi. Lebih dari itu, objektivikasi dan pandangan 
positivistik modernisme yang cenderung melihat manusia sebagai objek, dan 
masyarakat sebagai ―mesin‖, mengakibatkan masyarakat diperlakukan ―tidak 
manusiawi‖ (antihumanisme). 

Ilmu-ilmu positif-empiris yang dijadikan sebagai standar kebenaran 
tertinggi dalam modernisme mengakibatkan nilai-nilai moral dan agama 
kehilangan wibawa dan akhirnya tergeser dan terpinggirkan. Nilai-nilai 
moral-spiritual tergantikan dengan nilai-nilai materialisme. Sehingga, realitas 
yang mendasari kehidupan manusia bukan lagi agama, tapi materi. Kondisi 
seperti di atas pada gilirannya membawa implikasi lebih jauh pada 
munculnya disorientasi moral-religius, yang kemudian mendorong semakin 
meningkatnya tindak kekerasan, keterasingan, depresi mental, dan 
semacamnya.  

Modernisme juga melahirkan militerisme. Hal ini terjadi ketika norma 
agama dan moral tak berdaya bagi perilaku manusia sehingga norma objektif 
dan transendental telah ―hilang‖. Kemudian yang memimpin adalah nafsu 
kuasa, yang dengan kekuasaannya terus menekan, dan sudah pasti mengusik 
ketenteraman dan kedamaian sebagai pilihan untuk mengatur manusia, meski 
disadari bahwa pilihan tersebut, bukan yang terbaik, kalau tidak boleh 
dikatakan malah terburuk, dan telah menjatuhkan manusia pada hukum 
rimba. Ibarat ikan di laut, meminjam istilah Mochtar Naim, yang besar dan 
kuat pasti ―menekan‖ yang kecil, dan yang kecil menekan yang lebih kecil 
lagi.4 

Dalam kondisi dunia modernisme yang penuh krisis itulah muncul 
gerakan-gerakan postmo untuk merevisi dan membongkar 
ketidakmemadaian modernisme. Dalam kerangka semacam itu perwatakan 

                                                 
3Lihat I. Bambang Sugiharto, Post Modernisme: Tantangan bagi Filsafat (Yogyakarta: 

Kanisius, 1996), 29-30. 
4Mochtar Naim, ―Masa Depan Budaya Lokal di Era Globalisasi‖, Republika, 10 

Oktober 1997. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

388 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

postmo dapat dikatakan menggantikan perwatakan modernisme. Berikut 
pemetaan Jo Verhaar5: 

Table 1 
Kategori dan Perwatakan Purnamodernisme ala Jo Verhaar 

Modernisasi Purnamodernisme 

Menekankan pada empat unsur, yaitu: (a) 
prioritas teori ilmu pengetahuan sebagai 
dasar kegiatan intelektual; (b) pelambangan 
identitas manusia sebagai ―aku‖/subjek-
tivitas; (c) Konsepsi ―interioritas‖ yang 
mengandung intuisi tentang ide-idenya 
sendiri; (d) Usaha untuk menemukan 
kepastian, serta penguasaannya untuk 
menemukan kebenaran. 

Menolak keempat unsur tersebut, dan 
memihak pada faham (a) bahwa teori 
pengetahuan tidak berperan sebagai dasar 
dan tergantung dari kerangka konseptual 
yang sesuai; (b) bahwa identitas manusia 
tidak jelas dan dapat diisi menurut tafsiran 
yang dirasa berguna; (c) bahwa metafor 
―interioritas‖ menyebabkan adanya pikiran 
dualistis; dan (d) bahwa kekhawatiran 
tentang kepastian berupa obsesi dengan 
skeptisisme. (Kepastian kebenaran, No! 
Skeptisisme, Yes! Pen) 

Ironisme: menekankan perlunya 
kesempurnaan individual dan melihat 
tuntutan sosial tertentu sebagai tidak adil 
terhadap keindividualan tersebut (M. 
Foucault: Penganjur revolusi (melawan 
―sistem‖) dengan kekerasan. Dalam sebuah 
hal, sistemnyalah yang melanggar HAM 
secara individual. 
Liberalisme: mencita-citakan sosialitas 
manusia dan memandang tuntutan 
kebahagiaan individual sebagai hal yang 
terkadang irasional. Contohnya, Habermas. 
Baginya, ―rasio‖ mesti terlepas  dari cacat-
cacat modernisme, yakni rasio yang berciri 
sosial, tidak individual tidak diharapkan 
dapat memajukan komunikasi dalam 
masyarakat pluralistis. Tidak ada dominasi 
satu kelompok. Konkretnya, ironi tanpa 
liberalisme (M. Foucault) dan liberal tanpa 
ironisme (Habermas)  

Pertautan antara keduanya: ironisme dan 
liberalisme mesti secara bersama-sama, 
dalam masyarakat pluralitas ini untuk 
mendamaikan kesempurnaan sosial (dalam 
―liberalisme‖) dan kesempurnaan individual 
(dalam ―ironi‖). Dalam pespektif Rorty, 
karya intelektual baru akan menghasilkan, 
jika keduanya diperhatikan Eklektif? Agar 
ada lagi cita-cita sosial ―mewujudkan‖ 
dalam bentuk politik yang hanya 
mengakibatkan penderitaan manusia 
lainnya.  

                                                 
5Jo Verhaar, ―Purnamodernisme I-IV‖, Basis, No. 5-6 (Mei-Juni 1997), 73-5; No. 7-8 

(Juli-Agustus 1997), 72-4; No. 9-10 (September-Oktober 1997), 70-2; No. 11-12 
(November-Desember 1997), 67-71. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 389 

Modernisasi Purnamodernisme 

Humanisme: memandang manusia sebagai 
sumber kemerdekaan, bebas untuk memilih 
apa saja yang dikehendaki tanpa 
keterbatasan apa-apa, atau juga disebut 
sebagai eksistensialisme (J.P Sartre). 
Belakangan, humanisme berganti kulit 
(mengideologi) menjadi otoriter, 
absolutisme konseptual dan pada sistem-
sistem sosial politik: republikanisme yang 
sentralistik menolak perbedaan dengan 
dengan pemerintah pusat.  

Antihumanisme: muncul untuk mencukup 
sudahi kejayaan humanisme sebagai 
ideologi, absolutisme itu, tampil membela 
liberalisme, politik seperti pemerintah yang 
terbatas kekuasaannya, pemilu multipartai 
yang bebas, pemerintah yang sesuai dengan 
hukum, pelayanan publik oleh pejabat 
bebas pengaruh penguasa eksekutif, 
perlunya kontrol sipil terhadap angkatan 
bersenjata, media massa bebas sensor, 
kebebasan beragama terjamin, kebebasan 
mimbar dalam kampus dan seterusnya  

Masyarakat pluralitas: masyarakat politik 
atas dasar pemerintahan ―nasional‖ yang 
menjamin secara de facto dan de jure 
kebebasan keyakinan agama falsafati, moral 
dan politik. Tak ada ―pemaksaan‖ apa pun. 
Kebebasan adalah HAM tanpa kecuali. 

Bentuknya dalam sistem pemerintahan: (a) 
liberalisme sistem pemerintahan demok-
ratis yang tidak mengharuskan prinsip-
prinsip filosofis dan teologis apa pun untuk 
warga negaranya, kuasa pemerintah dimini-
malkan (minimal state, pen.); (b) republika-
nisme: dalam arti sosial politik, bukan 
bentuk pemerintah republik, yakni sistem 
demokrasi yang menghargai sentralisme 
dan kehomogenan sebagai kesempurnaan 
bentuk pemerintah; (c) komunitarianisme 
sistem yang mengharuskan prinsip-prinsip 
filosofis tertentu dianut sebagai cita-cita 
kenegaraan yang dapat memperkecil gap 
antara si miskin dan si kaya. Ini beda dari 
komunisme yang absolutistis, sedang 
komunitarianisme menganut demokratis. 

Berbeda dengan kategorisasi Verharr yang didasarkan atas perspektif 
filosofis, ilmu-ilmu sosial, dan etika politik, Amin Abdullah lebih tertarik 
untuk melakukan identifikasi cara berfikir (modes of thought) ala 
postmodernisme. Menurutnya, paling tidak ada tiga struktur fundamental 
pemikiran postmodernisme, yakni deconstructionism (pembongkaran 
kemapanan teori-teori), relativism (gugatan atas absolutisme), dan pluralism 
(keanekaragaman).6 Untuk lebih konkretnya berikut akan dipaparkan secara 
sederhana ketiga fundamental structure postmodernisme tersebut. 

                                                 
6M. Amin Abdulloh, Falsafah Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1997), 99-114. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

390 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Table 2 
Struktur Fundamental Pemikiran Postmodernisme ala M. Amin Abdullah 

Struktur 
Fundamental 

Maksudnya Keterangan 

Deconstructionism Mempertanyakan; mengkritik, 
menyanggah, menolak dan 
atau membongkar bangunan 
teori (grand theory) mapan yang 
telah dibangun modernisme, 
selanjutnya merumuskan teori 
baru yang lebih relevan dengan 
realitas sosial, keberagamaan, 
budaya dan kemajuan iptek 

Teori Max Weber tentang 
hubungan positif antara etika 
Protestan dan semangat 
kapitalisme tidak dapat lagi 
menerangkan realitas etik 
Budhisme di Vietnam, Srilangka, 
Thailand, dan Kambodja. Walau 
Robert N. Bellah telah 
membuktikannya lewat 
penelitiannya pada masyarakat 
Budhisme Jepang; ada korelasi 
positif antara etika Budhisme 
ekonomi dan modernisme Jepang. 

Relativism Kritis terhadap penjelasan 
yang berbau objektif, absolut 
apalagi universal. Absolutisme 
dan universalisme, no way! 

Dalam kasus dan batasan HAM, 
negara industri modern melihatnya 
sebagai hal yang universal tidak 
terkait dan terpengaruh dengan 
sejarah, dan budaya setempat 
cenderung mengikuti etika 
universal Kant. Sementara negara 
berkembang (dunia ketiga) 
menganut HAM lokal kondisional 
sangat terkait dengan sejarah dan 
tempat mengikuti historisisme 
Hegel. Bukankah semuanya relatif? 

Pluralism  Sangat sulit untuk 
mempertahankan ―paradigma 
tunggal‖ dalam dikursus apa 
pun. Yang ada malah 
keanekaan. Semuanya perlu 
didekati dengan multidimentional 
approaches 

Adanya kesadaran akan pluralisme 
justru sebagai ―medium‖ dialog 
antaragama, budaya peradaban, 
bukan ―the clash of civilization‖ 

Baik kategorisasi postmodernisme Verhaar maupun struktur fundamental 
pemikiran postmodernisme sangat penting artinya dalam memahami secara 
tepat dunia warna-warni anatomi postmo. Paling kurang akan 
menghindarkan untuk tidak terjebak, dan mungkin saja salah kaprah dalam 
menilai postmo. Antara modernisme dan postmo memang terdapat 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 391 

diferensiasi. Namun, ternyata tidak semua yang berbeda dengan modernisme 
adalah postmo, dan tidak semua unsur modernisme ―ditolak‖ oleh postmo. 
Pada tabel berikut dapat dilihat bagaimana diferensiasi7 antara modernisme 
dan postmo: 

Tabel 3 
Diferensiasi Modernisme dan Postmodernisme  

Modernisme Postmodernisme 

Sentralisasi 
Pertarungan Kelas 
Konstruksi 
Kultur 
Hermeneutis 
Budaya Tinggi 
Hirarkhi 
Industri 
Teori 
Kekuatan Negara 
Agama 
Legitimasi 
Konsensus 
Budaya Tradisional 
Kontinuitas 

Desentralisasi 
Pertarungan Etnis 
Dekonstruksi 
Subkultur 
Nihilisme 
Budaya Rendah 
Anarkhi 
Pascaindustri 
Paradigma 
Kekuatan Bersama 
Sekte-sekte 
Delegitimasi 
Dekonsensus 
Liberalisme 
Diskontinuitas 

Gejala Postmo dan Keberagamaan Baru  

Menjelang berakhirnya abad XX dapat disaksikan perubahan yang begitu 
pesat, cepat, kompleks, dan terkadang paradoksal.8 Mencemaskan? Ya. 

                                                 
7Lihat Ibrahim M. Abu Rabi, ―Beyond the Postmodernism‖, The American Journal of 

Islamic Sosial Sciences, Nomor 2, Vol. VII (1990), 254; Ihab Hassan, The Postmodernism Turns: 
Essays in Postmodern Theory and Culture (Columbus: Ohio University Press, 1987), 91. 

8Di antara bukti paradoksal tersebut adalah ketidakbenaran ramalan John Naisbitt yang 
menyebut delapan megatrend Asia yang mengubah tatanan dunia, yakni: (a) perubahan dari 
sistem negara-bangsa menjadi sistem jaringan; (b) perubahan pandangan tentang nilai 
ekonomi berdasarkan pada ekspor berubah pada tuntutan pola pasar; (c) kecenderungan 
berpikir ―menoleh‖ ke Timur mulai menjadi trend; (d) kontrol pemerintah digeser oleh 
tuntutan pasar; (e) sistem komunal pedesaan menjadi tatanan perkotaan; (f) perubahan dari 
sistem ekonomi pada karya menuju pada penggunaan teknologi tinggi; (g) sistem gender 
dominasi kaum pria akan diganti dengan kesetaraan gender; dan (h) pergeseran pusat 
budaya dan peredaran dari barat ke Timur. Lihat J. Naisbitt, Megatrends Asia: The Eight 
Asian Megatrends that are Changing the World (London: Nicholas Breakley, 1997). Namun 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

392 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Kecemasan itu tidak hanya karena bencana ekonomi, tapi juga 
mengakibatkan kekisruhan politik, kegagalan kehidupan sosial-budaya, dan 
terlantarnya tatanan nilai-moral yang ditawarkan agama. Dunia menjadi serba 
virtual (semu), bahkan tak ada lagi kategori-kategori moral yang 
mengikatnya, tatkala tak ada lagi ukuran-ukuran nilai yang membatasinya.9 

John Naisbitt dan Patricia Aburdene dalam Megatrends 2000-nya 
memprediksi milenium ketiga sebagai abad kebangkitan agama. Keduanya 
menyebut sebagai New Age (era baru?) dengan slogan: Spirituality Yes, and 
Organized Religion No!. Keduanya banyak mengungkapkan data-data konkret 
mengenai kecenderungan manusia Barat yang ―tiba-tiba‖ saja begitu haus 
dengan spiritualitas Timur. Mereka (penganut New Age) agak ―tak peduli‖ 
dengan agama formal (Kristen dan Yahudi—Islam juga?) yang selama ini 
dianutnya. Kungkungan dan pengurungan agama formal dirasa tak sesuai 
lagi, tak mencerahkan lagi.10 

Pertanyaan selanjutnya, agama yang mana yang bangkit? Apanya yang 
bangkit?11 Era baru agama baru? Roy Wallis—sebagaimana dikutip 

                                                 
pada kenyataannya yang terjadi justru sebaliknya. Hampir seluruh negara Asia mengalami 
krisis ekonomi berkepanjangan. Fundamental ekonominya ambruk, terpuruk. Dapat 
disimpulkan bahwa ternyata paradigma berpikir matematis-kalkulatif tidak dapat lagi 
diandalkan sebagai satu-satunya paradigma. Lihat Musa Asy‘ari, ―Memaknai Suatu Krisis 
Membangun Paradigma Pemikiran Imajinatif,‖ Makalah dalam Pidato Ilmiah pada Senat 
Terbuka Dies Natalis ke-47 IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 26 September 1998, 1 dan 
12. 

9Lihat Yusraf Amir Piliang, Sebuah Dunia yang Terlipat: Realitas Kebudayaan Menjelang 
Milenium Ketiga dan Matinya Postmodernisme ( Bandung: Mizan, 1998), 72-3.  

10John Naisibitt dan Patricia Aburdene, Megatrends 2000: Sepuluh Arah Baru untuk Tahun 
1990-an, ter. FX Budijanto (Jakarta: Bina Aksara, 1990), 254-80. Lihat juga William 
Melnner, ―Agama di Abad Dua Puluh Satu‖, ter. Dewi Yaminah, Ulumul Qur’an, No. 5, 
Vol. II (1990). 

11Menarik untuk menyimak analisis Ignas Kleden yang menyebut kebangkitan agama 
dalam tiga dimensi, yakni (a) dimensi sakralitas, yakni hubungan penganut agama dengan 
Yang Maha Kudus; (b)  dimensi spiritualitas sikap setiap penganut agama terhadap dirinya 
sendiri berdasarkan nilai-nilai dan norma yang diajarkan agamanya. Ini penting untuk 
mencapai kesempurnaan diri; dan (c) dimensi moralitas, yakni tanggung jawab setiap 
penganut agama untuk mewujudkan ―keselamatan‖ dan atau kebaikan. Titik temu agama-
agama adalah dalam dimensi moralitas. Oleh karena itu, pada dataran ini, semua agama 
bukan hanya diharapkan dapat berdialog, tetapi lebih dari itu mesti melakukan ―kerja 
sama‖ untuk mewujudkan ―keselamatan‖. Sakralitas dan dimensi spiritualitas agama-agama 
tetap saja ada perbedaan dan sulit ―disatukan‖. Lihat Ignas Kleden, ―Kebangkitan Agama 
dalam Tiga Dimensi‖, KOMPAS, 3 April 1995, 5. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 393 

Azyumardi Azra12—memberi tipologi ―new religions‖ (agama baru) dalam 
tiga kategori, yakni: agama yang menolak dunia (the world rejecting new religion); 
yang menegaskan dunia (the world affirming new religion); dan yang 
mengakomodasi dunia (the world accommodating new religion). 

Mengapa timbul ―agama baru‖? Di antara penyebabnya adalah; (a) 
gagalnya sains dan teknologi dalam memberikan jawaban yang pas tentang 
makna (meanings) hidup. Kondisi ini diperparah lagi ketika sains—masih 
―netral‖ tidak berbalik; objektif; mewujud menjadi saintisme—mengideologi; 
sarat dengan interest; kepentingan-kepentingan dan juga gagal menepati janji 
pencerahannya berupa kebahagiaan total kepada manusia;13 (b) agama-agama 
besar (formal) tidak mampu lagi mengekspresikan kebutuhan-kebutuhan 
manusia dan kemanusiaan, agama tidak lebih sebagai sekedar masalah 
hubungan individual dengan Tuhan (privatisasi agama). Agama tidak tampil 
sebagai ―suatu kebutuhan‖ (public religion); kebutuhan bersama; (c) dalam 
perspektif postmo memang ada kecenderungan untuk merombak tatanan 
keberagamaan ―yang seragam‖, klaim universalisme agama mulai digugat dan 
diganti dengan ―keterbelahan‖ subjek; kebenaran pihak lain sudah mulai 
―mengemuka‖. Dalam konteks ini, kecenderungan tersebut adalah sesuatu 
yang ―alami‖, dan dengan sendirinya tidak perlu dirisaukan. 

                                                 
12Tipe pertama, gerakan ―new religions‖ yang menolak dunia memandang tatanan 

sosial yang berlaku telah menyimpang dari rencana dan ketentuan Tuhan. Sentuhan 
spiritualitas Tuhan telah hilang dari kehidupan manusia, sehingga mereka tenggelam dalam 
keculasan, frustasi, konflik, kerakusan. Tipe ini, tidak mengejar kepentingan individu 
melainkan mengabdi kepada seseorang ―guru spiritual‖ (sebagai juru selamat). Termasuk 
dalam kategori ini The Children of God, The People’s Temple, dan The Unification Church. Tipe 
kedua tidak memiliki panduan ritual kolektif dan teologi yang mapan. Persoalan spiritual 
hanya masalah individual. Sumber berbagai penderitaan dan kenestapaan terletak pada 
individu-individu ketimbang struktur sosial. Struktur sosial dapat berubah dan diperbaiki 
oleh individu-individu. Termasuk dalam tipe ini adalah Trancedental Meditation (TM) dan 
Nichern Shosu of American (Soka Ghokkai). Tipe ketiga, terlebih merupakan gerakan protes 
terhadap lembaga-lembaga keagamaan yang mapan yang kehilangan vitalitas spiritualitas 
yang dipandangnya sebagai inti dan substansi keberagaman. Gerakan-gerakan ini 
cenderung merekrut anggota dari kalangan penganut agama tradisi (mapan).  Termasuk 
dalam kelompok ini New-Pantecostalism dan SUBUD (Susila Budhi Dharma). Lihat 
Azyurmadi Azra, ―Kultus‖, dalam Rekonstruksi dan Renungan Religius Islam, ed. Muhammad 
Wahyuni Nafis (Jakarta: Paramadina, 1996), 20-30. 

13F. Budihardiman, ―Ilmu-ilmu Sosial dalam Diskursus Modernisme dan 
Posmodernisme‖, Ulumul Qur’an, Nomor 1, Vol. V, (1994), 1-4. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

394 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Tak terbantahkan bahwa gerakan formulasi dan modifikasi ―agama baru‖ 
adalah sesuatu yang ―menggejala‖ dan/atau mengglobal. Hal itu tidak hanya 
terjadi di negara-negara Barat yang notabene ―pencipta‖ sains dan sering 
diklaim sebagai masyarakat pascaindustrial yang mengalami ―kehampaan‖ 
spiritual. Namun hal sama juga terjadi di negara berkembang sebagai bangsa 
―penikmat‖–dalam batas-batas tertentu ―korban‖–sains dan budaya barat. 
Kasus ―Haur Koneng‖ Tasikmalaya; dan merebaknya aliran kebatinan yang 
belakangan melebur menjadi ―Kepercayaan Kepada Tuhan Yang Maha 
Esa‖;14 maraknya pendirian kelompok-kelompok meditasi, terapi spiritual 
dan pengobatan,15 misalnya kasus Hj. Lia Aminuddin yang mengaku telah 
mendapatkan wahyu dari Allah lewat malaikat Jibril, mengaku bahwa Imam 
Mahdi, Mariam dan Jibril ―menyatu‖ dalam dirinya sekaligua menobatkan 
putranya sebagai Nabi Isa.16 

Fenomena tersebut menunjukkan bahwa, di era global ini agama bukan 
lagi sekedar persoalan pribadi (private), tapi justru merupakan persoalan 
publik. Oleh karenanya, agama adalah sesuatu yang seharusnya 
dideprivatisasi (deprivatized). Dalam konteks inilah, agama tetap memainkan 
peranan penting di era global. Agama tidak berada di pinggiran apalagi 
tercerabut dari konteks sosial-budaya, ekonomi, dan politik. Dengan 
sendirinya kondisi demikian berarti bahwa kebenaran nilai yang dikandung 
                                                 

14Azra, ―Kultus‖…, 29-30; Azyumardi Azra, ―Sempalan Kok Punya Pengikut?‖, 
Amanah, No. 01, Th. X (Desember, 1995), 36. 

15Untuk menyebut beberapa contoh, (a) Padepokan Anand Ashram pimpinan Anand 
Khrisna di Sunter Mas Barat 11 Jakarta Utara; (b) Padepokan Bhrahmana Kumaris World 
Spiritual University (BKWSU) pimpinan Helen Quirin (Kebangsaan Australia). Menurut 
Yudi Latif, di balik praktik-praktik pengobatan spiritualitas itu ada tujuan-tujuan 
komersialisasi dan ―kekerasaan‖ spiritual, tidak murni sebagai ―terapi‖ spiritual an sich. 
Lebih lanjut lihat Yudi Latif dan Idy Subandy, ―Kekerasan Spiritual dalam Masyarakat 
Pasca-modern‖, Ulumul Quran, No. 3, Vol. V (1994), 72-83. 

16Pengalaman spiritualnya dituangkan dalam sebuah buku yang berjudul Perkenankan 
Aku Menjelaskan sebuah Takdir setebal 232 halaman. Fenomena Lia Aminuddin segera 
mengundang kontroversi. Bagi KH. Ali Yafie (Ketua MUI RI) dan M. Quraish Shihab, ia 
telah sesat dan menyesatkan mungkin juga sakit jiwa (kesetanan?). Di mata Shihab, ia 
sebetulnya sedang mengemas kebatilan dalam kebenaran. Berbeda dengan keduanya, 
Komaruddin Hidayat melihatnya sebagai sebuah penemuan hidup. Karena ―drama 
eskatologis‖ yang selalu ―laris‖ di pasaran agama (market of religion) yang ditawarkan sekte-
sekte keagamaan bisa saja sebagai ―pelarian‖ untuk menemukan dunia baru atau 
‗kesadaran‖. Mencermati latar belakang kehidupannya yang normal menyebabkan Hidayat 
melihatnya sebagai penemuan makna kehidupan baru. Lihat laporan majalah Gatra, No. 42, 
Th. IV, 5 September 1998, 24-33. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 395 

oleh sebuah agama bukan lagi atas nama pribadi (private), tetapi lebih 
merupakan hak masyarakat (public religion).17  

Catatan Akhir 

Dengan mempertimbangkan cara berpikir (modes of thought) dan dunia 
warna-warni postmo sebagai dikemukakan pada awal tulisan ini, nampaknya 
geliat kebangkitan agama sekaligus mempersyaratkan adanya perwajahan 
baru pada agama. Yang ―laku‖ di pasar global hanyalah agama yang 
―mencerahkan‖, tidak mengurangi; apalagi ―memasung‖. Agama yang 
inklusif; tidak fanatik, ‗lapang‘22 dan tetap mempertimbangakan nilai-nilai 
spiritualitas lokal; dan humanistis,23 sehingga harus mengutamakan nilai-nilai 
kemanusiaan, keadilan, kejujuran, dan rendah hati sebagai nilai yang utama. 
Klaim universalisme agama formal–dalam batas-batas tertentu–dengan 
sendirinya sulit dipertahankan. Agama-agama formal yang mengklaim 
sebagai satu-satunya ―pemilik‖ nilai universal ternyata tidak lebih sebagai 
―mitos baru‖ atau ―hantu‖ bagi agama. 

Oleh karena itu, kebangkitan agama mempersyaratkan kemauan agama 
untuk selalu melakukan dialog. Mengapa dialog? Sebab struktur fundamental 
dan/atau alur berpikir postmo, yakni pluralisme (sadar akan ―yang lain‖) 
sangat mendukung tugas kemanusiaan tersebut. Lagi pula, dengan dialog 
justru kedua belah pihak saling menguntungkan, bukannya lewat ―benturan 
peradaban‖.26 

                                                 
17Bachtiar Effendy, ―Masyarakat Agama dan Tantangan Globalisasi: 

Mempertimbangkan Konsep Deprivatisasi Agama‖, Ulumul Qur’an, No. 3, Vol. VII (1997), 
44-8. 

22Lihat Nurcholish Madjid, Pintu-pintu Menuju Tuhan (Jakarta: Paramadina, 1995). 
23Lihat Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis, Agama Masa Depan 

Persektif Filsafat Perennial (Jakarta: Paramadina, 1995), 116–8. Konkretnya, agama masa 
depan adalah (a) agama yang memperjuangkan prinsip-prinsip antropik-spritualisme. Suatu 
kesadaran spritual yang ditopang oleh ilmu pengetahuan alam agar bisa memberikan peta 
kosmologi yang benar sehingga seseorang akan tahu di mana dan ke arah mana kereta 
ruang dan waktu yang sedang ditumpanginya; (b) agama masa depan ingin tidak terpisah 
dari agama-agama tradisional, bahwa juga (c) akan muncul keberagamaan eklektik dan 
sikap keberagamaan yang lebih humanistik-universal. 

26Abdullah, Falsafah…, 111. Dalam kaitan dialog antaragamadan budaya—dalam batas-
batas tertentu—untuk era sekarang adalah ―passing over‖ (melintasi wilayah sakralitas dan 
spritualitas agama-agama) meminjam istilah Ignas Kleden merupakan tawaran ―terbaik‖. 
Passing Over  merupakan pengembaraan spiritual ke dalam agama lain, kemudian ―kembali‖ 
dari tempat pengembaraan itu kepada agama semula dengan membawa pandangan baru. 



Muhammad Zain, Menggagas Agama Baru di Era Postmodernisme 
______________________________________________________________________ 

396 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Pemahaman agama yang dialogis semacam itu merupakan sebuah 
keniscayaan dalam rangka meneguhkan peran agama sebagai perekat sosial 
(umat) dan terapi kemanusiaan. Sebab, ternyata nilai-nilai moral yang 
dibutuhkan, seperti kejujuran, keterbukaan, kerja keras, kesederhanaan yang 
diperlukan dalam kancah globalisasi ekonomi dan informasi dewasa ini 
merupakan konsep yang juga berakar dari agama.29 Pemahaman dialogis 
tentu saja menuntut adanya perubahan strategi, misi, dan dakwah yang juga 
lebih dialogis, ramah dan inklusif, dapat menyentuh persoalan-persoalan 
kerohanian dan spritualitas, bukan mengedepankan simbolisme agama.30 

Agama semacam itulah yang diyakini oleh Gay Hendricks dan Kate 
Goodeman18 akan berkembang pada masa depan:  

―Pada pasar global nanti, Anda akan menemukan orang-orang suci, mistikus, atau sufi 
di perusahaan-perusahaan besar atau organisasi-organisasi modern, bukan di wihara, 
kuil, biara, gereja atau mesjid. Manajer modern akan kembali kepada agama, tetapi 
tidak kepada doktrinnya yang kering, mereka merujuk pada nilai-nilai agama yang 
universal, seperti kejujuran, persahabatan yang tulus, cinta kasih kepada sesama 
manusia, sikap rendah hati, dan hidup penuh makna.‖ 

Wa al-Lâh a‘lam.● 

                                                 
Jadi, pengayaan spritual. Tentu saja, bagi yang ingin melakukannya perlu ―dibekali‖ 
pengetahuan yang mendalam tentang agamanya sendiri dan agama-agama yang akan 
―dilintasinya―. Keterangan lebih memadai lihat Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF 
(eds.), Passing Over Melintasi Batas Agama (Jakarta: Paramadina dan Gramedia Pustaka 
Utama,1998). 

29Ibid., 352. 
30Abdullah, Falsafah…, 112. 
18Gay Hendricks and Kate Goodeman, The Coorporate Mystics (New York: Bantam 

Books, 1996) sebagai yang dilaporkan Harian Republika, 1 Desember 1998, 11. 


