
Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 389 

KONSEP BELAJAR MENGAJAR DALAM AL-QUR’AN:  
TELAAH IMPLIKASI EDUKATIF  

QS. AL-‘ALAQ (96): 1-5  

Muhammad Taufik*  
__________________________________________________ 

Abstract 

The concept of teaching and learning in the al-Qur’an is basically able 
to, necessary, and must be exploited and developed continuously.  This is to 

take into reality the superiority of the concepts from al-Qur’an and provide 
appropriate solution to the development of knowledge and science, education 

and teaching, and learning. In this perspective, as stated in Qs. al-‘Alaq 
(96):1-5, about the decree to learn nobly basically can be viewed as the 
model of learning which is in line with the model of learning recommended by 
latest findings of the researches in the field of sciences such as 
neuropsychology, neurobiology, and neuroscience where the subjects of learners 
are admitted and respected. Therefore, the command to read followed by the 
name of the Lord, the Almighty, and the direction or object of learning, 
contain problematical concepts started from intention and learning nobly and 
problem solving model which is also valued graciously. 

Keywords: Qs. al-‘Alaq, Iqra’, Belajar, Qalam, Ilmu, 
Pendidikan. 

______________ 

KONSEP dan makna membaca, belajar-mengajar, dan kemuliaan 

bagi manusia yang ditunjukkan Qs. al-‘Alaq (96): 1-5 seyogyanya 
memberi inspirasi bagi umat Islam untuk mengembangkan 
pendidikan yang ideal.1 Akan tetapi kenyataannya, jangankan 

                                                 
*Penulis dosen di Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram. email: 

taufik_hm25@yahoo.com 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

390 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

mendekati yang ideal, yang terjadi justru sebaliknya, masyarakat 
kita sedang dalam “penderitaan parah” yang multidimensional. 
Secara intelektual kita bodoh atau sumberdaya manusia kita 
rendah, secara sains-teknologis kita ketinggalan, secara materi-
finansial (meski potensi sumber daya alam kaya) kita miskin, 
secara spiritual dan sosio-moral kita sangat rendah. Mengapa hal 
itu terjadi? Secara agak apologis, tentu banyak hal yang bisa 
dituding sebagai penyebab yang mengantarkan kita ke dalam 
suasana seperti itu, seperti faktor politik, sistem sosial yang 
sedang berlaku, sistem hubungan “kita” dengan “mereka” yang 
tidak pas, sistem pendidikan yang masih belum memadai, dan 
banyak lainnya.2  

Di antara beberapa permasalahan yang sedang dihadapi umat 
Islam di atas, sistem pendidikan menempati posisi yang 

fundamental. Al-Qur’an menawarkan banyak konsep mengenai 
pendidikan, misalnya sebagaimana yang terkandung dalam Qs. 

al-‘Alaq (96): 1-5. Di dalamnya terdapat tiga kelompok konsep 
yang bertalian dengan manusia, yaitu konsep proses dan misi 

                                                 
1Dalam mengomentari permulaan surat al-‘Alaq  tersebut,  Muhammad 

‘Abduh menyatakan bahwa tidak ada penjelasan yang paling memuaskan 
yang menunjukkan keutamaan baca-tulis serta ilmu pengetahuan dengan 
segala ragamnya, lebih daripada kenyataan dibukanya kitab Allah serta 
dimulainya wahyu dengan ayat-ayat yang cemerlang ini. Muhammad 

‘Abduh, Tafsir Juz ‘Amma: Muhammad ‘Abduh, ter. Muhammad Bagir 
(Bandung: Mizan, 1999), 251.  

2Menurut Watt dan Hitti penyebabnya adalah akumulasi berbagai faktor 
seperti politik, ekonomi, dan moral. Lihat W. Montgomery Watt, Kejayaan 
Islam: Kajian Kritis dari Tokoh Orientalis, ter. Harioni Hadikusumo 
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1990), 165-6 dan Philip K. Hitti, Dunia Arab: 
Sejarah Singkat, ter. Ushuluddin Hutagalung & ODP. Sihombing (Bandung: 
Sumur Bandung, t.t.), 241.  Tentang hubungan “kita” dengan “mereka” yang 
tidak pas serta menyangkut moral elit penguasa yang rendah, lihat 
penyimpulan pandangan tokoh-tokoh kebangkitan Islam yang dirumuskan 
Ali Rahnema dalam Pioneer of Islamic Revival (London & New Jersey: Zed 
Books, 1994), 5.     



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 391 

penciptaan manusia (خلق  dan  علق), konsep karakteristik psiko-

fisik (انسان) dihadapkan dengan (بشر), dan konsep belajar dan 

kemuliaan (قلم -علم -اقرأ).3  Tulisan ini akan memfokuskan diri 
pada konsep yang ketiga, yaitu konsep belajar dan kemuliaan.  

Setting Sosio-Historis, Sosio-Kultural dan Psiko-Religius 

Turunnya Qs. Al-‘Alaq (96): 1-5 

Pelacakan atas kondisi sosial-keagamaan dan keilmuan pra-
Islam4 bisa dimulai dari dua kawasan yang dipandang sebagai 
asal dan sumber peradaban manusia, yaitu Mesir Kuno dan 
Mesopotamia.  Secara geografis, Jazirah Arabia Kuno diapit 
kedua wilayah itu. Sejarah Mesir Kuno bermula dari sebuah 
peradaban yang terletak di dua tempat, yaitu dataran tinggi yang 
disebut Mesir Tinggi (Upper Egypt) dan delta sungai Nil yang 
disebut sebagai Mesir Rendah (Lower Egypt). Masyarakat Mesir 
Kuno relatif terisolir, dari arah timur dan barat diapit gurun pasir 
yang ganas, dari arah selatan mengalir sungai Nil yang bermuara 
ke Laut Mediterania di sebelah utara. Kondisi seperti itu 
menyebabkan masyarakat Mesir Kuno menjadi satu kesatuan 
politik yang relatif stabil. Belakangan, masyarakat ini melakukan 
ekspansi ke Crescent dan Mesopotamia, membuka rute 
perdagangan melewati gurun pasir ke Laut Merah dan mulai 
berdagang dengan negara-negara di sekitar samudera India, yang 
kemudian membawanya kepada kondisi yang tidak lagi terisolir.5    

                                                 
3Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’ân, Juz XXX (Beirut: Dâr Ihyâ al-Turâth 

al-‘Arabî, 1967/1376), 198. 
4Permulaan Qs. al-‘Alaq (96): 1-5 oleh para mufassir dipandang sebagai 

permulaan wahyu al-Qur’an yang diterima oleh Rasulullah saw. Lihat Abû 

Ja‘far Muhammad ibn Jarîr al-Thabarî, Jâmi’ al-Bayân fî Tafsîr al-Qur’ân 

(Beirut: Dâr al-Ma‘arif, t.t.), 161, Abî Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-

Anshârî al-Qurthubî, al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.), 
105,  Quthb, Fî Zhilâl…, juz XIX, 196. 

5Crane Brinton et.al., A History of Civilization, vol. 1 (New Jersey: 
Prentice Hall, 1989), 23-4.  



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

392 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Mesopotamia, derivasi dari term Yunani yang berarti  land 
between rivers, merupakan sebuah kawasan yang terletak di antara 
dua sungai, Euphrat dan Tigris.6 Dalam georafi modern, 
Mesopotamia adalah di sekitar Irak sekarang. Wilayah tersebut 
terbentang dalam jalur aliran sungai yang memanjang dari Mesir 
di barat hingga Tranxoksiana di timur atau dari Nil sampai 
Oksus. Bagian utara kawasan ini dikelilingi pegunungan Armenia 
dan bagian selatannya oleh padang pasir Arabia. Karena terletak 
di jalur aliran sungai, serta gugusannya menyerupai setengah 
lingkaran, menyebabkan wilayah tersebut menjadi subur dan 
kondusif bagi kehidupan manusia. Wilayah itu oleh para ahli 
sejarah kemudian disebut sebgai “kawasan bulan sabit yang 
subur” (the Fertile Crecent).7  

Sekitar milenium ketiga sebelum Masehi, terjadi proses 
suksesi dari Kerajaan Sumeria oleh Kerajaan Akkad, kemudian 
Kerajaan Asiría, dan Babylonia. Dari sisi keberagamaan, 
masyarakat ketika itu masih secara perorangan melakukan 
sesajian (sesembahan) mengikuti pola struktur sosial yang absolute 
monarchis. Tuhan bagi mereka merupakan representasi dari 
kekuatan-kekuatan tersembunyi, penting, dan berpengaruh yang 
mengendalikan alam sekitar di mana dan dengan apa mereka 
hidup, sehingga dikenal berbagai dewa seperti Dewa Air dan 
Dewa Angin yang berkaitan dengan agriculture mereka. Di sisi 
lain, Mesopotamia, daerah bagian utara di kota Harran 
diinformasikan tentang adanya penduduk  yang dikenal sebagai 
keluarga Ibrani, Ibrahim, Isaac, dan Jacob. Suku Ibrani (Hebrew 
Race) merupakan suku semi-nomadic yang didirikan Ibrahim 

sebagai orang pertama yang bermigrasi keluar dari Kan’an 

                                                 
6Dua sungai itu yang disebut dalam Qs. al-Furqân (25) :53 sebagai 

bahrayn  dan dalam Qs. al-Fâthîr (35): 12 sebagai bahrân yang diberi anotasi 
oleh Yousuf Ali bahwa Bahrayn: two seas, or two bodies of flowing water; for bahr is 
applied both to the salt sea and to rivers… Lihat Abdallah Yousuf Ali, The Glorious 

Qur’an: Translation and Commentary (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.), 53. 
7Hitti, Dunia…, 16.  



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 393 

(Israel-Libanon) ke Mesir, dan pada akhirnya kembali lagi ke 

Kan’an. Belakangan, suku tersebut diketahui memiliki agama 

tersendiri, yaitu Yahudi. Sejak bermukim di Kan’an, Ibrahim 
mendirikan sejumlah “altars” seperti di Hebron, Tejed, dan 
lainnya.8 

Kondisi sosio-keagamaan dan kultural masyarakat Mesir 
Kuno agak berbeda dengan yang ada di Mesopotamia. Hal ini 
bisa jadi disebabkan karena sejak awal milenium ketiga, bahkan 
sejak akhir milenium keempat sebelum Masehi, Mesir 
merupakan kerajaan-kerajaan yang dikuasai oleh berbagai dinasti, 
dimulai zaman dinasti awal 3100-2686 SM, hingga zaman dinasti 
akhir 1085-332 SM, kemudian disusul Iskandar Zulkarnain 332-
323 SM dan Dinasti Ptolemaic 323-30 SM.9 Dinasti pertama 
memiliki pemerintahan yang kuat dengan sistem birokrasi yang 
terpusat. Merekalah yang telah membangun piramida besar (great 
pyramid) di Giza. Raja-raja Mesir umumnya sangat egois dan 
memerintah secara otoriter berdasarkan atau atas nama agama, 
sehingga rakyat hanya menurut saja. Bahkan di antara rajanya 

adalah Fir’aun (Pharao) yang menobatkan dirinya sebagai 

jelmaan Tuhan yang harus ditaati oleh rakyatnya. Fir’aun 
dipandang sebagai personifikasi Tuhan, yang memiliki kekuasaan 
tanpa batas. Kepercayaan akan kehidupan kembali setelah 
kematian juga mulai muncul, yang bisa dibuktikan dengan 
adanya mumi yang diawetkan di Piramida. Masyarakat Mesir 
sejak itu telah mempercayai adanya jiwa yang dikandung badan 

yang mereka namakan ‘ka’ suatu kekuatan vital yang 
menyebabkan manusia bisa hidup. Pandangan mereka tentang 
jiwa adalah the soul is set free after death, and can also appear as a 

                                                 
8Lebih lanjut tentang agama dan kepercayaan  masyarakat di sekitar 

Mesopotamia, lihat Moinuddin Ahmed, Religions of all Mankind (New Delhi: 
Kitab Bhavan, 1994), 102-1 dan 186-8. 

9David O’ Connor, “Egypt, Ancient”, dalam Grolier Academic 
Encyclopedia, Grolier International, vol. 7 (t.t.p.: Grolier International, 1983), 
82.  



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

394 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

ghost.10 Di samping kepercayaan seperti itu, masyarakat Mesir 
Kuno juga percaya dan menyembah banyak dewa, di antaranya 
yang dikenal adalah Osiris, Isis, Horus, dan Amon (Among). 

Mengenai jazirah Arabia, suatu kawasan luas yang terletak di 
sebelah barat-daya Asia, di sebelah utara dibatasi padang pasir 
Syria, sebelah timur Teluk Persia, sebelah selatan Lautan India, 
dan sebelah barat Laut Merah. Arabia bagian barat sekitar  Laut 
Merah antara Terusan Suez dengan Lautan India yang di 
antaranya merupakan pegunungan yang dikenal sebagai dataran 
tinggi Hijaz dan pojok barat-laut dari semenanjung Arabia 
tersebut dikenal dengan Yemen. Sedangkan dataran rendah dan  
Hijaz bagian utara  memiliki kota-kota  yang sudah dikenal 
secara luas seperti Mekah dan Yatsrib (kini Madinah).  Arabia 
Kuno dihuni oleh berbagai ras, pernah juga dikuasai oleh suku 
Chaldeans. Mereka pernah mencapai kebudayaan yang tinggi dan 
pengaruhnya sampai ke Mesir dan Mesopotamia. Tetapi, pada 
akhirnya kemajuan budaya masyarakat Arab Kuno itu dirusak 
oleh suku Semit yang datang dari sebelah timur  Euphrate, yang 
dikenal sebagai keturunan Kahtan atau juga disebut Joktan. 
Kekuasaan Kerajaan Kahtan ini cukup besar, menguasai Yaman 
dan beberapa bagian lainnya dari Arabia hingga akhir abad VII 
Masehi. Sedangkan yang terakhir menetap  adalah Ishmaelites, 
Ismail putra dari Ibrahim (the great patriarch of the Jews) tinggal 
dekat Mekah dan mereka membangun tempat beribadah, yaitu 

Ka’bah. Dari mereka inilah  secara turun temurun kemudian 
menjadi masyarakat Hijaz dan merupakan pendukung terbesar 
Arabia.  

Meski terdapat pandangan yang menyatakan bahwa secara 
keseluruhan masyarakat Arab adalah masyarakat besar marginal 
dan nomadic (pengembara), nampaknya pembagian masyarakat 
Arab menjadi  masyarakat kota (menetap) dan badui 
(pengembara) menjadi lebih relevan. Sebab, pada kenyataannya, 

                                                 
10Ahmed, Religions…, 195. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 395 

terutama di Arabia bagian selatan terdapat kawasan daerah 
pertanian yang cukup subur. Bahkan sekitar abad V SM di 
Ancient South Arabia berkembang beberapa kerajaan, termasuk 
kerajaan-kerajaan kecil di Arabia bagian utara. Akan tetapi, pada 
abad-abad VI Masehi, kerajaan-kerajaan tersebut sudah  tidak 
nampak lagi. Hal ini diduga disebabkan karena kerajaan-kerajaan 
tersebut “tenggelam” dalam pengaruh dua super power yang 
muncul belakangan, Sasanian  dan Byzantine.11 Dua kerajaan super 
power itu merupakan representasi dari dominasi pengaruh Timur 
dan Barat pada abad-abad menjelang kehadiran Islam. Kerajaan 
Sasania (Sasanian Empire) yang secara teritorial berbasis di Persia 
(Iran) membentang dari selatan ke arah utara hingga bertemu-
batas dengan kerajaan Byzantium (Eastern Roman Empire) di 
kawasan Armenia, sehingga semenanjung Arabia bagian paling 
unjung utara terbelah kedalam pengaruh dua super-power itu. 
Palestina (Jerussalem) dan Damaskus sebagiannya takluk ke 
Byzantium dan kawasan Euprat (Tigres) takluk ke Sasania. 
Dengan kondisi seperti itu orang-orang Yahudi yang mulanya 
bermukim di Palestina (Jerussalem) terdesak  mundur ke selatan, 
sehingga sebagiannya bermukim di Yathrib. Dan orang-orang 
Kristen yang sebagiannya karena “limpahan” pengaruh Roman 
Empire (agama resminya Kristen) menyebar sampai ke Mekah. 
Di sisi lain, agama resmi Kerajaan Sasania adalah Zoroasterian 
Mazdeans, penyembah Tuhan yang disebut Ahuramazda dan nabi 
terbesarnya adalah Zoroaster.12 

Dari sisi sosio-keilmuan Jazirah Arab pada dasarnya telah 
cukup lama mengenal aksara, khususnya Arabia selatan yang juga 

                                                 
11Lihat Patricia Crone, “The Rise of Islam in the World” dalam The 

Cambridge Illustrated History of the Islamic World, ed. Francis Robinson 
(London: The Cambridge University Press, 1996), 2-31. 

12Informasi lebih lanjut tentang kedua kerajaan besar itu serta bagaimana 
kondisi sosio-religinya, lihat Marshal G.S. Hodgson, The Venture of Islam: 

Conscience and History in a World Civilization (Chicago & London: The 

University of Chicago Press, 1974), 125-8.   



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

396 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

dikenal dengan Himyar. Aksara Arab selatan yang memiliki 
bentuk monumental dan simetrik, berasal dari adaptasi bahasa 

Semit tertua yang berkembang dalam masyarakat Kan’an. 
Tulisan Arab Selatan ini disebut musnad (penyangga), mungkin 
karena bentuknya yang kaku seperti pilar. Bahasa tersebut 
merupakan cabang dari keluarga bahasa Arab yang terbagi ke 
dalam beraneka ragam dialek yang cukup berbeda dengan bahasa 
Arab utara, yang kemudian menjadi bahasa Arab klasik. Catatan-
catatan yang sebagian besar digoreskan di atas batu itu 
kebanyakan berupa ucapan persembahan, nama bangunan, dan 
juga mencakup hukum, dokumen-dokumen, dan ungkapan-
ungkapan keagamaan. Semua itu memberi kesan tentang 
kebudayaan yang kaya, yang berkembang di daerah tersebut dan 
mengendalikan perdagangan dengan India dan negara-negara 
Mediteranian. Kebanyakan di antara tulisan-tulisan itu berasal 
dari abad pertama sebelum Masehi. Dalam tradisi Arab 
berikutnya, Arab selatan memainkan peranan penting sebagai 
titik awal bagi gerakan-gerakan rakyat di Arab, dan hubungan 
perdagangan telah membuat orang-orang Arab selatan menjalin 
hubungan yang berkesinambungan dengan saudara-saudara 
mereka di utara.13   

Dari segi keberagamaan, masyarakat Arabia sebelum Islam 
adalah  penganut Yahudi dan Kristen termasuk dalam jumlah  
banyak. Penganut Yahudi kebanyakan menetap di Madinah 
sedangkan penganut Kristen menetap di Mekah. Di samping 
penganut kedua agama tersebut, dalam masyarakat Arabia 
terdapat penganut agama yang merupakan kombinasi konsep 
politeistik dan animistik. Mereka menyembah patung-patung 
batu yang kemudian dikenal dengan berhala. Di Mekah yang 

merupakan pusat kota, terdapat Ka’bah yang dipandang sebagai 
the holy temple yang di dalamnya terdapat 360 berhala yang mereka 

                                                 
13J. Pedersen, Fajar Intelektualisme Islam, ter. Alwiyah Abdurrahman 

(Bandung: Mizan, 1996), 15-6.  



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 397 

sembah. Di antara berhala yang mereka pandang terpenting 
adalah al-Lattâ, al-Uzza, dan al-Manât.14   

Dalam perkembangan lebih lanjut, masyarakat yang bercorak 
Islam (dalam term Hodgson, “the islamicate society”) bukan saja 
merupakan pewaris langsung, tetapi pada taraf yang penuh arti, 
penerus positif dari masyarakat-masyarakat sebelumnya di 
negeri-negeri dari sungai Nil sampai Oksus. Dari sudut geografis 
dan dalam hal sumber-sumber daya manusia dan material, ia 
akhirnya menjadi pewaris bagi tradisi-tradisi madani dari orang-
orang Babylonia Kuno, Mesir, Yahudi, Persia, dan tetangga-
tetangga mereka yang bermacam-macam. Lebih khusus lagi ia 
adalah pewaris bagi tradisi-tradisi yang diekspresikan dalam 
beberapa bahasa Semit dan Iran yang dikembangkan selama 
berabad-abad yang langsung mendahului Islam, yakni tradisi-
tradisi yang pada gilirannya telah dibangun di atas warisan-
warisan yang lebih Kuno.15  

Pada masa-masa al-Qur’an diturunkan – antara tahun 610-
632 Masehi- obskurantisme16 saintifik masih berlaku, baik di 
Timur maupun di Barat. Di Perancis contohnya, periode ini kira-
kira bersamaan dengan masa kekuasaan Raja Dogobert, yakni 
yang paling akhir dari Merovingian.17 Karena itu, keotentikan al-

Qur’an dapat dijamin. Meskipun demikian pada masa-masa itu 
di dunia sekitar Jazirah Arab memang sedang merajalela berbagai 
model kejahatan dan tradisi-tradisi yang tidak manusiawi. Di 

                                                 
14Lihat Syed Ameer Ali, A Short History af the Saracens (New Delhi: Kitab 

Bhavan, 1994), 4. Ahmed, Religions..., 156. 
15Lihat Hodgson, The Venture…, 103-4. 
16Obskurantisme: prinsip-prinsip atau praktik kaum obskuran, yakni 

orang-orang yang menentang kemajuan intelektual dan pembaruan politik 
atau dapat juga disebut sebagai musuh rasionalisme. 

17Merovingian adalah dinasti pertama raja Frankish yang memerintah 

Gaul dari AD 500 - AD 751. Lihat Maurice Bucaillle, Asal–Usul Manusia 

Menurut Bibel Al-Qur’an Sains, ter. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1998), 
186.   



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

398 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

samping itu, wilayah ini juga menjadi pusat perdagangan lokal 
yang menjadi perantara dengan dunia perdagangan global 
belahan dunia bagian barat yang mulai merosot tajam dan pada 

saat kondisi itulah al-Qur’an turun.  

Konsep Belajar-Mengajar dalam Qs. Al-’Alaq (96):1-5  

Pada prinsipnya, rangkaian wahyu yang pertama diterima 
Nabi Muhammad saw.18 sarat dengan konsep yang bernuansa 

edukatif, khususnya tentang belajar. Di antaranya إقرأ   pada ayat 

pertama dan ketiga, علم  pada ayat keempat dan kelima, serta قلم  

pada ayat keempat dari Qs. al-‘Alaq (96).  

Dalam mengomentari  konsep إقرأ  pada ayat pertama Qs. al-

’Alaq (96) tersebut, para mufassir umumnya menceritakan dialog 
yang terjadi antara malaikat Jibril sebagai pembawa wahyu 
dengan Nabi saw. sebagai penerima wahyu. Hampir secara 
keseluruhan mufassir memandang Nabi saw. sebagai orang yang 
tidak pandai membaca, sehingga ketika disuruh “membaca” 

selalu menjawab dengan أقرأ أنا بقارئatau     1920 ما ما  sampai tiga 
kali. Bahwa Nabi saw. dipandang tidak bisa membaca memang 
bukannya tanpa alasan. Di samping penjelasan dari Allah swt. 

dalam Qs. al-‘Ankabût (39): 48,21 juga dapat dipahami dari 

makna konsep إقرأ. Perintah membaca dalam kata إقرأ tidak 
hanya ditujukan kepada Nabi secara pribadi semata, tetapi juga 
kepada manusia umumnya untuk kepentingan kemanusiaannya.  

                                                 
18Secara kronologis disepakati oleh para mufassir bahwa Qs. al-‘Alaq 

(96): 1-5 merupakan wahyu pertama yang diturunkan dan diterima Nabi 
Muhammad saw. Hal ini disebutkan di hampir keseluruhan kitab tafsir yang 
menafsirkan surah yang bersangkutan. 

19Quthb, Fî Zhilâl …, 197, juga Qurthubî, Al-Jâmi’ …, 108.  
20Al-Thabarî, Jâmi’…, 161. 
21Ayat tersebut menjelaskan ketidakmampuan Nabi dalam membaca 

maupun menulis, sebab bila Nabi bisa membaca dan menulis akan 
menambah keraguan orang-orang yang tidak beriman. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 399 

Perintah membaca dalam Qs. al-’Alaq (96) juga tidak 
menegaskan objek yang harus dibaca karena ketika Jibril 
menyampaikan wahyu tersebut dia tidak membawa tulisan. Jadi, 
objeknya dapat dipandang “umum”  mencakup apa saja yang 
dapat dijangkau oleh kata tersebut. Dalam hal ini pendapat para 
mufassir cukup beragam. Al-Thabâthâbaî mengemukakan 

pandangan tentang  إقرأ  itu bahwa 

 أن وثانيا القـرآن من الوحي ملك إليه يوحيه ما بتلقي الأمر والمرادبه الأول المعنى

  22.معناه في ما او القرآن اقرأ التقدير

Pandangan yang sejalan dengan al-Thabathabaî adalah 
pandangan al-Qurthubî yang menyatakan bahwa ayat itu 
bermakna: 

  23ربك باسم مفتتحا القرآن من إليك نزل ما اقرأ

Sedangkan menurut Muhammad ‘Abduh, perintah membaca 

 :pada ayat pertama dari wahyu pertama (Qs. al-’Alaq [96] ( إقرأ)

1-5) itu termasuk dalam kategori  أمرتكوينى   yakni perintah Allah 
untuk menjadikan sesuatu. Nabi saw. ketika itu memang tidak 
pandai membaca maupun menulis sehingga beliau mengulang-

ulang ucapannya  ما أنا ,بقارئ. Kemudian datanglah perintah Ilahi 
agar ia  menjadi pandai membaca, meski tetap tidak pandai 
menulis, sebab akan diturunkan kepadanya kitab yang akan 
dibacanya. Itulah sebabnya ayat tersebut melukiskan Tuhan 
sebagai ”Yang Menciptakan,” Zat yang menyandang sifat-sifat 
yang mampu menanamkan pengaruh-Nya pada segala macam 
ciptaan-Nya yang tak terhingga, sehingga pastilah Dia mampu 
juga menciptakan kepandaian membaca.  

Dalam perintah membaca pada wahyu pertama yang 
diturunkan kepada Nabi tersebut, maka seolah-olah Allah swt 

                                                 
22Sayyid Husain al-Thabathaba’î, Al-Mîzân fî Tafsîr al-Qur’ân, juz XX 

(Beirut: Muassasah al-A‘lamî li al-Mathbû’ât, 1141/1991), 370.   
23Al-Qurthubî, Al-Jâmi’…, 106. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

400 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

berfirman kepada Nabi saw. “Jadilah engkau pandai membaca 
dengan qudrat dan iradat-Ku.”24 Senada dengan itu adalah 
pandangan al-Ghazali ketika ia menyatakan: 

  25.عالما الأمى يجعل أن قادرعلى   علق من الإنسان خلق الذى إن

Adapun yang menjadi objek bacaan itu adalah ‘nama’ (nama 

Tuhan-mu), sebab ‘nama’ mengantarkan kepada pengetahuan 

tentang zat yang punya nama. Akan tetapi –komentar ‘Abduh 

lebih lanjut– apabila kita mengartikan perintah ini sebagai suatu 

kewajiban yang dibebankan (أمر تكلفى) dengan menyatakan 

bahwa maknanya adalah bahwa kamu diperintah—ketika 

membaca sesuatu—agar membacanya dengan nama Allah, maka 
arti ayat itu adalah apabila kamu membaca, hendaknya kamu 
selalu membaca dengan pengertian bahwa bacaanmu itu 
merupakan perbuatan yang kamu laksanakan demi Allah saja, 
bukan demi sesuatu yang lain.26 Kalaupun diperkirakan bahwa 
seseorang membaca, dengan menjadikan bacaannya itu demi 
Allah sendiri, bukan demi yang selain-Nya, tetapi ia tidak 
menyebut nama-Nya, maka ia tetap dianggap membaca demi 
Allah. Anjuran untuk mengucapkan basmallah dengan lisan, 
semata-mata guna mengingatkan hati pada permulaan setiap 
pekerjaan agar senantiasa kembali kepada Allah swt. dalam 
perbuatan tersebut. 

Pengulangan kata إقرأ  pada ayat ketiga dari Qs. al-’Alaq (96) 

banyak dipandang sebagai ta’kîd dan penyempurnaan kalâm yang 
kemudian diiringi dengan penyebutan “identitas” Sang Pencipta 

sebagai Yang Maha Mulia.27 Bagi ‘Abduh, pengulangan itu 
merupakan “peyakinan” kepada diri Nabi saw. yang tadinya 

                                                 
24‘Abduh, Tafsir…, 248-9. 
25Al-Ghazâlî, Tafsîr Maudlû’î li Nahwi Suwari al-Qur’ân al-Karîm (Beirut: 

Dâr al-Syurûq, 1995), 530. 
26‘Abduh, Tafsir..., 248-9. 
27Al-Qurthubî,  Al-Jâmi’…, 107. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 401 

tidak bisa membaca, bahwa kini setelah datang perintah yang 
berulang itu, sungguh-sungguh Nabi saw. menjadi dapat 
membaca.28  Membaca untuk dapat menguasai “pembacaan” itu 
dalam dunia realitas-historis juga memerlukan pengulangan-
pengulangan, sehingga sangat dapat dipahami bila pengulangan 

dalam al-Qur’an dipahami ke arah itu, untuk lebih menguasai 
dan meyakini kepenguasaan atas suatu kemampuan yang baru 
diperoleh. 

Lalu bagaimana dengan pengertian إقرأ ? Dalam hal ini para 

mufassir banyak menyinggung posisi dan fungsi dari إقرأ  itu 

dalam konteks kalimat-kalimat ayat al-Qur’an. Kata إقرأ  muncul 

dalam al-Qur’an sebanyak tiga kali, masing-masing pada Qs. Al-

Isrâ (17): 14 dan Qs. al-‘Alaq (96): 1 dan 3. Sedangkan akar kata 
tersebut dalam berbagai bentuknya terulang sebanyak 17 kali, 

selain kata al-Qur’an sebanyak 70 kali. Objek dari kata-kata 

“membaca” dalam al-Qur’an khususnya yang berakar pada قرأ  
terkadang menyangkut suatu bacaan yang bersumber dari Tuhan 

(al-Qur’an atau kitab suci sebelumnya), dan terkadang juga 
objeknya suatu kitab yang merupakan himpunan karya 
manusia.29 Di sisi lain dapat dipahami bahwa jika sesuatu kata 
dalam suatu redaksi tidak disebutkan objeknya, maka objek yang 
dimaksud bersifat umum, mencakup segala sesuatu yang dapat 
dijangkau oleh kata tersebut. Dari analisis-analisis tersebut bisa 

dimengerti bahwasanya kata إقرأ  dapat dipandang sebagai kata 
yang mengandung makna yang luas dan beragam, antara lain 
“menyampaikan, menelaah, membaca, mendalami, meneliti, 

mengetahui ciri-cirinya, dan sebagainya.”30 Jadi, إقرأ adalah 
memang sangat kental dan sarat dengan muatan konsep belajar 

                                                 
28‘Abduh, Tafsir..., 250. 
29Untuk yang pertama contohnya Qs.Yûnus (10): 94 dan yang kedua 

contohnya Qs. al-Isrâ’ (17): 14. 
30Lihat M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 

1992), 167-171. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

402 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

dalam arti yang luas dan mendalam, dan tercakup di dalamnya 

konsep  ملع   dan  قلم. 

Term ملع   muncul dua kali dalam surah al-‘Alaq (96) pada 
ayat keempat dan kelima. Yang pertama dalam arti pengajaran 
manusia dengan pena dan yang kedua dalam arti pengajaran 
manusia terhadap hal-hal yang belum diketahuinya, sedangkan  

 :muncul hanya sekali pada ayat keempat dalam redaksi  قلم

  يعلم مالم الإنسان علم -بالقلم علم الذى

Al-Thabarî memandang bahwa manusia diajarkan menulis 

dengan قلم  di mana  qalam merupakan   

  31.عيش يصلح ولم يقم لم ذلك لولا الله من عظيمة نعمة

Pandangan senada juga dikemukakan oleh al-Qurthubî yang 
menyatakan bahwa:  

 كمال فدل  عيش يصلح ولم دين يقم لم ذالك لولا  تعالى الله من عظيمة نعمة القلم

 العلم نور الى الجهل ظلمة من ونقلهم يعلموا مالم عباده علم هبأن  سبحانه كرمه

  32.الكتابة علم فضل على ونبه

Pentingnya penggunaan qalam dalam pengajaran Tuhan 
terhadap manusia digambarkan Quthbî bahwa karena qalam 
masih dan senantiasa berpengaruh luas dan mendalam pada 
kehidupan manusia sebagai alat pengajaran, yang pada waktu itu 
kenyataan ini belum nampak dalam kehidupan manusia, tetapi 
Allah mengetahui arti dan nilai qalam bagi manusia, hingga Dia 
mengisyaratkan alat ini pada awal permulaan langkah dari 
langkah-langkah risalah terakhir ini.33  

Dalam ayat yang sedang dibicarakan ini, kata qalam yang 
digunakan berarti “alat” tetapi yang dimaksudkan adalah hasil 
dari kegunaannya, yaitu “tulisan”,  sebab sulit dibayangkan dan 

                                                 
31Al-Thabathaba’î, Al-Mîzân…, 161.   
32Al-Qurthubî, Al-Jâmi’…, 107.  
33Quthb,  Al-Jâmi’…,  202. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 403 

sulit menggambarkan bagaimana terjadinya pengajaran dengan 
qalam. Untuk lebih dapat dipahami, hal ini perlu dicarikan 
hubungannya dengan ayat pertama Qs. al-Qalam (68), yang 

turun persis setelah ayat kelima dari Qs. al-‘Alaq (96). Oleh 
karena itu dapat dipahami bahwa yang dimaksud dengan qalam 
adalah hasil penggunaan qalam, yaitu tulisan.34  

Menyangkut bahan ajar yang diajarkan dengan atau dalam 
proses pembelajaran dengan qalam itu para mufassir berbeda 
pendapat. Ada yang berpandangan seperti yang telah disinggung 
di atas, karena objeknya tidak dijelaskan maka itu berarti umum, 
yaitu apa saja yang dapat dijangkau. Ada pula yang mengkaitkan 
proses pembelajaran itu dengan pembelajaran Adam oleh Allah 
ketika hendak dijadikan sebagai khalifah dan digugat oleh 
Malaikat, yang diceritakan dalam Qs. al-Baqarah (2): 30-34.  

Mengenai apa yang diajarkan Allah kepada Adam, 
sebagaimana yang terkandung dalam penggalan redaksi ayat al-

Qur’an  وعلم آدم الأسمآء  كلها  para mufassir berbeda pendapat. 

Bint al-Syâthi’ merangkum perbedaan pandangan mufassir 
tersebut dengan menyatakan bahwa ada yang berpandangan 
bahwa yang dimaksudkan adalah bahasa, yang berupa huruf-

huruf, fi’il-fi’il, dan isim-isim. Ini senada dengan pendapat 
bahwa nama-nama itu adalah bahasa-bahasa, sehingga termasuk 
semua bahasa yang digunakan Adam dan anak cucunya. Ada 
yang menyatakan bahwa yang diajarkan itu adalah nama-nama 
malaikat. Mufassir lain menggeneralisir ke dalam nama semua 
benda, seperti unta, kambing, tikus, dan lainnya. Ada 
menambahkan dengan nama jin dan binatang liar, serta nama 
anak cucu Adam. Ada pula yang menyatakan bahwa Allah 
mengajarkan nama-nama benda dengan segala sifat, manfaat 
benda-benda tersebut bagi keagamaan dan keduniaan.35  

                                                 
34Ibid., 28. 
35Aisyah Abdurrahman (Bint al-Syâthi’), Manusia: Sensitivitas al-Qur’an, 

ter. M. Adib al-Arief (Yogyakarta: LKPSM, 1997), 42-3. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

404 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Merujuk kepada al-Zamakhsyarî, Bint al-Syâthi’ menyatakan 
bahwa kekhalifahan dan potensi ilmiah yang dimiliki Adam itu 
juga berlaku untuk semua manusia, karena ungkapan-ungkapan 
malaikat dalam ayat bersangkutan adalah tentang sifat manusia 

dalam bentuk jama’. Juga karena yang diserahi kekhalifahan itu 
semua manusia, maka semua manusia juga dibekali dengan 
kekuatan ilmiah. Dari sekian pandangan para mufassir yang 

dicermatinya, Bint al-Syâthi’ kemudian menyimpulkan bahwa 
penghormatan kepada manusia pertama, seperti terungkap 
dalam perintah Allah kepada malaikat untuk bersujud 
kepadanya, jelas merupakan kelebihan Adam, karena hanya dia 
yang mampu menggali pengetahuan yang malaikat tidak mampu 
mengetahuinya, dan keberpengetahuan inilah ternyata yang 
merupakan argumen utama dari penunjukan Adam sebagai 
khalifah-Nya.36 

Dari analisis tentang proses penciptaan manusia diketahui 
bahwa sesungguhnya dalam diri  manusia telah tersedia potensi 
jasadiah dan rohaniah, potensi mental-spiritual serta rasional-
intelektual yang dapat menjadi fasilitas-fasilitas utamanya dalam 
proses menjadi berpengetahuan dalam proses belajar. Kemudian 
dari analisis tentang karakteristik manusia juga diketahui bahwa 
dalam diri manusia terdapat potensi positif di samping potensi 
negatif yang akan saling bersaing dalam merebut pengaruh 
terhadap diri manusia. Perebutan pengaruh (positif-negatif) ini 
akan terus berlangsung dalam diri manusia tanpa henti sepanjang 
karier kehidupannya, dan itulah ujian yang harus selalu ditempuh 
manusia, bahkan hingga kematiannya, untuk mencapai predikat 
siapa yang paling unggul.37 Untuk mencapai kepentingan yang 
disebut terakhir pun sangat memerlukan proses belajar dan 
relajar pada diri manusia. 

                                                 
36Ibid., 46-9. 
37Qs. al-Mulk (67): 2. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 405 

Implikasi Edukatif Konsep Belajar Mengajar dalam Qs. al-

‘Alaq (96) 

Dunia belajar-mengajar dewasa ini –seiring dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang mampu 
dicapai manusia, khususnya  tentang dirinya sendiri seperti 

fisiologi, biologi,  psikologi,  psikoterapi, dan lainnya–  telah 
berkembang cukup pesat. Sistem pendidikan konvensional, yang 
mengandaikan guru (pengajar) sebagai yang serba tahu, yang 
berkuasa (pemegang otoritas) dan murid (si-belajar) sebagai 
serba tidak tahu, yang dikuasai (tak berdaya), sudah tidak lagi 
mampu memberi kontribusi bagi kemajuan kemanusiaan, tetapi 
justru menjadikan kreativitas pemikiran peserta  didik terhadap 
suatu objek pembelajaran cenderung terbelenggu, sehingga 
proses belajar-mengajar dalam sistem pendidikan konvensional 
ini menjadi tidak efektif, dan karenanya secara bertahap sudah 
mulai ditinggalkan.  

Dalam dunia pendidikan dan dunia belajar mengajar gaya 
lama, murid atau si belajar cenderung dipandang sebagai 
“bejana” yang kosong dan siap diisi, sehingga mengajar dipahami 
sebagai “proses menanamkan pengetahuan kepada anak atau 
proses penyampaian kebudayaan kepada anak.” Padahal murid 
adalah manusia yang “utuh” yang punya perasaan dan punya 
“aku” dan karenanya punya “harga diri”  seperti halnya guru. 
Jadi, seyogyanya murid tidak diperlakukan sebagai “pesakitan” 
yang selalu menjadi ajang untuk melampiaskan tempat salah dan 
kemudian memberinya yang “benar dan baik”,  atau seyogyanya 
murid tidak lagi diperlakukan sebagai “bawahan” yang siap 
diperintah dan bahkan dikuasai oleh sang guru. Dalam konteks 
ini kiranya tepat perumpamaan yang diungkapkan seorang 
pendidik Rusia yang menyatakan “mahasiswa ataupun murid (si-



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

406 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

belajar) bukanlah kendaraan yang akan dan harus diisi, 
melainkan suatu lampu yang harus dinyalakan.”38 

Hasil-hasil penelitian mutakhir di bidang sains humanistik 
menunjukkan bahwa dalam diri manusia tersimpan potensi dan 
kekuatan yang luar biasa besarnya, yang batas akhirnya belum 
dapat diketahui dengan jelas. Melalui rangkaian penelitian dan 
pengalaman empiriknya, Anthony Robbins kemudian 
melaporkan banyak hal tentang kekuatan manusia, yang 
melampaui batas-batas yang terlihat secara empiris. Di antara 
sekian banyak temuannya itu tercemin dalam ungkapan bahwa 
“Kalau Anda hanya dapat mencintai, Anda dapat menjadi orang 
yang paling kuat di dunia.”39 Penelitian di bidang psikologi 
keberhasilan menunjukkan bahwa keberhasilan seseorang yang 
berhasil, ditentukan IQ tidak lebih dari 25% dan lainnya adalah  
emosi.40 Demikian pula penelitian-penelitian di bidang 
neurobiologi-neurosains telah banyak mengungkapkan bahwa 
sesungguhnya besaran potensi manusia hingga saat ini belum 
terdeteksi secara memadai. Sebagai contoh, potensi manusia 
yang terkandung dalam “otak” nya saja sedemikian besar hingga 
disebut dengan istilah “the sleeping giant” (raksasa tidur), “alam 
semesta setengah kilo”, “makhluk satu triliyun sel”, 
“perpustakaan terbesar yang pernah ada” dan sebagainya.41   

                                                 
38J.A. Battle dan R.L. Shannon, Gagasan Baru dalam Pendidikan ter. Sans 

S. Hutabarat (Jakarta: Mutiara, 1982), 16. 
39Untuk hal dimaksud dapat dilihat pada Anthony Robbins, Unpower 

Limit: Kekuatan Tanpa Batas ter. T. Zaini Dahlan (Jakarta: Pustaka 
Delapratasa, 2000), 367. 

40Lihat Sharon Bigley, resensi hasil penelitian Daniel Golleman 
“Working With Emotional Intellegence: The Boss Feels Your Pain: At 
Work, Emotional Intellegence makes a Difference”, dalam  Newsweek, 19 
Oktober 1998, 51. 

41Lihat Tony Buzan, Memahami Peta Pikiran ter. Alexander Sindoro 
(Batam Centre: Interaksara, 2004), 34-40 dan juga Taufiq Pasiak, 
Membangunkan Raksasa Tidur (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2004), 2-7.  



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 407 

Merespons semuanya itu, kini telah bermunculan gagasan-
gagasan baru dalam pendidikan, khususnya tentang interaksi 
edukatif dalam proses belajar mengajar. Di antaranya yang 
dikenal dengan Student Active Learning (SAL)  atau di Indonesia 
dikenal dengan “Cara Belajar Siswa Aktif (CBSA)”, di mana guru 
dan muridnya sekaligus sama-sama aktif. Sebab yang belajar 
adalah murid, jadi dia harus aktif. Penghargaan atas 
“keberadaan” si belajar dalam proses belajar adalah merupakan 
sesuatu yang “niscaya” dalam pendidikan yang diharapkan dapat 
berhasil secara efektif. 

Pada suatu konferensi pendidikan internasional yang 
diselenggarakan UNESCO dikeluarkan sebuah rekomendasi, 
yang diantaranya menyangkut hubungan guru-murid. Di situ 
dinyatakan bahwa  efektivitas pendidikan sekolah sebagian besar 
tergantung dari perkembangan hubungan baru antara guru dan 
muridnya, yang menjadi partner yang semakin aktif di dalam 
proses pendidikan.42 

Dalam menyikapi perkembangan-perkembangan yang terjadi 
secara tanpa henti itu, memang banyak model pendidikan dan 
khususnya proses belajar yang ditawarkan sebagai hasil dari 
penelitian yang dilakukan secara terus menerus. Di antaranya 
adalah konsep “pendidikan pembebasan” yang ditawarkan Paulo 
Freire.43 Ia menghadapkan konsep tersebut dengan konsep 
pendidikan konvensional yang disebutnya dengan pendidikan 
“gaya bank” yang mengandaikan murid sebagai “bejana” yang 
“nrimo”, yang siap diisi seperti halnya mengisi “celengan” atau 
tabungan. Menurutnya, pendidikan model ini hanya akan 
menghasilkan manusia-manusia yang “terpola”, manusia-
manusia yang “jinak”, manusia-manusia yang “penurut” dan 
mudah dieksploitasi oleh kepentingan yang pro status quo.  

                                                 
42Norman M. Goble, Perubahan Peranan Guru,  ter. Suryatin (Jakarta: 

Gunung Agung, 1983), 201.  
43Paulo Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, ter. Utomo Dananjaya dkk. 

(Jakarta: LP3ES, 1972), 61. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

408 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Bagi Freire pendidikan yang membebaskan, dus pendidikan 
yang efektif adalah berisi laku-laku pemahaman (acts of cognition), 
bukannya pengalihan informasi. Untuk itu proses pendidikan 
harus merupakan proses hadap-masalah (problem-pacing), dialog 
antar guru, murid dengan murid, guru dengan murid, sehingga 
muncul suasana baru: guru yang murid dan murid yang guru. 
Guru tidak lagi menjadi orang yang mengajar dan murid tidak 
lagi menjadi orang yang diajar. Tetapi, guru mengajar dirinya 
sendiri melalui dialog dengan murid yang pada gilirannya juga 
mengajar. Mereka semua bertanggung jawab secara bersama 
terhadap suatu proses dalam mana mereka tumbuh dan 
berkembang untuk kepentingan manusia dan kemanusiaan yang 
lebih luas.44      

Konsep pendidikan, khususnya tentang proses belajar-
mengajar, sebagaimana dikembangkan dalam “pendidikan 
pembebasan”, dan juga penemuan-penemuan mutakhir di 
bidang pendidikan, secara umum terdapat kesearahan dengan 
konsep yang telah diintrodusir jauh sebelumnya dalam al-

Qur’an. Untuk menyebut contoh adalah dialog antara Ibrahim 
dengan putranya Ismail di seputar “mimpi-benar” sang ayah. 
Ibrahim tidak memaksakan kehendaknya untuk melakukan 
“mimpi-benar” itu, tetapi bertanya dan berdialog secara elegan, 
sangat demokratis, dan terbuka terlebih dahulu dengan sang 
putra.45 Kenapa di dalam ruang-ruang kelas belajar tidak 
dirancang-bangun pola hubungan pendidik-peserta didik yang  
semacam itu? Demikian pula signal yang ditunjukkan tentang 

konsep belajar-mengajar yang bisa dipahami dari Qs. al-‘Alaq 
(96): 1-5 sesungguhnya juga dapat dipandang sebagai model 
belajar hadap-masalah, di mana perintah membaca diiringi 
dengan arah atau objek  (menurut sebagian mufassir) yang harus 
dipahami, sarat dengan konsep-konsep problematis, penuh 

                                                 
44Ibid., 62-70. 
45Qs. al-Shâffât (37): 102. 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 409 

dengan muatan-muatan beragam permasalahan, mulai dengan 
niat dan lakon pembelajaran yang harus dengan kemuliaan serta 
model pemecahan persoalan yang juga harus bernuansa dan 
bernilai mulia dan seterusnya. 

Catatan Akhir 

Konsep belajar mengajar yang diintrodusir al-Qur’an secara 
doktrinal sangat tegas sejak awal, yaitu untuk mempersiapkan 
dan mendukung realisasi kemuliaan yang pada dasarnya 
merupakan dasar yang inheren dengan keseluruhan semangat al-

Qur’an. Dengan demikian secara asasi, konsep belajar mengajar 

dalam al-Qur’an sebenarnya dapat, perlu, dan harus digali dan 
dikembangkan secara terus menerus dalam rangka mewujudkan 
dan mengembangkan pendidikan yang ideal. Di satu sisi, upaya 
itu sekaligus untuk mewujud-nyatakan keunggulan konsep-

konsep al-Qur’an, dan di sisi lain untuk menyediakan jawaban 
yang memadai bagi pengembangan ilmu pengetahuan, 
pendidikan, dan belajar mengajar yang mulia guna menopang 
kepentingan, kemuliaan penciptaan, dan misi manusia dan 
kemanusiaan ke depan.  

Demikian pula sinyal yang ditunjukkan konsep belajar-

mengajar yang bisa dipahami dari Qs. al-‘Alaq (96): 1-5 
sesungguhnya juga dapat dipandang sebagai model atau konsep 
belajar yang selaras dengan model-model belajar yang 
direkomendasikan oleh hasil-hasil penelitian mutakhir di bidang 
neuropsikologi-neurobiologi dan neurosains. Seperti model 
belajar demokratis-dialogis, “problem facing” (hadap-masalah), 
“teacher-student partnership” (kesetaraan guru-peserta didik), dalam 
nuansa saling mengakui dan menghargai antarpihak yang terlibat 
dalam pembelajaran. Dengan demikian perintah membaca yang 
diiringi penyebutan nama Tuhan Yang Maha Mulia, serta diiringi 
dengan arah atau objek  (menurut sebagian mufassir), 
sesunguhnya sarat dengan konsep-konsep problematis, muatan-



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

410 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

muatan beragam permasalahan, mulai dengan niat dan lakon 
pembelajaran yang harus dengan kemuliaan serta model 
pemecahan persoalan yang juga harus bernuansa dan bernilai 
mulia dan seterusnya. 

Dalam perspektif seperti itu sesungguhnya al-Qur’an melalui 

pesan yang diintrodusir dalam Qs. al-‘Alaq (96): 1-5 tentang 
perintah belajar dan sekaligus melakukan pembelajaran secara 
mulia pada dasarnya dapat dipandang sebagai wanti-wanti Allah 
swt. kepada hamba-Nya, bahwa manusia bila hendak dan 
berambisi dalam mencapai keberhasilan atau kesuksesan dalam 
kehidupannya, baik sebagai makhluk manusiawi maupun sebagai 
khalifah dan sekaligus hamba Allah swt., maka hendaknya ia 
mempersiapkan diri terlebih dahulu dengan secara sebaik-

baiknya.● 
 

Daftar Pustaka 
 

Abdallah Yousuf Ali, The Glorious Kur’an: Translation and 
Commentary (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.). 

Abî Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-Anshârî al-Qurthubî,  

al-Jâmi’ li Ahkâm al-Qur’ân (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.).  

Abû Ja‘far Muhammad  bin Jarîr al-Thabarî,  Jâmi’ al-Bayân fi 

Tafsîr al-Qur’ân (Beirut: Dâr al-Ma‘arif, t.t.). 

Aisyah Abdurrahman (Bint al-Syâthi’), Manusia: Sensitivitas al-

Qur’an, ter. M. Adib al-Arief (Yogyakarta: LKPSM, 1997). 

Al-Ghazâlî,  Tafsîr Maudlû’î li Nahwa Suwari al-Qur’ân al-Karîm 
(Beirut: Dâr al-Shurûq, 1995). 

Ali Rahnema, Pioneer of Islamic Revival (London & New Jersey: 
Zed Books, 1994).  

Amir Syakib Arsalan, “Apa sebab kita mundur?” dalam Islam dan 
Pembaruan, ed. John D. Donohue & John L. Esposito, ter. 
Machnun Husein (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1995). 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 411 

Anthony Robbins, Un limit Power: Kekuatan Tanpa Batas,  ter. T. 
Zaini Dahlan (Jakarta: Pustaka Delapratasa, 2000). 

Crane Brinton (et.al.), A History of Civilization, vol.1 (New Jersey: 
Prentice Hall, 1989).  

David O. Connor,’. “Egypt, Ancient”, dalam Glorier Academic 
Encyclopedia, Glorier International, vol. 7 (t.tp.: Grolier 
International, 1983).  

J.A. Battle dan R.L.Shannon, Gagasan Baru dalam Pendidikan, ter. 
Sans S. Hutabarat (Jakarta: Mutiara, 1982). 

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 
1992). 

Marshal G.S. Hodgson, The Venture of Islam: Conscience and History 
in a World Civilization (Chicago & London: The University of 
Chicago Press, 1974). 

Maurice Bucaille, Asal–Usul  Manusia  Menurut Bibel Al-Qur’an 
Sains, ter. Rahmani Astuti (Bandung: Mizan, 1998).     

Moinuddin Ahmed, Religions of All Mankind (New Delhi: Kitab 
Bhavan, 1994). 

Muhammad ‘Abduh, Tafsir Juz ‘Amma: Muhammad Abduh, ter. 
Muhammad Bagir (Bandung: Mizan, 1999).  

Norman M. Goble, Perubahan Peranan Guru, ter. Suryatin (Jakarta: 
Gunung Agung, 1983).  

Patricia Crone, “The Rise of Islam in the World” dalam The 
Cambridge Illustrated History of the Islamic World, ed. Francis 
Robinson (London: The Cambridge University Press, 1996). 

Paulo Freire, Pendidikan Kaum Tertindas, ter. Utomo Dananjaya 
dkk. (Jakarta: LP3ES, 1972). 

Philip K. Hitti, Dunia Arab: Sejarah Singkat, ter. Ushuluddin 
Hutagalung & ODP. Sihombinmg (Bandung: Sumur 
Bandung, t.t.) 

Sayyid Husain al-Thabâthâba’î, al-Mîzân fi Tafsîr al-Qur’ân, juz 

XX (Beirut: Muassasah al-A‘lamî li al-Mathbû’ât, 
1141/1991). 



Muhammad Taufik, Konsep Belajar Mengajar dalam Al-Qur’an... 
___________________________________________________________ 

412 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Sayyid Quthb, Fî Zhilâl al-Qur’ân, juz XIX (Beirut: Dâr Ihyâ al-

Turâth al-‘Arabî, t.t). 
Sharon Bigley, “The Boss Feels Your Pain: At Work, Emotional 

Intellegence Makes A Difference”, dalam Newsweek, 19 
Oktober 1998. 

Syed Ameer Ali, A Short History af the Saracens (New Delhi: Kitab 
Bhavan, 1994).  

Taufiq Pasiak, Membangunkan Raksasa Tidur (Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 2004). 

Tony Buzan, Memahami Peta Pikiran, ter. Alexander Sindoro 
(Batam Centre: Interaksara, 2004). 

W. Montgomery Watt, Kejayaan Islam: Kajian Kritis dari Tokoh 
Orientalis, ter. Harioni Hadikusumo (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 1990). 
 


