
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 369 

SEJARAH TRADISI TULIS  
DALAM MASYARAKAT SASAK LOMBOK 

Jamaluddin  
___________________________________________________________ 

Abstract 

A great number of classical intellectual treatises, usually called manuscripts, can be 
found in Lombok, an island in West Nusa Tenggara province. All the manuscripts 
indicate that writing tradition has been growing in this island since a long time ago. Of 
many factors influenced the growing of that tradition is trade relationship between Lombok 
traders and those from other islands. Some significant contributions can be traced through 
languages ever used in oral communication and in works produced in the community i.e. 
Sasak, Java, Bali, and Malay, Sanskrit, Arabics. The relationship also contributed to 
rising intellectual activity and enriching contents of the manuscripts. 

This article observes historical sides of the writing tradition by providing historical 
data, epigraphs and other supporting resources that made the writing tradition exist. 

The article tradition in Sasak community is predicted to have been started since the 
Sasak people recognized writing system, and have developed hundreds of years ago, 
producing thousands of manuscripts in some different languages, titles and forms.The 
writing systems used were varied such as old Javanese, Arab, Bali and Bugis. And the 
languages used were old Java, Java, Bali, Arabic and Malay. This indicates that, long 
time ago, Sasak people had made contact with people from many parts of this archipelago 
like Bali, Java, Malay and even Celebes (Bugis). 

Keywords: Naskah,Tradisi Tulis, Budaya, Kajian Historis. 

_______________ 

MANUSKRIP di Nusantara yang tersebar di seluruh pelosok negeri ini ditulis 
tidak hanya menggunakan bahasa asing, seperti Arab dan Sansekerta, tetapi 
juga bahasa-bahasa daerah. Hal ini mengindikasikan terjadinya vernakularisasi 
(pribumisasi) Islam sehingga memungkinkan bisa dipahami secara lebih 
mudah oleh masyarakat yang berbeda pada setiap daerah di Indonesia.  

 Dengan berbagai macam bahasa yang digunakan, di Lombok ditemukan 
naskah-naskah dalam jumlah yang cukup besar, yang di dalamnya mencakup 
berbagai informasi penting tentang bermacam bidang kehidupan, seperti 
sastra, agama, sejarah, hukum, politik, adat-istiadat, farmakologi, prophesies, 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

370 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dan lain sebagainya. Naskah-naskah tersebut, dengan memperhatikan 
luasnya cakupan bidang yang digarap, sangat mungkin tercipta dan 
berkembang karena banyak faktor yang mendukung. Naskah-naskah 
tersebut menjadi potret dari peradaban masyarakat Sasak yang telah dicapai 
pada era kerajaan Islam di Lombok yang menghadirkan gambaran realitas 
kehidupan masyarakat pada saat naskah tersebut dibuat. Oleh karena itu, 
tentu sangatlah keliru kalau ada sebagian kalangan yang secara langsung 
ataupun tidak langsung berpandangan bahwa manuskrip atau naskah yang 
ditulis pada masa lampau adalah tidak atau kurang bernilai, dengan tanpa 
didahului penelitian yang cermat. Pandangan demikian dikritik keras oleh 
Azyumardi Azra dengan menyatakannya sebagai sangat simplistik dan 
menyesatkan, karena—berdasarkan temuannya ketika meneliti jaringan 
intelektual ulama Timur Tengah dengan Asia Tenggara melalui naskah-
naskah Nusantara—para ulama pemikir dan penulis naskah Islam, paling 
tidak sejak abad XVII M, telah menghasilkan karya-karya yang menjadi 
tonggak intelektualisme yang sangat penting bagi Islam Nusantara.1  

Untuk kasus pernaskahan Sasak, banyaknya manuskrip yang ditemukan 
di kalangan masyarakat Lombok, tentunya memunculkan beberapa 
pertanyaan. Misalnya, sejak kapan naskah-naskah atau manuskrip itu mulai 
ditulis, dan bagaimana latar sosio-kultural masyarakat ketika itu sehingga 
mereka mampu menulis naskah yang demikian banyaknya. Tulisan ini akan 
mengungkapkan dan mengkaji data-data sejarah dalam kaitannya dengan 
pernaskahan dan tradisi tulis masyarakat Sasak. 

Sejarah Tradisi Tulis Sasak 

Banyaknya naskah yang ditemukan di Lombok dalam jumlah besar 
mengindikasikan bahwa tradisi tulis telah berkembang dengan baik sejak 
masyarakat Sasak mengenal tulisan. Beberapa tulisan (aksara) yang digunakan 
dalam naskah-naskah di Lombok adalah aksara Jejawen, Arab, Bali, dan 
beberapa di antaranya (tapi jarang ditemukan) Bugis.2 Demikian juga halnya 

                                                 
1Azyumardi Azra, Naskah dan Rekonstruksi Sejarah Sosial-Intelektual Nusantara, Makalah 

disampaikan pada Simposium Internasional Pernaskahan Nusantara VII dan Munas 
Manasa III, Wisma Syahida Syarif Hidayatullah Jakarta, 26-28 Juli 2004, 2. 

2Salah satu naskah yang menggunakan aksara Bugis adalah Naskah Bugis, Naskah ini 
selain beraksara Bugis, bahasa yang digunakan juga Bugis, bahannya kertas, jumlah lempir 
(halaman) 38, dengan kondisi masih baik. Ditemukan di dusun Penjor, desa Gondang 
kecamatan Gangga dan sampai sekarang ini masih dikoleksi oleh masyarakat setempat.  



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 371 

dengan bahasa, paling tidak ada tujuh macam bahasa yang sering digunakan, 
yaitu Jawa Kuno, Sansekerta, Jawa, Sasak, Bali, Arab, dan Melayu.  

Tidak banyak tulisan yang menjelaskan tentang kapan penulisan naskah-
naskah dilakukan, lebih-lebih banyak naskah di Lombok jarang yang 
menggunakan kolofon.3 Kalaupun ada, sering tidak lengkap, seperti 
informasi berikut ini, ―naskah ini selesai ditulis pada tanggal 5 hari Jum’at‖, tanpa 
menyebut tahun. Selain karena alasan tersebut, banyak naskah yang 
kemudian ternyata sudah dalam bentuk salinan yang kesekian kalinya. Jadi, 
kalaupun ada yang menyebut angka tahun, tidak dapat dijadikan standar 
dalam menentukan kapan naskah tersebut pertama kali ditulis. Dalam kajian 
naskah atau ilmu filologi (Tahqîq al-Nushûsh), dikenal metode stema,4 yaitu 
metode yang digunakan untuk menemukan naskah asli atau menemukan 
silsilah suatu naskah. Namun, metode tersebut tidak dapat memberikan 
jawaban terhadap kepastian kapan tradisi tulis masyarakat Sasak itu dimulai. 
Untuk itu, penelusurannya dapat dilakukan melalui pendekatan historis. 

Memperhatikan aksara-aksara dan bahasa yang digunakan, maka kuat 
dugaan bahwa tradisi tulis telah dimulai sejak adanya hubungan dengan 
banyak negeri atau daerah di luar Lombok. Sudah barang tentu kaitannya 
dengan hal ini adalah daerah yang telah mengenal budaya tulis-menulis; 
karenanya, hubungan Lombok dengan negeri lain di luar konteks itu tidak 
akan dibicarakan.  

                                                 
3Kegunaan kolofon yang pertama adalah memberi data tentang identitas karya yang 

terkandung dalam naskah (nama penulis, tempat, dan waktu penulisan) dan kedua, untuk 
menyajikan informasi tentang salinan naskah. Kolofon biasanya terdapat pada penutup 
naskah atau ada juga yang di awal. Lihat, Henri Chambert-Loir, ―Kolofon‖, Makalah 
disampaikan pada Simposium Internasional Pernaskahan Nusantara VII dan Munas 
Manasa III, Wisma Syahida Syarif Hidayatullah Jakarta, 26-28 Juli 2004, 3. 

4Metode ini dikembangkan oleh Lackman pada tahun 1830-an. Beberapa nama yang 
kemudian mengembangkan metode ini J. J. Rass, dalam Hikayat Banjar (1968). Ketika 
meneliti Hikayat Banjar, ia berhasil mengumpulkan 23 Naskah yang tersebar di berbagai 
tempat. Rass membandingkan semua naskah kata demi kata dan episode demi episode. Ia 
berhasil menemukan perbedaan yang besar dalam isi cerita sehingga menghasilkan dua 
versi. Jelasnya, lihat J. J. Rass, Hikayat Banjar dan Kotawaringin: A study in Malay Historiography 
(Bibliotheca I. The Hague: Martinus Nijhoff, 1968), 78-80. Panuti Sudjiman juga 
melakukan hal yang sama ketika meneliti naskah Adat Raja-Raja Melayu, lihat Panuti 
Sudjiman, Adat Raja-Raja Melayu (Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 1981). Untuk 
jelasnya langkah-langkah tersebut, lihat Panuti Sudjiman, Filologi Melayu (Jakarta: Dunia 
Pustaka Jaya, 1995), 86-92. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

372 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Dari segi bahasa, pengaruh Jawa dan Bali sepertinya cukup kuat. Namun, 
untuk yang pertama, beberapa sumber menyebutkan bahwa itulah asal dari 
nenek moyang suku bangsa Sasak, sehingga pengaruh Jawa dalam 
masyarakat Sasak sangat kental terlihat. Contoh kecil saja, dapat dilihat pada 
beberapa nama desa di Lombok, seperti Surabaya, Gerisak (Geresik), 
Mataram, Kediri, dan Wanasaba. Demikian juga, beberapa raja awal yang 
memerintah di Lombok juga berasal dari Jawa, seperti Ratu Mas Panji, raja di 
kerajaan Sasak,5 diperkirakan letaknya di Blongas sekarang (Kecamatan 
Gerung).  

Beberapa bukti lain tentang hubungan dan sekaligus menguatkan 
keberadaan kerajaan tersebut adalah ditemukannya kentongan perunggu di 
Pujangan Tabanan, yang menginformasikan tentang kemenangan kerajaan 
Bali atas negeri Sasak, yang diperkirakan dibuat setelah anak Wungsu (abad 
XI M). Selain itu diperkuat lagi oleh prasasti Lutungan yang menyebutkan 
tentang pembelian 30 ekor kerbau oleh anak Wungsu dari Gurun.6 Beberapa 
prasasti lain, seperti prasasti Belanjong, turut memperkuat tesis tentang itu.7 

Memperhatikan hubungan Lombok dengan negeri-negeri lain, maka 
tampak jelas bahwa pada masa silam, sekitar abad IX M, Lombok telah 
menjalin hubungan dengan daerah luar. Maka, wajar kalau dari sisi bahasa 
terlihat pengaruhnya yang sangat kental dalam masyarakat Sasak. Demikian 
juga dalam tradisi tulis. Dengan ditemukannya beberapa prasasti tersebut 
dapat diketahui bahwa negeri Bali, dalam hal ini yang menjalin hubungan 
dengan Lombok, telah mengenal tradisi tulis-menulis. Dengan demikian, 
interaksi antara Bali dan Lombok, paling tidak telah memperkenalkan tulisan 
kepada masyarakat Lombok. Sementara hubungan antara Jawa dan Lombok 
pada abad IX atau X M belum ditemukan data tertulis berupa prasasti seperti 
yang ada di Bali. Namun, kuat dugaan Jawa memiliki peran yang cukup 
krusial; hal ini dapat dilihat pada penggunaan Bahasa Jawa Kuno, Sansekerta, 
pada masa-masa itu.  

Letak pulau Lombok pada posisi yang sangat strategis dalam jalur 
perdagangan di kepulauan Nusantara menjadikannya sebagai penghubung 
                                                 

5Lalu Wacana, Sejarah Nusa Tenggara Barat (Mataram: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan, 2002), 20. 

6Menurut R. Goris yang dimaksud Gurun adalah Pulau Lombok (Gerung). Lihat 
Marwati Djonet Poesponegoro dan Nugroho Notosusanto, Sejarah Nasional Indonesia 
(Jakarta: Balai Pustaka, 1993), 353. 

7Ibid., 293. Lihat juga Jamaluddin, Islam Sasak: Sejarah Sosial dan Keagamaan di Lombok 
(Abad XVI-XIX), Tesis (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2004), 59. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 373 

bagi perdagangan antara timur dan barat. Keterlibatan Lombok dalam jalur 
perdagangan tidak dapat dianggap kecil artinya bagi perkembangan 
perdagangan regional dan internasional. Pada awal-awal dibukanya jalur 
perdagangan di sepanjang pesisir kepulauan Nusantara di Jawa muncul 
kerajaan maritim Hindu Tarumanegara, tepatnya di Jawa Barat yang 
menguasai jalur perdagangan utara pulau Jawa sampai Sulawesi hingga abad 
VII M. Kemudian jalur perdagangan pindah ke Selat Malaka di bawah 
hegemoni kerajaan maritim Hindu-Sriwijaya, sampai abad XI M. Sejak abad 
XII M jalur perdagangan di sepanjang pantai utara pulau Jawa ke timur 
sampai di ujung kepulauan Nusantara kembali ramai seiring dengan 
munculnya adikuasa baru kerajaan agraris-maritim Hindu Budha Majapahit. 

Hubungan Lombok dengan kerajaan-kerajaan yang ada di Nusantara 
sebelum era Majapahit sifatnya lebih sebagai hubungan dagang. Perubahan 
zona perdagangan juga berpengaruh terhadap hubungan tersebut. Hubungan 
dagang itu dapat diketahui dari sumber-sumber historiografi tradisional 
Lombok. Diungkapkan bahwa kerajaan Lombok telah menjalin hubungan 
diplomatik dengan raja Palembang (Sriwijaya),8 juga dengan Sulawesi (Wong 
Bojo).9 Palembang yang merupakan ibukota Sriwijaya telah menjadi pusat 
pengajaran agama Budha sehingga orang-orang dari daratan Cina yang akan 
belajar agama Budha di India dianjurkan untuk menetap setahun di Sriwijaya 
untuk belajar bahasa Sansekerta.10 Berlangsungnya hubungan Lombok 
dengan Palembang, yang kala itu telah menjadi pusat pengajaran agama 
Budha dengan bahasa Sansekerta, memperkuat dugaan bahwa penggunaan 
bahasa Sansekerta di Lombok pertama kali berawal dari pengaruh kuat kota 
pusat Kerajaan Sriwijaya itu.  

Penggunaan bahasa Jawa Kuno telah dimulai sejak adanya kontak dagang 
antara orang Sasak dengan orang Jawa. Lebih dari itu bisa jadi bahasa Jawa 

                                                 
8Kerajaan Lombok memberikan perlindungan kepada para pedagang yang datang dari 

Palembang (Sriwijaya). Ketika terjadi konflik antara Patih Brangbantun dengan pedagang 
dari Palembang—Patih Brangbantun tidak mau membayar hutangnya kepada pedagang 
dari Palembang—persoalan itu disampaikan kepada raja Prabu Nyakrawati di Lombok 
Wanagiri. Baginda mengizinkan supaya Palembang memerangi Brangbantun karena 
dianggap merusak hubungan antara Raja Lombok dengan Raja Sriwijaya. Patih 
Brangbantun dapat dikalahkan dan melarikan diri ke Monggok. Lihat, Ibid., 52-3, 75. 

9Lalu Wacana, Babad Lombok (Jakarta: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 
1974), 58.  

10Ann Kumar dan John H. McGlynn, Illuminations: The Writing Traditions of Indonesia 
(New York: Weatherhill Inc. 1996), XVI. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

374 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

telah menjadi bahasa pengantar para pedagang ketika itu. Bahasa Jawa Kuno 
termasuk rumpun bahasa yang dikenal sebagai bahasa-bahasa Nusantara dan 
merupakan suatu subbagian dari kelompok linguistik Austronesia. Di 
Nusantara terdapat paling tidak 250 macam bahasa.11 Untuk tulisan 
berbahasa Sansekerta ditemukan pada sebuah prasasti tertua yang 
menunjukkan angka tahun 732 M.12 Prasasti yang menggunakan huruf 
Pallawa akhir itu ditemukan di Gunung Wukir Canggal, Magelang. 
Sedangkan bahasa Jawa Kuno pada prasasti tertua ditemukan di Sukabumi 
menunjukkan angka tahun 804 M.13 Untuk bahasa Melayu, karya satra tulis 
tertua, berasal dari sekitar tahun 1600 M,14 baru kemudian bahasa Aceh 
Batak, Minangkabau, Sunda, Bugis, Bali, dan Sasak. Di antara bahasa-bahasa 
itu, bahasa Jawa menduduki tempat teristimewa karena karya-karya berasal 
dari abad IX dan X M.15 Dengan kata lain, Jawa Kuno telah dipakai pada 
karya-karya tertua itu.16  

Sebagaimana yang dijelaskan di atas, berdasarkan beberapa bukti yang 
dikemukakan, Lombok telah terlibat dalam kontak dagang dan bahkan 
politik dengan pusat-pusat daerah Jawa dan Bali yang pada masa itu sudah 
berkembang tradisi tulis. Oleh karena itu, kuat dugaan bahwa bahasa-bahasa 
tersebut dalam waktu yang bersamaan juga mengalami perkembangan di 
Lombok.  

Banyak karya tulis yang belum ditemukan, selain dari yang telah 
tersimpan di museum-museum. Namun, beberapa sumber dapat 
dipergunakan untuk melacak sejak kapan tradisi tulis itu dimulai, salah 

                                                 
11P. J. Zoetmulder, Kalangwan (Jakarta: Jambatan,1985), 8. 
12Louis-Charles Damais, Epigrafi dan Sejarah Nusantara (Jakarta: Ecole Francaise 

d’Extreme-Orien, 1995), 9. 
13Zoetmulder, Kalangwan, 3. 
14Menurut perkiraan Brakel, di Melayu penerjemahan naskah telah dilakukan lebih 

awal dari yang diperkirakan, yaitu abad XIV M, misalnya Hikayat Muhammad Hanafiyah. 
Lihat L. Brakel, The Hikayat Muhammad Hanafiyyah: A Medieval-Malay Romance (The Hague, 
Nijhoff: KITLV, 1975) 56-7.  

15Di Jawa tradisi tulis-menulis bermula pada masa Sri Darmawangsa Teguh 
Anantawikrama yang terkenal dengan upayanya menjawakan Biyasamata, artinya 
membahasajawakan ajaran-ajaran Baghawan Byasa. Darmawangsa memerintah kira-kira 
Tahun 991-1017. Lihat Achdiati, Peradaban Manusia Zaman Peradaban Kuna (Jakarta: Gita 
Karya, t.t.), 10-2. 

16Zoetmulder, Kalangwan, 4. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 375 

satunya adalah informasi yang terdapat dalam Babad Nagarakertagama17 yang 
di dalamnya disebutkan nama Lombok dengan Lombok Mirah. Untuk 
menguatkan pendapat tersebut, di Lombok juga ditemukan sebuah 
manuskrip18 yang mengabadikan kedatangan Majapahit ke Lombok, yang 
disimbolkan dengan kedatangan seorang satria yang bernama Lumendang 
Sari asal Waringin Sungsang Majapahit, yang datang bersama-sama dengan 
Gajah Mada. Dalam manuskrip tersebut juga disebutkan bahwa Majapahit 
mengambil putri-putri kerajaan di Lombok untuk dinikahkan dengan 
keluarga kerajaan Majapahit. Menurut kalangan sejarawan, kedatangan 
Majapahit pertama kali melalui ekspedisi yang dipimpin oleh Mpu Nala 
sekitar tahun 1343 M, baru kemudian kedatangan Gajah Mada sepuluh tahun 
kemudian, sekitar tahun 1353 M.19 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa penguatan pengaruh Jawa 
dalam masyarakat Sasak terjadi setelah adanya hubungan politik dengan 
Majapahit. Kehadiran pembesar Majapahit ke Lombok adalah untuk tujuan 
penguasaan wilayah timur Indonesia. Ekspedisi pertama di bawah pimpinan 
Patih Nala (Mpu Nala), dan ekpedisi kedua langsung dipimpin oleh Gajah 
Mada. Mpu Nala kemudian menetap di Lombok yang kemudian 
menurunkan raja-raja di Lombok. Deneq Mas Muncul adalah putra bungsu 
Mpu Nala yang menjadi raja di Bayan. Deneq Mas Muncul menurunkan 
                                                 

17Babad Nagarakertagama adalah sebuah babad yang ditulis oleh Mpu Prapanca, yang 
menjelaskan hubungan Majapahit dengan semua wilayah yang ada di Nusantara. Babad ini 
ditemukan di Lombok pada waktu penyerbuan Belanda terhadap kerajaan Bali di Lombok 
pada tahun, 1894 M. Babad ini telah dibawa oleh pihak Belanda ke Leiden dan atas 
permintaan pemerintah RI babad tersebut dikembalikan lagi ke Indonesia. Naskah tersebut 
berbahasa Jawa Kuno, kemudian diterbitkan dalam huruf Bali dan Bahasa Belanda oleh 
Brandes (1902), tetapi hanya sebagian, disusul kemudian upaya penerjemahan oleh Kern 
tahun 1905-1914 yang dilengkapi dengan komentar-komentarnya. Baru pada tahun 1919, 
Krom menerbitkan utuh isi lontar Nagarakertagama. Krom juga melengkapinya dengan 
catatan historis. Naskah Nagarakertagama ini diterjemahkan dalam Bahasa Indonesia oleh 
Slamet Mulyana dan disertai dengan tafsir sejarahnya. Menyusul kemudian, Th. Pigeud 
yang menerjemahkan naskah tersebut ke dalam Bahasa Inggris. Tentang Babad ini lebih 
jelasnya lihat C. C. Berg, ―Gambaran Jawa Pada Masa Lalu‖ dalam Historiografi Indonesia: 
Sebuah Pengantar, ed. Soedjatmoko, et.al. (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1995), 85-90.  

18Manuskrip ini disebut Bencingah Punan ditulis pada lempengan perunggu, dengan 
menggunakan bahasa Jawa Kuno. Lengkapnya isi naskah tersebut dan sudah 
ditransliterasikan, lihat Team Penyusun Monografi Daerah NTB, Monografi Daerah Nusa 
Tenggara Barat (Proyek pengembangan Media Kebudayaan Direktorat Jenderal Kebudayaan 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan RI, 1977), 12. 

19Lalu Jelenga, Keris di Lombok (Mataram: Yayasan Pusaka Selaparang, t.t.), 16. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

376 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Deneq Mas Korabela, kemudian Deneq Mas Laki Singia.20 Tentang hal ini, 
dalam Babad Lombok disebutkan kerajaan Bayan adalah kerajaan besar yang 
didirikan oleh putra Sri Baginda Majapahit.21 Dengan kehadiran orang-orang 
Majapahit di Lombok, yang kemudian membangun kerajaan bersama 
pemuka atau tokoh-tokoh Bayan, menjadikan bahasa Jawa sangat 
berpengaruh dalam masyarakat Sasak.  

Majapahit telah lama mengenal tradisi tulis. Tradisi tulis di kalangan 
masyarakat Sasak diduga kuat dimulai sejak Majapahit menancapkan 
kekuasaannya di Lombok. Karena belum ditemukan bukti lain yang lebih tua 
dari manuskrip di atas, maka standar untuk menetapkan tahun mulainya 
tradisi tulis dalam masyarakat Sasak adalah tahun 1353 M, pada saat 
manuskrip tersebut ditulis. 

Pengaruh Jawa sesudah keruntuhan Majapahit diwakili oleh kerajaan-
kerajaan Islam di Jawa. Kerajaan Islam Jawa menancapkan pengaruhnya ke 
wilayah timur (Lombok) ini berakhir sekitar abad XVII M, seiring dengan 
semakin kuatnya dominasi Eropa terhadap Jawa. Secara bersamaan, 
pengaruh Melayu berlanjut sampai abad XIX M sehingga aksara Arab 
ataupun Arab Melayu mulai dikenal oleh masyarakat Sasak setelah terjadinya 
islamisasi di Lombok.  

Ditemukannya banyak naskah Melayu di Lombok mengindikasikan 
bahwa Melayu juga memberikan pengaruh yang tidak kecil dalam hal tradisi 
tulis. Beberapa naskah ditemukan di Lombok yang merupakan naskah 
Melayu, antara lain Nur Muhammad, Nabi Muhammad, Nabi Haparas/Aparas, 
Nabi Ibrahim, Yazid, Malaikat Jibril, dan Nabi Yusuf. Naskah-naskah tersebut 
telah diterjemahkan pertama kali di Melayu, kemudian tersebar ke berbagai 
wilayah di Nusantara. Di Lombok naskah ini menggunakan huruf Jejawen 
(tulisan Sasak), sedangkan bahasa yang digunakan adalah bahasa Sasak, 
sebagian bahasa Jawa dan Melayu. Naskah yang menggunakan bahasa 
Melayu pada umumnya menggunakan tulisan Arab Melayu (huruf Jawi).  

Naskah-naskah Melayu telah diterjemahkan atau disalin secara besar-
besaran oleh masyarakat Sasak, misalnya naskah Nabi Haparas/Aparas yang 
memiliki sekitar empat puluhan naskah salinan di Museum Negeri NTB dan 
naskah Nabi Yusuf yang berjumlah sekitar tiga puluh tujuh naskah salinan. 
Aktivitas tradisi penulisan/penyalinan naskah pada masyarakat Sasak terus 
berlanjut hingga abad XX M. 

                                                 
20Ibid. 
21Lalu Wacana, Babad…,67. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 377 

Naskah-naskah berbahasa dan beraksara Bali berkembang di kalangan 
suku Bali yang mendiami pulau Lombok di bagian Barat, sejak terjadi 
penaklukan oleh penguasa Bali atas kerajaan Islam di Lombok sekitar awal 
abad XVII M, atau boleh jadi lebih awal dari perkiraan. Beberapa sumber 
Bali menyebutkan orang-orang Bali telah datang ke Lombok jauh sebelum 
invasi itu dilakukan, pada awal abad XVII M, yang membuat perkampungan 
di wilayah Barat pulau Lombok.22  

Perkembangan Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak 

Naskah-naskah kuno23 yang ada pada umumnya dapat diselamatkan oleh 
lembaga pemerintahan maupun swasta, antara lain seperti yang ada di 
Museum Nasional, kemudian dipindahkan ke Perpustakaan Nasional. Pada 
masa sekarang ini sebagian dari naskah itu telah dimikrofilmkan. Masih 
banyak naskah yang ada di tangan masyarakat yang kebanyakan dari mereka 
tidak memahami tentang perawatan naskah-naskah tersebut. Oleh karena itu, 
semua pihak dituntut untuk memiliki rasa tanggung jawab terhadap 
keselamatan naskah-naskah tersebut.  

Demikian juga halnya dengan naskah-naskah atau manuskrip yang 
berasal dari Lombok, beberapa di antaranya yang dapat diselamatkan 
sekarang ini masih ada di Museum Negeri Nusa Tenggara Barat. Semua yang 
ada di museum tersebut belum ada yang dimikrofilmkan, kecuali beberapa 
dari manuskrip yang dibawa ke Jakarta, atau yang dikembalikan dari 
pemerintahan Belanda. Selain dalam bentuk mikrofilm, naskah-naskah itu 
juga sudah ada yang difaksimilikan sehingga untuk sebuah penelitian naskah 
akan lebih gampang dilakukan dengan tanpa ada kekhawatiran akan terjadi 
kerusakan pada naskah asli.  

                                                 
22Lihat Ide Anak Agung Gde Agung, Bali Pada Abad XIX: Perjuangan Rakyat dan Raja-

Raja Menentang Kolonialisme Belanda 1808-1908 (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 
1989), 102-3.  

23Sebuah naskah dapat disebut sebagai naskah kuno apabila naskah itu telah berumur 
paling kurang 50 tahun. Hal itu didasarkan pada monumen ordonansi STBL No. 238 
Tahun 1893 yang menjelaskan bahwa naskah dapat disebut sebagai naskah kuno bila telah 
berumur paling kurang 50 tahun. Lihat Tashadi, ―Pembinaan Penelitian dan Pelestarian 
Naskah‖ Makalah dalam kongres bahasa Jawa di Semarang 1991, 5; Lihat juga Tuti 
Munawar, ―Khazanah Naskah Nusantara‖ dalam Tradisi Tulis Nusantara: Kumpulan Makalah 
Simposium Tradisi Tulis Indonesia 4-6 Juni 1996 (Jakarta: Masyarakat Pernaskahan Nusantara, 
1997), 43.  



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

378 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Perawatan naskah menjadi sangat urgen bagi pelestarian warisan-warisan 
kuno. Ada beberapa faktor penyebab yang mungkin secara tidak disadari 
mengancam eksistensi naskah; faktor suhu sekalipun sangat menentukan 
tingkat kelangsungan dari manuskrip-manuskrip itu. Oleh karena itu, 
dibutuhkan pengetahuan khusus terhadap perawatan manuskrip atau naskah.  

Banyak sekali naskah sudah tidak dapat digunakan lagi, selain karena 
umur naskah yang sudah tua, juga karena kondisinya yang tidak 
memungkinkan untuk diakses. Kondisi demikian terjadi biasanya karena 
ketidakpahaman para kolektor terhadap perawatan naskah. Jadi, sebelum 
terjadinya kerusakan lebih awal dilakukan penggandaan atau penyalinan 
naskah. Tradisi semacam ini telah berkembang sejak dahulu hingga awal-
awal abad XX M. 

Tradisi tulis dalam masyarakat Sasak diperkirakan telah dimulai sebelum 
kedatangan Islam, yakni pada masa Hindu-Budha, baru kemudian 
mengalami perkembangannya setelah datangnya Islam. Tidak ditemukan 
tulisan-tulisan sebagai karya masyarakat Lombok sebelum datangnya Islam 
pada abad XVI M. Hal itu bukan berarti bahwa mereka samasekali tidak 
memiliki karya. Boleh jadi sebelum abad itu tulisan-tulisan mereka sudah ada, 
tetapi tulisan-tulisan tersebut tidak sampai kepada kita, atau karya-karya 
mereka telah ditulis ulang pada era kerajaan Islam. Memang sulit dilacak, 
tetapi beberapa indikasi mengarah pada anggapan tersebut, yaitu dengan 
ditemukan beberapa karya intelektual yang isi ceritanya diislamkan24, 
misalnya cerita Ramayana.25 Di masyarakat Sasak berkembang cerita dengan 
tokoh Dewi Anjani.26 Cerita ini sangat mirip dengan cerita Ramayana.27 

                                                 
24Istilah islamisasi naskah dalam hal ini dimaksudkan sebagai kegiatan penulisan ulang 

naskah-naskah (pra-Islam) sesudah kedatangan Islam yang penulisannya mengalami 
perubahan, misalnya pada perubahan nama tokoh-tokohnya atau sebagian cerita-ceritanya 
mengalami perubahan. Hampir pada sebagian besar naskah yang ditulis pada era Islam 
diawali dengan basmalah atau pujian kepada Allah dan Rasul.  

25Cerita Ramayana adalah cerita yang berasal dari India (tradisi Hindu) yang tokoh-
tokohnya banyak dijadikan sebagai sumber cerita dalam pewayangan. Dalam penyebaran 
ke Asia Tenggara, khususnya Indonesia, cerita-cerita asal India ini mengalami proses 
pengindonesiaan sehingga terjadilah pengubahan tokoh-tokoh dan cerita-cerita karena 
adanya penyesuaian dengan pola kehidupan Indonesia. Dewaki Kramadibrata-Nugarjito, 
Cerita Wayang Melayu Palembang: Sebuah Pengantar dalam Jati Diri yang Terlupakan: Naskah-
Naskah Palembang (Jakarta: Yayasan Naskah Nusantara, 2004), 145. 

26Dewi Anjani adalah tokoh yang dalam cerita-cerita rakyat sering dimunculkan sebagai 
orang yang memiliki kesaktian luar biasa. Karena kesaktiannya, Dewi Anjani diangkat 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 379 

Kehadiran Islam di Lombok memberikan nuansa baru bagi 
perkembangan tradisi tulis di masyarakat Sasak. Karya-karya besar yang 
dihasilkan pada umumnya telah dimulai dari abad XVI M di pusat-pusat kota 
kerajaan dan di kota-kota muslim lainnya.  

Berkembangnya budaya tulis dalam masyarakat Sasak tidak dapat 
dilepaskan dari beberapa faktor28 yang mempengaruhinya. Pertama, kehadiran 
Islam dengan berbagai ragam ajarannya, Islam adalah agama yang kaya akan 
ajaran-ajaran agama dan budaya yang tidak mungkin dapat ditransformasikan 
hanya dengan tradisi lisan, ditambah lagi keharusan untuk disampaikan dan 
disebarkan kepada masyarakat. Naskah-naskah yang paling banyak ditulis 
adalah tasawuf.29 Naskah-naskah tersebut menjelaskan perjalanan spiritual 
manusia menuju Tuhannya, dengan bahasa-bahasa yang sangat sederhana 
dalam bentuk cerita-cerita, tetapi di dalamnya terkandung makna filosofis 
yang sangat tinggi. Selain itu, juga terdapat tentang doa-doa, fiqh, dan ajaran-
ajaran dasar Islam.  

Kedua, adanya dukungan yang kuat dari kalangan Istana. Istana 
memfasilitasi segala kegiatan yang terkait dengan penulisan karya intelektual 
muslim ketika itu. Karya-karya mereka banyak yang bertemakan sejarah, 
politik, dan budaya yang banyak ditulis di pusat-pusat kerajaan Islam pada 
waktu itu, misalnya, Babad Lombok, yang terakhir ditemukan bertahun 1301 
H atau 1883-1884 M. Babad ini ditulis untuk pertama kalinya jauh lebih awal 
dari tahun yang disebutkan, yaitu pada masa kejayaan kerajaan Islam. Jadi, 
kemungkinan penulis terakhir melakukan salinan-salinan, yang kemudian 
menambah data-data yang belum ada dalam Babad tersebut. Babad Lombok 
terdiri dari dua bagian: bagian pertama,  menjelaskan asal usul Lombok, 

                                                 
menjadi raja jin. Sebagai seorang raja, dia memiliki kewenangan untuk mengatur kehidupan 
jin. Lihat Team, Monografi…, 9. 

27Jelasnya lihat V. J. Herman et.al., Bunga Rampai Kutipan Naskah Lama dan Aspek 
Pengetahuannya (Mataram: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat Jenderal 
Kebudayaan Museum Negeri Nusa Tenggara Barat, 1990/1991), 8-9.  

28Jamaluddin, Islam…, 168-9. 
29Karya-karya tasawuf biasanya disajikan dalam bentuk cerita-cerita. Salah satu karya 

tasawuf yang merupakan karya masyarakat Sasak klasik adalah Puspakrama. Naskah ini 
paling tidak terdapat lebih dari 193 naskah, lihat Th. C. Dick Van der Meij, Puspakrame: A 
Javanese Romance From Lombok (Leiden: CNWS, 2002), bab III. Dalam tulisan terbarunya 
Dick menyebutkan bahkan lebih banyak dari jumlah yang diperikan sebelumnya, lihat Th. 
C. Dick Van der Meij, Puspakrama Dibaca dari Segi Kebudayaan Wetu Telu di Lombok, Makalah 
disampaikan pada Simposium Internasional Pernaskahan Nusantara VII dan Munas 
Manasa III, Wisma Syahida Syarif Hidayatullah Jakarta, 26-28 Juli 2004, 2. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

380 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

penduduk Lombok, dan raja-raja Lombok, dan masa-masa awal kerajaan 
Islam di Lombok; bagian kedua banyak menjelaskan tentang perkembangan 
politik kerajaan Islam di Lombok.  

Selain itu, ada juga Babad Selaparang, Babad Suwung, Babad Praya, dan Babad 
Sakra, yang semuanya merupakan sejarah politik di Lombok. Selain tentang 
sejarah politik, yang paling penting adalah aturan-aturan yang harus 
ditegakkan oleh negara dalam bentuk kitab undang-undang. Kitab tersebut 
diberi nama Kotaragama.30 Di dalamnya berisi aturan-aturan yang mengatur 
kehidupan bermasyarakat yang harus ditaati oleh semua pihak, baik raja 
sebagai pemimpin negara maupun rakyat sebagai abdi negara. Di pusat 
kerajaan juga banyak para penulis yang menulis tentang agama dan lain 
sebagainya. 

Faktor yang ketiga adalah faktor budaya. Di kalangan masyarakat Sasak, 
membaca naskah–naskah lontar sudah menjadi tradisi dan dikenal luas oleh 
masyarakat Sasak. Tradisi membaca naskah lontar dalam masyarakat sasak 
disebut pepaosan. Naskah-naskah dibaca dengan menggunakan lagu-lagu 
(ditembangkan). Ada enam tembang yang cukup populer dikenal di kalangan 
masyarakat Sasak, yaitu Durma, Sinom, Smarandana, Pangkur, Dangdang 
(Dangdang Gula), dan Mas Kumambang. Namun, dalam membaca kitab Serat 
Menak (Jawa) dikenal pula tembang-tembang, seperti Kinanti, Girisa, dan 
Pucung.31  

Tradisi pembacaan hikayat Melayu (Jawi) di Sasak dikenal dengan istilah 
bakayat. Yang dibaca adalah hikayat-hikayat, seperti hikayat nabi-nabi 
(Qishash al Anbiyâ’), Qamaruzzaman, Nabi Bercukur, dan Ali Hanafiyah (Yazid). 
Pembacaan hikayat ini yang disertai dengan lagu (Sasak: kayat), sangat mirip 
dengan lagu hikayat yang berkembang di Melayu. Pembacaan hikayat ini juga 
membutuhkan penerjemah dan pendukung. Pembacaan hikayat Melayu 
dalam bentuk sya’ir disebut nya’ir. Kitab sya’ir yang terkenal di antaranya 
adalah Siti Zubaidah, Saer Kubur, dan Qamaruzzaman.32 Tradisi pembacaan 
naskah, yaitu pepaosan, bakayat, dan nya’er, merupakan kegiatan yang erat 
kaitannya dengan upacara adat dan keagamaan. Pembacaan naskah-naskah 
                                                 

30Jelasnya lihat Lalu Gde Suparman et.al., Pengungkapan Nilai Budaya Naskah Kuno 
Kotaragama (Mataram: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Direktorat Jendral 
Kebudayaan Museum Negeri Propinsi NTB, 1995/1996). Aslinya Lontar Kotaragama 
menggunakan huruf Jejawen (tulisan Sasak) dengan bahasa Kawi. Angka tahun penulisan 
tidak ada.  

31Herman et.al., Bunga…, 10. 
32Ibid., 11. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 381 

tersebut biasanya diadakan pada setiap malam Jum’at atau pada acara-acara, 
seperti pernikahan atau khitanan anak yang diadakan pada malam harinya.  

Di samping itu, ada juga naskah yang dibacakan dengan tujuan 
pengobatan (sympatetic-magic). Misalnya Kawitan Selandir (lontar) dibacakan 
untuk anak yang belum dapat berjalan. Indar Jaya (lontar) dibacakan untuk 
anak yang sulit berbicara. Indrabangsawan (Jawi) untuk anak yang dungu dan 
lainnya yang kadang hanya berbentuk kepercayaan satu kelompok 
masyarakat atau komunitas tertentu.33 

Pewayangan sebagai khazanah budaya Sasak juga memberi andil yang 
tidak kecil bagi pesatnya perkembangan tradisi tulis di Lombok. Cerita-cerita 
dalam pewayangan ditulis dalam naskah-naskah. Selain untuk hiburan, 
wayang menjadi media yang sangat efektif dalam pengembangan dakwah 
Islam. Semua cerita-cerita yang ditampilkan oleh wayang Sasak pada 
dasarnya mengambil cerita Menak34 yang sumber ceritanya berasal dari cerita 
Amir Hamzah,35 paman Rasulullah saw. Cerita-cerita berasal dari Persia 
(Iran) yang masuk ke Indonesia melaui tanah Melayu, kemudian tersebar ke 
Jawa dan Lombok36 

Demikian pentingnya naskah-naskah dalam kehidupan masyarakat Sasak, 
tidaklah mengherankan kalau hampir pada setiap kampung dapat ditemukan 
naskah-naskah. Pada umumnya naskah-naskah yang banyak tersebar di 
masyarakat adalah naskah-naskah yang ada hubungannya dengan upacara-
upacara atau kegiatan-kegiatan di masyarakat.  

Secara umum naskah-naskah yang berkembang di masyarakat Sasak 
banyak yang tidak diketahui penulisnya karena hampir pada semua naskah-
naskah jarang ditemukan nama-nama penulisnya. Ada dua macam jenis 

                                                 
33Ibid.  
34Serat Menak yang ada di Jawa berbeda dengan Serat Menak yang ada di Lombok, Serat 

Menak yang ada di Jawa ditulis dengan urutan sampai tujuh jilid. Sementara cerita Serat 
Menak yang ada di Lombok ditulis sesuai dengan kawiannya (fragmennya) sehingga 
ditemukan berbagai judul, seperti Selandir, Dewi Rengganis, Bidara Kawitan, Gendit Birayung, 
Bangbari, dan sebagainya. 

35Dalam cerita pewayangan Amir Hamzah diberikan berbagai gelar, seperti Wong 
Menak (tata kehidupan yang menyenangkan), Jayengrana (kuat di medan atau arena), Jayeng 
Laga (kuat di medan laga), Jayeng Tinon (sebagai orang yang memiliki visi dan misi untuk 
masa yang akan datang), Jayeng Palugon atau Jayeng Palupi (kuat memakai senjata berat), 
Jayeng Murti (dapat mengalahkan semua kesaktian), Khamidil Alam (gelar terakhir setelah 
kawin dengan putri Roma yang bernama Hasnaningsih).  

36Alit Widiastuti dan M. Tarfi, Wayang Sasak (Mataram: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan Bagian Proyek Pengembangan Permuseuman Nusa Tenggara Barat, 1987), 8. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

382 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

naskah yang berkembang di masyarakat Sasak, yaitu naskah yang ditulis 
dengan huruf Jejawen dan naskah yang ditulis dengan menggunakan huruf 
Jawi (Arab Melayu). Naskah-naskah yang ditulis dengan huruf Jejawan 
bermacam-macam bentuk: ada yang berbentuk salinan, seperti Jatiswara, 
Dalang Jati, dan Rengganis; ada yang berbentuk tulisan (dari cerita oral ke 
tulisan), seperti Doyan Neda, Cupak Gerantang, dan Lobangkara; dan ada yang 
berbentuk saduran, seperti Tapel Adam, Nabi Yusuf, Nabi Ibrahim, Mi’raj Nabi, 
dan cerita-cerita Menak. Cerita yang disadur dari cerita Menak (Jawa) 
terdapat berbagai judul, antara lain Banyurung, Kendit Birayung, Kabar Sundari, 
Gentur Bumi, Pedang Kemkem, dan sebagainya. Sedangkan naskah berbentuk 
karangan, seperti Silsilah Batu Dendeng, Silsilah Rembitan, Babad Sakra, Babad 
Praya, Babad Pringgabaya, Babad Selaparang, Pengeling-eling, Mantra, Obat-obat 
tradisional, dan sebagainya.37  

Karya-karya historiografi klasik di pulau Lombok yang berbentuk 
saduran banyak ditemukan. Karya-karya saduran tersebut babonnya ada yang 
yang berhuruf Jawi (Arab Melayu) dan ada pula yang berhuruf Jawa. Cerita-
cerita tersebut kemudian dialihkan dengan menggunakan huruf Jejawen. 
Adapun bahasa yang dipakai adalah bahasa Kawi atau bahasa Sasak serta 
pada umumnya ditulis di atas daun lontar. Dalam proses penyadurannya 
sering dilakukan tidak secara utuh, ada yang judulnya yang tetap dan ada pula 
yang berubah. Bahkan isi sering mengalami pengurangan atau penambahan 
disesuaikan dengan kondisi masyarakat tempat penyaduran itu dilakukan.  

Menyikapi persoalan semacam itu, van Ronkel memberikan sebuah solusi 
bahwa kalau ada naskah yang ada hubungannya dengan agama Islam, maka 
naskah Melayunya lebih tua; sebaliknya, bila naskah menyangkut soal 
kejawaan, maka naskah di daerah lain yang memuat unsur kejawaan 
merupakan naskah belakangan.38 Berikutnya, karya dengan huruf Arab dan 
Jawi (Arab Melayu). Karya dalam kelompok ini kebanyakan berupa salinan 
atau turunan dari kitab-kitab yang sudah ada, seperti kitab suci al-Qur’an, 
Perukunan, Sifat Dua Puluh, Mujarrobat, dan semacamnya. 

Di beberapa tempat, naskah-naskah tersebut sangat dihormati dan 
diperlakukan secara istimewa, layaknya benda yang hidup. Karena perlakuan 
yang demikian istimewa, tidak setiap orang dapat menyentuhnya, apalagi 
membacanya. Seperti di Sembalun, sampai sekarang masih terdapat naskah-
naskah yang diperkirakan sudah berumur ratusan tahun menurut 

                                                 
37Herman et.al., Bunga …, 9-10. 
38Ibid. 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 383 

pemangkunya,39 yaitu kitab tasawuf. Untuk menyentuhnya atau membacanya 
harus diawali dengan ritual-ritual tertentu, yang apabila tidak dilakukan, maka 
masyarakat di sekitarnya akan mendapatkan suatu musibah. Sementara itu, di 
beberapa tempat lain yang mempercayai bahwa naskah-naskah yang sudah 
berumur ratusan tahun dapat menyembuhkan orang yang sakit. Dalam 
masyarakat Sasak ada yang dikenal dengan istilah medan, yaitu seseorang yang 
menderita suatu penyakit dan yang dapat menyembuhkannya adalah benda-
benda kuno. Babad-babad termasuk salah satu dari benda kuno yang 
dipercaya dapat menyembuhkan penyakit yang diderita seseorang. Untuk 
menyembuhkan penyakit tersebut, biasanya suatu naskah harus dicuci 
(Sasak: pandik), kemudian air bekas cuciannya digunakan untuk mandi atau 
diminum oleh yang sakit. Akibat tradisi semacam ini naskah-naskah tersebut 
sangat rentan terhadap kerusakan dan akan cepat lapuk. Ada juga yang 
sebaliknya, masyarakat sama sekali tidak memandang naskah-naskah tersebut 
memiliki arti apa-apa, akibatnya terkadang menyimpannya sembarangan. 
Masyarakat seperti itu biasanya menyimpan naskah-naskah tersebut di atas 
pembakaran (di atas tempat memasak) atau diletakkan (diselip) di atap rumah 
sehingga naskah-naskah dari Lombok kebanyakan berwarna hitam akibat 
terlalu sering kena asap.  

Di pulau Lombok ditemukan tidak kurang dari 2000-an hasil karya 
intelektual muslim. Sekarang ini yang dikoleksi oleh Museum Negeri NTB 
lebih dari 1200-an naskah40 dan sekitar 800-an yang tersebar di luar pulau 
Lombok, baik itu yang dikoleksi oleh museum-museum di Nusantara 
maupun di Luar Negeri, khususnya yang terbanyak adalah di Belanda. Pada 
waktu penaklukan Lombok oleh Belanda pada tahun 1894-1942, tidak 
kurang dari 600-an babad atau naskah yang dibawa ke Belanda. Menurut 
perkiraan, yang dapat dikumpulkan sekarang adalah sepertiga dari jumlah 

                                                 
39Pemangku adalah orang yang dipercayai menjaga barang-barang kuno tersebut. 

Secara umum pemangku adalah orang yang diberikan kewenangan secara penuh terhadap 
peninggalan-peninggalan kuno, biasanya kewenangan tersebut diperoleh secara turun-
temurun. 

40Jelasnya jumlah naskah yang dikoleksi oleh Museum NTB, lihat katalog yang disusun 
oleh, Dick van Der Meij, Koleksi Naskah Museum Negeri Nusa Tenggara Barat Berdasarkan 
Daftar Spesifikasi Naskah Koleksi Museum NTB (1990), 1-24. Katalog yang paling lengkap 
untuk naskah-naskah dari Lombok adalah disusun oleh Geoffrey E. Marrison, Catalogue of 
Javanese and Sasak Texts (Leiden: Koninklijk Instituut Voor Taal, Land, en Volkenkunde, 
1999). 



Jamaluddin, Sejarah Tradisi Tulis dalam Masyarakat Sasak Lombok 
______________________________________________________________________ 

384 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

babad (naskah) yang ada. Jadi, yang masih tersebar di masyarakat adalah tiga 
kali lebih banyak dari yang dikoleksi oleh museum-museum tersebut. 

Catatan Akhir 

Masyarakat Sasak telah mengenal tulisan sekitar abad VIII-IX M melalui 
para pedagang dan penguasa dari Jawa dan Bali, sedangkan tradisi tulisnya 
dimulai pada abad XIV M. Salah satu karya tulis yang tertua adalah 
manuskrip yang mengabadikan kehadiran Majapahit di Lombok pada 
pertengahan abad XIV M. Ribuan karya intelektual (manuskrip) yang 
dihasilkan oleh masyarakat Sasak kebanyakan ditulis pada masa kejayaan 
kerajaan Islam di Lombok. Aktivitas tradisi tulis naskah masyarakat Sasak 
berlanjut sampai abad XX M. 

Berkembangnya tradisi tulis dalam masyarakat Sasak, selain karena 
dukungan istana yang memfasilitasi para penulis dan sastrawan, juga karena 
faktor budaya dan agama. Masyarakat memberikan ruang gerak yang 
kondusif bagi pengembangan tradisi tulis dan agama, dengan berbagai ragam 
ajarannya mendukung dan memperkaya khazanah intelektual masyarakat 
Sasak.● 


