


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Ahmad Choirul Rofiq Fenomena Kelompok Sempalan (Islam) 

di Indonesia  217-236 

Mutawalli  Pergulatan Pemikiran Melawan Arus: 
Penyempalan dalam Tubuh Nahdlatul 

Ulama dan Muhammadiyah  237-264 

Moch. Muwaffiqillah Gerakan Islam Sempalan:  
Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 

 265-282 

Yusuf Hanafi  Islam, Ekskomunikasi, dan Persoalan 
Penyesatan: Kajian Teo-Sosio-Analisis atas 

Vonis Bid‘ah, Riddah, dan Kufr   283-306 

Choirul Mahfud  Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan 

Pribumisasi Islam Humanis  307-332 

LEPAS 

L. Turjuman Ahmad سلمى أبي بن لزهير “أوفى أم أمن” قصيدة  

(الأدبية عناصرها في نقدية دراسة)   333-350

Sembodo A. Widodo  Analisis Struktural dalam Kajian al-Qur’an 

Surat Yûsuf (12)  351-372 

Nurul Hidayat  Bantahan Ibnu Rusyd  
terhadap Kritik  al-Ghazâlî  

tentang Keqadiman Alam  373-388 

Muhammad Taufik  Konsep Belajar Mengajar dalam al-Qur’an: 
Telaah Implikasi Edukatif  

Qs. al-‘Alaq (96): 1-5  389-412 

ULAS BUKU 

Adi Fadli  Ahmadiyah:  

Titik yang Diabaikan  413-424 

INDEKS 

http://ruzbihanhamazani.wordpress.com/2007/12/30/islam-ekskomunikasi-dan-masalah-penyesatan/


Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 373 

BANTAHAN IBNU RUSYD TERHADAP KRITIK  
AL-GHAZÂLÎ TENTANG KEQADIMAN ALAM 

Nurul Hidayat
*
 

__________________________________________________ 

Abstract  

Among “excess” of Muslims philosophers and teologians of middle ages 
were their ability to formulate divine teaching in speculative idea. That is true 
in the case of debate between al-Ghazali, deputizing theologians, with Ibnu 
Rusyd, deputizing philosophers. The debate was focused at problems how to 
comprehend creation of nature, whether it is creatio ex nihilo or creatio 
nihilo. The “victory” of al-Ghazali against philosophers took vital and 
important influence to growth of philosophy in Islam world. Being accused as 
infidel by al-Ghazali Muslims philosophers and philosophy was marginalized 

from Islamic treasures. 
Its impact admit of to be felt hitherto, that is in the form of ban, at least, 

suspicion to philosophy as science to mislead. To position both Islamic 

treasures—theology and philosophy—proportionally it is necessary to trace the 
debate between two disciplines since in fact the opinion of philosophers does not 

oppose against al-Qur'an, but against al-Ghazali‟s opinion. 

Keywords: Keqadiman Alam, Creatio ex Nihilo, Creatio Nihilo, 

Teologi, Filsafat, Pemikiran Spekulatif. 

______________ 

AL-GHAZÂLÎ (1111-1085 M) sebagai seorang yang memperoleh 
gelar hujat al-Islam telah menguasai filsafat dengan mendalam. 
Kitab yang berjudul  Maqâshid al-Falâsifah  adalah suatu bukti nyata 
atas pemahaman yang mendalam terhadap filsafat. Sedangkan 

                                                 
*Penulis adalah Dosen Agama Islam di Universitas Udayana Denpasar, 

Bali. email: nuri_hid@yahoo.co.id  



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

374 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

kitabnya yang berjudul Tahâfut al-Falâsifah adalah dalil lain atas 
kemampuannya yang luar biasa dalam mengkritik teori dan 

pemikiran filosof. 
Al-Ghazâlî dikenal sebagai orang yang pada mulanya ragu 

terhadap segala hal. Perasaan ini kelihatannya timbul pada dirinya 
dari pelajaran teologi yang diperoleh dari al-Juwayni, seorang 

tokoh aliran Mu‟tazilah. Banyak pertentangan pendapat di antara 
aliran-aliran teologi menimbulkan pertanyaan tentang aliran yang 

paling benar, dan itulah yang ingin ditemukan oleh al-Ghazâlî. 
Dalam kitab Al-Munqidz min al-Dlalâl diterangkan bahwa ia ingin 
mencari kebenaran sebenarnya, yaitu kebenaran yang diyakini 
benar-benar sebagai kebenaran. Pada mulanya, pengetahuan 
serupa itu dijumpai al-Ghazâlî dalam hal-hal yang ditangkap 
panca indera. Akan tetapi, bagi al-Ghazâlî sesuatu yang ditangkap 
panca indera juga berdusta. Oleh karena itu ia tidak percaya pada 
panca indera. Kemudian ia mengalihkan perhatiannya pada akal, 
namun akhirnya akal ternyata juga tidak dapat dipercaya. Menurut 
al-Ghazâlî, ketika orang-orang bermimpi melihat hal-hal yang 
benar-benar diyakini kebenarannya, tetapi setelah bangun, ia sadar 
bahwa yang dilihatnya benar itu sebetulnya tidak benar. Sesuatu 
yang menurut pendapat akal benar, setelah kesadarannya yang 
dalam timbul, ternyata tidak benar pula. Dalam perkembangannya 
kemudian al-Ghazâlî menemukan kemantapan metodologis itu 

dalam tasawuf.1 
Dalam kitab tersebut, al-Ghazâlî menyatakan bahwa para 

filosof yang menganut berbagai madzhab, dan membawa 
pemikiran yang berciri kekufuran terbagi dalam tiga kelompok. 
Pertama: kelompok materialis (al-dahriyyûn); kelompok ini 
mengingkari adanya Tuhan pencipta alam semesta. Mereka 
menyatakan bahwa alam ini telah ada dengan sendirinya sejak 
semula, sebagaimana halnya hewan berasal dari mani sejak 

                                                 
1Al-Ghazâlî, Al-Munqidz min al-Dlalâl (Beirut: al-Maktabah al-Sya„biyyah, 

t.t.), 27-30. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 375 

dahulu, dan mani dari hewan tanpa kesudahan lingkarannya. 
Demikian pula terhadap alam ini yang tanpa mengalami 
kesudahan. Menurut al-Ghazâlî, mereka yang memiliki 
pandangan seperti di atas termasuk Zindik.  

Kedua; kelompok naturalis (al-thabi‟iyyûn); kelompok ini 
memusatkan perhatiannya pada alam fisika, terutama hewan dan 
tumbuh-tumbuhan. Keajaiban yang mereka temukan dalam 
pembahasan masalah ini telah membuat mereka mengakui adanya 
pencipta  yang maha bijaksana. Hanya saja karena dugaan bahwa 
daya pikir manusia mengikuti temperamennya, sehingga ia akan 
musnah karena lenyapnya temperamen itu, maka mereka 
berpendapat bahwa jiwa akan fana, tidak akan kembali lagi. Akibat 
dari itu mereka mengingkari adanya hari akhir, surga dan neraka. 

Al-Ghazâlî mengelompokkan mereka ke dalam kelompok zindik. 
Ketiga: kelompok theis (al-ilâhiyyûn); kelompok ini muncul dari 

dua kelompok tersebut. Termasuk  dalam kelompok ini seperti 
Sokrates, Plato, Aristoteles dan para pengikutnya. Aristoteles 
telah menyanggah pemikiran sebelumnya, tetapi ia sendiri tidak 
dapat membebaskan diri dari sisa-sisa kekufuran mereka, 
sehingga menurut al-Ghazâlî ia termasuk orang kafir, begitu pula 
para pengikutnya dari kalangan filosof muslim, khususnya 

al-Farabî dan Ibnu Sina.2 
Secara khusus al-Ghazâlî mengajukan kritik yang sangat tajam 

kepada pemikiran kedua filosof muslim di atas, khususnya pada 
pemikiran tentang ketuhanan. Menurut al-Ghazâlî, dalam masalah 
ketuhanan, pendapat para filosof banyak yang bertentangan 
dengan agama Islam, sehingga wajib ditolak. Kritik al-Ghazâlî  itu 
kemudian menjadi salah satu faktor yang menyebabkan 
munculnya sikap negatif dan kecurigaan terhadap filsafat di 

kalangan kaum muslim sampai abad modern. Untuk maksud ini, 
ia menulis buku khusus, yaitu Tahâfut al-Falâsifah, di mana ia 
mengemukakan dua puluh masalah yang tidak sesuai dengan 

                                                 
2Ibid., 26-40. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

376 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

ajaran Islam. Tujuh belas dianggap bid‟ah, yaitu tersesat dalam 
beberapa pendapat, dan tiga masalah dipandang telah 

menjerumuskan mereka kepada kekufuran.3 
Di antara kritik al-Ghazâlî terhadap para filosof yang dianggap 

sebagai bid‟ah berkaitan dengan pendapat mereka mengenai: 

1. Tuhan tidak mempunyai sifat. 
2. Tuhan mempunyai substansi basîth (sederhana, simple) dan 

tidak mempunyai (mâhiyah) hakekat, quiddity. 

3. Tuhan tidak dapat diberi sifat (al-jins) jenis, genus dan (al-fashl) 
differentia.   

4. Planet-planet adalah bintang yang bergerak dengan kemauan. 

5. Jiwa-jiwa planet mengetahui semua juz’iyyât. 
6. Hukum alam tidak berubah. 

Sedangkan pendapat para filosof yang menurut Imam 

al-Ghazâlî membawa kepada kekufuran adalah : 

1. Alam itu qadim arti tidak bermula. 
2. Tuhan tidak mengetahui perincian-perincian dari apa yang 

terjadi di alam. 
3. Pembangkitan jasmani tidak ada.4 

Semua kritik yang  dilontarkan al-Ghazâlî terhadap para 
filosof telah dibantah oleh Ibnu Rusyd dalam bukunya Tahâfut 
al-Tahâfut. Buku ini disusun secara khusus untuk membela para 
filosof, terutama al-Farabî dan Ibnu Sina, dalam memberikan 

sanggahan terhadap kritik tersebut. 
Dalam pembahasan ini akan diuraikan tentang bantahan Ibnu 

Rusyd terhadap kritik al-Ghazâlî tentang keqadiman alam. Untuk 
memperoleh gambaran yang lebih utuh, akan dideskripsikan pula 

                                                 
3 M. M. Syarif (ed.),  Para Filosof Muslim, ter. Ilyas Hasan (Bandung 

:Miazan, 1993), 220; C.A. Qadir, Filsafat dan Ilmu Pengetahuan dalam Islam, ter. 

Hasan Basri (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1991), 74.  
4 Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1989), 44-5. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 377 

kritik al-Ghazâlî terhadap para filosof, khususnya mengenai 

keqadiman alam. 

Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 

Pendapat para filosof tentang keqadiman alam yang dikritik 
al-Ghazâlî adalah berkaitan dengan teori penciptaan alam. Para 
filosof muslim, khususnya al-Farabî dan Ibnu Sina sangat kuat 
dipengaruhi filsafat emanasi. Pemikiran al-Farabî tentang emanasi 
ini tampaknya diilhami dari filsafat emanasi Plotinus. Pengertian 
penciptaan sebagai suatu proses pancaran emanasi, (faydl) tidak 
selalu diterangkan sama oleh al-Farabî, tetapi secara keseluruhan 
dapat diberikan uraian tentang gambaran-gambaran pokoknya. 
Tuhan dikenal sebagai suatu zat yang ada dan bersifat wajib atau 
harus ada dan Dia adalah satu. Zat yang satu yang bersifat harus 
ada ini tidak menghasilkan hal-hal lain untuk ada. Karena 
dorongan itulah, Dia lalu berbuat bagi sesuatu yang lebih rendah 
daripada kedudukannya sendiri, sehingga akan memperkenalkan 
dalam hakekat ketuhanan. Sebagai gantinya, maka akibat pertama 
yang pasti muncul dari tindakan permenungan tuhan atas dirinya 
sendiri adalah intelek murni. Intelek pertama yang berasal dari 
tindakan Tuhan mengenal dirinya sendiri adalah merupakan suatu 
contoh wujud yang bersifat harus ada lewat faktor penyebab yang 
lain, yakni wujud yang ada dan bersifat harus ada, tetapi tidak 
seperti sumber yang asli. Dia hanya bersifat mungkin bagi dirinya 
sendiri5 

Pemikiran Plotinus tentang emanasi ini kemudian diikuti oleh 
al-Farabî dengan memberikan nuansa keislaman. Menurut 
al-Farabî, Allah menciptakan alam ini melalui emanasi, dalam arti 
wujud Tuhan melimpahkan wujud alam semesta. Emanasi ini 
terjadi melalui tafakur (berpikir) Tuhan tentang zat-Nya, yang 

                                                 
5Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam, ter. Amin Abdullah (Jakarta : 

Rajawali Press, 1989), 47-8; Ibrahim Madkour, Aliran dan Teori Filsafat Islam, 

ter. Yudian W. Asmin (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), 26. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

378 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

merupakan prinsip dari peraturan dan kebaikan dalam alam. 
Dengan kata lain, berpikirnya Tuhan tentang zat-Nya adalah 
sebab dari adanya alam ini. Dalam arti bahwa Dia-lah yang 

memberi wujud kekal dari segala yang ada.6 
Filsafat emanasi yang dibawa al-Farabî mengandung arti 

keaktifan benda yang memancar dari kepasifan sumbernya. 

Dalam hal filsafat al-Farabî, keaktifan berada pada akal-akal yang 
merupakan hasil tafakur Tuhan, sedang pada Tuhan terdapat 
kepasifan,  apalagi kalau pancaran matahari dan sinarnya diambil 

sebagai contoh untuk konsep emanasi. Matahari sebagai benda 
mati adalah pasif, dan sinar yang memancar darinya bersifat 
otomatis. Karena itu pengandaian “penciptaan alam” dengan 
matahari dan sinarnya itu banyak mendapat tantangan, khususnya 

dari al-Ghazâlî.7  
Pandangan al-Farabî dan Ibnu Sina tentang penciptaan alam 

seperti di atas dimungkinkan karena memang dalam al-Qur‟an 

tidak ada ayat yang secara (qath‟îy) pasti menyebutkan bagaimana 

Tuhan menciptakan alam ini. Ayat-ayat al-Qur‟an hanya 
menyebut bahwa Tuhanlah yang menciptakan alam semesta. Dan 
untuk menciptakan sesuatu, Allah hanya bersabda kun, maka 
sesuatu itupun terjadi. Tidak ada penjelasan yang rinci mengenai 

proses penciptaan alam oleh Allah. Bagaimana proses terjadinya 
sesuatu itu? Jawaban untuk pertanyaan inilah yang dipikirkan 
ulama-ulama Islam. Filosof membawa filsafat emanasi, sementara 
para teolog Islam membawa konsep (creatio ex nihilo) penciptaan 
dari ketiadaan.  

 Filsafat emanasi inilah yang dikritik oleh al-Ghazâlî, 
khususnya berkaitan dengan ketidaklurusan pendapat itu. Ia 
menuduh para filosof telah merendahkan derajat tuhan dan 
meninggikan derajat akal-akal, karena Tuhan dalam paham 

emanasi hanya berpikir tentang zat-Nya dan mewujudkan hanya 

                                                 
6Harun Nasution, Islam Rasional (Bandung: Mizan, 1995), 44. 
7Ibid., 45. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 379 

yang berbilang satu. Pandangan emanasi ini menghilangkan 
keagungan tuhan dan membuat tuhan dekat dengan keadaan 

mati.8 Karena itu al-Ghazâlî memasukkan pandangan para filosof 

itu dalam kategori bid‟ah, namun tidak sampai membawa kepada 
kekufuran.  

Sejalan dengan filsafat emanasi tersebut di atas, al-Farabî dan 
filosof Islam lainnya berpendapat bahwa alam ini qadim, dalam 
arti tidak mempunyai permulaan dalam zaman. Bagi mereka, yang 
qadim bukan hanya Allah swt. tetapi juga ciptaannya. Ini berarti 
alam tidak diciptakan, dan sesuatu yang tidak diciptakan atau tidak 
ada penciptanya berarti Tuhan. Maka syahadat dalam Islam adalah 

la qadima illâ al-Lâh, tidak ada yang qadim kecuali Allah. Hal ini 
membawa kepada paham syirik atau politeisme, karena mengakui 

adanya banyak yang qadim (ta‟addud al-qudamâ).  Paham syirik 
termasuk dosa besar, bahkan termasuk yang tidak dapat diampuni 

Tuhan.9 
Tidak diciptakan bisa pula berarti tidak perlu adanya pencipta, 

yaitu Tuhan. Dan yang dimaksud pencipta adalah yang 
menciptakan sesuatu dari tidak ada (ceatio ex nihilo).  Kalau alam 
(dalam arti segala yang ada selain tuhan) dikatakan tidak bermula, 
maka alam bukanlah diciptakan dan dengan demikian Tuhan 

bukanlah pencipta. Sedangkan dalam al-Qur‟an disebutkan 

bahwa Tuhan adalah pencipta segala-galanya. Dengan pendapat 
demikian, berarti para filosof dengan terang-terangan menentang 

nash atau teks al-Qur‟an.10 Hal ini membawa kepada ateisme. 
Sementara ateisme jelas bertentangan dengan ajaran dasar Islam, 
yaitu tauhid. Inilah yang mendorong al-Ghazâlî untuk 

                                                 
8 Al-Ghazâlî, Tahâfut al-Falâsifah (Kairo: Dâr al-Maâ„rif, t.t.), 148; 

Nasution, Islam...,46. 
9Muhammad Yûsuf Mûsâ, Bayn al-Dîn wa al-Falsafah (Mesir: Dâr al-Maâ 

„rif, t.t.), 3-92. 
10Nasution, Falsafat…, 45. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

380 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

mengatakan kafir kepada filosof yang percaya bahwa alam ini 

qadim.11 
Dalil yang dikemukakan al-Ghazâlî untuk memberikan 

kritikan ini dapat diuraikan sebagai berikut: suatu hal yang 

mustahil jika yang “baru” keluar dari yang qadim, karena jika kita 
andaikan Allah itu qadim dan alam tidak keluar dari diri-Nya, 
maka alam ini hanya merupakan kemungkinan semata. Dan jika 
kemudian ini ada, tentunya ada sebab (murajjih).  Dalam hal 

demikian, dipertanyakan: mengapa sebab ini baru ada sekarang 
dan tidak sebelumnya? Jika sebelumnya Allah tidak berkuasa 
menciptakan dan baru kemudian berkuasa, maka bagaimana 
terjadi kekuasaan ini. Atau jika dahulu Allah berkehendak, 
mengapa terjadi kehendak itu? Di mana terjadinya? al-Ghazâlî 
menjawab bahwa tidak ada suatu halangan apapun untuk 
mengatakan bahwa irâdah Allah yang qadim telah menetapkan 
sejak zaman azali adanya alam ini pada waktu yang ditentukan 
oleh irâdah itu. Hal ini tidak dapat dipertanyakan mengapa iradah 
itu menentukan waktu tertentu bagi pencipta alam ini, tidak pada 
waktu yang lain, sebagai sifat Allah yang tidak memiliki sifat 
kemutlakan.  Irâdah Allah dapat terjadi pada suatu waktu tertentu 
yang dikehendaki tanpa ada sebab apapun kecuali irâdah itu 
sendiri. Jika tidak, maka tidak ada artinya irâdah itu bersifat 

mutlak.12 
Allah mendahului alam dari segi zat bukan dari segi zaman, 

seperti halnya satu mendahului dua atau gerakan orang 
mendahului gerakan bayangan. Dua jenis gerakan ini serupa 
tingkatannya dalam zaman. Jika Allah dan alam demikian halnya, 

                                                 
11Harun Nasution , “ Filsafat Islam,” dalam Kontektualisasi Doktrin Islam 

dalam Sejarah, ed. Budhy Munawar Rahman (Jakarta: Yayasan Paramadina, 

1995), 154. 
12Al-Ghazâlî, Tahâfut…, 89-90; Muhamamd Abd al-Hâdî Abû Zaydah, 

Târîkh al-Falsafah fî al-Islâm (Kairo: Mathba„ah Lajnah al-Ta‟lîf wa al-Tarjamah 

wa al-Nasyr, 1983), 209-10. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 381 

maka pastilah keduanya  “baru” atau qadim, dan mustahil salah 

satunya yang “baru” sedangkan yang lain qadim. Jika Allah 
mendahului alam dari segi zaman bukan dari segi zat, maka ini 
berarti sebelum ada alam dan zaman ada zaman yang tidak ada 
ketiadaan, karena ketidakadaan itu mendahului wujud, dan Allah 
mendahului masa terbatas pada satu sisi dan masa tidak terbatas 
pada sisi lainnya. Ini berarti belum ada zaman, ada zaman yang 
tidak ada batas akhirnya, sehingga menjadi bertolak belakang, 

sehingga mustahil zaman itu baru. 
Terhadap pendapat ini, al-Ghazâlî menjawab bahwa Allah 

memang telah ada dan alam tidak ada, kemudian Allah ada dan 
juga bersama-Nya ada alam. Dalam hal pertama kita tetapkan 
zaman Allah saja, sedangkan dalam hal kedua, dua zat, yaitu Allah 
dan alam. Hal ini tidak perlu sama sekali mengandaikan adanya 
zaman. Alasan selanjutnya dari filosof adalah bahwa alam sebelum 

wujudnya merupakan sesuatu yang “mungkin,” namun 
kemungkinan ini tidak ada perlunya karena berarti abadi. 
Al-Ghazâlî menjawab bahwa alam ini selalu mungkin terjadinya. 

Setiap waktu dapat dipikirkan terjadinya. Jika diandaikan bahwa ia 

“senantiasa,” maka itu bukanlah baru dan hal ini sesuai dengan 

sifat “mungkin”. 
Selanjutnya mereka beralasan dengan dalil lain yang 

berdasarkan materi dengan mengatakan bahwa setiap yang baru 
harus didahului unsur materi, karena sesuatu yang baru tidak 
terlepas dari unsur tersebut. Dari pengertian itu, materi tidak baru, 
tetapi qadim. Sedangkan yang baru hanyalah forma, sifat, kualitas, 

dan sebagainya yang berdasar pada materi. 
Untuk menjawab permasalahan tersebut al-Ghazâlî 

menyatakan bahwa alam itu bukanlah suatu sistem yang berdiri 
sendiri, bebas dan lainnya, bergerak, berubah, tumbuh dan 
berkembang dengan dirinya, dengan hukum-hukumnya. Namun, 
wujud, sistem, dan hukum-hukum itu tetap bertopang pada Allah. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

382 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Karena Allah yang mencipta, menahan, mengendalikan, 

menghidupkan, dan mematikan segala sesuatu.13 

Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Al-Ghazâlî 

Seperti yang telah dikemukakan sebelumnya, al-Ghazâlî telah 
menulis kitab yang berjudul Tahâfut al-Falâsifah  yang memuat 
berbagai dalil dan argumen bahwa teori dan pemikiran para 
filosof muslim mengenai ketuhanan dan hal-hal yang metafisika 
tidak berhasil memuaskan dirinya, bahkan ada di antaranya yang 
bertentangan dengan ajaran Islam. Tuduhan yang sangat keras ini 
telah menarik perhatian Ibnu Rusyd (1126-1198 M) untuk 
meneliti kembali permasalahannya, sehingga ia menulis suatu 
kitab yang berjudul Tahâfut al-Tahâfut yang dimaksudkan untuk 
membela para filosof dari kritik dan sanggahan al-Ghazâlî. Untuk 
memperkuat bantahannya, Ibnu Rusyd tidak hanya bersandar 

pada logika saja, tetapi juga pada ayat-ayat al-Qur‟an. Namun 
bantahan itu tidak cukup untuk membangunkan filsafat dari 

kubur yang digali sangat dalam oleh al-Ghazâlî. 
Kritik al-Ghazâlî tentang emanasi sebagaimana diungkapan 

sebelumnya dengan menggunakan contoh matahari dan 
sianarnya, tidak tepat bagi filsafat emanasi al-Farabî. Emanasi 
diartikan oleh al-Farabî sebagai berikut: wujud Allah 
melimpahkan wujud alam semesta, dan bukan wujud alam 
semesta melimpahkan wujud Allah. Dengan demikian, yang aktif 
adalah Allah dan bukan akal-akal yang dipancarkan Tuhan 
sebagaimana yang dipahami al-Ghazâlî. Dengan kata lain, 
kedudukan Tuhan dalam filsafat emanasai tidaklah dapat 
dianalogkan dengan kedudukan matahari sebagaimana 

dikemukakan di atas.14 
Permasalahan mengenai keqadiman alam dalam arti tidak 

mempunyai permulaan zaman telah diuraikan al-Farabî dengan 

                                                 
13Ibid., 96-108. 
14Nasution,  “Filsafat…”, 154. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 383 

pendapatnya bahwa lawan dari qadim dalam istilah Islam adalah 
baharu. Al-Farabî sebenarnya tidak memakai kata qadim, tetapi 
muhdas. Dalam tulisannya yang lain, ia mencela orang yang 
mengatakan bahwa bagi Aristoteles, alam ini qadim. Akan tetapi 

muhdats dalam tulisannya itu ia pakai bukan dalam arti “baru” 
tetapi dalam arti diciptakan. Menurut pendapatnya, alam 
diciptakan Tuhan, bukan dalam arti bahwa sebelum 
penciptaannya ada zaman dan sesudah berlalunya Tuhan itulah 

baru Tuhan menciptakan alam. Allah tetap menciptakan alam 
sejak zaman azali, dengan sendirinya, alam adalah qadim. 
Meskipun qadim, alam diciptakan Tuhan. Dalam keterangannya 
yang lain ia menyatakan bahwa bagi alam tidak ada permulaan 
zaman, alam tidak terjadi dengan cara bagian tertentu dahulu 
diciptakan Allah, kemudian baru bagian lainnya dan begitulah 
seterusnya. Akan tetapi Allah menciptakannya sekaligus tanpa 
zaman. Dari gerak alamlah timbul zaman. Alam diciptakan sejak 

zaman tak bermula sebelum adanya zaman, yaitu semenjak qidam. 

Zaman ada sesudah diciptakan.15 

Konsep al-Ghazâlî tentang kebaharuan alam, yang berarti 
alam mempunyai permulaan zaman, menurut Ibnu Rusyd 

mengandung arti bahwa ketika Tuhan menciptakan alam, 
tiadakah da sesuatu disamping Tuhan. Tuhan dengan kata lain, 
waktu itu berada dalam kesendiriannya. Tuhan menciptakan alam 
dari tiada atau nihil. Pandangan yang demikian ini menurut Ibnu 

Rusyd tidak sesuai dengan penegasan al-Qur‟an dalam Qs. Hud 

(11): 77 yang menyatakan: “Dan dialah yang mencitpakan langit 
dan bumi dalam enam hari dan tahta-Nya (pada waktu itu) berada 

di atas air ”.  Ayat tersebut mengindikasikan bahwa sebelum alam 

diciptakan Tuhan, telah ada sesuatu di sampingnnya, yaitu wujud 
air yang di atasnya terdapat tahta kekuasaan Tuhan tegasnya, 

                                                 
15Ibid., 46-47; Oliver Leaman, Averroes and His Philosophy (New York: 

Oxford Universiry Press, 1988), 36-7. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

384 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

sebelum langit-langit dan bumi diciptakan telah ada air dan 

tahta.16 

Dalam Qs. al-Anbiya (21): 03 dikatakan: ”apakah orang-orang 
yang tidak percaya bahwa langit-langit dan bumi (pada mulanya) 

adalah satu. Dan kemudian kami pisahkan. Kami jadikan segala 

yang hidup dari air ”.  Ayat ini mengandung arti bahwa langit dan 
bumi pada mulanya berasal dari unsur yang satu dan kemudian 

menjadi benda yang berlainan. 
Dengan ayat serupa inilah Ibnu Rusyd menentang pendapat 

al-Ghazâlî bahwa alam diciptakan Tuhan dari tidak ada (reatio ex 

nihilo) dan bersifat “hadis“ dan menegaskan bahwa pendapat itu 

tidak sesuai dengan kandungan al-Qur‟an sebagaimana 

disebutkan di atas. Di samping itu, kata khalaqa dalam al-Qur‟an, 
menurut Ibnu Rusyd menggambarkan penciptaan bukan dari 

“tidak ada” (creatio ex nihilo) seperti yang dikatakan al-Ghazâlî, 

tetapi dari “ada” (creatio nihilo).  ”Tidak ada” tidak bisa berubah 

menjadi “ada” yang terjadi adalah “ada” berubah menjadi “ada” 

dalam bentuk lain. Dalam hal ini “ada” dalam bentuk materi asal 

yang empat, yaitu tanah, air, api, dan udara diubah tuhan menjadi 

“ada” dalam bentuk bumi. Dengan demikian, keqadiman hanya 

menjadi sifat yang melekat pada materi asal, sedangkan langit, 

bumi, dan susunannya adalah baru ”hadis”. 
Antara kaum filosof dan teolog memang terdapat perbedaan 

pendapat mengani qadim. Bagi kaum teolog, seperti dikatakan 
Ibnu Rusyd, qadim berarti tidak mempunyai sebab untuk 

wujudnya, yaitu pencipta. 17  Tegasnya, tiap qadim bagi teolog 
adalah Pencipta, dalam hal ini adalah Allah swt. Oleh karena itu, 
keyakinan yang dipegang kuat oleh kaum teolog adalah tidak ada 
yang qadim selain Allah. Paham banyaknya yang qadim ditentang 

keras oleh teolog Islam. 

                                                 
16Nasution, “Filsafat…, 156. 
17Ibnu Rusyd, Tahâfut al-Tahâfut, juz I (Kairo: Dâr al-Ma „ârif, 1964), 218. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 385 

Qadimnya alam, menurut Ibnu Rusyd tidak membawa kepada 
politeisme, atau ateisme, karena qadim selain diartikan pencipta, 

atau sesuatu yang tidak diciptakan, dapat juga berarti sesuatu yang 
diciptakan dalam keadaan terus-menerus, yaitu kejadian yang 

tidak mempunyai permulaan dan akhir. Dengan demikian, yang 
qadim bukan hanya Allah swt. tetapi juga alam, ciptaan pencipta. 
Ketika dikaitkan dengan Allah, qadim berarti pencipta, tetapi jika 
dikaitkan dengan alam, kata itu mengandung makna alam dalam 
kejadian terus-menerus. Kejadian ini tidak memiliki permulaan di 
zaman lampau dan tidak memiliki kesudahan di zaman 

mendatang. Dengan kata lain, ”terus” dalam keadaan berubah 

dalam zaman tak bermula sampai zaman tak berakhir. 
Oleh karena itu, kaum filosof berlainan dengan kaum teolog, 

dapat menerima banyaknya yang qadim. Paham yang mengakui 

banyaknya yang qadim (ta‟addud al-qudamâ) bagi mereka tidak 
membawa kepada paham syirik dan ateisme. Bagi mereka sang 

pencipta dan ciptaannya (alam) sama-sama qadim. Karena Allah 
menciptakan alam semenjak qadim atau sejak zaman tidak 

bermula, sehingga antara Allah dan penciptanya tidak ada 
perbedaan zaman. Dengan demikian, baik pencipta (Allah) dan 

ciptaan-Nya (alam) adalah qadim. 

Kaum teolog sebaliknya berpendapat bahwa Allah swt. tidak 
sejak qadim (semula) menciptakan. Oleh karena itu, alam tidak 

bisa qadim, tetapi harus “hadis ”,  memiliki permulaan dalam 
zaman. Pencipta harus lebih dahulu ada daripada ciptaan-Nya. 
Antara pencipta dan penciptanya, antara Allah dan alam harus ada 

perbedaan zaman. Oleh karena itu, Allah swt. harus qadim dan 

alam harus “hadis ”.  Dalam pada itu kaum teolog berpendapat 
bahwa penciptaan mengambil arti penciptaan dari tidak ada 
(creatio ex nihilo). Penciptaan dari tidak ada, tidak dapat diterima 

oleh para filosof.18 

                                                 
18Nasution, Islam…, 48. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

386 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Sebagaimana penjelasan sebelumnya bahwa qadim berarti juga 
kejadian yang terus-menerus. Alam yang terus-menerus dalam 
keadaan diciptakan ini tetap ada dan baqâ’. Digambarkan juga 

dalam Qs. Ibrahim (14): 47-48: ”janganlah sangka bahwa Allah 
akan menyalahi janji bagi rasul-rasulnya. Sesungguhnya Allah 
Maha Kuasa dan Maha Pemberi alasan dihari bumi ditukar 

dengan bumi yang lain (demikian pula) langit ”.  

Pada hari kiamat nanti, tuhan akan menukar bumi dengan 
bumi yang lain, demikian pula langit yang sekarang akan ditukar 
dengan langit yang lain. Konsep ini mengandung arti bahwa pada 
hari kiamat nanti bumi dan langit ini akan hancur susunannya dan 
menjadi materi asal yang empat. Dari keempat unsur ini Tuhan 
menciptakan bumi dan langit yang lain lagi. Bumi dan langit ini 
akan hancur pula, dan dari materi asalnya akan diciptakan bumi 
dan langit yang lain tanpa kesudahan. Jadi pengertian qadim 
sebagai sesuatu yang berada dalam kejadian terus-menerus adalah 

sesuai dengan kalimat al-Qur‟an. 

Dengan demikian, al-Ghazâlî tidak memiliki argumen yang 
kuat untuk mengkafirkan filosof dalam filsafat mereka tentang 
keqadiman alam. Kedua-duanya, yakni pihak al-Farabî dan 

al-Ghazâlî sama-sama memberi tafsiran masing-masing tentang 

ayat-ayat al-Qur‟an mengenai pencipta alam. Yang bertentangan 

bukanlah pendapat para filosof dengan al-Qur‟an, tetapi pendapat 

filosof dengan al-Ghazâlî. 

Catatan Akhir 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa pengertian qadim 
bagi teolog dan filosof berlainan, dan mengakibatkan al-Ghazâlî 
mengkafirkan para filosof yang mengatakan bahwa alam itu 
qadim. Qadim bagi teolog tidak bisa berarti lain kecuali pencipta, 

sedangkan bagi filosof, qadim di samping berarti pencipta, juga 

mengandung arti kejadian terus-menerus. Pengertian yang 

dikemukakan filosof ini didasarkan pada ayat-ayat al-Qur‟an. 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________  

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 387 

Karena perbedaan antara filosof dan teolog (al-Ghazâlî) hanya 

pada cara memberi pengertian tentang qadim. 
Pemikiran bahwa alam kekal yang dikemukakan para filosof 

mengandung arti bahwa materi asalnya qadim, yang oleh Ibnu 

Rusyd disebut muhdats azalî, dan susunannya menjadi langit dan 

bumi adalah muhdats. Keduanya, bagaimanapun juga adalah 

ciptaan Allah swt. Antara Tuhan yang qadim, materi asal yang 
qadim, dalam arti muhdats azalî tidak terdapat perbedaan zaman, 
yang adalah perbedaan urutan esensi. Karena Allah memancarkan 
dalam arti menciptakan semenjak qidam maka Tuhan dan alam 
sama-sama qadim. Tapi dari segi esensi, bukan dari segi zaman, 

esensi Allah swt. sebagai pencipta ada lebih dahulu dari pada alam 
sebagai ciptaannya.● 

Daftar Pustaka 

Al-Ghazâlî, Al-Munqidz min al-Dlalâl (Beirut: al-Maktabah al-Sya 

„biyyah, t.t.). 

_________, Tahâfut al-Falâsifah (Kairo: Dar al-Ma „ârif, t.t.) 

C. A. Qadir, Filsafat dan Ilmu Pengetahuan dalam Islam, ter. Hasan 

Basri (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1999).  

Harun Nasution “Filsafat Islam ”,  dalam Kontekstualisasi Doktrin 

Islam dalam Sejarah, ed. Budhy Munawar Rahman (Jakarta: 
Yayasan Paramadina, 1995). 

_________, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1989). 

_________, Islam Rasional (Bandung: Mizan, 1995). 

Ibnu Rusyd, Tahâfut al-Tahâfut, juz I(Kairo: Dâr al-Ma„ârif, 1964).  

Ibrahim Madkour, Aliran dan Teori Filsafat Islam, ter. Yudian W. 
Asmin (Jakarta: Bumi Aksara, 1995).  

M. M. Syarif (ed.), Para Filosof Muslim, ter. Ilyas Hasan (Bandung: 
Mizan, 1993). 



Nurul Hidayat, Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazâlî tentang Keqadiman Alam 
___________________________________________________________ 

388 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Muhamamd Abd al-Hâdî Abû Zâdah, Târîkh al-Falsafah fî al-Islâm 

(Kairo: Mathba„ah Lajnah al-Ta‟lîf wa al-Tarjamah wa 
al-Nasyr, 1983).  

Muhammad Yûsuf Mûsâ, Bayn al-Dîn wa al-Falsafah (Mesir: Dâr 

al-Ma„ârif, t.t.).  

Oliver Leaman, Averroes and His Philosophy (New York: Oxford 
Universiry Press, 1988).  

_________, Pengantar Filsafat Islam, ter. Amin Abdullah (Jakarta: 
Rajawali Press, 1989).  


	00b Daftar Isi XI_2 Islam Sempalan.pdf
	08 Lepas XI_2_Nur Hidayat.pdf

