U

ISSN 1411-3457

LLIMLUNR

Jural Studi Keislaman

.

olume XI » Nomor 2 » Desember 2007

/)

INSTITUT AGAMA 1SLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Ahmad Choirul Rofiq

Mutawalli

Moch. Muwaffiqillah

Yusuf Hanafi

Choirul Mahfud

LEPAS
L. Turjuman Ahmad

Sembodo A. Widodo

Nurul Hidayat

Muhammad Taufik

ULAS BUKU
Adi Fadli

INDEKS

ISI

Fenomena Kelompok Sempalan (Islam)

di Indonesia ® 217-236

Pergulatan Pemikiran Melawan Arus:
Penyempalan dalam Tubuh Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah e 237-264
Gerakan Islam Sempalan:

Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama
® 265-282

Islam, Ekskomunikasi, dan Persoalan
Penyesatan: Kajian Teo-Sosio-Analisis atas
Vonis Bid‘ah, Riddah, dan Kufr e 283-306
Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan
Pribumisasi Islam Humanis @ 307-332

el (o 0 e 3l o el Bapal
(AaY) W palic 8 45385 4 y0) e 333-350
Analisis Struktural dalam Kajian al-Qut’an
Surat Yusuf (12) e 351-372

Bantahan Ibnu Rusyd

terhadap Kritik al-Ghazali

tentang Keqadiman Alam e 373-388
Konsep Belajar Mengajar dalam al-Qur’an:
Telaah Implikasi Edukatif

Qs. al-*Alaq (96): 1-5 e 389-412

Ahmadiyah:
Titik yang Diabaikan e 413-424


http://ruzbihanhamazani.wordpress.com/2007/12/30/islam-ekskomunikasi-dan-masalah-penyesatan/

BANTAHAN IBNU RUSYD TERHADAP KRITIK
AL-GHAZAL] TENTANG KEQADIMAN ALAM

Nurul Hidayat~

Abstract

Among “excess” of Muslims philosophers and teologians of middle ages
were their ability to formulate divine teaching in speculative idea. That is true
in the case of debate between al-Ghazali, deputizing theologians, with 1bnu
Rusyd, deputizing philosophers. The debate was focused at problems how to
comprehend creation of nature, whether it is creatio ex nihilo or creatio
nihilo. The “victory” of al-Ghazali against philosophers took vital and
mportant influence to growth of philosophy in Lsiam world. Being accused as
infidel by al-Ghazali Muslims philosophers and philosophy was marginalized
[from Islamic treasures.

Its impact admit of to be felt hitherto, that is in the form of ban, at least,
suspicion to philosophy as science to mislead. To position both Islamic
treasures—theology and philosophy—proportionally it is necessary to trace the
debate between two disciplines since in fact the opinion of philosophers does not
oppose against al-Qur'an, but against al-Ghazali’s opinion.

Keywords: Keqadiman Alam, Creatio ex Nihilo, Creatio Nihilo,
Teologi, Filsafat, Pemikiran Spekulatif.

AL-GHAZALI (1111-1085 M) sebagai seorang yang memperoleh
gelar hujat al-Islam telah menguasai filsafat dengan mendalam.
Kitab yang berjudul Magdshid al-Falisifah adalah suatu bukti nyata
atas pemahaman yang mendalam terhadap filsafat. Sedangkan

"Penulis adalah Dosen Agama Islam di Universitas Udayana Denpasar,
Bali. email: nuri_hid@yahoo.co.id

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 373



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

kitabnya yang betjudul Tahdfut al-Falisifah adalah dalil lain atas
kemampuannya yang luar biasa dalam mengkritik teori dan
pemikiran filosof.

Al-Ghazali dikenal sebagai orang yang pada mulanya ragu
terhadap segala hal. Perasaan ini kelihatannya timbul pada dirinya
dari pelajaran teologi yang diperoleh dari al-Juwayni, seorang
tokoh aliran Mu’tazilah. Banyak pertentangan pendapat di antara
aliran-aliran teologi menimbulkan pertanyaan tentang aliran yang
paling benar, dan itulah yang ingin ditemukan oleh al-Ghazali.
Dalam kitab A/~Mungidz min al-Dialal diterangkan bahwa ia ingin
mencari kebenaran sebenarnya, yaitu kebenaran yang diyakini
benar-benar sebagai kebenaran. Pada mulanya, pengetahuan
serupa itu dijumpai al-Ghazali dalam hal-hal yang ditangkap
panca indera. Akan tetapi, bagi al-Ghazali sesuatu yang ditangkap
panca indera juga berdusta. Oleh karena itu ia tidak percaya pada
panca indera. Kemudian ia mengalihkan perhatiannya pada akal,
namun akhirnya akal ternyata juga tidak dapat dipercaya. Menurut
al-Ghazali, ketika orang-orang bermimpi melihat hal-hal yang
benar-benar diyakini kebenarannya, tetapi setelah bangun, ia sadar
bahwa yang dilihatnya benar itu sebetulnya tidak benar. Sesuatu
yang menurut pendapat akal benar, setelah kesadarannya yang
dalam timbul, ternyata tidak benar pula. Dalam perkembangannya
kemudian al-Ghazali menemukan kemantapan metodologis itu
dalam tasawuf.!

Dalam kitab tersebut, al-Ghazali menyatakan bahwa para
filosof yang menganut berbagai madzhab, dan membawa
pemikiran yang berciri kekufuran terbagi dalam tiga kelompok.
Pertama: kelompok materialis (al-dahriyyun); kelompok ini
mengingkari adanya Tuhan pencipta alam semesta. Mereka
menyatakan bahwa alam ini telah ada dengan sendirinya sejak
semula, sebagaimana halnya hewan berasal dari mani sejak

1Al-Ghazali, A/-Mungidy min al-Diald! (Beirut: al-Maktabah al-Sya‘biyyah,
t.t.), 27-30.

374 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

dahulu, dan mani dari hewan tanpa kesudahan lingkarannya.
Demikian pula terhadap alam ini yang tanpa mengalami
kesudahan. Menurut al-Ghazali, mereka yang memiliki
pandangan seperti di atas termasuk Zindik.

Kedua; kelompok naturalis (al-thabi Gyyin); kelompok ini
memusatkan perhatiannya pada alam fisika, terutama hewan dan
tumbuh-tumbuhan. Keajaiban yang mereka temukan dalam
pembahasan masalah ini telah membuat mereka mengakui adanya
pencipta yang maha bijaksana. Hanya saja karena dugaan bahwa
daya pikir manusia mengikuti temperamennya, sehingga ia akan
musnah karena lenyapnya temperamen itu, maka mereka
berpendapat bahwa jiwa akan fana, tidak akan kembali lagi. Akibat
dari itu mereka mengingkari adanya hari akhir, surga dan neraka.
Al-Ghazali mengelompokkan mereka ke dalam kelompok zindik.

Ketiga: kelompok theis (al-ilahiyyin); kelompok ini muncul dari
dua kelompok tersebut. Termasuk dalam kelompok ini seperti
Sokrates, Plato, Aristoteles dan para pengikutnya. Aristoteles
telah menyanggah pemikiran sebelumnya, tetapi ia sendiri tidak
dapat membebaskan diri dari sisa-sisa kekufuran mereka,
sehingga menurut al-Ghazali ia termasuk orang kafir, begitu pula
para pengikutnya dari kalangan filosof muslim, khususnya
al-Farabi dan Ibnu Sina.?

Secara khusus al-Ghazall mengajukan kritik yang sangat tajam
kepada pemikiran kedua filosof muslim di atas, khususnya pada
pemikiran tentang ketuhanan. Menurut al-Ghazali, dalam masalah
ketuhanan, pendapat para filosof banyak yang bertentangan
dengan agama Islam, sehingga wajib ditolak. Kritik al-Ghazali itu
kemudian menjadi salah satu faktor yang menyebabkan
munculnya sikap negatif dan kecurigaan terhadap filsafat di
kalangan kaum muslim sampai abad modern. Untuk maksud ini,
ia menulis buku khusus, yaitu Tabdfut al-Falisifah, di mana ia
mengemukakan dua puluh masalah yang tidak sesuai dengan

2]bid., 26-40.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 375



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

ajaran Islam. Tujuh belas dianggap bid’ah, yaitu tersesat dalam
beberapa pendapat, dan tiga masalah dipandang telah
menjerumuskan mereka kepada kekufuran.?

Di antara kritik al-Ghazali terhadap para filosof yang dianggap
sebagai bid’ah berkaitan dengan pendapat mereka mengenai:

1. Tuhan tidak mempunyai sifat.

2. Tuhan mempunyai substansi basith (sederhana, simple) dan
tidak mempunyai (mahiyah) hakekat, guiddity.

3. Tuhan tidak dapat diberi sifat (a/-ins) jenis, genus dan (a/-fashl)
differentia.

4. Planet-planet adalah bintang yang bergerak dengan kemauan.

5. Jiwa-jiwa planet mengetahui semua jug zyyat.

6. Hukum alam tidak berubah.

Sedangkan pendapat para filosof yang menurut Imam

al-Ghazali membawa kepada kekufuran adalah :

1. Alam itu qadim arti tidak bermula.

2. Tuhan tidak mengetahui perincian-perincian dari apa yang
terjadi di alam.

3. Pembangkitan jasmani tidak ada.*

Semua kritik yang dilontarkan al-Ghazali terhadap para
filosof telah dibantah oleh Ibnu Rusyd dalam bukunya Tahdfut
al-Tahdfut. Buku ini disusun secara khusus untuk membela para
filosof, terutama al-Farabi dan Ibnu Sina, dalam memberikan
sanggahan terhadap kritik tersebut.

Dalam pembahasan ini akan diuraikan tentang bantahan Ibnu
Rusyd terhadap kritik al-Ghazali tentang keqadiman alam. Untuk
memperoleh gambaran yang lebih utuh, akan dideskripsikan pula

SM. M. Syarif (ed.), Para Filosof Muslim, ter. llyas Hasan (Bandung
:Miazan, 1993), 220; C.A. Qadir, Filsafat dan Limu Pengetabnan dalam Islam, ter.
Hasan Basri (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1991), 74.

4Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Isiam (Jakarta: Bulan
Bintang, 1989), 44-5.

376 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

kritik al-Ghazali terhadap para filosof, khususnya mengenai
keqadiman alam.

Kritik al-Ghazali tentang Keqadiman Alam

Pendapat para filosof tentang keqadiman alam yang dikritik
al-Ghazali adalah berkaitan dengan teori penciptaan alam. Para
filosof muslim, khususnya al-Farabi dan Ibnu Sina sangat kuat
dipengaruhi filsafat emanasi. Pemikiran al-Farabi tentang emanasi
ini tampaknya diilhami dari filsafat emanasi Plotinus. Pengertian
penciptaan sebagai suatu proses pancaran emanasi, (fzyd/) tidak
selalu diterangkan sama oleh al-Farabi, tetapi secara keseluruhan
dapat diberikan uraian tentang gambaran-gambaran pokoknya.
Tuhan dikenal sebagai suatu zat yang ada dan bersifat wajib atau
harus ada dan Dia adalah satu. Zat yang satu yang bersifat harus
ada ini tidak menghasilkan hal-hal lain untuk ada. Karena
dorongan itulah, Dia lalu berbuat bagi sesuatu yang lebih rendah
daripada kedudukannya sendiri, sehingga akan memperkenalkan
dalam hakekat ketuhanan. Sebagai gantinya, maka akibat pertama
yang pasti muncul dari tindakan permenungan tuhan atas dirinya
sendiri adalah intelek murni. Intelek pertama yang berasal dari
tindakan Tuhan mengenal dirinya sendiri adalah merupakan suatu
contoh wujud yang bersifat harus ada lewat faktor penyebab yang
lain, yakni wujud yang ada dan bersifat harus ada, tetapi tidak
seperti sumber yang asli. Dia hanya bersifat mungkin bagi dirinya
sendiri®

Pemikiran Plotinus tentang emanasi ini kemudian diikuti oleh
al-Farabi dengan memberikan nuansa keislaman. Menurut
al-Farabi, Allah menciptakan alam ini melalui emanasi, dalam arti
wujud Tuhan melimpahkan wujud alam semesta. Emanasi ini
terjadi melalui tafakur (berpikir) Tuhan tentang zat-Nya, yang

>Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam, ter. Amin Abdullah (Jakarta :
Rajawali Press, 1989), 47-8; Ibrahim Madkour, Aliran dan Teori Filsafat Islanm,
ter. Yudian W. Asmin (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), 26.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 377



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

merupakan prinsip dari peraturan dan kebaikan dalam alam.
Dengan kata lain, berpikirnya Tuhan tentang zat-Nya adalah
sebab dari adanya alam ini. Dalam arti bahwa Dia-lah yang
memberi wujud kekal dari segala yang ada.®

Filsafat emanasi yang dibawa al-Farabl mengandung arti
keaktifan benda yang memancar dari kepasifan sumbernya.
Dalam hal filsafat al-Farabi, keaktifan berada pada akal-akal yang
merupakan hasil tafakur Tuhan, sedang pada Tuhan terdapat
kepasifan, apalagi kalau pancaran matahari dan sinarnya diambil
sebagai contoh untuk konsep emanasi. Matahari sebagai benda
mati adalah pasif, dan sinar yang memancar darinya bersifat
otomatis. Karena itu pengandaian “penciptaan alam” dengan
matahari dan sinarnya itu banyak mendapat tantangan, khususnya
dari al-Ghazali.”

Pandangan al-Farabi dan Ibnu Sina tentang penciptaan alam
seperti di atas dimungkinkan karena memang dalam al-Qur’an
tidak ada ayat yang secara (gah 7)) pasti menyebutkan bagaimana
Tuhan menciptakan alam ini. Ayat-ayat al-Qur’an hanya
menyebut bahwa Tuhanlah yang menciptakan alam semesta. Dan
untuk menciptakan sesuatu, Allah hanya bersabda Aun, maka
sesuatu itupun terjadi. Tidak ada penjelasan yang rinci mengenai
proses penciptaan alam oleh Allah. Bagaimana proses terjadinya
sesuatu itu? Jawaban untuk pertanyaan inilah yang dipikirkan
ulama-ulama Islam. Filosof membawa filsafat emanasi, sementara
para teolog Islam membawa konsep (¢creatio ex nibilo) penciptaan
dari ketiadaan.

Filsafat emanasi inilah yang dikritik oleh al-Ghazali,
khususnya berkaitan dengan ketidaklurusan pendapat itu. Ia
menuduh para filosof telah merendahkan derajat tuhan dan
meninggikan derajat akal-akal, karena Tuhan dalam paham
emanasi hanya berpikir tentang zat-Nya dan mewujudkan hanya

®Harun Nasution, Is/am Rasional (Bandung: Mizan, 1995), 44.
Ihid., 45.

378 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

yang berbilang satu. Pandangan emanasi ini menghilangkan
keagungan tuhan dan membuat tuhan dekat dengan keadaan
mati.8 Karena itu al-Ghazali memasukkan pandangan para filosof
itu dalam kategori bid’ah, namun tidak sampai membawa kepada
kekufuran.

Sejalan dengan filsafat emanasi tersebut di atas, al-Farabi dan
filosof Islam lainnya berpendapat bahwa alam ini qadim, dalam
arti tidak mempunyai permulaan dalam zaman. Bagi mereka, yang
gadim bukan hanya Allah swt. tetapi juga ciptaannya. Ini berarti
alam tidak diciptakan, dan sesuatu yang tidak diciptakan atau tidak
ada penciptanya berarti Tuhan. Maka syahadat dalam Islam adalah
la qadima illa al-Lah, tidak ada yang qadim kecuali Allah. Hal ini
membawa kepada paham syirik atau politeisme, karena mengakui
adanya banyak yang qadim (Zz addud al-qudama). Paham syirik
termasuk dosa besar, bahkan termasuk yang tidak dapat diampuni
Tuhan.?

Tidak diciptakan bisa pula berarti tidak perlu adanya pencipta,
yaitu Tuhan. Dan yang dimaksud pencipta adalah yang
menciptakan sesuatu dari tidak ada (ceatio ex nibilo). Kalau alam
(dalam arti segala yang ada selain tuhan) dikatakan tidak bermula,
maka alam bukanlah diciptakan dan dengan demikian Tuhan
bukanlah pencipta. Sedangkan dalam al-Qur’an disebutkan
bahwa Tuhan adalah pencipta segala-galanya. Dengan pendapat
demikian, berarti para filosof dengan terang-terangan menentang
nash atau teks al-Qur’an.'® Hal ini membawa kepada ateisme.
Sementara ateisme jelas bertentangan dengan ajaran dasar Islam,
yaitu tauhid. Inilah yang mendorong al-Ghazali untuk

8 Al-Ghazali, Tabdfut al-Falisifab (Kairo: Dar al-Maa‘rif, tt.), 148;
Nasution, Islam...,46.

"Muhammad YGsuf Masa, Bayn al-Din wa al-Falsafah (Mesir: Dar al-Maa
‘rif, t.t.), 3-92.

10Nasution, Falsafat..., 45.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 379



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

mengatakan kafir kepada filosof yang percaya bahwa alam ini
gadim.!

Dalil yang dikemukakan al-Ghazali untuk memberikan
kritikan ini dapat diuraikan sebagai berikut: suatu hal yang
mustahil jika yang “baru” keluar dari yang qadim, karena jika kita
andaikan Allah itu qadim dan alam tidak keluar dari diri-Nya,
maka alam ini hanya merupakan kemungkinan semata. Dan jika
kemudian ini ada, tentunya ada sebab (wurajjih). Dalam hal
demikian, dipertanyakan: mengapa sebab ini baru ada sekarang
dan tidak sebelumnya? Jika sebelumnya Allah tidak berkuasa
menciptakan dan baru kemudian berkuasa, maka bagaimana
terjadi kekuasaan ini. Atau jika dahulu Allah berkehendak,
mengapa terjadi kehendak itu? Di mana terjadinya? al-Ghazali
menjawab bahwa tidak ada suatu halangan apapun untuk
mengatakan bahwa 7ridah Allah yang qadim telah menetapkan
sejak zaman azali adanya alam ini pada waktu yang ditentukan
oleh zridab itu. Hal ini tidak dapat dipertanyakan mengapa zradah
itu menentukan waktu tertentu bagi pencipta alam ini, tidak pada
waktu yang lain, sebagai sifat Allah yang tidak memiliki sifat
kemutlakan. Irddah Allah dapat terjadi pada suatu waktu tertentu
yang dikehendaki tanpa ada sebab apapun kecuali zridah itu
sendiri. Jika tidak, maka tidak ada artinya 7rddah itu bersifat
mutlak.!?

Allah mendahului alam dari segi zat bukan dari segi zaman,
seperti halnya satu mendahului dua atau gerakan orang
mendahului gerakan bayangan. Dua jenis gerakan ini serupa
tingkatannya dalam zaman. Jika Allah dan alam demikian halnya,

" Harun Nasution® ,Filsafat Islam,” dalam Kontektualisasi Doktrin Islam
dalam Sejarah, ed. Budhy Munawar Rahman (Jakarta: Yayasan Paramadina,
1995), 154.

12Al-Ghazali, Tabdfut..., 89-90; Muhamamd Abd al-Hadi AbG Zaydah,
Térikh al-Falsafab fi al-Islim (Kairo: Mathba‘ah Lajnah al-Ta’lif wa al-Tarjamah
wa al-Nasyr, 1983), 209-10.

380 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

maka pastilah keduanya “baru” atau gadim, dan mustahil salah
satunya yang “baru” sedangkan yang lain qadim. Jika Allah
mendahului alam dari segi zaman bukan dari segi zat, maka ini
berarti sebelum ada alam dan zaman ada zaman yang tidak ada
ketiadaan, karena ketidakadaan itu mendahului wujud, dan Allah
mendahului masa terbatas pada satu sisi dan masa tidak terbatas
pada sisi lainnya. Ini berarti belum ada zaman, ada zaman yang
tidak ada batas akhirnya, sehingga menjadi bertolak belakang,
sehingga mustahil zaman itu baru.

Terhadap pendapat ini, al-Ghazali menjawab bahwa Allah
memang telah ada dan alam tidak ada, kemudian Allah ada dan
juga bersama-Nya ada alam. Dalam hal pertama kita tetapkan
zaman Allah saja, sedangkan dalam hal kedua, dua zat, yaitu Allah
dan alam. Hal ini tidak perlu sama sekali mengandaikan adanya
zaman. Alasan selanjutnya dari filosof adalah bahwa alam sebelum
wujudnya merupakan sesuatu yang “mungkin,”’ namun
kemungkinan ini tidak ada perlunya karena berarti abadi.
Al-Ghazali menjawab bahwa alam ini selalu mungkin terjadinya.
Setiap waktu dapat dipikirkan terjadinya. Jika diandaikan bahwa ia
“senantiasa,” maka itu bukanlah baru dan hal ini sesuai dengan
sifat “mungkin”.

Selanjutnya mereka beralasan dengan dalil lain yang
berdasarkan materi dengan mengatakan bahwa setiap yang baru
harus didahului unsur materi, karena sesuatu yang baru tidak
terlepas dari unsur tersebut. Dari pengertian itu, materi tidak baru,
tetapi qadim. Sedangkan yang baru hanyalah forma, sifat, kualitas,
dan sebagainya yang berdasar pada materi.

Untuk  menjawab  permasalahan  tersebut  al-Ghazall
menyatakan bahwa alam itu bukanlah suatu sistem yang berdiri
sendiri, bebas dan lainnya, bergerak, berubah, tumbuh dan
berkembang dengan dirinya, dengan hukum-hukumnya. Namun,
wujud, sistem, dan hukum-hukum itu tetap bertopang pada Allah.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 381



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

Karena Allah yang mencipta, menahan, mengendalikan,
menghidupkan, dan mematikan segala sesuatu.!3

Bantahan Ibnu Rusyd terhadap Al-Ghazali

Seperti yang telah dikemukakan sebelumnya, al-Ghazali telah
menulis kitab yang betrjudul Tabdfut al-Falisifah yang memuat
berbagai dalil dan argumen bahwa teori dan pemikiran para
filosof muslim mengenai ketuhanan dan hal-hal yang metafisika
tidak berhasil memuaskan dirinya, bahkan ada di antaranya yang
bertentangan dengan ajaran Islam. Tuduhan yang sangat keras ini
telah menarik perhatian Ibnu Rusyd (1126-1198 M) untuk
meneliti kembali permasalahannya, sehingga ia menulis suatu
kitab yang berjudul Tahdfut al-Tabifut yang dimaksudkan untuk
membela para filosof dari kritik dan sanggahan al-Ghazali. Untuk
memperkuat bantahannya, Ibnu Rusyd tidak hanya bersandar
pada logika saja, tetapi juga pada ayat-ayat al-Qur’an. Namun
bantahan itu tidak cukup untuk membangunkan filsafat dari
kubur yang digali sangat dalam oleh al-Ghazali.

Kritik al-Ghazali tentang emanasi sebagaimana diungkapan
sebelumnya dengan menggunakan contoh matahari dan
sianarnya, tidak tepat bagi filsafat emanasi al-Farabi. Emanasi
diartikan oleh al-Farabi sebagai berikut: wujud Allah
melimpahkan wujud alam semesta, dan bukan wujud alam
semesta melimpahkan wujud Allah. Dengan demikian, yang aktif
adalah Allah dan bukan akal-akal yang dipancarkan Tuhan
sebagaimana yang dipahami al-Ghazali. Dengan kata lain,
kedudukan Tuhan dalam filsafat emanasai tidaklah dapat
dianalogkan  dengan  kedudukan matahari sebagaimana
dikemukakan di atas.!#

Permasalahan mengenai keqadiman alam dalam arti tidak
mempunyai permulaan zaman telah diuraikan al-Farabi dengan

13]hid., 96-108.
14Nasution, “Filsafat...” 154,

382 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

pendapatnya bahwa lawan dari qadim dalam istilah Islam adalah
baharu. Al-Farabi sebenarnya tidak memakai kata qadim, tetapi
mubhdas. Dalam tulisannya yang lain, ia mencela orang yang
mengatakan bahwa bagi Aristoteles, alam ini qadim. Akan tetapi
muhdats dalam tulisannya itu ia pakai bukan dalam arti “baru”
tetapi dalam arti diciptakan. Menurut pendapatnya, alam
diciptakan  Tuhan, bukan dalam arti bahwa sebelum
penciptaannya ada zaman dan sesudah berlalunya Tuhan itulah
baru Tuhan menciptakan alam. Allah tetap menciptakan alam
sejak zaman azali, dengan sendirinya, alam adalah qadim.
Meskipun gadim, alam diciptakan Tuhan. Dalam keterangannya
yang lain ia menyatakan bahwa bagi alam tidak ada permulaan
zaman, alam tidak terjadi dengan cara bagian tertentu dahulu
diciptakan Allah, kemudian baru bagian lainnya dan begitulah
seterusnya. Akan tetapi Allah menciptakannya sekaligus tanpa
zaman. Dari gerak alamlah timbul zaman. Alam diciptakan sejak
zaman tak bermula sebelum adanya zaman, yaitu semenjak gidanms.
Zaman ada sesudah diciptakan.!>

Konsep al-Ghazall tentang kebaharuan alam, yang berarti
alam mempunyai permulaan zaman, menurut Ibnu Rusyd
mengandung arti bahwa ketika Tuhan menciptakan alam,
tiadakah da sesuatu disamping Tuhan. Tuhan dengan kata lain,
waktu itu berada dalam kesendiriannya. Tuhan menciptakan alam
dari tiada atau nihil. Pandangan yang demikian ini menurut Ibnu
Rusyd tidak sesuai dengan penegasan al-Qur’an dalam Qs. Hud
(11): 77 yang menyatakan: “Dan dialah yang mencitpakan langit
dan bumi dalam enam hari dan tahta-Nya (pada waktu itu) berada
di atas air.” Ayat tersebut mengindikasikan bahwa sebelum alam
diciptakan Tuhan, telah ada sesuatu di sampingnnya, yaitu wujud
air yang di atasnya terdapat tahta kekuasaan Tuhan tegasnya,

151bid., 46-47; Oliver Leaman, Averroes and His Philosophy (New York:
Oxford Universiry Press, 1988), 36-7.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 383



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

sebelum langit-langit dan bumi diciptakan telah ada air dan
tahta.1

Dalam Qs. al-Anbiya (21): '+ dikatakan: “apakah orang-orang
yang tidak percaya bahwa langit-langit dan bumi (pada mulanya)
adalah satu. Dan kemudian kami pisahkan. Kami jadikan segala
yang hidup dari air.” Ayat ini mengandung arti bahwa langit dan
bumi pada mulanya berasal dari unsur yang satu dan kemudian
menjadi benda yang berlainan.

Dengan ayat serupa inilah Ibnu Rusyd menentang pendapat
al-Ghazali bahwa alam diciptakan Tuhan dari tidak ada (reatio ex
nihilo) dan bersifat “hadis® dan menegaskan bahwa pendapat itu
tidak sesuai dengan kandungan al-Qur’an sebagaimana
disebutkan di atas. Di samping itu, kata khalaga dalam al-Qur’an,
menurut Ibnu Rusyd menggambarkan penciptaan bukan dari
“tidak ada” (creatio ex nibilo) seperti yang dikatakan al-Ghazali,
tetapi dari “ada” (ereatio nibilo). Tidak ada” tidak bisa berubah
menjadi “ada” yang terjadi adalah “ada” berubah menjadi “ada”
dalam bentuk lain. Dalam hal ini “ada” dalam bentuk materi asal
yang empat, yaitu tanah, air, api, dan udara diubah tuhan menjadi
“ada” dalam bentuk bumi. Dengan demikian, keqadiman hanya
menjadi sifat yang melekat pada materi asal, sedangkan langit,
bumi, dan susunannya adalah baru “hadis”.

Antara kaum filosof dan teolog memang terdapat perbedaan
pendapat mengani qadim. Bagi kaum teolog, seperti dikatakan
Ibnu Rusyd, gadim berarti tidak mempunyai sebab untuk
wujudnya, yaitu pencipta.!” Tegasnya, tiap qadim bagi teolog
adalah Pencipta, dalam hal ini adalah Allah swt. Oleh karena itu,
keyakinan yang dipegang kuat oleh kaum teolog adalah tidak ada
yang qadim selain Allah. Paham banyaknya yang qadim ditentang
keras oleh teolog Islam.

16Nasution, “Filsafat..., 150.
Ibnu Rusyd, Tabdfut al-Tahdfut, juz 1 (Kairo: Dar al-Ma ‘arif, 1964), 218.

384 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

Qadimnya alam, menurut Ibnu Rusyd tidak membawa kepada
politeisme, atau ateisme, karena gadim selain diartikan pencipta,
atau sesuatu yang tidak diciptakan, dapat juga berarti sesuatu yang
diciptakan dalam keadaan terus-menerus, yaitu kejadian yang
tidak mempunyai permulaan dan akhir. Dengan demikian, yang
gadim bukan hanya Allah swt. tetapi juga alam, ciptaan pencipta.
Ketika dikaitkan dengan Allah, qadim berarti pencipta, tetapi jika
dikaitkan dengan alam, kata itu mengandung makna alam dalam
kejadian terus-menerus. Kejadian ini tidak memiliki permulaan di
zaman lampau dan tidak memiliki kesudahan di zaman
mendatang. Dengan kata lain, ”terus” dalam keadaan berubah
dalam zaman tak bermula sampai zaman tak berakhir.

Oleh karena itu, kaum filosof berlainan dengan kaum teolog,
dapat menerima banyaknya yang qadim. Paham yang mengakui
banyaknya yang qadim (2 addund al-gudama) bagi mereka tidak
membawa kepada paham syirik dan ateisme. Bagi mereka sang
pencipta dan ciptaannya (alam) sama-sama qadim. Karena Allah
menciptakan alam semenjak qadim atau sejak zaman tidak
bermula, sehingga antara Allah dan penciptanya tidak ada
perbedaan zaman. Dengan demikian, baik pencipta (Allah) dan
ciptaan-Nya (alam) adalah gadim.

Kaum teolog sebaliknya berpendapat bahwa Allah swt. tidak
sejak qadim (semula) menciptakan. Oleh karena itu, alam tidak
bisa gadim, tetapi harus ‘“hadis,” memiliki permulaan dalam
zaman. Pencipta harus lebih dahulu ada daripada ciptaan-Nya.
Antara pencipta dan penciptanya, antara Allah dan alam harus ada
perbedaan zaman. Oleh karena itu, Allah swt. harus qadim dan
alam harus “hadis.” Dalam pada itu kaum teolog berpendapat
bahwa penciptaan mengambil arti penciptaan dari tidak ada
(creatio ex nibilo). Penciptaan dari tidak ada, tidak dapat diterima
oleh para filosof.18

18Nasution, Islam..., 48.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 385



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

Sebagaimana penjelasan sebelumnya bahwa qadim berarti juga
kejadian yang terus-menerus. Alam yang terus-menerus dalam
keadaan diciptakan ini tetap ada dan baga’. Digambarkan juga
dalam Qs. Ibrahim (14): 47-48: ”janganlah sangka bahwa Allah
akan menyalahi janji bagi rasul-rasulnya. Sesungguhnya Allah
Maha Kuasa dan Maha Pemberi alasan dihari bumi ditukar
dengan bumi yang lain (demikian pula) langit.”

Pada hari kiamat nanti, tuhan akan menukar bumi dengan
bumi yang lain, demikian pula langit yang sekarang akan ditukar
dengan langit yang lain. Konsep ini mengandung arti bahwa pada
hari kiamat nanti bumi dan langit ini akan hancur susunannya dan
menjadi materi asal yang empat. Dari keempat unsur ini Tuhan
menciptakan bumi dan langit yang lain lagi. Bumi dan langit ini
akan hancur pula, dan dari materi asalnya akan diciptakan bumi
dan langit yang lain tanpa kesudahan. Jadi pengertian gadim
sebagai sesuatu yang berada dalam kejadian terus-menerus adalah
sesuai dengan kalimat al-Qur’an.

Dengan demikian, al-Ghazali tidak memiliki argumen yang
kuat untuk mengkafirkan filosof dalam filsafat mereka tentang
keqadiman alam. Kedua-duanya, yakni pihak al-Farabi dan
al-Ghazall sama-sama memberi tafsiran masing-masing tentang
ayat-ayat al-Qur’an mengenai pencipta alam. Yang bertentangan
bukanlah pendapat para filosof dengan al-Qur’an, tetapi pendapat
filosof dengan al-Ghazali.

Catatan Akhir

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa pengertian qadim
bagi teolog dan filosof berlainan, dan mengakibatkan al-Ghazali
mengkafirkan para filosof yang mengatakan bahwa alam itu
gadim. Qadim bagi teolog tidak bisa berarti lain kecuali pencipta,
sedangkan bagi filosof, qadim di samping berarti pencipta, juga
mengandung arti kejadian terus-menerus. Pengertian yang
dikemukakan filosof ini didasarkan pada ayat-ayat al-Qur’an.

386 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

Karena perbedaan antara filosof dan teolog (al-Ghazali) hanya
pada cara memberi pengertian tentang qadim.

Pemikiran bahwa alam kekal yang dikemukakan para filosof
mengandung arti bahwa materi asalnya qadim, yang oleh Ibnu
Rusyd disebut mubdats azali, dan susunannya menjadi langit dan
bumi adalah mubdats. Keduanya, bagaimanapun juga adalah
ciptaan Allah swt. Antara Tuhan yang qadim, materi asal yang
qadim, dalam arti wubdats azali tidak terdapat perbedaan zaman,
yang adalah perbedaan urutan esensi. Karena Allah memancarkan
dalam arti menciptakan semenjak gidaz maka Tuhan dan alam
sama-sama qadim. Tapi dari segi esensi, bukan dari segi zaman,
esensi Allah swt. sebagai pencipta ada lebih dahulu dari pada alam
sebagal ciptaannya.®

Daftar Pustaka

Al-Ghazali, A/-Mungidg min al-Dlalidl (Beirut: al-Maktabah al-Sya
‘biyyah, t.t.).

, Tabdfut al-Falasifah (Kairo: Dar al-Ma ‘arif; t.t.)

C. A. Qadir, Filsafat dan Ilmn Pengetahuan dalam Islam, ter. Hasan
Basri (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1999).

Harun Nasution “Filsafat Islam,” dalam Kontekstualisasi Doktrin
Islam dalam Se¢jarah, ed. Budhy Munawar Rahman (Jakarta:
Yayasan Paramadina, 1995).

, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan
Bintang, 1989).
s Islam Rasional (Bandung: Mizan, 1995).

Ibnu Rusyd, Tahdifut al-Tahdfut, juz 1(Kairo: Dar al-Ma‘arif, 1964).

Ibrahim Madkour, Aliran dan Teori Filsafat Islam, ter. Yudian W.
Asmin (Jakarta: Bumi Aksara, 1995).

M. M. Syarif (ed.), Para Filosof Muslim, ter. llyas Hasan (Bandung:
Mizan, 1993).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 387



Nurul Hidayat, Bantaban 1bnu Rusyd terhadap Kritik al-Ghazali tentang Kegadiman Alam

Muhamamd Abd al-Hadi AbG Zadah, Tarikh al-Falsafab fi al-Lslam:
(Kairo: Mathba‘ah Lajnah al-Ta’lif wa al-Tarjamah wa
al-Nasyr, 1983).

Muhammad Yasuf Masa, Bayn al-Din wa al-Falsafah (Mesir: Dar
al-Ma‘arif, t.t.).

Oliver Leaman, Averroes and His Philosophy (New York: Oxford
Universiry Press, 1988).

, Pengantar Filsafat Islam, ter. Amin Abdullah (Jakarta:
Rajawali Press, 1989).

388 Ulumnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



	00b Daftar Isi XI_2 Islam Sempalan.pdf
	08 Lepas XI_2_Nur Hidayat.pdf

