
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 355 

MENJINAKKAN BARAT DENGAN OKSIDENTALISME: 
GAGASAN KIRI ISLAM HASSAN HANAFÎ 

Suharti  
___________________________________________________________ 

Abstract 

In the scholarly thoughts, some recognized Muslim scholars are among them: Nashr 
Hamîd Abû Zayd, Zia Ghokap, Muhammad Syahrûr, Amina Wadûd, and Hassan 
Hanafî. They were known for their brilliant ideas and theories in perceiving problems and 
finding ways out of the problems related either to Islamic affairs and the Muslims or even 
for the welfare of the whole humankind. The ideas that they offered through writings 
become inspirations and triggers to Islamic development to compete with the West.  

It is relative to consider one‟s idea as extraordinary or ordinary. In this case, Hassan 
Hanafi, as one of Muslim scholars, tried to offer an idea popularly known as “al-Yasâr 
al-Islâmî” or “Islamic Left”. The idea proposed in the “Islamic Left” is an effort to 
bring back Islam and the Muslims to the previous golden era by eliminating every threat to 
Islam. This revolution is based on three main considerations: revitalization of classical 
literature, reality of Islamic world and the needs to fight against western civilization. 

This article is intended to trace the path of the existence of “Islamic Left” developed by 
Hassan Hanafî from historical background, terminology, school of thoughts, and Hassan 
Hanafî‟s way of thinking. 

Keywords: Kiri Islam, Revitalisasi, Khazanah Klasik, Dunia Islam, Barat, 
Orientalisme, Oksidentalisme. 

_______________ 

HASSAN Hanafî bukanlah nama yang asing, terutama bagi kalangan 
intelektual muslim Indonesia yang “gemar” dengan tema-tema sekitar 
kebangkitan Islam.1 Bagi Hanafî, kebangkitan Islam adalah kebangkitan 
rasionalisme untuk menghidupkan kembali (revitalisasi) khazanah Islam 
klasik, di samping melakukan perlawanan wacana terhadap dominasi 
kebudayaan Barat dan menganalisis kembali realitas dunia Islam. Hanafî 

                                                 
1Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat, ter. M. Najib Buchari 

(Jakarta: Paramadina, 2000), xi. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

356 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

adalah pemikir muslim radikal dan kritis, baik terhadap gerakan Islam 
maupun gerakan Barat yang mencoba mendominasi Islam.  

Hanafî memperoleh pendidikan tingginya; magister dan doktor di 
Universitas Sorbonne, Prancis. Di samping tradisi pemikiran Islam, tradisi 
pemikiran Barat juga dikuasainya dengan baik. Melalui kapabilitas dan 
intelektualitas yang dimiliki, Hanafî berusaha merekonstruksi pemikiran 
Islam ke arah yang dapat membebaskan pemikiran umat Islam dari segala 
bentuk penindasan. 

Dari sekian banyak tulisan atau karyanya, “al-Yasâr al-Islâmî”  (Kiri Islam) 
merupakan salah satu puncak sublimasi pemikirannya setelah revolusi Islam 
di Iran meletus pada tahun 1979. Melalui Kiri Islam, walaupun baru memuat 
tema-tema pokok dari proyek besar revolusionernya, Hanafî telah 
memformulasikan satu kecenderungan pemikiran yang ideal tentang 
bagaimana seharusnya sumbangan agama bagi kesejahteraan umat manusia.  

Dalam tulisan ini, penulis akan membahas gagasan Hassan Hanafî 
tentang konsep Kiri Islam, yang mencakup latar belakang kemunculannya, 
metodologi pemikirannya, maupun ide-ide yang terdapat dalam gagasan Kiri 
Islam tersebut. Selanjutnya akan dicobaketengahkan bagaimana Hassan 
Hanafî dalam berkarya dan mengembangkan kualitas intelektualnya.  

Biografi Intelektual 

Hassan Hanafî adalah seorang reformis dan pemikir Islam (filosuf). 
Terlahir di Kairo Mesir pada tanggal 13 Pebruari 1935.2 Pendidikannya 
diawali dari pendidikan dasar dan tamat pada tahun 1948, kemudian 
melanjutkan studinya di Madrasah Tsanawiyah “Khalil Agha” Kairo, selesai 
tahun 1952. Selama belajar di tingkat Tsanawiyah, ia aktif mengikuti diskusi-
diskusi kelompok Ikhwân al-Muslimîn. Karena itu, sejak kecil ia telah 
mengetahui pikiran-pikiran yang dikembangkan Ikhwân al-Muslimîn dan 
para aktivis sosialnya. Di samping itu, Hanafî tertarik juga mempelajari 
pemikiran-pemikiran Sayyid Quthb, terutama prinsip-prinsip keadilan sosial 
dalam Islam.3  

Pada tahun 1952, Hanafî melanjutkan studinya ke Departemen Filsafat 
Universitas Kairo, dan selesai pada tahun 1956 dengan menyandang gelar 

                                                 
2John L Esposito, The Oxford Encyclopedia of the Modern Islamic World (New York: 

Oxford University Press, 1995), 98. 
3E. Kusnadiningrat, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi  (Jakarta: 

Logos, 1999), 49. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 357 

Sarjana Muda. Dalam periode ini, Hanafî merasakan situasi yang paling  
buruk di Mesir.  Pada tahun 1954, terjadi pertentangan keras antara Ikhwân 
al-Muslimîn dan gerakan Revolusi. Dalam arus pertentangan itu, Hanafî 
berada pada pihak Muhammad Najîb yang berhadapan dengan gerakan 
Nasser, karena baginya Najîb memiliki komitmen dan visi keislaman yang 
jelas.  

Kejadian-kejadian yang ia alami pada masa itu membuatnya bangkit 
menjadi seorang pemikir, pembaru, dan reformis.4 Keprihatinan yang 
muncul dan selalu bergolak dalam batinnya saat itu adalah mengapa umat 
Islam selalu dapat dikalahkan dan mengapa konflik internal harus dan terus 
terjadi? 

Selanjutnya, pada tahun yang sama, Hanafî memperoleh kesempatan 
untuk belajar di Universitas Sorbonne Prancis. Di sini ia memperoleh 
lingkungan yang kondusif untuk mencari jawaban atas persoalan-persoalan 
mendasar yang sedang dihadapi oleh negerinya dan sekaligus merumuskan 
jawaban-jawabannya. Di Prancis inilah ia dilatih untuk berpikir secara 
metodologis melalui kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atau karya-karya 
sejumlah orientalis. Ia juga sempat belajar pada seorang reformis Katolik, 
Jean Gitton tentang metodologi berpikir, pembaruan, dan sejarah filsafat. Ia 
sempat juga belajar tentang fenomenologi dari Paul Ricour, analisis 
kesadaran dari Edmund Husserl, dan bimbingan penulisan tentang 
pembaruan ushûl al-fiqh di bawah supervisi Professor Massignon.5   

Akhirnya, pada tahun 1966, Hanafî berhasil menyelesaikan jenjang 
pendidikan S2 dan S3-nya. Dalam perjalanan karir akademiknya, mulai sejak 
tahun 1967, ia (dapat) diangkat menjadi “Lektor”, kemudian menjadi 
“Lektor Kepala” tahun 1973. Puncaknya pada tahun 1980, Hanafî diangkat 
sebagai “Professor” (guru besar) filsafat pada Jurusan Filsafat di Universitas 
Kairo. Selanjutnya, pada tahun 1988, ia menjabat sebagai ketua jurusan pada 
universitas yang sama.6 Di samping itu, Hanafî memberi kuliah di berbagai 
tempat; di antaranya di Perancis (1969), Belgia (1970), Temple University 
Philadelpia Amerika (1971-1975), dan Universitas Fez, Maroko (1982-1984). 
Selanjutnya, ia diangkat sebagai guru besar tamu pada Universitas Tokyo 

                                                 
4Ibid. 
5Ibid., 50. 
6Thaha Mahasin, “Manusia dan Perubahan Sejarah Berteologi Bersama Hassan 

Hanafi,” BANGKIT, No. 8, III (1994), 23. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

358 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

(1984-1985), sampai dia menjadi penasehat program pada Universitas PBB 
di Tokyo Jepang tahun 1985-1987. 

Selama kunjungan ke beberapa negara tersebut ia gunakan untuk 
mempelajari berbagai tradisi dan budaya setempat, mencermati situasi-situasi 
sosial, politik, dan ekonomi. Sehingga, ia dapat menambah wawasan untuk 
semakin mempertajam pemikirannya dalam memahami persoalan dalam 
dunia Islam. Di samping kegiatan di atas, ia juga menyempatkan diri untuk 
berkecimpung dalam organisasai kemasyarakatan, khususnya yang berkaitan 
dengan dunia filsafat, seperti keaktifannya sebagai sekretaris umum pada 
ogranisasi “Persatuan Masyarakat Filsafat Mesir”. Ia juga aktif menjadi 
anggota dalam “Ikatan Penulis Asia-Afrika”. Selain itu, ia menjadi anggota 
solidaritas Asia-Afrika dan juga menjadi “Wakil Presiden Masyarakat Filsafat 
Arab”.7 

Perkembangan pemikiran Hassan Hanafî, secara sederhana, dapat dibagi 
menjadi tiga periode. Pertama, periode tahun 1960-an. Pada tahun-tahun ini, 
pemikirannya banyak dipengaruhi oleh paham yang berkembang di Mesir, 
yaitu sekitar sosialistik, nasionalistik, dan populistik yang dirumuskan dalam 
ideologi Pan-Arabik.8 Pada rentang masa ini ia banyak merekonstruksi 
pemikiran Islam yang menurutnya sedang mengalami krisis. Dalam rangka 
itu ia banyak melakukan penelitian, terutama dalam metode interpretasi 
sebagai upaya pembaruan ushûl fiqh dan fenomenologi sebagai metode untuk 
memahami agama dalam konteks realitas kontemporer. Berbagai penelitan 
yang ia lakukan, pada gilirannya, mengantarnya mendapat gelar doktor. 

Kedua, fase tahun 1970-an. Pada fase ini ia banyak berbicara tentang 
problema kontemporer sebagai upaya untuk mencari jawaban atas kekalahan 
Islam ketika perang melawan Israel tahun 1967. Dalam hal ini ia mencoba 
menggabungkan antara semangat keilmuan dan kerakyatan; ia menyadari 
bahwa seorang ilmuwan tidak hanya duduk berpikir, tapi juga harus 
memberikan jalan keluar ketika masyarakat luas mengalami kesulitan.9 Dalam 
kerangka ini, ia banyak menulis, seperti tulisannya yang berjudul “Qadlâyâ 
Mu‟âshirah fî Fikrinâ al-Mu‟âtsir I” pada tahun 1976.  Selanjutnya, pada 

                                                 
7Ibid., 23-4. 
8Abdurrahman Wahid, “Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya,” Pengantar dalam 

Kazuo Shimogaki, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah atas Pemikiran 
Hassan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula (Yogyakarta:  LKíS, 1994), xii. 

9Yudian, “Gerakan Pemikiran Kiri Islam: Studi atas Pemikiran Hassan Hanafi”, Jurnal 
Hukum Islam al-Mawrid, edisi VII (1999), 82. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 359 

tahun 1977, ia menulis kembali dengan judul “Qadlâyâ Mu‟âshirah fî Fikri al-
Gharbî II”. Ketegangan yang terjadi di Mesir antara pemerintah dan 
kelompok Islam radikal yang kemudian memicu terbunuhnya presiden Mesir 
Anwar Sadat yang memberikan kelonggaran kepada Israel pada tahun 1981 
mengilhami Hanafî menyusun tulisan yang berupa himpunan artikelnya, 
menjadi 8 jilid buku dengan judul “al-Dîn wa al-Tsawrah fî Mishr 1952-
1981”, yang dihimpun sejak tahun 1976-1981 yang selanjutnya diterbitkan 
pada tahun 1987. Sementara karya lainnya adalah “Religious Dialogue and 
Revolution (1972-1976)” yang diterbitkan pada tahun 1977. Karya lainnya 
adalah “Dirâsah Islâmiyyah” yang ditulisnya sejak tahun 1978, kemudian 
diterbitkan pada tahun 1981.10 

Ketiga, fase tahun 1980-an dan awal 1990-an. Dilatarbelakangi oleh situasi 
pemerintah yang stabil dibanding tahun-tahun sebelumnya, ia menulis 
kembali beberapa tulisan seperti tulisan yang berjudul “al-Turâst wa al-
Tajdîd” yang terbit pertama kali pada tahun 1980. Buku ini memuat dasar-
dasar ide pembaruan dan langkah-langkahnya. Tulisan lainnya juga muncul, 
yaitu “al-Yasâr al-Islâmî” yang berbau ideologi.  Pada tahun 1988, Hanafî 
menulis pula 5 jilid buku yang berjudul “al-„Aqîdah ilâ al-Tsawrah” yang 
ditulisnya selama 10 tahun. Pada tahun 1985-1987, ia sempat menulis buku 
yang berjudul “Religion, Ideology, and Development” yang merupakan 
kumpulan artikel.  

Dari sekian pengalaman yang diperoleh, dapat ditegaskan bahwa Hassan 
Hanafî adalah seorang ilmuwan yang aktif, gigih, dan memiliki perhatian 
besar bagi kehidupan beragama (Islam) dan bangsa. Perhatiannya itu ia 
tuangkan dalam gagasan “Kiri Islam”. Oleh karena itu, kiranya dipandang 
perlu mengetahui tentang bagaimana kemunculan “Kiri Islam” dalam tradisi 
pemikiran intelektual muslim.  

Latar Ide 

Istilah “Kiri Islam” telah dikenal sejak kemunculan Jurnal “al-Yasâr al-
Islâmî” yang diterbitkan pada tahun 1981. Istilah ini sebenarnya bukanlah 
muncul dari ide Hassan Hanafî sendiri, tapi sebelumnya telah digunakan oleh 
Ahmad Ghabbas Shâlih dalam tulisannya, “al-Yamîn wa al-Yasâr fî al-Islâm” 
(1972). Dalam buku ini, istilah tersebut diartikan dengan pengertian 

                                                 
10Kusnadiningrat, Teologi…, 58. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

360 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

“Sosialistik dalam Islam”.11 Selanjutnya, oleh Hanafî dipandang baik untuk 
dikembangkan dengan pengertian “mengangkat posisi kaum yang dikuasai, 
kaum tertindas, kaum miskin, dan menderita”, atau dengan kata lain, 
“perlawanan dan kritisisme”.12 

Kemunculan Kiri Islam sangat dipengaruhi oleh semangat revolusi Iran 
yang meletus tahun 1979. Selain itu juga, ia dipengaruhi oleh gerakan lainya 
di dunia Islam Arab, berupa: pertama, adanya kecenderungan keislaman yang 
terkait dengan kekuasaan dan berubahnya praktik keislaman yang hanya 
menjadi ritus. Kecenderungan semacam itu dilihat oleh Hanafî dapat 
mengarah kepada sikap feodalisme dan kapitalisme kesukuan. Kedua, adanya 
kecenderungan liberal yang dominan sebelum terjadi revolusi Arab yang 
secara kultur berasal dari Barat, walaupun mereka menganggap imperialisme 
sebagai musuh. Ketiga, adanya kecenderungan-kecederungan Marxis-Barat 
yang ingin membangun suatu kemampuan yang menentang imperialisme, 
sementara kaum muslimin tidak bisa mengembangkan khazanahnya sendiri. 
Dan keempat, ada gejala-gejala revolusi nasional yang menimbulkan 
perubahan mendasar dalam struktur sosial-budaya, tetapi tidak melibatkan 
kesadaran kaum muslimin.13 

Walaupun Jurnal “al-Yasâr al-Islâmî” hanya sekali terbit, ia merupakan 
teks penting untuk ditelaah. Penting, dikarenakan beberapa hal. Pertama, 
tercapainya revolusi Islam di Iran memberikan pengaruh besar, khususnya 
terhadap dunia Arab. Jurnal tersebut adalah salah satu teks terbaik yang 
dapat digunakan untuk menelaah pengaruh revolusi ini terhadap intelektual 
muslim-Arab. Kedua, “al-Yasâr al-Islâmî” bukan semata-mata sebuah respons 
Hanafî terhadap revolusi Islam Iran. Ide-ide senafasnya yang lain dalam 
“Revolusi di Dunia Ketiga” dan “Agama dan Revolusi” patut pula dikaji. 
Dua karya ini mengungkap respons intelektual Hanafî dalam konteks sosial 
politik modern.  

Selanjutnya, ketiga, “al-Yasâr al-Islâmî” merupakan teks yang penting bagi 
studi mengenai perkembangan gerakan Islam modern, terutama kalau 
dipandang gerakan-gerakan baru ini sebagai bagian dari proses yang dimulai 
                                                 

11Kazuo Shimogaki, Kiri Islam Antara Modern dan Posmodernisme: Telaah atas Pemikiran 
Hassan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula (Yogkarta:  LKíS , 1994), 6. 

12Hassan Hanafi, Al-Yasar al-Islami: Paradigma Islam Transformasi, ter. Saiful Muzani dari 
appendiks monografi Kazuo Shimogaki, Between Modernity and Post-Modernity: the Islamic Lefi 
and Dr. Hassan Hanafi„s Thought, A Critical Reading (Tokyo: IMES-IUJ Working Paper 
Series, No. 14, September 1988), 4. 

13Ibid., 4-5. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 361 

dari Jamâl al-Dîn al-Afghânî. Memang jurnalnya disebut sebagai penerus 
Jurnal “„Urwah al-Wutsqâ” yang diterbitkan oleh al-Afghânî dan Muhammad 
„Abduh. Keempat, “al-Yasâr al-Islâmî” merupakan teks pemikiran Islam. 
Dalam hal ini dapat diselidiki hubungan antara kekuatan politik, 
kesejahteraan kaum muslim, dan (bahkan) rasionalisme.  

Kemudian, kelima, dalam “al-Yasâr al-Islâmî”, Barat selalu dibutuhkan 
untuk didudukkan sebagai ancaman terhadap Islam dan untuk itu 
diposisikan sebagai objek telaah. Dalam hal ini, Hanafî mencoba 
mengembangkan suatu ilmu sosial baru, yaitu “oksidentalisme” yang ia 
pertentangkan dengan “orientalisme”. Dan terakhir, keenam, “al-Yasâr al-
Islâmî” merupakan refleksi atas kebingungan di lingkungan sosial-politik 
dunia Arab dan intelektual Arab, terutama kaum intelektual yang mengalami 
penindasan; dan ketujuh, beberapa persoalan pokok yang menjadi kepedulian 
“al-Yasâr al-Islâmî” adalah kolonialisme, kapitalisme, zionisme, dan 
dukungan atas dunia Islam yang datang dari luar. Di samping itu, juga 
masalah kemiskinan, penindasan, dan keterbelakangan yang datang dari 
dunia Islam sendiri.14 

Jadi, kemunculan “al-Yasâr al-Islâmî” atau “Kiri Islam” bukanlah dengan 
sendirinya, tapi dilingkupi oleh suasana pemerintahan, tradisi pemikiran, 
pengaruh luar, dan sejumlah faktor lain. Yang demikian itu lahir sebagai hal 
yang alami, karena memang manusia hidup akan selalu dikitari problem, dan 
akan muncul pula rivalnya sebagai penentang problem itu. Demikian pula 
yang dialami Hanafî dengan munculnya “Kiri Islam” sebagai counter solution 
atas problem kekinian umat Islam. 

Epistemologi Kiri Islam 

Untuk memahami pemikiran Hassan Hanafî berkaitan dengan 
munculnya gagsan Kiri Islam, maka ada beberapa hal penting untuk 
diketahui. Pertama, perannya sebagai pemikir revolusioner. Dalam konteks 
ini, ia terdorong untuk memunculkan gagasan Kiri Islam bersamaan dengan 
meletusnya  revolusi Islam di Iran. Maka, salah satu tugas Kiri Islam adalah 
mencapai “revolusi tawhîd”, sebagai suatu konsep inti dalam pandangan 
dunia Islam. Atas dasar itu, maka ia dikategorikan sebagai pemikir 
revolusioner semisal „Alî Syarî„atî, di mana pemikirannya merupakan tulang 

                                                 
14Shimogaki, Kiri Islam…, 10-4. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

362 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

punggung revolusi Iran, dan Ayatullâh Khomeini yang memimpin revolusi 
Iran dengan sukses.  

Kemudian, kedua, Hassan Hanafî adalah seorang reformis dalam tradisi 
Islam klasik. Di sini ia berada pada posisi yang dekat dengan „Abduh, 
seorang ulama Mesir terkemuka (1849-1905). Dalam hal ini, ia sangat 
mengagumi „Abduh. Dan, ketiga, ia juga berposisi sebagai penerus gerakan 
Al- Afghânî (1838-1896) yang menyerukan persatuan umat Islam, di samping 
juga menyerukan persatuan dunia Islam, dan perjuangan melawan 
imperialisme budaya Barat.15 

Secara garis besar, “Kiri Islam” bertopang pada tiga pilar utama untuk 
mewujudkan kebangkitan Islam, revolusi Islam, dan kesatuan umat (Islam). 
Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Dalam hal ini, Hanafî dengan 
tegas menekankan perlunya rasionalisme. Rasionalisme itu merupakan 
keniscayaan bagi kemajuan dan kesejahteraan untuk memecahkan situasi 
kekinian dalam dunia Islam. Kedua, perlunya menentang peradaban Barat. 
Dalam konteks ini, Hanafî memperingatkan akan bahaya imperialisme kultur 
Barat yang cenderung membasmi kebudayaan bangsa-bangsa yang kaya 
secara historis.  

Selanjutnya, pilar ketiga, analisis atas realitas dunia Islam. Hanafî 
mengkritik metode penafsiran tradisional yang bertumpu pada teks (nash). 
Karena itu, ia mengusulkan suatu metode tertentu agar realitas dunia Islam 
dapat berbicara bagi dirinya sendiri.16 Analisis terhadap realitas dunia Islam 
ini merupakan bagian dari metode yang dibangun Hanafî dalam mewujudkan 
cita-cita Kiri Islam. Pergerakan dan peradaban yang dibangunnya itu 
disebabkan oleh ketajaman analisis Hanafî dalam melihat realitas dunia 
Islam. Baginya, makna realitas adalah sebangun dan searti dengan realitas 
masyarakat, realitas politik dan ekonomi, realitas khazanah Islam, dan 
(realitas) tantangan Barat. Keberhasilan mencapai cita-cita revolusi Islam 
tergantung pada kecermatan menganalisis realitas-realitas itu. Untuk 
menganalisis realitas itu, Hanafî menggunakan metode fenomenologi dengan 
harapan dunia Islam dapat berbicara bagi dirinya sendiri.17 

Sementara itu, dalam memahami nash, Hanafî menggunakan pendekatan 
hermeneutika yang telah menjadi bagian dari tema penting dalam 
pemikirannya, bahkan ia menjadi bagian integral dari wacana pemikirannya 

                                                 
15Ibid., 4. 
16Ibid., 5. 
17Ibid. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 363 

dalam filsafat atau teologi dalam rangka memahami nash tadi. Baginya, 
hermeneutika bukan sekedar “ilmu interpretasi” terhadap al-Qur‟an semata, 
tapi juga ilmu yang menjelaskan wahyu sejak diturunkannya, mulai dari 
tingkat perkataan sampai ke tingkat dunia, ilmu tentang proses penerimaan 
wahyu dari huruf sampai tingkat kenyataan, dari logos sampai praksis, dan 
juga transformasi wahyu dari pikiran Tuhan ke kehidupan manusia.18  

Menurut Hanafî, proses pemahaman hanya menduduki tingkat kedua. 
Sedangkan yang pertama adalah kritik menyangkut kesejarahan, yang 
menjamin keaslian kitab suci dalam sejarah; dan tidak mungkin akan terjadi 
pemahaman, bila tidak ada kepastian bahwa apa yang dipahami itu asli secara 
historis. Di sinilah hermeneutika muncul sebagai ilmu pemahaman dalam arti 
yang paling tepat, berkenaan terutama dengan bahasa dan keadaan-keadaan 
kesejahteraan yang melahirkan kitab-kitab suci itu. Setelah diketahui arti yang 
tepat dari teks tersebut, dapat dimasuki langkah ketiga, yaitu proses 
menyadari arti yang terpatri dalam konteks kehidupan manusia, yang 
merupakan tujuan akhir wahyu Allah.19 

Di samping itu, Hanafî juga melakukan pengkajian keislaman melalui 
pendekatan eklektik.20 Pendekatan ini dipakai oleh Hanafî  untuk 
membangun pemikiran (baca: reaktualisasi), dengan cara memilih pemikiran 
suatu madzhab seperti kecenderungannya pada teologi Mu„tazilah, filsafat 
Ibn Rusyd, dan fiqh Mâlikî. Pilihan terhadap model-model pemikiran 
tersebut, sesungguhnya diorientasikan dalam rangka membangun idiologi 
gerakan transformatif.21  

Fokus kerangka berpikir Hanafî dalam menegakkan gagasan Kiri 
Islam―dalam arti membela kelompok tertindas, terpinggir, dan dikuasai― 
adalah menentang tiga ancaman besar bagi Islam, yaitu imperialisme, 
zionisme, dan keterbelakangan umat. Imperialisme yang dimaksud di sini 
adalah (cara) petualangan ekonomi multinasional dan westernisasi 
kebudayaan. Dalam hal budaya, imperialisme mematikan semangat 
kreativitas bangsa-bangsa, dan pada saat bersamaan mencabutnya dari akar 
sejarah mereka. Barat menginginkan agar warisan bangsa-bangsa menjadi 
entitas historis belaka, kemampuan kreatifnya dibelenggu, juga kebudayaan 
mereka diubah menjadi budaya museum, yaitu hanya untuk studi an sich. 

                                                 
18Hassan Hanafi, Dialog Agama dan Revolusi I (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), 1. 
19Ibid. 
20A.H. Ridwan, Reformasi Intelektual Islam (Yogyakarta: Pustaka Firdaus, 1994), 1. 
21Hanafi, Dialog…., 6-8. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

364 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Untuk itu, tugas Kiri Islam adalah terus-menerus mengingatkan akan model 
kolonialisasi baru, adanya rasisme Barat yang tersembunyi, dan perang Salib 
historis. 

Sementara zionisme yang menjadi ancaman kedua memiliki sasaran 
bukan hanya sekedar tanah, tapi juga menyebarkan pemikirannya ke 
kalangan intelektual Islam-Arab, seraya mengetahui pemikiran mereka untuk 
kemudian menghancurkannya. Dan termasuk hal yang bahaya adalah 
(konsep-konsep) yang datang dari luar, seperti kapitalisme yang dibangun 
atas dasar perilaku ekonomi bebas, laba, rente, dan riba. Kapitalisme ini di 
samping dapat mendatangkan dampak penindasan, juga dapat 
menumbuhkembangkan nilai-nilai destruktif dan hedonisme utilitarian. Hal 
ini akan berujung pada penciptaan kelas-kelas sosial dan kesenjangan akses, 
yang pada gilirannya dapat memusatkan otoritas pada tangan pemilik modal, 
yang mengakibatkan yang miskin semakin miskin dan yang kaya semakin 
kaya. Padahal, kesemuanya secara tegas ditolak oleh Islam. 

Selain itu, menjalarnya kemiskinan, ketertindasan, dan keterbelakangan 
sebagai ancaman internal. Dalam hal ini, Hanafî berkomentar: “Dalam teks 
al-Qur‟an dijelaskan bahwa kita adalah umat yang satu, tetapi dalam 
realitasnya terdapat kesenjangan di mana kita terbelah menjadi dua, yaitu 
umat miskin dan kaya”.22 Selanjutnya, tugas Kiri Islam adalah melakukan 
redistribusi kekayaan di antara kaum muslimin dengan seadil-adilnya, dengan 
mengambil hak kaum miskin dari orang kaya, sebagaimana yang 
diperintahkan al-Qur‟an.23  

Hassan Hanafî juga menegaskan bahwa keterbelakangan merupakan 
watak murni dunia Islam, yang tidak terjadi dalam pembangunan saja, tetapi 
(gejala tersebut) menyeluruh, baik menyangkut struktur sosial atau dalam 
pandangan dunia secara umum. Keterbelakangan yang paling berbahaya 
menurutnya adalah yang menyangkut kebudayaan dalam kaitannya dengan 
pandangan dunia, perilaku bangsa, sistem sosial serta ekonomi, dan 
pemikiran yang merupakan pandangan terhadap dunia yang dualistik, 
hierarkis-piramidal, dan mistis-mitologis. Dari itu, tugas Kiri Islam adalah 
menguak misi kesejarahan Islam dan mentrasformasikan mayoritas rakyatnya 
dari belenggu kuantitas kepada tataran kualitas.  

Demikian terlihat bagaimana Hassan Hanafî berupaya mengembangkan 
gagasan Kiri Islam dengan metode dan kerangka pemikiran yang dipandang 

                                                 
22Ibid. 
23Perhatikan al-Qur‟an surat  al-Ma‟ârij (70): 24-5. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 365 

layak, serta dapat mengantarkan umat Islam dalam kerangka menemukan jati 
diri dan meraih kemenangan dalam segala bidang. Kiranya, bahasan ini tidak 
sempurna jika hanya diketahui tentang sekelumit motode dan kerangka 
berpikir Hanafî sebagai seorang pemikir muslim kontemporer, tanpa dikaji 
lebih lanjut pokok-pokok pemikirannya yang digagas dalam rangka 
membangun dunia Islam yang “baru” melalui Kiri Islam yang ia 
kembangkan.  

Pikiran Terpokok 

Tema sentral dari pemikiran Hassan Hanafî yang terdapat dalam gagasan 
Kiri Islam dapat dikategorikan menjadi agenda besar pembaruannya. 
Seluruhnya dapat diklasifikasi pada tiga isu besar, yakni (1) revitalisasi 
khazanah Islam klasik; (2) Urgensi penentangan atas peradaban Barat; dan 
(3) realitas faktual dunia Islam.  

Revitalisasi Khazanah Islam Klasik. Bagi Hassan Hanafî, 
rekonstruksi, pembangunan, dan pemurnian khazanah  (Islam) klasik sangat 
penting dilakukan. Sebab Kiri Islam sendiri berakar pada dimensi 
revolusioner dan juga khazanah Islam klasik. Dalam hal ini, Hanafî membagi 
khazanah Islam klasik menjadi beberapa ilmu pengetahuan, yaitu, pertama, 
ilmu-ilmu rasional-tradisional, seperti ilmu ushûl al-dîn, ushûl al-fiqh, filsafat, 
dan sufisme. Kedua, ilmu-ilmu rasional, seperti matematika, astronomi, fisika, 
kedokteran, dan farmasi. Ketiga, ilmu-ilmu tradisional seperti ilmu al-Qur‟an, 
ilmu hadîst, sirah Nabi Muhammad saw, fiqh, dan tafsîr.24  

Dalam hal itu, yang ia maksudkan dengan “revolusi khazanah Islam 
klasik” adalah unsur rasionalistik yang dapat mendukung paham kebebasan 
manusia dan demokrasi. Unsur tersebut itulah yang dimaksudkan dengan ke-
“kiri”-an yang dalam hal ini, antara lain, menunjuk kelompok Mu„tazilah. 
Sementara, lawannya adalah Asy‟ariyah, sebagai kelompok “kanan”. 
Demikian juga dalam hal fiqh, madzhab Mâlikiyah sebagai “kiri”, dan fiqh 
Hanafiyah sebagai “kanan”. Kemudian dalam bidang tafsir, tafsîr bi al-Ra‟y 
sebagai “kiri” dan tafsîr bi al-Ma‟tsur sebagai “kanan”.25  

Kiri Islam, sebagai paradigma yang independen dalam pemikiran, 
memandang Mu„tazilah sebagai refleksi gerakan rasionalisme dan kebebasan 
manusia. Konsep tawhîd, misalnya, menurut Hanafî adalah lebih merupakan 
prinsip rasional murni daripada konsep personifikasi, sebagaimana yang 
                                                 

24Hanafi, Al-Yasar…, 6. 
25Ibid., 6-8. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

366 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

menjadi keyakinan Asy‟ariyah. Kiri Islam berupaya mengenal dan 
menghidupkan kembali pemikiran Mu„tazilah untuk membangun 
rasionalisme dalam paham kebebasan.26 

Perlunya Menentang Peradaban Barat. Menurut Hanafî, sebagai 
kelanjutan al-„Ur‟wah al-Wutsqâ, Kiri Islam memiliki keterkaitan dengan 
agenda al-Afghânî, yaitu melawan kolonialisme dan keterbelakangan, yang 
menyerukan kebebasan dan keadilan sosial, serta (berhasrat) mempersatukan 
kaum muslim yang telah terpecah-belah dalam banyak blok. Tugas Kiri 
Islam adalah mengembalikan kebudayaan Barat ke batas alamiah dan 
mengakhiri mitosnya yang (telah) mendunia.27 Dengan kata lain, tugas Kiri 
Islam adalah mendorong peradaban Barat sebagai tema studi khusus, objek 
telaah, bagi peradaban non-Barat.  

Berkaitan dengan hal itu, Hanafî lalu mengusulkan “oksidentalisme” 
sebagai (kajian) tandingan bagi “orientalisme” dalam rangka mengakhiri 
mitos Barat dimaksud. Hal itu dapat dilakukan dengan memperhatikan dua 
arah; aspek perkembangan dan strukturnya. Sebab, biasanya suatu 
perkembangan melahirkan struktur, tapi peradaban Barat berkembang 
sebelum adanya struktur, sehingga struktur dilahirkan oleh 
perkembangannya. Peradaban itu sendiri dapat dikelompokkan menjadi dua, 
yaitu (1) sentripetal di mana ilmu berkeliling di seputar satu pusat, dan (2) 
sentrifugal di mana ilmu itu keluar dari pusat. Dalam konteks ini, tandas 
Hanafî, peradaban Islam bersifat sentripetal dan peradaban Barat bersifat 
sentrifugal.28 

Realitas Dunia Islam. Gagasan Kiri Islam sesungguhnya memberikan 
gambaran riil situasi dunia Islam, bukan gambaran secara normatif. Realitas 
dan angka-angka statistik dibiarkan berbicara sendiri tentang dirinya. 
Sementara, pemikiran keagamaan selama ini hanya bertumpu pada model 
“pengalihan” yang hanya memindahkan bunyi teks kepada realitas, padahal 
metode teks seperti itu membutuhkan pembuktian. Sebab, ia hanya 
memperjuangkan orang-orang Islam sebagai suatu prinsip, tetapi tidak 
memperjuangkan muslim sebagai rakyat. Terakhir, walaupun mengarah pada 
realitas, metode teks secara maksimal hanya akan memberikan status tapi 
tidak menjelaskan perhitungan kuantitatif. Padahal, sesungguhnya umat 
Islam membutuhkan penjelasan terhadap realitas sampai kepada fakta “siapa 

                                                 
26Ibid., 9. 
27Ibid., 9. Lihat juga Hanafi, Oksidentalisme…, 34.  
28Ibid., 10. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 367 

milik apa”. Metode Kiri Islam adalah metode kuantitatif dengan angka-angka 
dan statistik sehingga realitas dapat berbicara mengenai dirinya sendiri.29 

 Demikianlah sekelumit pemikiran Hanafî dalam mengembangkan dan 
mengusung gagasan Kiri Islam sebagai bentuk pemikiran independen dalam 
tradisi pemikiran. Hal itu dilakukan tentunya dalam rangka membangun 
umat Islam pada kondisi dunia yang lebih meyakinkan, sehingga dapat 
mengejar ketertinggalannya dari  dunia lainnya (terutama Barat). 

Catatan Akhir 

Lewat karyanya, al-Yasâr al-Islâmî, Hassan Hanafî nampaknya banyak 
menggunakan ungkapan tajam daripada ungkapan arif nan “menyenangkan”. 
Dengan kata lain, ia lebih mendahulukan istilah “nahi mungkar” daripada 
“amar  ma‟ruf”. Hal itu dimaksudkan untuk lebih menarik perhatian orang 
tentang suatu problema kekinian yang dialami dunia Islam. Kendati gagasan 
Kiri Islam muncul dalam waktu relatif singkat, tapi ide-ide revolusioner yang 
ia tuangkan di dalamnya menjadikan Hanafî terkenal dalam percaturan 
intelektual muslim dunia.  

Gagasan Kiri Islam yang dikembangkan Hasan Hanafî dapat dianggap 
sebagai sebentuk revolusi berpikir. Walau demikian, ide yang dinilai 
revolusioner tersebut, tidak lepas dari kritikan juga. Tunjuk misal kritik ajuan 
Issa J. Boullata yang menganggap ide Hanafî terlalu teoretis untuk 
dipraktikkan. Rekonstruksi yang diikhtiari Hanafî dianggapnya masih 
beraroma romantisme, sehingga belum begitu membumi. Selain itu, ia terlalu 
optimis bahwa seluruh karyanya akan dapat mengubah kondisi umat Islam 
secara revolusioner. Walaupun demikian, kritik dan pemikiran Hanafî dalam 
gagasan Kiri Islam sesungguhnya dapat menyumbangkan sesuatu yang 
sangat berharga (terutama dalam jagat diskursus islamic studies) bagi 
kepentingan Islam dan kaum muslimin. 

Yang lebih penting digarisbawahi, Hanafî dengan gagasan Kiri Islam-nya 
tampak berupaya melakukan desentralisasi dominasi Barat melalui 
oksidentalisme yang ia perhadapkan dengan orientalisme. Hal ini merupakan 
sebentuk kegelisahan dan “ratapan” intelektualnya atas menglobalnya 
kebudayaan Barat dan telah menjadi standar kebenaran universal dalam 
setiap dimensi kehidupan. Bagi Hanafî, kenyataan ini perlu didobrak dan 
dibongkar (dalam makna “desentralisasi”) hingga ke taraf pembebasan.  

                                                 
29Ibid., 12. 



Suharti, Menjinakkan Barat dengan Oksidentalisme: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafî 
______________________________________________________________________ 

368 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Dalam kerangka itu, oksidentalisme diamanahkan mengekspresikan 
kemampuan “ego” sebagai emosi yang netral dalam memandang “the other” 
(baca: Barat), mengkajinya, dan mengubahnya menjadi objek, setelah sekian 
lama “the other” (Barat) menjadi subjek (melalui kajian orientalisme), yang 
menjadikan pihak lain (baca: Timur-Islam) sebagai objek. Sekali lagi, 
oksidentalisme dibangun di atas “ego” yang netral dan tidak berambisi 
merampas kekuasaan dan dominasi Barat, kecuali hanya menghendaki 
pembebasan (liberation) dari ketertindasan timur (umat Islam), tentunya, dari 
Barat (baca: Eropa dan Amerika). Di situlah makna klausa “perlunya 
menentang peradaban Barat”.● 


