
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 313 

POLITIK PELEMBAGAAN SYARIAT:  
STRATEGI DAN ARGUMENTASI PPP, PBB, DAN PKS  

DI SIDANG TAHUNAN MPR 1999-2002  

Muhammad Ansor 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Of the classical problems in the discourse of Islam and politics is controversy on 
interpretation of Islamic Syarî„ah, and there is no single or only one true definition of the 
term. The controversy is going worse when some groups of Muslim—with or without 
intervension and support of the ruling power—insist to have their opinion the true one and 
should be followed by others.  

This article is comparing the strategy and arguments used by the three Islam-based 
parties—PPP, PBB, and PKS—in the parliament of Indonesia when they respond the 
discourse of applying Islamic Syarî„ah in Indonesia. They share opinion that the 
application of Islamic Syarî„ah through state is a duty of every Muslim, but they differ one 
another in the way or strategy of realizing and making  that come true. Different from 
PPP and PBB that struggle for adopting the Jakarta Carter into Indonesian 1945 
Constitution, PKS (with PAN) suggest adopting Medina Carter. When the majority of 
parliament members refuses both suggestions, the three parties also take different ways 
responding the refusal. While PPP can understand the refusal and explicitly agree to no-
amendment on the article 29 of Indonesian 1945 Constitution, PBB and PKS declare to 
be abstains. 

The controversy indicates the difficulty of unifying Muslim opinion and strategy 
relating to the how to position Islam in the context of state. The phenomena that occurs 
between the supporting and the refusing group is not only in terms of positivization of 
Islamic Syarî„ah, but also in applying Islam. It ranges from the issues of struggle strategy 
to the decision of aspects of Syarî„ah that can be adopted in or made positive law. 

Keywords: Syariat Islam, Politik Islam, Formalisasi, Konstitusi, Strategi, 
Argumentasi.  

_______________ 

FORMALISASI syariat Islam merupakan isu yang selalu mengalami pasang-
surut dalam konstelasi perpolitikan Indonesia. Semenjak Islam masuk ke 
wilayah Nusantara, kerajaan-kerajaan Islam senantiasa berusaha untuk 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

314 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

menegakkan syariat Islam di daerah kekuasaan mereka masing-masing. 
Ketika penjajah Belanda berkuasa pun, kerajaan-kerajaan Islam masih ada 
yang berusaha menegakkan syariat Islam walaupun secara berangsur-angsur 
hukum Barat ataupun hukum adat sudah diberlakukan. Bahkan hampir 
setiap pergerakan nasional yang bersifat Islam acapkali menempatkan 
penegakan syariat Islam sebagai agenda dan cita-cita luhur yang mesti 
diperjuangkan. Faktor kesejarahan itu menunjukkan bahwa penerapan syariat 
Islam memang telah menjadi bagian dari perjalanan sejarah bangsa ini.1 

Setelah kemerdekaan Indonesia diproklamasikan, keinginan agar syariat 
Islam diberlakukan masih belum berhenti. Perjuangan penegakan syariat 
Islam pada masa ini tidak hanya dilakukan dengan pendekatan politik, tetapi 
juga dengan perjuangan bersenjata sebagaimana dilakukan DI/TII dan 
PRRI. Para wakil Islam di Majelis Konstituante (1956-1959) yang terdiri dari 
Partai Masyumi dan Partai NU juga memperjuangkan agar rumusan Piagam 
Jakarta dimasukkan kembali ke dalam pembukaan UUD 1945. Usulan ini 
mendapatkan perlawanan dari kelompok nasionalis, sehingga perdebatan 
yang digambarkan sangat sengit pun tidak dapat dielakkan. Upaya 
memasukkan Piagam Jakarta berbuntut pada pembubaran Majelis 
Konstituante melalui Dekrit Presiden 5 Juli 1959 setelah dua kutub yang 
berbeda pandangan tidak berhasil menemukan kesepakatan.2  

Memasuki paruh terakhir kekuasaan Soeharto, beberapa ketentuan 
syariat Islam mulai diakomodasi negara secara selektif.3 Namun, hal itu 
masih belum memuaskan beberapa pihak terutama partai-partai yang berasas 
Islam dan sejumlah organisasi massa Islam di era Reformasi. Tidak 
mengherankan, pada saat Soeharto berhasil dijatuhkan, mereka mendesak 
agar negara menerapkan syariat Islam.  

Sejauh menyangkut perjuangan melalui politik formal, tuntutan 
penerapan syariat Islam mulai mencuat ketika Sidang Tahunan Majelis 
Permusyawaratan Rakyat (ST MPR) tahun 1999 mengagendakan 
amandemen UUD 1945, dan terus mengemuka dalam empat kali 
pelaksanaan ST MPR hingga tahun 2002. Dimotori oleh sejumlah partai 
                                                 

1Khamami Zada, Islam Radikal: Pergulatan Ormas-ormas Islam Garis Keras di Indonesia 
(Jakarta: Teraju, 2002), 120. 

2Lihat, Ahmad Syafi‟i Ma‟arif, Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang Percaturan dalam 
Konstituante (Jakarta: LP3ES, 1985), 142-92.  

3Mengenai bentuk-bentuk akomodasi negara terhadap Islam lihat, Bahtiar Effendy, 
Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik di Indonesia (Jakarta: Paramadina, 
1999), 273-329. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 315 

politik Islam, tuntutan penerapan syariat Islam, antara lain, mengambil 
strategi mendukung amandemen pasal 29 UUD 1945. Hal itu secara 
langsung berpunggungan dengan kelompok partai-partai nasionalis yang 
justru menolak amandemen.  

Kelompok pertama diwakili Fraksi PDIP (Partai Demokrasi Indonesia 
Perjuangan), Fraksi Golkar, Fraksi Kebangkitan Bangsa, Fraksi Utusan 
Golongan, Fraksi Utusan Daerah, Fraksi TNI/Polri, Fraksi KKI, dan Fraksi 
PDKB. Mereka beralasan bahwa selama ini pasal itu terbukti telah berhasil 
memberikan panduan pranata kehidupan beragama di Indonesia. Hal itu 
merupakan pandangan mayoritas yang berkembang di dalam MPR. 

Kelompok kedua, yang mendukung amandemen pasal 29 adalah partai-
partai Islam atau berasas Islam meski ini bukan merupakan sikap politik 
semua partai Islam. Namun, menariknya, tidak ada kesatuan pandangan 
antara partai-partai Islam atau berasas Islam ini menyangkut bagaimana 
rumusan baru untuk pasal 29 tersebut. Pada satu kutub, Fraksi Reformasi 
yang terdiri dari PAN (Partai Amanat Nasional) dan PK/PKS (Partai 
Keadilan/Partai Keadilan Sejahtera) mengusulkan rumusan alternatif, yakni 
“Negara berdasarkan Ketuhanan yang Maha Esa dengan kewajiban 
melaksanakan ajaran agama bagi masing-masing pemeluknya”.4 Usulan ini 
diidentifikasi sebagai rumusan “Piagam Madinah” mengingat semangat yang 
melatari rumusan tersebut adalah naskah Piagam Madinah yang dipraktikkan 
Nabi Muhammad ketika berada di Madinah.  

Sementara dikutub lainnya, Fraksi PPP (Partai Persatuan Pembangunan) 
dan PBB (Partai Bulan Bintang) mengusulkan rumusan Piagam Jakarta. 
Fraksi PPP dan Fraksi PBB, dua partai berasas Islam terbesar, mendesakkan 
agar tujuh kata yang dikenal sebagai rumusan Piagam Jakarta dimasukkan ke 
dalam pasal 29 ayat (1) UUD 1945. Mereka mengusulkan agar rumusan 
berbunyi “Negara berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa dengan 
kewajiban melaksanakan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” 
diakomodasi dalam pasal tersebut.5 

Menarik dicermati bahwa PPP, PBB, dan PK/PKS merupakan tiga 
partai yang sama-sama menjadikan Islam sebagai asas perjuangan partai. 
Ketiga partai ini tampaknya tidak memperlihatkan kesatuan strategi dan 
argumentasi, meskipun ideologi partai mereka sama-sama menempatkan 

                                                 
4Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku II, Jillid IIIC (Jakarta: Sekretariat Jenderal MPR RI, 

2002), 44-5. 
5Risalah Rapat ST MPR 2002, 542; Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 544. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

316 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

agenda Islamisasi melalui negara merupakan suatu panggilan hidup. Untuk 
itu, tulisan berikut akan membandingkan antara PPP (Partai Persatuan 
Pembangunan), PBB (Partai Bulan Bintang), dan PKS (Partai Keadilan 
Sejahtera) dalam mengkonseptualisasi ideologi partai dan bagaimana mereka 
mengartikulasikannya dalam ST MPR 1999-2002 terkait dengan amandemen 
pasal 29 UU 1945 utamanya tuntutan penerapan syariat Islam.  

Sekilas tentang Ideologi PPP, PBB, dan PKS 

Menjadikan Islam sebagai asas partai, PPP dibentuk pada 5 Januari 1973 
dari hasil fusi dari empat partai Islam yang melibatkan NU, Parmusi, PSII, 
dan Perti.6 AD/ART PPP menyebutkan partai ini bertujuan “membangun 
negara Republik Indonesia berdasarkan landasan Pancasila dan UUD 1945, 
menciptakan kemakmuran rakyat yang dirahmati Tuhan YME”.7 Pada saat 
pemerintahan Orde Baru memberlakukan asas tunggal Pancasila awal 1984-
an, PPP tidak memiliki pilihan kecuali mengganti asas perjuangan mereka 
dengan Pancasila. Pascarezim Orde Baru, PPP secara resmi kembali 
menggunakan asas Islam melalui Muktamar di Jakarta, 29 November-02 
Desember 1998.8  

PBB didirikan pada tanggal 17 Juli 1998,9 dengan tujuan “mewujudkan 
masyarakat yang beriman dan bertakwa kepada Allah swt”.10 Rumusan ini 
pada muktamar II PBB disempurnakan menjadi “mewujudkan masyarakat 
yang beriman, bertakwa, adil dan makmur yang diridlai Allah swt.”11 Adapun 
PK dideklarasikan pada 20 Juli 1998, dan merupakan transformasi dari 
gerakan dakwah kampus selama lebih dari seperempat abad terakhir.12 Pada 
pemilu 1999 perolehan suara PK tidak dapat memenuhi batas electoral treshold 
minimal 2%. Sesuai dengan UU No 12 Tahun 2003, agar partai ini dapat 
mengikuti pemilu 2004, maka “Para pimpinan Partai Keadilan memutuskan 
untuk mendirikan sebuah partai baru yang akan menjadi wadah bagi kiprah 
politik dakwah warga Keadilan, yaitu Partai Keadilan Sejahtera” (PKS).  

                                                 
6Umaidi Radi, Strategi PPP 1973-1982: Suatu Studi Tentang Kekuatan Politik Islam Tingkat 

Nasional (Jakarta: Integritas Press, 1984), 2. 
7DPP PPP, AD/ART PPP 1973 (Jakarta: Sekretariat DPP PPP, 1973). 
8Lihat, Ketetapan-ketetapan Muktamar IV PPP (Jakarta: DPP PPP, 1999), 31; Wawancara 

Endin AJ. Soefihara, 12/08/2004. 
9DPP PBB, AD/ART PBB 1998 (Jakarta: DPP PBB, 1998), 48.  
10Ibid., 6.  
11DPP PBB, AD/ART PBB 2001 (Jakarta: DPP PBB, 2001), 3-4.  
12Wawancara Untung Wahono, 17/08/2004. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 317 

Satu hal yang mempertautkan PPP, PBB, dan PK/PKS adalah kenyataan 
bahwa ketiganya menjadikan Islam sebagai asas perjuangan politik mereka. 
Bagi PPP, PBB, dan PKS, penerapan Islam sebagai asas partai tidak 
disangsikan tidak hanya mampu memberikan pengaruh luas  pada corak 
artikulasi politik mereka, melainkan pula pada panggung politik nasional. 
Betapapun, suatu yang penting dicatat, penerapan Islam sebagai asas partai 
tidak serta merta menjadikan partai ini sektarian, atau mengancam eksistensi 
Negara Kesatuan Republik Indonesia.  

Sebab itu, tidak mengherankan apabila saat momentum amandemen 
pasal 29 muncul, PPP, PBB, dan PK/PKS memanfaatkannya untuk 
memperjuangkan visi politik mereka, meskipun sesungguhnya tidak 
ditemukan tafsir tunggal di antara mereka, utamanya terkait dengan 
bagaimana Islam ditempatkan dalam konteks kenegaraan. Setidaknya hal itu 
tergambar dari program politik-keagamaan PPP, PK/PKS, dan PBB yang 
memperlihatkan aksentuasi sedikit berbeda. PPP, misalnya, tidak 
menawarkan rumusan yang secara eksplisit menggunakan kata “Islam”. 
Kesimpulan hampir serupa didapatkan pula ketika mencermati program 
politik PK/PKS.13 Hal ini berbeda dengan PBB yang secara tegas 
menawarkan formulasi pelaksanaan “trias politika yang sesuai dengan 
prinsip-prinsip Islam”.14 Sayangnya, tidak ditemukan paparan lebih detail 
mengenai apa yang dimaksudkan sistem “trias politika yang sesuai dengan 
prinsip-prinsip Islam” sebagaimana diagendakan PBB tersebut. 

Bahwa basis sosial pendukung PK/PKS adalah komunitas yang 
memperlihatkan aksentuasi terhadap terbentuknya tatanan “masyarakat 
islami” tampaknya merupakan pandangan yang sudah diterima luas. Namun,  
minat yang kuat ini tidak selalu ekuivalen dengan penggambaran program 
politik mereka, terutama yang menyangkut agenda mewujudkan “masyarakat 
islami”. Rumusan program politik PKS yang hemat penulis relatif lebih 
dekat dengan orientasi keislaman hanya terlihat pada agenda umum partai, 
yakni (1) “membangun watak bangsa (character building) sebagai modal-dasar 
utama pembanguan nasional melalui kegiatan dakwah amar ma‟rûf nahi 
munkar” dengan didasarkan pada penghayatan terhadap “nilai-nilai religius” 
dan, (2) gagasan “menempatkan ulama, cendikiawan dan aparat 
pemerintahan dalam sebuah sistem negara kesatuan yang kokoh”.15  

                                                 
13DPP PK, Sekilas..., 93-4. 
14Zainal Abidin Amir, Peta Politik Islam Pasca Soeharto (Jakarta: LP3ES, 2003), 189.  
15DPP PK, Sekilas..., 93. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

318 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Menurut Greg Barton, rumusan program politik PKS yang longgar ini 
berkaitan dengan pilihan partai ini yang memilih pendekatan graduasi 
(bertahap)16 dalam mewujudkan tatanan “masyarakat islami”. Karena itu, 
PK/PKS cukup berhati-hati dalam mentransformasikan agenda-agenda 
islami ke dalam program politik-keagamaan mereka dengan menghindari 
penggunaan “idiom-idiom politik” yang memperlihatkan keinginan kuat 
untuk melakukan perubahan melalui pendekatan struktural secara frontal. 
Pilihan politik PKS di atas agaknya tidak dapat dipisahkan dari genealogi 
PKS sebagai gerakan dakwah yang banyak memanfaatkan pelajaran dari 
induk semangnya, gerakan Ikhwân al-Muslimîn di Mesir. Leonard Binder 
menyebut strategi islamisasi yang dilakukan gerakan Ikhwân al-Muslimîn 
sebagaimana direpresentasikan dalam pemikiran Sayyid Quthb, bertolak dari 
lingkaran individu,17  bukan negara melalui politik-formal. Ungkapan Mursyid 
‟Âm Ikhwân al-Muslimîn kedua, Syaykh Hasan al-Hudaybî ketika menyatakan, 
“kun dawlathan fî nafsika takun fî balâdika”,18 mengindikasikan kuatnya arus 
pendekatan individual dan kulural dalam strategi Islamisasi komunitas ini.  

Agenda politik PKS yang menghindari islamisasi dengan menggunakan 
pendekatan-pendekatan struktural secara menonjol, demikian Barton 
berpandangan, sekaligus membedakan corak pendekatan islamisasi PKS, 
sebut saja misalnya, dengan PBB.19 PBB hemat saya lebih memperlihatkan 
pendekatan struktural dalam melakukan agenda-agenda islamisasi. Pidato 
politik Yusril Ihza Mahendara, yang disampaikan di hadapan Majelis 
Mujahidin Indonesia bahwa target politik PBB adalah penerapan syari‟at 
Islam secara total20 memperlihatkan orientasi penggunaan pendekatan 
struktural, cukup menonjol.  

PBB memposisikan “syari‟at sebagai sumber hukum tertinggi”,21 dan 
mengagendakan agar al-Qur‟an dan as-Sunnah dapat dijadikan sumber nilai 
dan norma dalam hukum nasional.22 Karena itu, adaptasi hukum Islam ke 
dalam hukum nasional menurut PBB dilakukan dengan mempertimbangkan 

                                                 
16Media Indonesia, 19/02/2004. 
17Leonard Binder, Islam Liberal: Kritik terhadap Ideologi-ideologi Pembangunan, ter. Imam 

Muttaqin (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 260. 
18Nandang Burhanuddin, Penegakan Syariat Islam Menurut Partai Keadilan (Jakarta: al-

Jannah, 2004), 170. 
19Media Indonesia, 19/02/2004 
20Ibid. 
21DPP PBB, Tafsir Asas PBB (Jakarta: DPP PBB, 2002), 28. 
22DPP PBB, Program Umum Perjuangan PBB (Jakarta: DPP PBB, 2001), 6. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 319 

“keadaan dan tempat”.23 PBB sebagaimana dikatakan Sahar L. Hasan, akan 
tetap berusaha memperjuangan hal ini “di Parlemen dengan cara-cara 
demokratis”.24  

Kecenderungan PPP dan PBB untuk memperjuangkan agenda islamisasi 
dengan menggunakan pendekatan struktural, sepintas memperlihatkan 
perbedaan dengan strategi PKS yang cenderung berhati-hati dan 
menghindari rumusan program hukum yang berorientasi Islam legal-
formalistik.25 Ini setidaknya terlihat dalam program hukum PK/PKS yang 
menyatakan partai ini ingin “memperjuangkan secara struktural 
pemberlakuan hukum Islam ketika masyarakat telah siap menerimanya”.26 
Hal ini sesungguhnya memperlihatkan minat PKS untuk menggunakan 
pendekatan struktural secara bertahap dalam menerapkan hukum-hukum 
Islam.  

Perbedaan aksentusi antara PPP, PBB, dan PK/PKS sejauh menyangkut 
strategi bagaimana Islam ditempatkan dalam konteks kenegaraan antara lain 
terlihat dalam lanskap ketiga partai ini dalam ST MPR tahun 1999-2002. Di 
tengah derasnya arus penolakan terhadap amandemen pasal 29 UUD 1945, 
termasuk dari partai-partai Islam dan ormas-ormas Islam di negeri ini, PPP, 
PBB, dan PKS memperlihatkan kegigihan mereka memperjuangkan syariat 
Islam. Betapapun, tidak ditemukan keseragaman di antara mereka 
menyangkut strategi mewujudkan agenda serupa.  

Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS 

Amandemen pasal 29 UUD 1945 agaknya merupakan topik paling 
krusial dalam konstelasi-politik amandemen UUD 1945 pada masa awal 
reformasi. Meskipun tema penerapan syariat Islam selalu mencuat selama 
empat kali pelaksanaan ST MPR berlangsung, 1999-2002, perdebatan yang 
paling menonjol terjadi pada ST MPR tahun 2000 dan 2002. Pembahasan 
menyangkut strategi dan argumentasi PPP, PBB, dan PKS utamanya akan 
difokuskan pada sikap dan argumentasi politik mereka berdasarkan risalah 
ST MPR di kedua tahun tersebut.  

Seperti disebutkan di muka, bahwa dalam empat kali ST MPR Fraksi 
PPP dan Fraksi PBB mendesakkan agar tujuh kata yang dikenal sebagai 

                                                 
23Ibid. 
24Wawancara Sahar L. Hasan, 20/08/2004; Lihat, Media Indonesia, 19/02/2004. 
25DPP PKS, Sekilas..., 96.  
26Ibid., 28. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

320 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

rumusan Piagam Jakarta dimasukkan ke dalam pasal 29 ayat (1) UUD 1945. 
Mereka mengusulkan agar rumusan berbunyi: “Negara berdasarkan 
Ketuhanan Yang Maha Esa dengan kewajiban melaksanakan syariat Islam 
bagi pemeluk-pemeluknya” diakomodasi dalam pasal tersebut.27 Tak pelak, 
usulan ini memantik reaksi partai-partai lain termasuk dari PKB yang note 
bone berbasis massa muslim. Mereka pada prinsipnya menginginkan agar 
pasal 29 ayat (1) tidak diamandemen dan tetap pada rumusan “Negara 
berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa”. Ini merupakan pandangan 
mayoritas yang berkembang di dalam MPR. Kelompok ini diwakili Fraksi 
PDIP, Fraksi Golkar, Fraksi Kebangkitan Bangsa, Fraksi Utusan Golongan, 
Fraksi Utusan Daerah, Fraksi TNI/Polri, Fraksi KKI, dan Fraksi PDKB. 
Sementara itu, pada ujung kutub lainnya, Fraksi Reformasi yang terdiri dari 
PAN dan PK/PKS mengusulkan rumusan alternatif, yakni “negara 
berdasarkan Ketuhanan yang Maha Esa dengan kewajiban melaksanakan 
ajaran agama bagi masing-masing pemeluknya”.28 Usulan ini diidentifikasi 
sebagai rumusan “Piagam Madinah” mengingat semangat yang melatari 
rumusan tersebut adalah naskah Piagam Madinah yang dipraktikkan Nabi 
Muhammad ketika berada di Madinah.  

Lukman Hakim Saefuddin yang juga Juru Bicara Fraksi PPP, menegaskan 
usulan memasukkan tujuh kata Piagam Jakarta sedikitnya dilatari lima alasan. 
Pertama, sejak dua tahun terakhir (periode 2000-2002, red.) makin meningkat 
keinginan untuk memisahkan agama dari negara.29 Padahal sejalan dengan 
prinsip pasal 29 UUD 1945, “Islam tidak mengenal pemisahan antara agama 
dengan negara walaupaun antara keduanya tetap dibedakan”.30  

Kedua, kehadiran era globalisasi yang mengakibatkan terjadinya 
internasionalisasi nilai-nilai dalam wilayah kehidupan bernegara, 
bermasyarakat, maupun beragama jika tidak diantisipasi sejak dini “bukan 
mustahil akan melucuti nilai-nilai kemanusian” bangsa Indonesia. Bangsa ini 
dalam pandangan PPP sedang menghadapi bahaya pelucutan nilai-nilai 
religius. Untuk itu, umat beragama baik Islam, Kristen, Katolik, Hindu, 
maupun Budha “tidak boleh berdiam diri”.31  

                                                 
27Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku II, Jilid IIIC (Jakarta: Sekretariat Jenderal MPR RI, 

2002), 542; Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 544. 
28Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku II, Jilid IIIC, 44-5. 
29Risalah Rapat ST MPR 2000, Buku III, Jilid 17, 50-1. 
30Wawancara dengan Lukman Hakim Saifuddin, Jakarta, 12/08/2004. 
31Risalah Rapat ST MPR 2000, Buku III, Jilid 17, 50-1. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 321 

Ketiga, secara historis, tujuh kata Piagam Jakarta itu merupakan 
kompromi yang sebaik-baiknya antara golongan Islam dengan golongan 
kebangsaan. PPP sangat menyayangkan ketika kompromi tersebut secara 
tiba-tiba dimentahkan. “Untuk menghormati para pendiri Republik”, 
demikian Saifuddin beralasan, “Fraksi PPP terpanggil untuk mendudukkan 
kembali perjanjian luhur tersebut.” Keempat, konsideran Dekrit 5 Juli 1959 
yang menyatakan memberlakukan kembali UUD 1945 antara lain 
menyatakan bahwa Piagam Jakarta “menjiwai” dan merupakan “rangkaian 
yang tak terpisahkan” dengan undang-undang tersebut. PPP menambahkan, 
setelah 41 tahun UUD 1945 berjalan tanpa jiwa, maka era reformasi 
merupakan momentum tepat untuk memberikan jiwa kepada konstitusi 
tersebut. Kelima, bagaimanapun usulan agar Piagam Jakarta dicantumkan 
tidak dapat dimaknai sebagai keinginan mengotak-atik pembukaan UUD 
1945 yang sudah disepakati untuk tidak diamandemen.32  

PPP menepis pandangan masuknya tujuh kata tersebut berarti 
menjadikan Indonesia sebagai negara Islam; melainkan hanya berarti bahwa 
hukum Islam berlaku bagi pemeluk-pemeluk Islam sebagaimana pernah 
dipraktekkan dalam politik hukum Hindia Belanda sebelum tahun 1928. 
Tambahan tujuh kata dalam Pasal 29 UUD 1945 ayat (1) dalam pandangan 
PPP tidak dimaksudkan untuk menjadikan negara ini sebagai negara agama, 
sebagaimana tidak untuk dijadikan negara sekuler, melainkan semata-mata 
dimaksudkan untuk memberikan legitimasi yang tegas terhadap penciptaan 
public law (hukum publik) yang ditujukan kepada pemeluk Islam. PPP akan 
tetap mempertahankan negara kesatuan Republik Indonesia yang 
berdasarkan Pancasila, dan dengan usulan tersebut “sama sekali tidak 
terbentuk Negara Islam”.33   

Selanjutnya, PPP juga menampik pandangan yang menilai pencantuman 
frase “kewajiban menjalankan syariat” sebagai bencana bagi bangsa 
Indonesia. Endin Soefihara melihat bencana bagi bangsa ini justru muncul 
karena adanya penafsiran-penafsiran yang “miring” terhadap makna Piagam 
Jakarta.34 Bagi Fraksi PPP, Piagam Jakarta dalam sejarah Indonesia “telah 
menduduki tempat yang luhur daripada soal yuridis formal”.35 Rumusan 
tujuh kata dalam Piagam Jakarta dalam pandangan PPP mengandung makna 

                                                 
32Risalah Rapat ST MPR 2000, Buku III, Jilid X, 50-1. 
33DPP PPP, Politik..., 36. 
34Wawancara dengan Endin Sofihara, Jakarta, 13/08/2004. 
35DPP PPP, Politik ..., 36-7. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

322 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

yang “sangat mendalam” dan “menjiwai setiap pejuang muslim”. Sebab itu, 
Fraksi PPP melihat perjuangan agar “setiap muslim melaksanakan syariat 
Islam merupakan panggilan hidup”.36 Pencantuman kalimat tersebut 
menurut, Chozin Chumaidy, juru bicara Fraksi PPP dalam ST MPR 2002, 
justru akan mendorong umat Islam untuk melaksanakan ajaran agamanya 
secara kâffah (menyeluruh).37  

Paralel dengan Fraksi PPP, Fraksi PBB “mengusulkan agar negara 
mengatur umat Islam dengan syariat Islam”. Hamdan Zoelva 
mengemukakan tiga alasan PBB mengusulkan perubahan pasal 29 ayat (1) 
dan (2) UUD 1945 dengan memasukkan „tujuh kata‟ Piagam Jakarta.38 
Pertama, usulan pencantuman kembali Piagam Jakarta merupakan bentuk 
konsistensi dan wujud pelaksanaan amanah pendahulu negeri ini, ketika 
UUD 1945 diberlakukan kembali melalui Dekrit Presiden tanggal 5 Juli 
1959. Sebab, dalam diktum dekrit Presiden tersebut ditegaskan bahwa posisi 
Piagam Jakarta tidak hanya menjiwai, tetapi juga merupakan bagian tak 
terpisahkan dari UUD 1945. Karena itu, demikian Fraksi PBB beralasan, 
penambahan tujuh kata dalam pasal 29 ayat (1) bagi Fraksi PBB merupakan 
penjabaran dari maksud pemberlakuan UUD 1945 tersebut.  

Kedua, ajaran agama manapun dan khususnya syariat agama Islam 
mengajarkan dan memerintahkan kebaikan. Islam mengajarkan akhlak yang 
mulia, larangan berbuat kejahatan dan kerusakan di muka bumi, 
penghormatan kepada penganut agama dan bangsa lain (tasâmuh) dan segala 
hal mengenai kebaikan. Untuk itu, bangsa Indonesia yang mayoritas (87 %) 
penduduknya muslim, akan lebih baik jika benar-benar memahami dan 
menjalankan ajaran agamanya. Jadi, penambahan tujuh kata tersebut, 
demikian Fraksi PBB berargumen, merupakan salah satu solusi untuk 
memecahkan dekadensi moral bangsa. 

Ketiga, syariat Islam tidak akan diberlakukan kepada mereka yang tidak 
memeluk agama Islam. Karena pemberlakukan syariat Islam ini tidak 
dimaksudkan untuk menyingkirkan serta memarjinalkan ajaran dan penganut 
agama-agama lain. Namun, sebaliknya Fraksi PBB memberikan jaminan agar 
penganut agama lain dapat secara bebas menjalankan ajaran agama mereka 
masing-masing. Jaminan seperti ini menurut Fraksi PBB dikarenakan 

                                                 
36Ibid., 37. 
37Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 638-9. 
38DPP PBB, Memperjuangkan Syariat Islam: Kumpulan Pidato Fraksi Bulan Bintang pada ST 

MPR RI Tahun 2000-2002 (Jakarta: DPP PBB, 2003), 17-8. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 323 

memang syariat Islam memberikan ruang kepada pemeluk agama lain untuk 
mengekspresikan pandangan-pandangan teologis mereka sendiri.  

Zoelva dalam kesempatan lain menegaskan usulan mengembalikan 
Piagam Jakarta ke dalam UUD 1945 diniatkan untuk memunculkan kembali 
wacana yang selama ini membeku. Sebangun dengan Fraksi PPP, Fraksi PBB 
menolak anggapan pemberlakuan Piagam Jakarta akan menimbulkan luka 
bagi penganut agama lain. Pemberlakuan syariat Islam, demikian Zoelva 
berusaha meyakinkan, tidak akan mengganggu kebebasan bagi agama lain 
karena Islam adalah rahmatan lil „âlamîn.39  

Paralel dengan Fraksi PPP, Fraksi PBB memandang penegakan syariat 
Islam bagi pemeluk-pemeluknya seharusnya mendapat perlindungan dari 
negara40 sebab “memang ada dari bagian-bagian syariat Islam itu yang tidak 
dapat dilaksanakan secara pribadi, melainkan dituntut peranan negara untuk 
melaksanakannya”. Seorang muslim tidak hanya berkewajiban melaksanakan 
syariat Islam dalam ibadah dalam arti sempit semata, tetapi juga dalam 
seluruh aspek kehidupan termasuk aspek hukum, baik pidana maupun 
perdata serta aspek muamalah lainnya, termasuk masalah halal dan haram 
dalam makanan, minuman, maupun transaksi bisnis. Pemberlakuan syariat 
Islam melalui negara ini, demikian Fraksi PBB beralasan, didasari pandangan 
adanya hubungan integratif antara agama dan negara.41  

Untuk itu, Fraksi PBB meminta agar umat Islam secara proporsional 
mendapatkan kesempatan untuk mengatur hidup dan kehidupannya dengan 
ajaran agamanya tanpa merugikan pihak lain atau non-muslim. Lebih dari 40 
tahun umat Islam yang mayoritas di negeri ini dimarjinalkan. Sebab, apabila 
tuntutan penerapan syariat Islam dapat diakomodasi maka ketenteraman, 
kesejahteraan, dan keadilan akan terwujud.42 

Pandangan-pandangan yang dikemukakan Fraksi PPP dan Fraksi PBB di 
atas apabila diringkaskan menunjukkan alasan kedua partai ini untuk 
memperjuangkan kembali Piagam Jakarta adalah untuk mengokohkan 
nasionalisme, mengatasi krisis sosial, hanya diberlakukan untuk umat Islam, 
sesuai dengan Dekrit Presiden 1959, dan tidak bermaksud untuk mendirikan 
negara Islam. Pemberlakuan Piagam Jakarta dalam pandangan mereka tidak 
ekuivalen dengan usaha untuk mengganti ideologi negara atau mendirikan 

                                                 
39Buletin Bulan Bintang, Edisi 3 Tahun II 01/09/2000. 
40DPP PBB, Memperjuangkan ..., 44-5. 
41Ibid. 104-5. 
42Ibid., 106-7. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

324 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

negara Islam. Sebaliknya, tuntutan pemberlakuan syariat Islam merupakan 
konsekuensi logis dari pemberlakuan Dekrit Presiden 1959 yang belum 
pernah terealisasikan. Menarik disimak, meskipun masih sulit diterima, PPP 
dan PBB juga menilai pemberlakukan syariat Islam berbanding lurus dengan 
kondisi kemanan dan tingkat kesejahteraan masyarakat.  

Sebagaimana telah dikatakan, gagasan formalisasi syariat Islam mendapat 
reaksi keras dari sebagian besar fraksi di MPR. Fraksi-fraksi yang bersikap 
berseberangan dengan Fraksi PPP dan Fraksi PBB ini adalah Fraksi Golkar 
(182 kursi), Fraksi PDIP (185 kursi), Fraksi Utusan Golongan (73 kursi), 
Fraksi PKB (58 kursi), Fraksi TNI/Polri (38 kursi), Fraksi KKI (14 kursi), 
dan Frasi PDKB (5 kursi). Pada prinsipnya fraksi-fraksi itu mengusulkan 
agar pasal 29 UUD 1945 tidak diamandemen dan dibiarkan seperti naskah 
semula. Alasan penolakan mereka terhadap amandemen secara umum dapat 
diringkaskan mengingat rumusan “Negara berdasarkan Ketuhanan Yang 
Maha Esa” selama ini dinilai telah terbukti berhasil mengakomodasi 
kepentingan agama-agama dan elemen-elemen masyarakat Indonesia.  

Demikian pula Fraksi Reformasi sendiri (48 kursi) yang terdiri dari unsur 
PK/PKS dan PAN, serta Fraksi Daulatul Ummah (9 kursi) juga tidak 
menampakkan minat untuk mendukung usulan Fraksi PPP dan Fraksi PBB. 
Fraksi Reformasi justru mengusulkan opsi tersendiri sebagaimana telah 
dikemukakan di atas. Tentu saja penolakan mereka sangat menyulitkan PPP 
dan PBB untuk memuluskan agenda kedua partai ini mengingat total jumlah 
kursi yang dimiliki fraksi-fraksi tersebut jauh lebih besar dari kekuatan yang 
dimiliki fraksi PPP (69 kursi) dan PBB (14 kursi).  

Ketua Fraksi Daulatul Ummah, Ahmad Satori, dalam wawancaranya 
dengan Lili Romli, menilai bahwa memperjuangkan kembali Piagam Jakarta 
sebagai suatu set back, langkah kemunduran. “Padahal”, demikian FDU 
menyatakan, “kita sudah sepakat bahwa Pancasila merupakan suatu dasar 
negara, di mana dalam Pancasila tersebut nilai-nilai Islam telah tercakup di 
dalamnya”.43 Namun, menariknya, dalam ST  MPR 2002 FDU tampaknya 
mendukung gagasan memasukkan tujuh kata tersebut. Hal itu terlihat jelas 
dalam pernyataan sikap FDU yang menyesalkan penolakan mayoritas 
anggota MPR terhadap gagasan Fraksi PPP dan Fraksi PBB untuk 
memasukkan Piagam Jakarta ke dalam amandemen pasal 29 UUD 1945.44  

                                                 
43Lili Romli, Partai Islam Era Reformasi dan Piagam Jakarta dalam Sidang Tahunan 2000, 

Tesis (Jakarta: Universitas Indonesia, 2001), 209. 
44Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 531-2. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 325 

Penolakan Fraksi Reformasi, terutama PK/PKS untuk memperjuangkan 
agar tujuh kata Piagam Jakarta dimasukkan kembali ke dalam amandemen 
pasal 29 UUD 1945 menarik untuk dicermati, tidak saja karena posisi 
PK/PKS sebagai partai yang menjadikan Islam sebagai asas perjuangan, 
tetapi lebih dari itu karena PK/PKS dinilai sebagai partai yang 
memperlihatkan orientasi keislaman yang amat menonjol. Berbeda dengan 
Fraksi PPP dan Fraksi PBB, PK/PKS justru lebih memilih untuk 
mengusulkan alternatif lain, seperti telah disebutkan, yang dipandang sebagai 
“rumusan kompromis” alias jalan tengah antara kelompok yang menolak 
amendemen, dengan kelompok yang menginginkan untuk memasukkan 
rumusan Piagam Jakarta dalam pasal 29 UUD 1945.  

Pilihan PK/PKS untuk tidak mendukung Piagam Jakarta dan 
mengusulkan rumusan alternatif ini, menurut Mutamimul Ula, dilatari 
beberapa alasan. Pertama, PK/PKS lebih mengutamakan substansi dari 
perjuangan penegakan syariat Islam daripada persoalan redaksional. 
PK/PKS memandang persoalan ini tidak sekadar masalah redaksi Piagam 
Jakarta an sich, lebih dari itu adalah “bagaimana negara dan masyarakat ini 
memiliki komitmen yang kuat terhadap nilai-nilai Islam”. Kedua, mengingat 
yang diutamakan substansi penegakan syariat, maka redaksinya dapat 
diungkapkan secara bermacam-macam sesuai dengan ijtihad kebahasaan. 
Ketiga, jika yang diutamakan adalah substansi, yaitu keseluruhan ajaran Islam, 
maka gerakan untuk menegakkan syariat itu bisa dengan berbagai cara.45 Ula 
menambahkan, penerapan syariat Islam dapat dilakukan dengan beberapa 
pilihan strategis, yakni gerakan individual, gerakan sosial dan pendidikan, 
gerakan sosial politik, gerakan legislasi, dan gerakan konstitualisme.46  

Meskipun demikian, mengingat posisi PK/PKS sebagai partai yang 
menjadikan Islam sebagai asas perjuangan, pilihan untuk tidak mendukung 
gagasan Piagam Jakarta memetik tudingan bernada kurang simpatik terutama 
dari para pendukung syariat Islam. PK/PKS menerima kiriman surat kaleng, 
email, telepon, maupun tablîgh yang isinya menyayangkan sikap partai ini. 
Meresponi anggapan tersebut, DPP PK/PKS menyampaikan klarifikasi 
resmi (bayânat) alasan partai ini tidak mendukung pencantuman kembali 
Piagam Jakarta dalam amandemen pasal 29 UUD 1945. Pertama, PK/PKS 

                                                 
45Wawancara Mutamimul Ula, 17/08/2004; Lihat Mutamimul Ula, “Persoalannya 

Bukan Teks Piagam Jakarta an sich,” Suara Keadilan, Edisi 08/01/2000. 
46Mutamimul Ula, “Perspektif Penerapan Syariat Islam,” dalam Penerapan Syariat Islam 

di Indonesia antara Peluang dan Tantangan (Jakarta: Globalmedia, 2003), 73-7. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

326 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

sebagai partai Islam sejak awal berdirinya berasaskan Islam tidak pernah 
mengubah pendiriannya dalam memperjuangkan agenda-agenda yang 
berorientasi Islam. Dalam sejarah perjuangannya bersama partai Islam 
lainnya, PK/PKS merupakan partai yang memperjuangkan penghapusan 
asas tunggal Pancasila, memasukkan nilai-nilai agama dalam HAM, dan 
menggolkan zakat sebagai komponen pajak. Kedua, pemahaman PK/PKS 
terhadap Piagam Jakarta merujuk kepada Piagam Madinah, suatu Piagam 
yang telah terbukti berhasil melaksanakan syarî'ah Islâmiyyah dalam 
masyarakat madani yang plural sekaligus memberikan jaminan perlindungan 
atas hak-hak warga non-Muslim. Ketiga, ketika ST MPR berlangsung, dalam 
berbagai kesempatan Presiden PK/PKS kembali menegaskan tentang 
komitmennya terhadap penegakan syariat Islamiyah yang rahmatan li al- 
„âlamîn melalui amandemen Pasal 29 UUD 1945. Keempat, PK/PKS 
mengajak semua pihak dalam menyikapi amandemen Pasal 29 UUD 1945 
dengan merujuk pada kaidah Islamiyah dan nilai-nilai agama, menggunakan 
hati yang bersih, pikiran yang jernih sehingga tidak mudah melupakan 
perjalanan partai-partai dalam bekerja sama untuk kemaslahatan umat Islam 
dan bangsa Indonesia, mengedepankan sikap tabâyun serta menghindari 
penyebaran fitnah.47  

Pilihan politik demikian tetap dipertahankan PK/PKS dalam ST MPR 
2002. Bersama PAN, partai ini kembali menegaskan pendirian politik mereka 
dalam menggolkan rumusan “Piagam Madinah”. Dus, sebagaimana terjadi 
sebelumnya, pilihan demikian tentu saja memantik kritik dari pendukung 
gagasan Piagam Jakarta. Maka, dalam klarifikasi yang disampaikan secara 
resmi, mereka menjelaskan kembali alasan mereka memperjuangkan 
rumusan “Piagam Madinah”.48 Pertama, PK/PKS melihat rumusan tersebut 
lebih memberikan rasa keadilan dan mengakomodir aspirasi semua agama. 
Dengan demikian, diharapkan tidak menimbulkan terjadinya diskriminasi 
dan semangat disintegrasi sebagaimana dikhawatirkan sementara kalangan. 
Di satu pihak, rumusan ini akan melecut semangat keberagamaan, sementara 
di pihak lain tidak ada kelompok yang merasa dianaktirikan. Kedua, rumusan 
tersebut dinilai mengakomodasi aspirasi yang terkandung dalam Piagam 
Jakarta dengan tetap memperhatikan fakta sejarah tentang Piagam Madinah 
sehingga diharapkan rumusan tersebut dapat diterjemahkan dalam konteks 
keindonesiaan. Rumusan ini dalam pandangan PK/PKS dinilai mampu 

                                                 
47Suara Keadilan, Vol. I, 09/09/2000. 
48DPP PK, Bayanat Partai Keadilan (Jakarta: DPP PK, 2002). 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 327 

memunculkan semangat masyarakat Madinah yang taat beragama, pluralis, 
berkeadilan, dan integratif sebagaimana diperlihatkan sejarah sampai dengan 
terjadinya peperangan khandaq. Ketiga, gagasan untuk memperjuangkan 
Piagam Jakarta di parlemen bukan hanya tidak signifikan karena hanya 
didukung PPP dan PBB, tetapi juga tidak mendapatkan dukungan dari dua 
organisasi Islam terbesar, yakni NU dan Muhammadiyah.  

Piagam Madinah, menurut Hidayat Nurwahid, terbukti telah berhasil 
mengubah masyarakat jahiliah menjadi masyarakat yang rahmatan li al-„âlamîn. 
PK/PKS sendiri, lanjutnya, telah membuktikan secara langsung bagaimana 
partai ini bekerjasama dengan bermacam-macam kelompok dalam Forum 
Indonesia Damai (FID) untuk mengantisipasi kemungkinan terjadinya aksi 
balas dendam sebagai akibat dari peristiwa pemboman di gereja. Karena itu, 
yang terpenting adalah bagaimana kerja sama itu dapat direalisasikan tanpa 
menggadaikan nilai-nilai agama, melainkan didasarkan pada prinsip-prinsip 
al-birr wa al-taqwâ (kebaikan dan ketakwaan).49  

Sementara itu, Untung Wahono mengungkapkan bahwa sesungguhnya 
Piagam Jakarta tersebut bukan cermin dari “negara Islam” yang 
diimajinasikan PK, melainkan suatu bentuk kompromi, di mana umat Islam 
mengalami kekalahan ketika hendak membentuk negara Islam. Karena itu, 
dia melihat perjuangan untuk memasukkan kembali tujuh kata Piagam 
Jakarta ke dalam konstitusi sudah tidak menemukan momentum.50 
Pembahasan tentang hal-hal yang menyangkut hubungan antara syariat Islam 
dan konstitusi dalam pandangan PK/PKS bukanlah agenda pokok. 
“Konsolidasi kekuatan umat”, lanjutnya, “jauh lebih penting dibandingkan 
melemparkan sebuah isu yang tidak didukung oleh sebuah kekuatan yang 
signifikan di MPR”.51  

Terlepas dari motif-motif teologis di balik agenda penerapan Piagam 
Madinah, pertimbangan taktis yang dikemukakan Wahono bukan tanpa 
argumentasi rasional. Perjuangan untuk memasukkan teks-teks Islam ke 
dalam konstitusi membutuhkan dukungan secara signifikan dari anggota 
MPR, sementara kelompok pendukung Piagam Jakarta jumlahnya tidak lebih 
dari 20 persen. Pengalaman historis sebagaimana diperlihatkan dalam 

                                                 
49Wawancara Hidayat Nurwahid, 10/07/2003, dalam Nandang Burhanuddin, 

Penegakan Syariat Islam Menurut Partai Keadilan (Jakarta: Al-Jannah, 2004), 161-2. 
50Wawancara Untung Wahono, 17/08/2004. 
51Untung Wahono, Penegakan Syariat Islam dan Koalisi Partai: Menjawab Tuduhan terhadap 

PKS (Jakarta: Pustaka Tarbiyatuna, 2003), 9-11. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

328 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

perdebatan antara para wakil Islam dan wakil nasionalis dalam Konstituante 
menunjukkan wakil Islam yang berjumlah 43 persen mengalami kesulitan—
untuk menghindari mengatakan gagal—untuk memperjuangkan agar 
rumusan tersebut dimasukkan ke dalam naskah konstitusi.  

„Kegagalan‟ itu terulang kembali di era reformasi. Perdebatan antara 
kelompok yang menginginkan tujuh kata Piagam Jakarta dimasukkan dalam 
amandemen pasal 29 UUD 1945 dengan kelompok yang menolak 
amandemen itu berakhir dengan kesepakatan mayoritas anggota majelis 
tanpa melibatkan Fraksi PBB untuk mengembalikan rumusan pasal 29 UUD 
1945 tetap sebagaimana naskah semula. Menyikapi realitas kegagalan ini, 
Fraksi PBB sebagaimana yang disampaikan Nadjih Ahjad mengungkapkan 
sikapnya dalam bahasa yang cukup dramatis:  

“Hari ini kami para anggota Fraksi PBB yang terdiri atas anggota partai Bulan Bintang 
dan Partai Sarikat Islam Indonesia merasakan beban yang berat, karena harus 
mengambil suatu sikap yang mungkin membuat para anggota majelis kurang nyaman. 
Kami mengambil sikap yang lekat dengan keyakinan kami. Pada dasarnya untuk pasal 
29 ayat (1) kami tetap berketetapan untuk memilih opsi […] “negara berdasar atas 
Ketuhanan Yang maha Esa dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi 
pemeluk-pemeluknya. Kami tidak berniat sedikitpun untuk surut dari pendirian itu. 
Kalau sekarang beberapa fraksi atau kebanyakan fraksi menolak opsi itu […] maka 
ibarat orang yang berjuang menempuh jalan yang penuh dengan onak dan duri, pada 
saat ini kami berada di hadapan sebuah tembok besar yang tidak mungkin ditembus. 
[…] kami tidak berniat untuk surut ke belakang, walaupun tidak kuasa melampaui 
tembok itu, kami hanya menunggu sampai saat tiba. Saatnya tiba kami meneruskan 
perjalanan. […] Kalau saudara-saudara tetap menolak usulan kami […], maka mohon 
dicatat secukupnya bahwa kami dari anggota-anggota FBB tidak ikut mengambil 

keputusan itu.”52 

 Berbeda dari Fraksi PBB, pada detik-detik terakhir pengesahan 
rancangan putusan MPR hasil ST MPR 2002, Fraksi PPP “menyerahkan 
sepenuhnya kepada Majelis untuk mengambil putusan terbaik sesuai dengan 
dinamika kehidupan politik dewasa ini”.53 Lukman Hakim Saefuddin 
menyatakan: 

“PPP saat itu memang menghadapi tembok yang begitu besar. PPP kemudian 
menyadari dukungan terhadap Piagam Jakarta masih belum mencapai setengah. 
Sementara persyaratan untuk mengubah UUD itu minimal mendapat dukungan dari 
2/3 anggota yang hadir. […] Kalau PPP memaksakan diri, kan harus divoting. Kalau 

                                                 
52Risalah Rapat 2002, Buku IV, 743. 
53Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 744. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 329 

voting, kita pasti kalah. Kalau kalah, maka generasi yang akan datang sudah tidak lagi 
bisa memperjuangkan hal ini [Piagam Jakarta, red] lagi […] sehingga upaya untuk 
mengangkat persoalan ini menjadi tertutup. Ini adalah bagian dari strategi kita dalam 
menghadapi tembok yang begitu besar. PPP tidak mungkin membenturkan kepalanya 
sendiri ke tembok. […] PPP berasumsi, suatu saat nanti, kita tidak tahu, generasi kita, 
anak-anak kita, entah tahun kapan, mereka masih punya peluang untuk 

memperjuangkan hal itu kembali.”54  

Sebanding dengan sikap Fraksi PPP, Fraksi Reformasi; tempat para wakil 
dari PK/PKS berada juga mengambil sikap serupa, yakni “menyadari realitas 
aspirasi politik yang berkembang di majelis ini wajib dihormati dan kami 
tidak ingin menghambat penyelesaian keputusan secara elegan dan 
demokratis. […] Fraksi Reformasi […] menyerahkan keputusan kepada 
majelis untuk kembali kepada rumusan yang asli”.55 Meskipun tetap 
menginginkan agar gagasan syariat Islam dapat dimasukkan dalam 
amandemen UUD 1945, tetapi Fraksi Reformasi menghormati keputusan 
anggota majelis yang menolak gagasan tersebut.  

Menariknya, meskipun sikap resmi Fraksi Reformasi “menyerahkan 
keputusan kepada majelis”, tetapi pada detik-detik terakhir pengambilan 
pengesahan keputusan, Mutamimul Ula mewakili semua anggota fraksi dari 
unsur PK menyatakan “tidak ikut dalam pengambilan keputusan pada pasal 
tersebut”.56 Menurut Mutammimul „Ula, sikap PKS ini untuk menunjukkan 
bahwa “kita menyadari, belum punya dukungan, tetapi kita ingin tunjukkan 
bahwa kita serius memperjuangkan rumusan itu”.57  

Pilihan Fraksi PBB, PK/PKS, dan beberapa anggota parleman yang 
mendukung gagasan syariat Islam untuk menyatakan abstain 
menggambarkan fakta bahwa kesepakatan untuk kembali kepada rumusan 
semula tidak berlangsung mudah. Kesulitan muncul karena masing-masing 
kelompok bersikukuh dengan pendirian masing-masing. Di satu pihak 
prinsip-prinsip demokrasi meniscayakan para pendukung gagasan penerapan 
syariat menerima pandangan mayoritas anggota parlemen yang menolak 
amandemen, sementara di pihak lain sikap demikian bertentangan dengan 
pandangan-pandangan teologis mereka tentang syariat Islam. Kenyataan 
lebih dipersulit karena pengambilan keputusan dengan mekanisme voting 

                                                 
54Wawancara dengan Lukman Hakim Saefuddin.  
55Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 748. 
56Risalah Rapat ST MPR 2002, Buku IV, 749. 
57Wawancara Mutamimul Ula, 17/08/2004. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

330 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

juga tidak dapat diterima mayoritas anggota parlemen, terutama para 
pendukung gagasan syariat Islam. Berikut, sebagaimana dituturkan Kaban, 
alasan penolakan PBB terhadap pengambilan keputusan secara voting:  

“Karena memang kita melihat bahwa pada saat perumusan tujuh kata itu kan pada 
awalnya tidak dilaksanakan voting, dan penyelenggaraan penegakan syariat Islam di 
Indonesia itu menurut kita tidak layak apabila diputuskan secara voting. Karena itu 
menyangkut pelaksanaan hukum Allah. Pelaksanaan hukum Allah itu harus 
dilaksanakan dengan kesadaran, dengan penuh ketulusan yang sebelumnya harus 
melewati proses pendidikan kepada publik, sehingga mereka tahu persis apa yang akan 
mereka laksanakan. Karena itu kan sebagaimana dikatakan Allah, “walâ taqfu mâ laisa 
laka bihi „ilmun”. „Jangan memaksakan sesuatu yang kamu tidak memiliki pengetahuan 
di dalamnya‟. (Qs. Al-Isrâ‟ [17]: 36). Jangan sampai terkesan bahwa tidak berlakunya 
syariat Islam itu adalah karena faktor voting. Sebab, apabila diselenggarakan secara 
voting, maka nanti timbul pro dan kontra. Bagaimanapun mayoritas anggota parlemen 
di Indonesia ini adalah muslim. Nah, kalau secara politik di parlemen di adakan voting, 
maka timbul kelompok yang setuju dan tidak setuju. Itu mempunyai implikasi sangat 
luas, dan kita tidak menginginkan implikasi itu menimbulkan gejolak, misalnya, orang-
orang yang tidak setuju syariat Islam itu lalu dikafirkan, atau dianggap murtad. Padahal, 
proses tarbiyyah yang kita lakukan belum final. Ini juga menyangkut, misalnya, 
keputusan-keputusan politik yang sifatnya sangat sesaat, karena bisa saja suatu saat, 

bila ada kesempatan, perjuangan kita akan diterima masyarakat.”58  

Walaupun PPP dan PBB memperlihatkan orientasi serupa dalam 
memperjuangkan agenda penerapan syariat Islam, tetapi dua partai ini 
memperlihatkan respons berbeda dalam menyikapi realitas politik yang tidak 
mendukung gagasan mereka untuk memasukkan tujuh kata Piagam Jakarta 
ke dalam amandemen pasal 29 UUD 1945. PPP menyerahkan keputusan 
tersebut kepada Majelis dan mengikuti apapun hasil keputusan Majelis. 
Sementara, PBB mengatakan bahwa meskipun pada saat sekarang 
perjuangan mereka belum berhasil, mereka tetap mengagendakan perjuangan 
syariat Islam  pada momentum lainnya.  

Perbedaan sikap PPP dan PBB dalam menyikapi hal tersebut tidak lepas 
dengan karakter teologi politik kedua partai itu, setidaknya sebagaimana 
direpresentasikan pada figur Hamzah Haz yang berbasis teologi politik NU 
dan Yusril yang Masyumi. Sejauh menyangkut strategi perjuangan politik, 
NU dikenal memiliki pemikiran politik yang elastis. Bahkan elastisitas ini 

                                                 
58Wawancara MS Kaban, 23/08/2004. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS… 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 331 

acapkali memunculkan kesan oportunis bagi NU.59 Adagium umum yang 
berlaku di NU misalnya ungkapan “mâ lâ yudraku kulluhu lâ yutraku kullu” 
atau “sesuatu yang tidak dapat diperoleh secara keseluruhan jangan 
ditinggalkan semuanya” dalam kadar tertentu dapat memahami sikap PPP 
yang pada masa kepemimpinan Haz didominasi NU. Sementara itu, 
Masyumi dalam studi yang dilakukan Greg Fealy dikenal sebagai organisasi 
yang konsisten dalam memperjuangkan nilai-nilai tertentu, dan bahkan pada 
tahap tertentu dikesankan sebagai organisasi yang kaku dan statis.60 Bertolak 
dari perspektif ini dapat dimengerti apabila pada saat-saat terakhir 
pengesahan hasil-hasil sidang, PPP menyerahkan kepada keputusan Majelis, 
sedangkan PBB konsisten pada keputusannya yang akan tetap 
memperjuangkan syariat Islam dalam kesempatan lain meskipun realitas 
politik tidak mendukungnya.  

Penutup 

 Bertolak dari pembahasan di atas, studi ini menemukan perbedaan dan 
persamaan sikap politik PPP, PBB, dan PKS dalam merespons agenda 
fomalisasi syariat Islam melalui negara. Secara umum, ketiga partai Islam ini 
memandang penegakan syariat melalui negara merupakan panggilan hidup 
bagi setiap muslim. Meski begitu, PPP, PBB, dan PKS berbeda pandangan 
terutama menyangkut bagaimana strategi merealisasikan agenda tersebut. 
PPP dan PBB memperjuangkan dengan memasukkan rumusan Piagam 
Jakarta ke dalam batang tubuh UUD 1945; sementara PK/PKS (baca: 
bersama PAN) mengusulkan rumusan Piagam Madinah. Tatkala kedua 
usulan tersebut tidak mendapat respons positif dari mayoritas anggota 
parlemen, sikap politik PPP, PBB, dan PK/PKS lagi-lagi saling bersilangan. 
PPP dapat memahami pandangan mayoritas anggota majelis dan menerima 
keputusan untuk tidak mengamandemen pasal 29 UUD 1945; sedangkan 
PBB dan PKS menyatakan abstain dari pengambilan keputusan.  

Fenomena di atas sekaligus menunjukkan kenyataan sulitnya menyatukan 
pandangan dan strategi sejauh menyangkut bagaimana Islam ditempatkan 
dalam konteks kenegaraan. Tidak saja antara kelompok yang menolak 
positivisasi syariat Islam dalam konteks kenegaraan, perbedaan juga terjadi di 
antara pendukungnya. Perbedaan tersebut tidak hanya terjadi menyangkut 

                                                 
59Greg Fealy, Ijtihad Politik Ulama: Sejarah NU 1952-1967, ter. Farid Wajidi dan Adelina 

Bachtar (Yogyakarta: LKiS, 2003), 78-9. 
60Ibid. 



Muhammad Ansor, Politik Pelembagaan Syariat: Strategi dan Argumentasi PPP, PBB, dan PKS…  
______________________________________________________________________ 

332 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

bagaimana strategi perjuangan itu dilakukan, melainkan pula terkait dengan 
syariat yang apa yang dapat dipositivisasikan. Tidak ada definisi tunggal 
tentang syariat Islam. Ini sesungguhnya problem klasik dalam diskursus 
agama (syariat) dan politik. Sebab, memang tidak ada tafsir tunggal 
menyangkut ajaran Islam. Tafsir atas ajaran Islam tampaknya seluas dan 
sebanyak jumlah penganut Islam, Karenanya, menjadikan suatu tafsir 
tertentu sebagai paling otoritatif atas tafsir lainnya, terlebih dengan 
memposisikan negara sebagai eksekutor kebenaran tafsir tertentu 
sesungguhnya merupakan problem terbesar yang selalu muncul dalam 
pelataran Islam dan demokrasi.● 


