SUFISTIKASI KEKUASAAN
PADA KESULTANAN RIAU-LINGGA ABAD XVIII-XIX M

Achmad Syahid

Abstract

The development of Lslam in most parts of Indonesia, such as in Malay, is almost
undistinguishable with the political development. There was a good relationship between
sultan as the holder of political anthority and ‘alama’ as the holder of religions aunthority
symbolized as “one diamond in one ring”. To strengthen his power, a sultan needs
legitimacy from ‘Wlama’ and vice versa, through a close reltionship with the sultan, an
ulama can increase bis religious authority.

Based on the historical analyses, especially on the case of Sultanate of Rian-Lingga in
the 18%-19 centuries, the relationship between unlama and sultan was not always in
harmony as previously described. The relationship sometime depended on their needs, which
from time to time, competitive, cooperative and contestive.

Apart from any forms of relationship, this article reveals that there was a
Sufistication” process occurred where the political power which was characteristically
profane and secular, changed as an influence of the sufism teachings. Thus, what happened
in Sultanate of Rian-Lingga proved that sufism is an important phenomenon which
changed the bistorical color and intellectual literature in Indonesia.

Keywords: Relasi Ulama-Sultan, Sufistikasi, Otoritas Politik, Otoritas Agama,
Pentadbiran, Persuratan.

TULISAN ini ingin menguji tesis bahwa ulama dan sultan ibarat “biji mata
berlian dalam satu cincin” dalam tradisi politik di dunia Melayu Nusantara.
Tesis ini dibangun dari pendapat Abu Hamid al-Ghazali—dalam 1jya’ al-
‘Uliim al-Din, Biddyah al-Hiddyah, dan terutama Nashibah al-Muluk—yang
mewakili pandangan bahwa fungsi negara dan kewajiban utama masyarakat
adalah menciptakan iklim yang mendorong pelaksanaan agama yang wajar.
Pandangan dunia politik-keagamaan itu kemudian menjadi salah satu warna
dominan tradisi politik kerajaan di Melayu Nusantara yang pada mulanya
diinjeksikan ke dalam institusi kerajaan Melayu oleh para ulama sejak masa-
masa awal proses islamisasi Nusantara.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 295



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Burhanuddin! menjelaskan bahwa keberadaan ulama di Indonesia tidak
bisa dipisahkan dari proses sejarah Islam itu, mengingat para ulama menjadi
penentu proses islamisasi masyarakat, yang berjalan seiring dengan
perkembangan wilayah-wilayah tersebut menjadi kerajaan Islam. Dengan
demikian, Islam menjadi satu unsur penting, baik dalam pembentukan
maupun perkembangan kerajaan-kerajaan Islam selanjutnya. Ulama, lambat
tapi pasti, menjadi bagian dari elit politik kerajaan, dan berperan melampaui
bidang keagamaan. Ulama tidak hanya menjadi penasehat sultan atau raja,
tetapl juga sebagai penerjemah Islam dalam konteks sistem budaya lokal
Nusantara. Meski ulama ikut andil dalam pembentukan kekuasaan yang
absolut di Melayu, ternyata islamisasi dan sufistikasi para ulama ini positif
dalam kerangka mengganti tradisi sosial politik Melayu pra-Islam.

Budaya politik kerajaan Islam Melayu Nusantara menggambarkan posisi
ulama dan sultan di berbagai kerajaan itu dalam hubungan yang sublim—
aura kekuasaan politik dan kekuasaan spiritual menjadi karakter dasarnya.?
Para ulama menjadi aktor intelektual dalam penerjemahan Islam dalam
kerangka budaya politik Melayu yang berorientasi pada raja.? Inilah yang
memupuk suburnya absolutisme kekuasaan raja-raja di Melayu. Kedua karya
al-Ghazali di atas, tulis Andaya dan Virginia, pada XVIII diperkenalkan lagi
pada dunia Islam (termasuk Melayu Nusantara) dan perhatian dunia Islam
atasnya berlanjut sepanjang periode kebangkitan Wahabi.*

Pemikiran politik Islam yang terpengaruh pikiran al-Ghazali itu menjadi
warna Islam di kerajaan-kerajaan Melayu Nusantara. Meski begitu, pola relasi
ulama dengan sultan di Melayu-Nusantara tidak bisa dibaca sebagai suatu
fenomena yang tunggal dan tidak sesederhana apa yang digambarkan al-

Jajat Burhanuddin, “Argumen Islam untuk Kerajaan: Melihat Peran Ulama di
Indonesia Pra-Kolonial,” Tsagafah:. Volume 2, No. 1 (2004), 72-85. Baca juga M. B.
Hooker, “Introduction: The Translation of Islam in Southeast Asia,” dalam Islam in
Southeast Asia, ed. M. B. Hooker (Leiden: E. J. Brill, 1983), 3.

2 Lihat A. C. Milner, “Islam and Muslim State,” dalam Is/am in Southeast Asia, ed. M. B.
Hooker (Leiden: E. J. Brill, 1983); M. B. Hooker, “Introduction: The Translation of Islam
in Southeast Asia,” dalam Islam in Southeast Asia, ed. M. B. Hooker (Leiden: E. J. Brill,
1983); dan C. C. Berg, “The Islamization of Java,” Studia Islamica, IV, (1950), 111-42.

3Burhanuddin, “Argumen...,” 72-85.

“Barbawa Watson Andaya & Virginia Matheson, “Pemikiran Islam dan Tradisi Melayu:
Tulisan Raja Ali Haji dari Riau (ca. 1809 — ca. 1970),” dalam Dari Raja Ali Haji Hingga
Hamka: Indonesia Masa Lalunya, ed. Anthony Reid dan David Marr, ter. Th. Sumartana
(Jakarta: Grafiti Press, 1983), 105-6.

296 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Ghazali tersebut. Ada banyak teori, tentang bagaimana para ahli
menggambarkan tipologi relasi ulama dan sultan di dunia Melayu Nusantara.

Pertama, teori kompetisi. Teori ini meletakkan asumsi bahwa betapapun
relasi ulama dan sultan di berbagai institusi sosial politik berada dalam satu
cincin, tetapi relasi antara keduanya penuh dengan persaingan. Antara
“kekuasaan politik” dan “otoritas agama” sekalipun memiliki kepentingan
yang sama, yakni pengakuan publik, tetapi memunculkan tendensi-tendensi
berbeda. Sultan atau raja yang memegang kekuasaan politik cenderung
mewakili dunia yang profan, di sini dan saat ini; sementara ulama atau sufi
yang menggengeam otoritas agama lebih menjanjikan ranah dunia spiritual,
di sana dan nanti. Di sinilah tesis “one diamond in one ring’” di atas untuk
pertama kalinya diuji karena institusi kerajaan sebagai “cincin” ternyata justru
menjadi “medan pertempuran” bagi perebutan pengaruh antara keduanya.
Contohnya adalah posisi ulama sebagai counter elite di Kerajaan Mataram pada
masa Sultan Agung dan islamisasi terhenti bersamaan dengan semakin
merosotnya dominasi kraton pascakemenangan Amangkurat I1.>

Kedna, teori kolaborasi. Teori ini mengandaikan bahwa antara sultan dan
ulama berada dalam kedudukan yang seimbang. Masing-masing mengerti
betul tentang pentingnya menjalin hubungan yang fleksibel. Meski telah
dibuat sebuah pemilahan yang jelas antara batas kekuasaan politik dengan
kekuasaan agama, tetapi zona masing-masing tidak berupa harga mati.
Kompromi lebih kerap dilakukan daripada kontestasi. Keduanya masih
mungkin untuk saling memasuki zona pihak lain, tanpa harus menimbulkan
ketersinggungan dan instabilitas politik. Melalui langkah kolaboratif, masing-
masing pithak dapat memperoleh keuntungan tambahan; raja atau sultan,
misalnya, mendapatkan “aura spiritual” dalam kekuasaannya, sementara
ulama atau sufi meningkat pamornya karena menempel pada sebuah
“struktur kekuasaan” yang jelas dan prestisius. Terlalu dramatis
menggambarkan raja atau sultan dengan ulama berada dalam hubungan yang
penuh ketegangan, yang mestinya bisa dibangun sebuah pola relasi yang
harmonis, saling junjung dan jinjing. Kerajaan Demak, pada masa Raden
Fatah menjadi raja adalah contoh terbaik teori ini. Begitu juga Kerajaan Aceh
pada masa Sultan Iskandar Muda dengan Hamzah Fansuri dan Syamsuddin

STaufik Abdullah, “Beberapa Aspek Perkembangan Islam di Sumatera Selatan,” dalam
Masnk dan Berkembangnya Islam di Sumatera Selatan, ed. K. H. O. Gadjahnata (Jakarta: Ul
Press, 1986), 63.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 297



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

as-Sumatrani; dan Sultan Iskandar Tsani dengan Nurrudin Ar-Raniri.6
Contoh yang sama adalah Kerajaan Palembang pada masa Sultan Mahmud
Badaruddin dengan Kemas Fakhruddin dan Shihabuddin bin Abdullah
Muhammad,” begitu juga dengan keakraban Syeikh Yusuf al-Makassari
dengan Sultan Ageng Tirtayasa di Kesultanan Banten.

Ketiga, teori kontestasi. Penganut teori ini memandang bahwa “kekuasaan
politik” dapat /lgitimate karena bantuan dan dukungan orang yang memegang
“otoritas agama”. Sultan, sebagai penguasa politik, tidak terlalu kuat secara
militer untuk memerintah sehingga terpaksa memerlukan sumbangan berupa
legitimasi agama melalui para ulama. Secara faktual, keduanya merupakan
pemimpin yang sesungguhnya tetap memiliki /ocal population yang sama meski
andiens dan cara kerja dalam struktur yang berbeda. Teori ini dianut, antara
lain, oleh Wertheim. Dalam menjelaskan Perang Aceh, misalnya, Wertheim
menyebutnya sebagai perang sosial dari rakyat kecil yang mencari pemimpin
dalam pribadi ulama, dalam upaya mereka menentang sikap feodal para
ulubalang, termasuk yang ditunjukkan sultan dan keluarganya.®

Sufistikasi, Bukan Mistikisasi

Kerajaan Riau-Lingga berhasil ditegakkan kembali ketika islamisasi di
kawasan Melayu dianggap telah selesai. Agama Islam telah resmi dipeluk,
mulai dari Pasai di ujung Barat pada abad 13 hingga Ternate-Tidore di
Maluku, dan Bima di Sumbawa di ujung Timur. Meski birokrasi agama di
Riau-Lingga sendiri terganggu akibat kekuasaan yang tidak stabil, tetapi di
beberapa kerajaan lain birokrasi agama telah dipertautkan pada struktur
kekuasaan negara, sehingga proses penghayatan keagamaan berbarengan
waktunya dengan proses rutinitas praktek ritual sehari-hari.

Ketika otoritas kerajaan Riau-Lingga berhasil dipulihkan, institusi
kerajaan berfungsi sebagai—meminjam istilah Taufik Abdullah—Is/amdon.
Yakni, suatu pusat kekuasaan yang dengan sadar melibatkan diri pada tradisi
dan ajaran Islam. Sebagaimana kerajaan-kerajaan Melayu-Nusantara lain,
secara formal kerajaan Riau-Lingga adalah wadah yang lebih membuka
kemungkinan bagi—tidak saja islamisasi internal—, tumbuh-kembangnya

°Oman Fathurrahman, Tanbib al-Masyi: Menyoal Wabdat al-Wwnd (Bandung: Mizan,
1999).

7Abdullah, “Beberapa...,” 63.

SW. F. Wertheim, Indonesian Society in Transition (Bandung & The Hague: W. van
Hoeve, 1959).

298 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

pemikiran Islam di dalamnya. Ketika para etnis Bugis telah secara resmi
diakomodasi dalam struktur resmi kerajaan, dengan posisi Yang Dipertuan
Muda (YDM), maka yang terjadi adalah Islam bukan saja muncul dalam
manifestasi simbolik dan atribut-atribut kerajaan, tetapi juga—Ilantaran para
etnis Bugis itu ternyata memiliki bakat menulis—tumbuhnya Islam yang
lebih intelektual. Islam jenis ini muncul di Penyengat.” Penyengat adalah
pulau tempat YDM menjalankan tugasnya, di samping menjadi pusat diskusi
yang intens dan transaksi wacana dari para ulama. Banyak ahli berpendapat
bahwa reputasi Penyengat itulah yang menarik minat para ulama Timur
Tengah dan ulama Melayu Nusantara untuk singgah. 19

Dengan merujuk pada tiga tipologi hubungan sultan-ulama di atas, maka
tulisan ini menggunakan istilah “sufistikasi kekuasaan”, bukan “mistikisasi”.
Penggunaan “sufistikasi” ini didasari dengan dua pertimbangan. Pertama,
untuk menjelaskan fenomena umum, di mana aura dan citra “kekuasaan
politik” yang sejatinya an sich bersifat profan, bersifat keduniaan, mengalami
perubahan citra, aura, dan oase yang terspiritualisasi oleh ajaran-ajaran
sufisme. Wibawa kerajaan tidak lagi cukup disandarkan pada indikator-
indikator fisik, seperti wilayah kekuasaan, kekuatan armada perang,
kemakmuran rakyat, perangkat organisasi, dll., tetapi sudah dipenuhi oleh
simbol-simbol—katakanlah—yang berbau metafisik. Banyak sekali karya
tulis di Nusantara—terutama karya epik kategori sastra sejarah hingga syair
dan pantun—yang menyebut bahwa nenek moyang seorang raja dari
beberapa kerajaan di Nusantara merupakan titisan dewa-dewi atau tokoh
historis ternama. Karya-karya, seperti Hikayat Raja-Raja Pasai, Hikayat
Mubammad Hanafiyyah, Hikayat Nur Mubammad, Hikayat Iskandar Zulkarnain,
Hikayat Sultan Saladin, Dana Mbojo dari Kerajaan Bima, dll., menggambarkan
hal itu.'! Banyak raja yang memiliki senjata—berupa keris, tombak, panah,
meriam, dll., atau hewan peliharaan—seperti burung belibis, kerbau, kuda,
dll.—yang dijuluki nama-nama tertentu sehingga mengesankan barang-

“Tentang arti Penyengat dan latar sejarahnya, lihat Abu Hassan Sham, Syazr-Syair
Melayn Rian (Kuala Lumpur: Perpustakaan Negara, 1995); juga G. F. de Bruyn Kops,
“Sketch of the Rhio-Lingga Archipelago,” Jurnal of Indian Archipelago, Jilid 8 dan 9 (1979),
98.

10Virginia Matheson, “Pulau Penyengat: Nineteenth Century Islamic Centre of Riau,”
Archipel 37 (1989).

WV, 1. Braginsky, Yang Indah, Berfaedah, dan Kamal: Sejarab Sastra Melayn Dalam Abad 7-
19 (Jakarta: INIS, 1998), 478-9.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 299



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

barang mati dan hewan peliharaan itu memiliki nuansa mistis dan kekuatan
magis. Bahkan telah menjadi kecenderungan umum bahwa gelar—baik yang
berasal dari tradisi politik asing (Arab dan Persia) maupun lokal—yang
dikenakan raja-raja di Nusantara ini untuk mengesankan agar sang raja yang
sedang berkuasa memiliki aura agung dan adiluhung.

Kedna, proses yang berlangsung adalah penginjeksian pandangan kesufian
ke dalam diri penguasa (Sultan) yang dilakukan oleh ulama (di antaranya sufi
dan pengamal tarckat) dengan kadar filsafat politik yang pekat. Ketika
institusi kerajaan tidak hanya mengakomodasi “agama” dalam struktur
birokrasi, tetapi menginternalisasi ajaran agama dalam pribadi raja dan semua
keputusannya, maka daulat kekuasaannya seakan menyatukan mikrokosmos
(dirinya) dengan makrokosmos (alam semesta). Pada sejumlah kasus, saat
istana telah dipenuhi oleh panorama filosofi dan teologi sufisme, Karel A.
Steenbrink!?> dan Gibb!3 menyebut institusi-institusi kerajaan itu menjadi
pusat studi dan persebaran agama Islam. Sementara dari segi historis-
sosiologis, Johns menulis bahwa Islam dengan warna filosofi dan teologi
sufistik inilah yang sejak awal disebarkan dari Timur Tengah, ke Cina, India,
hingga ke kawasan Melayu.!4

Ulama-YDM dan Sultan: Berbagi Pentas?

Di kerajaan-kerajaan Melayu Nusantara, pada umumnya para ulama-
pedagang menjadi elit kota yang banyak memiliki keistimewaan atas rajanya.
Mereka berada di samping raja yang siap memberikan nasehat-nasehat
spiritual keagamaan, dan sekaligus memberi legitimasi bagi praktik dan
kebijakan politik raja. Dengan mengutip berbagai sumber, Burhanuddin
menulis bahwa di Samudera Pasai, Aceh, Palembang, Banten, dll., ulama
menjadi bagian dari institusi kerajaan. Ulama menempati posisi qadi,

penghulu, mufti, bahkan syaykb al-Islam, yang secara struktural berada di

12Karel A. Steenbrink, Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia Abad fe-19 (Jakarta:
Bulan Bintang, 1984), 66. Steenbrink pada halaman itu, menegaskan bahwa ada empat
pusat pengembangan sastra agama dan bahasa Melayu; Aceh (akhir abad ke-16 - ke-17);
Palembang (antara 1750-1800); Banjarmasin (1750-1830), dan terakhir Minangkabau
(1850-1920).

BH. A. R. Gibb., The Travel of Ibn Battuta, translated and edited by H. A. R. Gibb
(London: The Hakluyt Society, 1994), 876-7.

4A. H. Johns, “Malay Sufism as Illustrated in an Anonymous Collection of 17®
Century Tracts,” JMBRAS, Vol. XXX, Pt. 2, No. 178 (1957).

300 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

bawah sultan membuat ulama memiliki pengaruh besar dalam penentuan
berbagai kebijakan strategis kerajaan. Posisi ulama dalam birokrasi itu
didukung budaya politik Melayu, yang memandang raja sebagai pusat dari
seluruh aspek kehidupan rakyat di kerajaan, tak terkecuali kehidupan
keagamaan. Dengan perspektif ini, raja tidak hanya diyakini sebagai pemilik
dan penguasa wilayah geografis tertentu, tapi juga dicitrakan sebagai pribadi
vang tercerahkan (boddhisatva), yang membawa warganya ke arah kemajuan
dan peningkatan spiritual.!>

Posisi ulama atas sultan di dunia Melayu-Nusantara tidak tunggal. Posisi
ulama—termasuk mereka yang diangkat menjadi YDM Riau—di kerajaan
Riau Lingga berbeda dengan posisi ulama di kerajaan lain. Alasan historis,
politik, dan militer—disusul oleh alasan intelektual dan keagamaan—
membuat posisi ulama, juga YDM, di kerajaan Riau-Lingga berbagi pentas
dengan sultan. Raja yang memegang kekuasaan militer, politik, ekonomi,
perdagangan, dll., bertahta di Pulau Linggal¢® berasal dari para bangsawan
Melayu. Sementara YDM, yang berfungsi sebagai penasehat kerajaan, tinggal
di Pulau Penyengat!?, selalu berasal dari bangsawan etnis Bugis. Di pulau
terakhir inilah para ulama kerapkali singgah. Perlahan pulau itu pun menjadi
tempat mereka berkumpul untuk melakukan rihlah ilmiah (scientific journey).

Apa yang membedakan pola relasi sultan di kerajaan Riau-Lingga adalah
proses sejarah pembentukan kerajaan tersebut. Kepulauan Riau, tempat
kerajaan Riau-Lingga berasal, yang juga disebut “Pulau Segantang Lada”,
sudah dikenal bangsa Melayu sejak awal sebagai gugusan pulau yang
strategis. Namun, berdasarkan naskah berjudul Tsamarit al-Mathlib fi Anwar
al-Quliib karya Raja Khalid Hitam, A Samad Ahmad mengulas betapa wilayah
yang luas berpulau-pulau itu sebagai wilayah yang tak stabil.!8 Ketakstabilan
itu, antara lain, diakibatkan oleh persaingan antarkekuasaan di wilayah ini,
selain intrik-intrik internal kerajaan.!

1>Burhanuddin, “Argumen...,” 76-7.

16Jaraknya sekitar 40 km dari Tanjung Pinang, ibukota Provinsi Riau Kepulauan atau
sekitar 3 jam perjalanan laut dengan menggunakan kapal mesin.

7Jaraknya sekitar 1 km dari Tanjung Pinang, ibukota Provinsi Riau Kepulauan atau
sekitar 15 menit perjalanan laut menggunakan perahu motor tradisional.

18A. Shamad Ahmad, Kergjaan Jobhor-Riau (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka,
1985).

YVirginia Matheson Hooker, Tubfah al-Nafis: Sejarah Melayn-Isiam (Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementrian Pendidikan Malaysia, 1991), 344-55.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 301



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Hadirnya berbagai kekuatan internasional (Portugis, Belanda, Inggris, dan
belakangan Jepang) ikut menambah ketidakstabilan wilayah tersebut. Di
masa-masa awal, tercatat hanya kerajaan yang besar dan kuat, seperti Malaka
dan kemudian Johor saja, yang bisa mengontrol wilayah itu secara efektif.
Institusi sosial politik di Riau Kepulauan, Semenanjung Melayu, dan Pesisir
Timur Sumatera itu memiliki pertalian darah, tetapi wilayah tersebut, seperti
digambarkan Andaya, seolah mengalami trauma akibat pembunuhan rajanya,
perpecahan, dan konflik internal.?0 Tubfah al-Nafis menulis, ketidakstabilan
itulah yang memungkinkan raja Siak asal Minangkabau, Raja Kecik,?! pada
1129 H, menyerbu Johor lantaran salah seorang istrinya (Tengku
Komariyah) disembunyikan di rumah salah seorang saudara perempuan
istrinya itu (Tengku Tengah). Pertempuran selama 4 tahun membuat
kerajaan Johor jatuh (1133 H) dan berakhir dengan larinya Sultan Abdul Jalil,
yang nofabene mertuanya, ke Trengganu??. Setelah melalui bujuk rayu, Sultan
Abdul Jalil memenuhi permintaan Raja Kecik untuk pergi ke Riau. Namun,
sejarah akhirnya mencatat ia dibunuh oleh panglima perang Raja Kecik.

Sulaiman, salah satu putra Sultan Abdul Jalil Riayat Syah Sultan Johor,
yang selamat dari pembunuhan itu, baru dapat mengusir Raja Kecik, dan
memulihkan kekuasaannya yang meliputi kerajaan Riau, Johor, dan Pahang.
Sulaiman, yang bergelar Sultan Sulaiman Badrul ‘Alam Syah, dapat
melakukan itu berkat bantuan tentara bayaran Bugis, yang mengusir Raja
Kecik dalam peperangan dua hari pada 1134 H. Tentara Bugis dipimpin
Daeng Marewah, yang bergelar Kelana Jaya Putera, bersama lima
saudaranya, antara lain Daeng Perani,?® Daeng Menambun, Daeng Kemasi,
dan Daeng Cellak.>* Mereka adalah keturunan putra-putra Raja Luwu, Upu
Tanderi Burung Daeng Rilaka, nama sebuah tempat di Pulau Sulawesi bagian
Selatan, yang kemudian menjadi tokoh-tokoh Melayu lama. Raja Ali Haji
dalam Tubfah al-Nafis menyebut peran kelima bersaudara ini sebagai tokoh-

2Leonard Y. Andaya, The Kingdom of Jobor, 1641-1728 (Kuala Lumpur and London: U.
O. P, 1975), 293-7.

2Ditulis dengan “kecik”, maksudnya “kecil”, dalam beberapa naskah Melayu-Riau
seringkali ditulis dengan “kechil”, di samping “kecik” sendiri dan “kecil” untuk
menggambarkan maksud yang sama: “kecil”.

2Hooker, Tubfah. .., 195-7.

2Suami dari Tengku Tengah, yang menurut Tubfah al-Nafis, menyembunyikan Tengku
Komariyah di rumahnya. Baik Tengku Tengah maupun Tengku Komariyah adalah saudara
kandung, putri Sultan Johor terakhir, Abdul Jalil Ri’ayat Syah.

24Raja Ali Haji, S7lsilab Melayu dan Bugis dan Sekalian Raja-rajanya, Cor. Or. W. (1737).

302 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

tokoh Melayu Lama, yang namanya tercantum dengan tinta emas pada
catatan sejarah dan hikayat.?> Nama-nama mereka didendangkan dalam
cerita dari mulut ke mulut. Begitu juga dengan keturunan mereka, seperti
Hang Tuah, Hang Jebat, Hang Kasturi, Hang Lekir, dan Hang Lekiu, yang di
antaranya ada yang menjabat panglima militer.2¢

Dari Luwu, Sulawesi Selatan, mereka menyeberangi lautan, sebagian
menetap di Siantan. Anak-anak raja Luwu yang disebut #pu-upu itu
mengembara hingga ke Kamboja, China, Semenanjung Malaya, dan sekitar
pantai timur Sumatera. Atas jasa-jasa mereka itu, Sultan menganugerahi etnis
Bugis jabatan YDM. Posisi YDM adalah pembantu Sultan, Sultan sendiri
bergelar Yang Dipertuan Besar (YDB), yang bertindak sebagai penasehat
sultan, yang juga dijabat secara turun-temurun.?’” Pengangkatan etnis Bugis
ke dalam struktur pemerintahan cuma demi akomodasi politik itu terbukti
menimbulkan masalah baru di kemudian hari. Pengaturan administrasi
pemerintahan yang dualistis di bawah pemerintahan sultan Melayu sebagai
YDB dengan YDM asal Bugis, apalagi masing-masing didukung pegawai-
pegawai sendiri, menggangeu kenyamanan psikologis para aristokrat Melayu.
Banyak dari mereka merasa terlalu diperintah YDM yang etnis Bugis.?8

Tetlepas soal moral dan motivasi sosial, politik, dan ekonomi para etnis
Bugis, dan juga kepentingan pragmatis dan militer Sultan Riau-Lingga,
“persekutuan dua etnis yang bersaudara” itu membuat proses pelembagaan
institusi polittk Riau-Lingga menjadi relatif stabil. Relasi Melayu dengan
Bugis di Riau-Lingga mengalami pasang-surut. Raja Ali Haji dalam Tuhfah al-
Nafis menulis bahwa keduanya berkali-kali memperbarui sumpah setianya,?
sehingga hal itu tidak sampai membuat aliansi Melayu-Bugis pecah. Untuk
sementara, persekutuan dua etnis itu relatif stabil setelah Sultan Mahmud,
seorang sultan Riau-Lingga, pada abad XVIII meninggalkan Riau dengan

“Hooker, Tubfab. .., 200-5.

2Raja Ali Haji, Gurindam Duabelas dan Sejumiah Sajak Lain (Pekanbaru: Penerbit
Yayasan Pustaka Riau, 2000), 93.

2’Andaya & Virginia Matheson, “Pemikiran...,” 98.

281 bid.

2Hooker, Tubfab..., 135. Lihat juga C. H. Wake, “Nineteenth Century Johore: Ruler
and Realm in Transition,” Ph.D. Dissertation (The Australian National University, 1960),
18-20.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 303



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

pusat pen-zadbir-an Pulau Penyengat kepada orang-orang Bugis, sedang dia
membangun kerajaannya sendiri di selatan, Pulau Lingga.3

Langkah politik Sultan Mahmud ternyata tak bisa menyudahi sengketa
antarkeduanya, terutama ketika mereka saling memaksakan kehendak, siapa
yang paling berhak menjadi sultan Riau-Lingga selanjutnya. Puncak
kulminasinya adalah ketika Raffles pada 1819 menempatkan seorang yang
mengklaim diri sebagai sultan dari Singapura, sedang Belanda langsung
bereaksi dengan menempatkan orang lain sebagai sultan dari Lingga.
Tetlibatnya orang-orang Eropa—Inggris di Singapura yang berkembang
menjadi pusat perdagangan internasional, Belanda melakukan hal yang sama
di Tanjung Pinang—dalam mengontrol Riau merupakan isyarat tegas bahwa
wilayah itu telah berubah secara politik dan ekonomi. Inggris dan Belanda
kemudian bertindak lebih jauh. Pada 1824 menggelar perjanjian dengan
Bugis-Melayu yang intinya membagi kerajaan Johor lama menjadi dua,
memisahkan saudara dengan saudara, dan kawan dengan kawan.3!

Bercokolnya Inggris dan Belanda di Semenanjung Malaya menandai
berlalunya satu periode. Abdullah bin Abdul Kadir Munsyi, dalam Hikayat
Abdullah, melukiskan peristiwa dramatis itu dengan kalimat: “Orde Lama
telah hancur, suatu dunia baru tercipta dan di sekeliling kita telah berubah”.32
Perekonomian Riau, akibat kurang urus karena pertentangan Bugis-Melayu
selama berabad-abad, mati suri, terutama ketika menyaksikan Singapura terus
berkembang pesat. Ketika elit Melayu Singapura kian hari kian terpesona
oleh gaya hidup baru, kehidupan Riau (baik etnis Bugis sebagai YDM
maupun sultan Melayu sebagai YDB) tetap memegangi tradisionalitas; adat
dan agama tetap dipertahankan. Mereka dengan porsinya masing-masing
tetap menjaga apa yang dianggap sebagai warisan budaya. Riau-Lingga
kehilangan pengaruhnya sebagai pemain di sektor ekonomi dan politik, yang
tersisa seakan hanya jadi konservasi budaya. Posisi itulah yang membuat ide-
ide reformisme dan Pan-Islamisme berkembang di Riau,?? pun juga sufisme

3Virginia Matheson, “Mahmud: Sultan of Riau and Lingga (1823-1864), Indonesia 13,
(1972), 119-46.

3Dikutip dari Matheson dan Virginia Matheson, Pemikiran. .., 97-8.

32Abdullah bin Abd al-Kadir Munsyi, Hikayat Abdullah, diedit dan dianotasi oleh A. H.
Hill (Kuala Lumpur: Perpustakaan Negara Malaysia, 1970), 63, 162.

BAlimuddin Hasan Palawa, “The Penyengat School: A Review of the Intellectual
Tradition in the Malay-Riau Kingdom,” Studia Islamika: Indonesian Journal for Islamic Studies,
Vol. 10, No. 3, (2003), 97-123.

304 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

dan berbagai kegiatan intelektual lain. Selain faktor sejarah, ide-ide
reformisme itulah, khususnya yang memunculkan sikap anti-Belanda pada
kalangan pembesar Riau,3* sekaligus karena jaringan tarekat Naqsyabandiyah,
telah mendekatkan mereka dengan Kesultanan Turki.?

Sultan Mahmud membangun Pulau Lingga dan meninggalkan Pulau
Penyengat untuk etnis Bugis. Kekuasaan Sultan Melayu didasarkan pada
kekuasaan tradisionalnya, sedang etnis Bugis didasarkan pada kekuatan
jaringan dan militer. Namun, peran etnis Bugis ini bergeser selepas
meninggalnya Raja Haji, kakek Raja Ali Haji, yang tewas di Teluk Ketapang,
Riau, pada 18 Juni 1784 dalam berperang melawan Belanda. Posisi Bugis di
Kesultanan Melayu memasuki babak baru, saat Bugis maupun Melayu harus
menandatangani perjanjian dengan Belanda pada 1818 di mana Belanda
memiliki hak veto untuk menentukan siapa sultan di Riau-Lingga
selanjutnya. Wee menyebut, alasan baru bagi legitimasi etnis Bugis di Riau
yang bisa menandingi kekuasaan tradisional sultan Melayu adalah agama.3
Bugis mulai mempromosikan Pulau Penyengat sebagai pusat kajian
keagamaan dan kebajikan. Faktor yang bisa mendongkrak reputasi
Penyengat adalah jaringan intelektual dengan Timur Tengah, masuknya
gagasan reformisme, dan tarekat Naqgsyabandiyah ke Penyengat. Etnis Bugis
memperoleh kekuatan barunya setelah berhasil merevitalisasi Islam di Asia
Tenggara dan mempromosikan “Islam baru” itu ke dunia Islam melalui para
jamaah haji yang mulai membanyak kala itu.3’

Sufisme, YDM, dan Sultan

Para ilmuwan, seperti Johns,? Rinkes,?? Alatas,* Archer,*! dan Drewes,*
percaya bahwa sufisme telah menjadi salah satu kategori penting dalam

3Barbara Watson Andaya, “From Rum to Tokyo: The Search for Anticolonial Allies
by the Rulers of Riau, 1899-1914,” Indonesia, 24, 10 (1977).

%Anthony Reid, “Nineteenth Century Pan-Islam in Indonesia and Malaysia,” Journal of
Asian Studies, No 26, 2 (1967), 273; juga tulisannya “Sixteenth Century Turkish Influence
in Western Indonesia,” Journal of Southeast Asian History, 10, 3 (1969), 395-414.

Vivienne Wee, Melayn: Hierarchies of Being in Rian, Ph.D. Thesis (The Australian
National University, 1985), 262-3.

3Timothy P Barnard, “Taman Penghiburan: Entertainment and the Riau Elite in the
Late 19t Century,” JMBRAS, LXVII, Part 2, (December, 1994), 20-1.

3A. H. Johns, “Sufism as a Category in Indonesian Literature and History,” J[SEAH,
No. 2 (1961), 10-20. Baca juga tulisannya “The Role of Sufism in the Spread of Islam to
the Malaya and Indonesia,” JPH.S, No. 9 (1961b), 143-60.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 305



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

warna sejarah dan kepustakaan intelektual di Indonesia. Menelusuri karya-
karya para ulama Nusantara pada abad XVIII-XIX, Azra menulis bahwa
sesungguhnya tidak hanya tasawuf saja yang berkembang di Nusantara,
tetapl juga figh, tafsir, tanhid, dan sastra-bahasa.*?

Sebagaimana pusat-pusat kegiatan intelektual Islam tersohor lain di
kawasan Melayu, berbagai literatur standar juga diajarkan di Penyengat.
Pulau itu telah menjadi magnet bagi para guru dan ulama untuk datang dan
bahkan mukim di sana.** Dalam Twhfah al-Nafis, Raja Ali Haji menulis bahwa
sejak YDM dipangku Raja Abdurrahman, para ulama berdatangan ke pulau
itu. Mereka adalah Habib Syaykh al-Syaghaf, Sayyid Hasan al-Haddad, Kyai
Beranjang, Haji Syithabuddin, Haji Abu Bakar Bugis, dan Syaykh Ahmad
Jibrati.#> Para ulama itu mengajarkan berbagai ilmu keislaman di Penyengat.
Di bidang zafsir diajarkan kitab A Awdamil al-Mi'ah karya al-Jurjani, sedang
tata bahasa digunakan alAjurimiyyah karya Muhammad bin al-Shanhaji ibn
Ajurtim (1273-1323), selain _A/fiyyah karya puitis Ibn Malik. Di bidang ushil
al-din diajarkan Umm al-Barabin karya al-Sanusi dan Jawbar al-Tawhid karya
Ibrahim bin Ibrahim bin Hasan al-Laqani. Kedua kitab terakhir begitu
terkenal sehingga banyak beredar matan dari keduanya: Hddzd al-Kitib al-
Matn al-Ajuriimiyyah dan Inilah bagi Sanusiyyah Matn Upmm al-Barihin*s

Dalam prakata Bustin al-Katibin, Raja Ali Haji menegaskan bahwa
madzhab sufisme yang berkembang di Riau-Lingga mirip dengan madzhab
sufi di Palembang.#” Drewes menulis, para ulama terkemuka Palembang,

seperti Kemas Fakhruddin, Syihabuddin bin Abdullah Muhammad, dan

¥Douwe A. Rinkes, Abdoerracef van Sinkel: Bijdrage to de Kennis van Mystiek op Sumatra en
Java (Proefschrift: Universitas Leiden, 1909).

4S. M. N. Al-Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri (Kuala Lumpur: University of
Malay Press, 1970).

#“R. L. Archer, “Muhammadan Mysticism in Sumatra,” JMBRAS, No. 15, (1937),
bagian 11.

2G. W. J. Drewes, The New Directions for Travelers on the Mystic Path (The Hague:
Martinus Nijhoff, 1969).

BAzyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengab dan Kepulanan Nusantara Abad X111 dan
XV (Bandung: Mizan, 1995).

“Barnard, “Taman...,” 22.

“Hooker, Tubfab..., 344-47.

46Sham, Syair-Syair. .., 30.

4Braginsky, Yang Indab. .., 478.

306 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Abdushamad al-Palimbani,*® mengajarkan pokok-pokok tasawuf yang telah
dikoreksi doktrin panteisme dan monismenya (neosufisme). Neosufisme
adalah ajaran sufi yang telah merevisi ajaran tasawuf, terutama
kecenderungannya pada doktrin wabdah al-wujid al-]Jilli dan Ibn ‘Arabi, yang
di Nusantara dikembangkan Hamzah Fansuri dan Syamsuddin Sumatrani.
Sementara Quzwain® dan Syahid® ketika meneliti karya-karya ulama
Palembang itu menyimpulkan bahwa kebanyakan karya itu merupakan
terjemahan bebas atau suntingan dari karya-karya ulama Timur Tengah,
terutama Zakariyya Yahya al-Ansharl dan Abd Hamid al-Ghazali.

Naskah-naskah Palembang itu membenarkan dugaan bahwa ajaran
tasawuf madzhab sufi Palembang dikembangkan mengikuti doktrin al-
Ghazali. Gelagat yang sama juga terjadi di Riau. Kitab Biddyah al-Hidiyah dan
Ihya’ Uliim al-Din, adalah karya-karya al-Ghazali yang sangat populer di
Palembang, juga beredar luas di Riau. Kitab tentang Tahiyyat karya Sayyid al-
Syarif ‘Abd al-Lah ibn Muhammad ibn Muhammad Shalih al-Zawawi yang
diterjemahkan tim ahli Rusydiyah Club yang berjudul Risdlah al-Fawai'id al-
Wafiyat fi Syarh Ma’na al-Tabiyyat. Begitu juga Fath al-Wahbab karya Zakariyya
Yahya al-Ansharl dan kitab Fath al-Mun'in karya Zayn al-Din al-Malyabari.
Selain dua buku yang disebut terakhir, 1hyi’ ‘Uliim al-Din dan Nashibah al-
Mulnk, karya al-Ghazali dijadikan referensi Raja Ali Haji dalam menyusun
Tsamarat al-Mubimmah, Mugaddimah fi Intizham, dan Syair Siti Sianah.

Di samping karya-karya ulama Timur Tengah, kitab karangan ulama
Melayu Nusantara juga beredar luas di sana. Misalnya, Mir'at al-Tullib karya
Syaykh Abdul Ra’uf al-Singkili yang diajarkan di Riau oleh Haji Abdul
Wahhab dari Minangkabau. Penyengat juga didatangi Haji Syihabuddin yang
mengajarkan kitab Sabil al-Mubtadin karya bapaknya, Muhammad Arsyad al-
Banjari. Begitu juga karya-karya Syaykh Dawud ibn ‘Abd al-lah bin Idris al-

®Drewes, The New..., 23-46. Baca juga Hawash Abdullah, Perkenbangan limn Tasawuf
dan Tokob-tokobnya di Nusantara (Surabaya: al-Ikhlas, 1980), 91-2, juga G. W. J. Drewes dan
L. F. Brakel, The Poems of Hamszah Fansuri (Dotrdrech-Holland/Cinnaminson-U.S.A.: Foris
Publications, 1986), 18-20.

M. Chotib Quzwain, Mengenal Allab: Snatu Studi Mengenai Ajaran Tasawwuf Syaikh
Abdus Shamad al-Palimbani (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1985), 15-9.

50Achmad Syahid, “al-Madzahib al-Shufiyyah fi Palimbang fi al-Qarnain al-Tsamin wa
al-Tasi ‘Asyar,” Studia Islamika: Indonesian Journal for Isiamic Studies, Vol. 8, No. 2 (2001),
121-44.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 307



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Fattani>! seperti Bughyah al-Thullab /i Murid Ma'‘rifah al-Abkdm bi al-Shawaib
atau Ghayah al-Thullab yang berisi dasar-dasar ibadah dan Id/ah al-Bab I Murid
al-Nikih bi al-Shawib tentang nikah dan talak. Dua kitab itu menggunakan
sumber yang sama, yakni Minhdj al-Thalibin karya al-Nawawi, Fath al-Wahhab
karya Zakariyya al-Anshari, Twuhfah karya Ibn Hajar al-Haytami dan Nibdyah
karya al-Ramli. Selain itu, beredar juga karya Syaykh Dawud, seperti Jawdhir
al-Saniyyah; Sullam al-Mubtadi; dan Furi’ al-Masa’il wa Ushil al-Masa’il tentang
figh.5? Kitab terakhir ini mulai ditulis tahun 1838 hingga 1841 dengan
merujuk pada al-Fatawi karya al-Ramli dan Kasyf al-Andim As’ilah al-Andm
karya Husain bin Muhammad al-Mahalli.> Karya Dawud, Minbaj al- Abidin
il al-Jannah Rabb al-‘Alamin, teriemahan bebas dati Minhdj al-‘Abidin karya al-
Ghazali, juga beredar di sana. Kitab tasawuf itu selesai diterjemahkan di
Makkah tahun 1824, dengan merujuk pada tiga karya al-Ghazali, yaitu Ibya’
‘Uldim al-Din, Kitab al-Asrar, dan Kitdb al-Qurban il al-1.ah>*

Tasawuf yang berkembang di Riau dikategorikan sebagai neosufisme.
Meski masih tergolong neosufisme, tarekat yang lebih berkembang di
Palembang adalah Samaniyyah dan di Riau adalah Nagqsyabandiyah. Pada
fase-fase awal, tarekat Samaniyyah pernah masuk ke Riau, tetapi tidak
berkembang. Sehingga segera dapat dilihat perbedaan praktik tasawuf antara
Palembang dan Riau. Dari risalah pendek karya Sayyid al-Syarif ‘Abd al-Lah
ibn Muhammad ibn Muhammad Shaleh al-Zawawi yang berjudul Kayfiyyah
al-Dzikr ‘ali Tharigah al-Nagsyabandiyah al-Mujaddidiyah al-Abmadiyyah yang
dicetak pada 1313H/1895 M diketahui corak dzikir dan silsilah tatiqat yang
berkembang di Penyengat.

Setiap dzikir yang dilakukan para jamaah harus menghadirkan syeikh
tarekat (mursyid). Proses itu disebut rabithah. Yang penting ditulis di sini
adalah teks Kayfiyyah di atas mencantumkan nama Raja Muhammad YuGsuf,
YDM Riau terakhir, sebagai syaykh atau mursyid di Riau. Sebagaimana pada
umumnya, yang selalu dinisbahkan pada Rasulullah, begitu juga tarekat di
Penyengat. Silsilah tarekat Nagsyabandiyah di Riau selengkapnya bisa dilihat
pada nama-nama berikut:

SVirginia Matheson dan M. B. Hooker, “Jawi Letarature in Patani: The Maintenance
of an Islamic Tradition,” JMBRAS, Volume 67, Part 1, No. 254 (1978), 19-25.

52U. U. Hamidy (et. al.), Naskah Kuno Daerah Riau (Pekanbaru, Riau: Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan Riau, 1982/1983).

SLiaw Yock Fang, Sejarah Kesusasteraan Melayn Klasik (Jakarta: Erlangga, 1993), 80.

41bid.; Lihat Sham, Syair-Syair. .., 36.

308 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

“(1) Sayyidina Muhammad Rasal al-Lah, (2) Sayyidina Aba Bakr al-Shiddiq,
(3) Sayyidina Salman al-Farisi, (4) Sayyidina Qasim ibn Muhammad ibn Abi Bakr al-
Shiddiq, (5) Sayyidina Ja’far al-Shadiq, (6) Sayyidina Abi Yazid al-Bustami,
(7) Sayyidina ~ Abu al-Hasan al-Kharqani, (8) Sayyidina Abl °‘Ali al-Farmadi,
(9) SayyidinA AbG Ya‘qib Yésuf al-Hamdani, (10) Sayyidina “Arif al-Riyukari,
(11) Sayyidina Mahmud al-Anjir Faghnawi, (12) Sayyidina ‘Azizan ‘Ali al-Ramthani,
(13) Sayyidina ~ Muhammad Baba al-Sammasi, (14) Sayyidina  Amir Kulal,
(15) Sayyidina Baha’ al-Din al-Nagqsyabandi (pendiri), (16) Sayyidina al-Syaykh ‘Ala‘
al-Din al-‘Attar, (17) Sayyidina al-Syaykh Ya‘qab al-Jurkhi, (18) Sayyidina al-Syaykh
‘Abd  al-Lah  al-Ahrari, (19) Sayyidina al-Syaykh ~ Muhammad  Zahid,
(20) Sayyidina al-Syaykh Darwisy Muhammad, (21) Sayyidina al-Syaykh Muhammad
al-Baqi, (22) Sayyidina al-Imam al-Rabbani al-Mujaddid Alfi al-Thani, (23) Sayyidina
al-Syaykh Muhammad Ma‘shum, (24) Sayyidina al-Syaykh Sayf al-Din, (25) Sayyidina
al-Sayyid Ndar Muhammad al-Badawani, (26) Sayyidina Habib al-Lah Marzawajani,
(27) Sayyidina al-Syaykh ‘Abd al-Lah al-Dihlawi, (28) Sayyidina al-Syaykh Abi Sa‘ld al-
Ahmadi, (29) al-Syaykh Muhammad Mazhar al-Ahmadi, (30) Sayyidina al-Sayyid
Muhammad Shalih al-Zawawi, (31) Maulana Yamtuan Raja Muhammad Yusuf al-
Ahmadi.””?

Kitab Kayfiyyah itu hanya mencantumkan YDM Raja Muhammad Yusuf,
yang menerima baiat langsung dari al-Zawawi, sebagai syaykh tarekat di
Penyengat.>® Nama YDM Riau lain tidak tercantum dalam Kayfzyyah pendek
itu, misalnya, Raja Haji Abdullah, YDM Riau IX, padahal yang bersangkutan
dikenali dengan nama Marhum Musryid. Patut diduga yang bersangkutan
juga pimpinan tarekat di daerah ini dengan silsilah guru-murid yang lain.

Mereka yang menempati posisi YDM sejatinya merupakan pembantu
sultan. Simak ungkapan Daing Kelana Jaya Putera, ketika diangkat sebagai
YDM Riau pertama, sebagai terekam dalam Tuhfah al-Nafis:

“Lihatlah, Sultan Sulaiman Badr al-‘Alam Syah, akulah Yang Dipertuan Muda yang
memerintahkan kerajaanmu. Barang yang /aku/ tiada suka (engkau) membujur di
hadapanmu, (maka) aku lintangkan, dan barang yang /aku/ tiada suka melintang di
hadapanmu (maka) aku bujurkan. Barang yang semak (berduri) di hadapanmu, aku
cucikan”.57

5‘Abd al-Lah ibn Muhammad ibn Muhammad Shalih al-Zawawi, Kayfiyyah al-Dzikr
ald Tharigah al-Nagsyabandiyyah al-Mujaddidiyyah al-Abmadiyyah (Singapura: Mathba‘ah al-
Ahmadiyyah, 1313H / 1895M).

5Abu Hassan Sham, Puisi-puisi Raja Ali Haji (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka, Kementrian Pendidikan Malaysia, 1993), 22.

STHooket, Tubfab..., 216.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 309



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Seiring dengan berjalannya waktu, peran etnis Bugis meluas tidak hanya
peran-peran militer sebagai peran tradisionalnya, tetapi menyangkut wilayah
keagamaan, termasuk juga kegiatan intelektual lain, seperti bahasa dan sastra.
Kemampuan tulis-menulis, di samping keterampilan bertempur di laut,
merupakan bakat alami mereka sejak di Luwu, Sulawesi Selatan. Noorduyn>®
dan Cence® menyebut bahwa etnis ini memiliki kebiasaan membawa buku
harian (diaries) untuk mencatat segala hal-ihwal yang menarik. Mattulada,®
Macknight,! dan Andi Zainal Abidin% mencatat bahwa tradisi tulis-menulis
itu merupakan talenta intelektual mereka yang alamiah. Ketika pusat pen-
tadbir-an YDM masih di Hulu Riau, mereka sudah menunjukkan rasa taatnya
pada agama tidak saja dengan menulis, tetapi juga menciptakan lingkungan
pen-tadbir-an yang memungkinkan untuk dikunjungi para ulama. Para YDM
seperti Daing Merewah (1721-1728), Daing Cellak (1728-1745), Daing
Kemboja (1745-1777), dan Raja Haji (1777-1784) dikenal sebagai tokoh-
tokoh Bugis yang cinta ilmu. Begitu juga kecenderungan yang ditunjukkan
Raja Ali (1784-1805)—yang dikenal dengan Marhum Pulau Bayan—Xketika ia
memindahkan pusat pen-zadbir-annya dari Hulu Riau ke Pulau Bayan.

Citra taat beragama para YDM dengan mengekspresikannya tidak saja
dengan menerapkan nilai-nilai Islam pada pemerintahannya, tetapi juga
menggalakkan tradisi tulis-menulis ini, dalam taraf lebih pesat, di Pulau
Penyengat. Sebagai pusat pen-fadbir-an YDM, Pulau Penyengat tumbuh
menjadi pusat intelektual Riau.®3 Para YDM, seperti Raja Ja‘far bin Raja Haji
(1805-1831), Raja Abdul Rahman bin Raja Ja‘far (1831-1844), Raja Ali bin
Raja Ja‘far (1844-1857), Raja Abdullah bin Raja Ja’far (1857-1858), dan Raja
Muhammad Yusuf bin Raja Ali (1858-1899), adalah tokoh-tokoh yang
memberikan kesan kuat bahwa pen-zadbir-annya sebagai institusi yang paling
bertanggung jawab atas kelestarian “tradisi Melayu”. Sultan Lingga terakhir,

>8], Noorduyn, “Some Aspects of Macassar Buginess Historiography” dalam Historians
in South East Asia, ed. D. G. E. Hall (Oxford: Oxford University Press, 1989), 29-36.

YA. A. Cence, “Old Buginese and Macassarese Diaries,” BKI, 122, 416-98.

Mattulada, Menyusuri Jejak Kebadiran Makassar dalam  Sejarah (Ujung Pandang:
Hassanuddin University Press, 1982).

01C. C. Macknight, “The I La Galigo Epic Cycle of South Celebes and Its Diffusion,”
Indonesia, 17, (1974), 161-9.

62Andi Zainal Abidin, “Notes on the Lontara as Historical Sources,” Indonesia, No. 12
(Oktober 1971).

®Matheson, “Pulau Penyengat...,” 158-161; Hassan Yunus, Pulau Penyengat Indra Sakti
(Pekanbaru: Yayasan Pembaca, 1992), 1-3.

310 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

Sultan ‘Abd al-Rahman Mu‘azzam Syah bin Raja Muhammad Yuasuf (1884-
1911), yang menjadi keturunan Bugis, menunjukan sikap keagamaan lebih
militan sehingga diturunkan secara paksa oleh Belanda®.

Pada waktu Raja Ali bin Raja Ja‘far menjabat YDM, tarekat
Nagsyabandiyah berkembang di Penyengat dan Lingga. Praktik tarekat di
Penyengat dipusatkan di Masjid Raya, sedangkan pusat tarekat di Lingga
ditempatkan di Robat, Daik, Lingga. Tarekat itu dikembangkan Syaykh
Ismail, yang dikabarkan datang dari Makkah. Tidak diperoleh keterangan
siapa sesungguhnya syaikh ini. Di dalam ikatan guru-murid dan silsilah
tarekat Nagsyabandiyah sebagaimana disebutkan dalam Kayfiyyah karya al-
Zawawi di atas juga tidak tercantum nama Syaykh Ismail. H. T. von de Wall
menuduh syaykh tarekat ini sebagai guru agama palsu yang hanya
mengumpulkan kekayaan dan pulang ke Makkah menjadi seorang yang kaya
raya.®> Meski demikian, Raja Abdullah, YDM Riau IX, Raja Ali Haji—
intelektual, ulama, budayawan, yang pada saat itu menjadi Walikota Lingga,
sekaligus menjadi penasehat YDM Riau VIII, Raja Ali, dan bahkan
pembesar-pembesar kerajaan lain menjadi pengikut tarekat ini. Para
pembesar itu termasuk Raja Ali Kelana bin Raja Muhammad Yusuf dan Raja
Muhammad Tahir. 6

Sesungguhnya tarekat Nagsyabandiyah bukan satu-satunya dan yang
pertama masuk ke Riau. Raja Ali Haji dalam Tuhfah al-Nafis menulis bahwa
sebelum berkembang tarekat Nagshabandiyah, pada masa YDM Raja Ali bin
Ja‘far (1784-1805) juga masuk ke Tarekat Khalwatiyah/Sammaniyah. Pusat
kegiatan tarekat ini adalah di Pulau Bayan, sebelum pusat pen-zadbir-annya
berpindah di Penyengat, yang diajarkan Abdul Ghafur dari Madura. Namun,
akhirnya kegiatan tarekat ini terhenti sama sekali, setelah pimpinan tarekat
ini, Abdul Ghafur, meninggal dunia.®” Tarekat ini tidak sempat
meninggalkan jejak pengaruhnya pada kehidupan intelektual di Pulau Bayan.

Persoalnya kemudian adalah sejauhmana ajaran sufisme dan pergerakan
tarckat Nagsyabandiyah di Penyengat mempengaruhi karya-karya para
pengarang Riau? Jejak pengaruh tasawuf—antara lain—dapat ditelusuri pada
karya-karya Raja Ali Haji. Sebagai pengikut tarekat itu, Raja Ali Haji, dalam

04Sham, Syair-Syair. . ., 29-30.

%Lihat anotasi Virginia Matheson dan B. W. Andaya dalam Raja Ali Haji, The Precions
Gift (Tubfah al-Nafis) (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1982), 403.

%6Sham, Syair-syair. .., 38.

"1bid., 32.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 311



Achmad Syahid, Sufistikasi Keknasaan pada Kesultanan Rian-1ingga Abad XV 1I-XIX M

beberapa karyanya memperlihatkan paham tasawuf, terutama ditekankan
untuk menganjurkan sifat-sifat terpuji (mabmiidah) dan mencela sifat-sifat
vang keji (madzmimah). Ini terlihat jelas pada karyanya, Tsamarit al-Mubimmah
(terutama bagian syairnya), Mugaddimah fi Intizham, Gurindam Dna Belas, dan
Syair Siti Sianah. Dua karya Raja Ali Haji yang disebut pertama merupakan
karya kategori nasehat tentang bagaimana kerajaan scharusnya dijalankan.
Karya-karya Raja Ali Haji tentang ketatanegaraan memperoleh pembacanya
tidak saja di Riau saja, tetapi juga di Johor, Pahang, dan Trengganu. Di
samping pada karya Raja Ali Haji, jejak pengaruh tasawuf juga dapat dikenali
pada Ini Rencana Mudah pada Mengenal Diri yang Indah karya Raja Ali Kelana%®
dan Syair Pintn Hantunya karya Raja Haji Muhammad Tahir.®

Penutup

Jika benar bahwa gerakan tarekat dan ajaran tasawuf di Riau demikian
kuat merasuk pada institusi kerajaan, tetapi mengapa pola relasi etnis Bugis
dan etnis Melayu di Riau-Lingga bersifat pasang surut? Barangkali ini
mendukung adagium terkenal “tidak ada teman dan musuh abadi dalam
politik”. Adalah benar tasawuf diam-diam telah memberi legitimasi, terutama
terhadap kekuasaan YDM di Penyengat, di samping pada sultan dan institusi
kerajaan di Lingga. Akan tetapi, legitimasi sufistik ini mengambil bentuk
yang berbeda, misalnya, jika dibandingkan dengan apa yang dilakukan
Syaykh Ytsuf al-Makkassari pada Sultan Ageng Tirtayasa di Banten, atau apa
yang dilakukan Hamzah Fansuri dan Syamsuddin al-Sumatrani pada Sultan
Iskandar Muda di Aceh. Hal itu berbeda dengan apa yang dilakukan Kemas
Fakhruddin, Sythabuddin bin Abdullah Muhammad, dan Abdussamad al-
Palimbani pada Sultan Mahmud Badaruddin di Palembang. Pemikiran
tasawuf di Riau-Lingga justru memperkuat institusi YDM, yang justru
merupakan institusi pesaing sultan. Pemikiran keagamaan ditumbuhkan para
YDM di Penyengat, bukan semata-mata untuk memperjuangkan Islam,
tetapi antara lain, untuk memperkuat legitimasi keberadaan etnis Bugis di
Kesultanan Riau-Lingga.®

¢8Diterbitkan oleh Mathba’ah al-Ahmadiyah, Singapura, 1344H/1926M.
®Diterbitkan oleh Mathba’ah al-Ahmadiyah, Singapura, 1329H/1921M.

312 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



