
 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 295 

SUFISTIKASI KEKUASAAN  
PADA KESULTANAN RIAU-LINGGA ABAD XVIII-XIX M 

Achmad Syahid 
___________________________________________________________ 

Abstract 

The development of Islam in most parts of Indonesia, such as in Malay, is almost 
undistinguishable with the political development. There was a good relationship between 
sultan as the holder of political authority and „ulamâ‘ as the holder of religious authority 
symbolized as “one diamond in one ring”. To strengthen his power, a sultan needs 
legitimacy from „ulamâ‘ and vice versa, through a close reltionship with the sultan, an 
ulama can increase his religious authority. 

Based on the historical analyses, especially on the case of Sultanate of Riau-Lingga in 
the 18th-19th centuries, the relationship between ulama and sultan was not always in 
harmony as previously described. The relationship sometime depended on their needs, which 
from time to time, competitive, cooperative and contestive.  

Apart from any forms of relationship, this article reveals that there was a 
“sufistication” process occurred where the political power which was characteristically 
profane and secular, changed as an influence of the sufism teachings. Thus, what happened 
in Sultanate of Riau-Lingga proved that sufism is an important phenomenon which 
changed the historical color and intellectual literature in Indonesia. 

Keywords: Relasi Ulama-Sultan, Sufistikasi, Otoritas Politik, Otoritas Agama, 
Pentadbiran, Persuratan.  

_______________ 

TULISAN ini ingin menguji tesis bahwa ulama dan sultan ibarat ―biji mata 
berlian dalam satu cincin‖ dalam tradisi politik di dunia Melayu Nusantara. 
Tesis ini dibangun dari pendapat Abû Hâmid al-Ghazâlî—dalam Ihyâ‟ al-
„Ulûm al-Dîn, Bidâyah al-Hidâyah, dan terutama Nashîhah al-Muluk—yang 
mewakili pandangan bahwa fungsi negara dan kewajiban utama masyarakat 
adalah menciptakan iklim yang mendorong pelaksanaan agama yang wajar. 
Pandangan dunia politik-keagamaan itu kemudian menjadi salah satu warna 
dominan tradisi politik kerajaan di Melayu Nusantara yang pada mulanya 
diinjeksikan ke dalam institusi kerajaan Melayu oleh para ulama sejak masa-
masa awal proses islamisasi Nusantara. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

296 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Burhanuddin1 menjelaskan bahwa keberadaan ulama di Indonesia tidak 
bisa dipisahkan dari proses sejarah Islam itu, mengingat para ulama menjadi 
penentu proses islamisasi masyarakat, yang berjalan seiring dengan 
perkembangan wilayah-wilayah tersebut menjadi kerajaan Islam. Dengan 
demikian, Islam menjadi satu unsur penting, baik dalam pembentukan 
maupun perkembangan kerajaan-kerajaan Islam selanjutnya. Ulama, lambat 
tapi pasti, menjadi bagian dari elit politik kerajaan, dan berperan melampaui 
bidang keagamaan. Ulama tidak hanya menjadi penasehat sultan atau raja, 
tetapi juga sebagai penerjemah Islam dalam konteks sistem budaya lokal 
Nusantara. Meski ulama ikut andil dalam pembentukan kekuasaan yang 
absolut di Melayu, ternyata islamisasi dan sufistikasi para ulama ini positif 
dalam kerangka mengganti tradisi sosial politik Melayu pra-Islam.  

Budaya politik kerajaan Islam Melayu Nusantara menggambarkan posisi 
ulama dan sultan di berbagai kerajaan itu dalam hubungan yang sublim—
aura kekuasaan politik dan kekuasaan spiritual menjadi karakter dasarnya.2 
Para ulama menjadi aktor intelektual dalam penerjemahan Islam dalam 
kerangka budaya politik Melayu yang berorientasi pada raja.3 Inilah yang 
memupuk suburnya absolutisme kekuasaan raja-raja di Melayu. Kedua karya 
al-Ghazâlî di atas, tulis Andaya dan Virginia, pada XVIII diperkenalkan lagi 
pada dunia Islam (termasuk  Melayu Nusantara) dan perhatian dunia Islam 
atasnya berlanjut sepanjang periode kebangkitan Wahabi.4 

Pemikiran politik Islam yang terpengaruh pikiran al-Ghazâlî itu  menjadi 
warna Islam di kerajaan-kerajaan Melayu Nusantara. Meski begitu, pola relasi 
ulama dengan sultan di Melayu-Nusantara tidak bisa dibaca sebagai suatu 
fenomena yang tunggal dan tidak sesederhana apa yang digambarkan al-

                                                 
1Jajat Burhanuddin, ―Argumen Islam untuk Kerajaan: Melihat Peran Ulama di 

Indonesia Pra-Kolonial,‖ Tsaqafah:. Volume 2, No. 1 (2004), 72-85. Baca juga M. B. 
Hooker, ―Introduction: The Translation of Islam in Southeast Asia,‖ dalam Islam in 
Southeast Asia, ed. M. B. Hooker (Leiden: E. J. Brill, 1983), 3. 

2
 Lihat A. C. Milner, ―Islam and Muslim State,‖ dalam Islam in Southeast Asia, ed. M. B. 

Hooker (Leiden: E. J. Brill, 1983); M. B. Hooker, ―Introduction: The Translation of Islam 
in Southeast Asia,‖ dalam Islam in Southeast Asia, ed. M. B. Hooker (Leiden: E. J. Brill, 
1983); dan C. C. Berg, ―The Islamization of Java,‖ Studia Islamica, IV, (1950), 111-42. 

3Burhanuddin, ―Argumen…,‖ 72-85.  
4Barbawa Watson Andaya & Virginia Matheson, ―Pemikiran Islam dan Tradisi Melayu: 

Tulisan Raja Ali Haji dari Riau (ca. 1809 – ca. 1970),‖ dalam Dari Raja Ali Haji Hingga 
Hamka: Indonesia Masa Lalunya, ed. Anthony Reid dan David Marr, ter. Th. Sumartana 
(Jakarta: Grafiti Press, 1983), 105-6. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 297 

Ghazâlî tersebut. Ada banyak teori, tentang bagaimana para ahli 
menggambarkan tipologi relasi ulama dan sultan di dunia Melayu Nusantara.  

Pertama, teori kompetisi. Teori ini meletakkan asumsi bahwa betapapun 
relasi ulama dan sultan di berbagai institusi sosial politik berada dalam satu 
cincin, tetapi relasi antara keduanya penuh dengan persaingan. Antara 
―kekuasaan politik‖ dan ―otoritas agama‖  sekalipun memiliki kepentingan 
yang sama, yakni pengakuan publik, tetapi memunculkan tendensi-tendensi 
berbeda. Sultan atau raja yang memegang kekuasaan politik cenderung 
mewakili dunia yang profan, di sini dan saat ini; sementara ulama atau sufi 
yang menggenggam otoritas agama lebih menjanjikan ranah dunia spiritual, 
di sana dan nanti. Di sinilah tesis ―one diamond in one ring‖ di atas untuk 
pertama kalinya diuji karena institusi kerajaan sebagai ―cincin‖ ternyata justru 
menjadi ―medan pertempuran‖ bagi perebutan pengaruh antara keduanya. 
Contohnya adalah posisi ulama sebagai counter elite di Kerajaan Mataram pada 
masa Sultan Agung dan islamisasi terhenti bersamaan dengan semakin 
merosotnya dominasi kraton pascakemenangan Amangkurat II.5 

Kedua, teori kolaborasi. Teori ini mengandaikan bahwa antara sultan dan 
ulama berada dalam kedudukan yang seimbang. Masing-masing mengerti 
betul tentang pentingnya menjalin hubungan yang fleksibel. Meski telah 
dibuat sebuah pemilahan yang jelas antara batas kekuasaan politik dengan 
kekuasaan agama, tetapi zona masing-masing tidak berupa harga mati. 
Kompromi lebih kerap dilakukan daripada kontestasi. Keduanya masih 
mungkin untuk saling memasuki zona pihak lain, tanpa harus menimbulkan 
ketersinggungan dan instabilitas politik. Melalui langkah kolaboratif, masing-
masing pihak dapat memperoleh keuntungan tambahan; raja atau sultan, 
misalnya, mendapatkan ―aura spiritual‖ dalam kekuasaannya, sementara 
ulama atau sufi meningkat pamornya karena menempel pada sebuah 
―struktur kekuasaan‖ yang jelas dan prestisius. Terlalu dramatis 
menggambarkan raja atau sultan dengan ulama berada dalam hubungan yang 
penuh ketegangan, yang mestinya bisa dibangun sebuah pola relasi yang 
harmonis, saling junjung dan jinjing. Kerajaan Demak, pada masa Raden 
Fatah menjadi raja adalah contoh terbaik teori ini. Begitu juga Kerajaan Aceh 
pada masa Sultan Iskandar Muda dengan Hamzah Fansuri dan Syamsuddin 

                                                 
5Taufik Abdullah, ―Beberapa Aspek Perkembangan Islam di Sumatera Selatan,‖ dalam 

Masuk dan Berkembangnya Islam di Sumatera Selatan, ed. K. H. O. Gadjahnata (Jakarta: UI 
Press, 1986), 63.  



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

298 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

as-Sumatrani; dan Sultan Iskandar Tsani dengan Nurrudin Ar-Raniri.6 
Contoh yang sama adalah Kerajaan Palembang pada masa Sultan Mahmud 
Badaruddin dengan Kemas Fakhruddin dan Shihabuddin bin Abdullah 
Muhammad,7 begitu juga dengan keakraban Syeikh Yûsuf al-Makassarî 
dengan Sultan Ageng Tirtayasa di Kesultanan Banten. 

Ketiga, teori kontestasi. Penganut teori ini memandang bahwa ―kekuasaan 
politik‖ dapat legitimate karena bantuan dan dukungan orang yang memegang 
―otoritas agama‖. Sultan, sebagai penguasa politik, tidak terlalu kuat secara 
militer untuk memerintah sehingga terpaksa memerlukan sumbangan berupa 
legitimasi agama melalui para ulama. Secara faktual, keduanya merupakan 
pemimpin yang sesungguhnya tetap memiliki local population yang sama meski 
audiens dan cara kerja dalam struktur yang berbeda. Teori ini dianut, antara 
lain, oleh Wertheim. Dalam menjelaskan Perang Aceh, misalnya, Wertheim 
menyebutnya sebagai perang sosial dari rakyat kecil yang mencari pemimpin 
dalam pribadi ulama, dalam upaya mereka menentang sikap feodal para 
ulubalang, termasuk yang ditunjukkan sultan dan keluarganya.8 

Sufistikasi, Bukan Mistikisasi  

Kerajaan Riau-Lingga berhasil ditegakkan kembali ketika islamisasi di 
kawasan Melayu dianggap telah selesai. Agama Islam telah resmi dipeluk, 
mulai dari Pasai di ujung Barat pada abad 13 hingga Ternate-Tidore di 
Maluku, dan Bima di Sumbawa di ujung Timur. Meski birokrasi agama di 
Riau-Lingga sendiri terganggu akibat kekuasaan yang tidak stabil, tetapi di 
beberapa kerajaan lain birokrasi agama telah dipertautkan pada struktur 
kekuasaan negara, sehingga proses penghayatan keagamaan berbarengan 
waktunya dengan proses rutinitas praktek ritual sehari-hari. 

Ketika otoritas kerajaan Riau-Lingga berhasil dipulihkan, institusi 
kerajaan berfungsi sebagai—meminjam istilah Taufik Abdullah—Islamdom. 
Yakni, suatu pusat kekuasaan yang dengan sadar melibatkan diri pada tradisi 
dan ajaran Islam. Sebagaimana kerajaan-kerajaan Melayu-Nusantara lain,  
secara formal kerajaan Riau-Lingga adalah wadah yang lebih membuka 
kemungkinan bagi—tidak saja islamisasi internal—, tumbuh-kembangnya 

                                                 
6Oman Fathurrahman, Tanbih al-Masyi: Menyoal Wahdat al-Wujud (Bandung: Mizan, 

1999). 
7Abdullah, ―Beberapa…,‖ 63. 
8W. F. Wertheim, Indonesian Society in Transition (Bandung & The Hague: W. van 

Hoeve, 1959). 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 299 

pemikiran Islam di dalamnya. Ketika para etnis Bugis telah secara resmi 
diakomodasi dalam struktur resmi kerajaan, dengan posisi Yang Dipertuan 
Muda (YDM), maka yang terjadi adalah Islam bukan saja muncul dalam 
manifestasi simbolik dan atribut-atribut kerajaan, tetapi juga—lantaran para 
etnis Bugis itu ternyata memiliki bakat menulis—tumbuhnya Islam yang 
lebih intelektual. Islam jenis ini muncul di Penyengat.9 Penyengat adalah 
pulau tempat YDM menjalankan tugasnya, di samping menjadi pusat diskusi 
yang intens dan transaksi wacana dari para ulama. Banyak ahli berpendapat 
bahwa reputasi Penyengat itulah yang menarik minat para ulama Timur 
Tengah dan ulama Melayu Nusantara untuk singgah.10 

Dengan merujuk pada tiga tipologi hubungan sultan-ulama di atas, maka 
tulisan ini menggunakan istilah ―sufistikasi kekuasaan‖, bukan ―mistikisasi‖. 
Penggunaan ―sufistikasi‖ ini didasari dengan dua pertimbangan. Pertama, 
untuk menjelaskan fenomena umum, di mana aura dan citra ―kekuasaan 
politik‖ yang sejatinya an sich bersifat profan, bersifat keduniaan, mengalami 
perubahan citra, aura, dan oase yang terspiritualisasi oleh ajaran-ajaran 
sufisme. Wibawa kerajaan tidak lagi cukup disandarkan pada indikator-
indikator fisik, seperti wilayah kekuasaan, kekuatan armada perang, 
kemakmuran rakyat, perangkat organisasi, dll., tetapi sudah dipenuhi oleh 
simbol-simbol—katakanlah—yang berbau metafisik. Banyak sekali karya 
tulis di Nusantara—terutama karya epik kategori sastra sejarah hingga syair 
dan pantun—yang menyebut bahwa nenek moyang seorang raja dari 
beberapa kerajaan di Nusantara merupakan titisan dewa-dewi atau tokoh 
historis ternama. Karya-karya, seperti Hikayat Raja-Raja Pasai, Hikayat 
Muhammad Hanafiyyah, Hikayat Nur Muhammad, Hikayat Iskandar Zulkarnain, 
Hikayat Sultan Saladin, Dana Mbojo dari Kerajaan Bima, dll., menggambarkan 
hal itu.11 Banyak raja yang memiliki senjata—berupa keris, tombak, panah, 
meriam, dll., atau hewan peliharaan—seperti burung belibis, kerbau, kuda, 
dll.—yang dijuluki nama-nama tertentu sehingga mengesankan barang-

                                                 
9Tentang arti Penyengat dan latar sejarahnya, lihat Abu Hassan Sham, Syair-Syair 

Melayu Riau (Kuala Lumpur: Perpustakaan Negara, 1995); juga G. F. de Bruyn Kops, 
―Sketch of the Rhio-Lingga Archipelago,‖ Jurnal of Indian Archipelago, Jilid 8 dan 9 (1979), 
98. 

10Virginia Matheson, ―Pulau Penyengat: Nineteenth Century Islamic Centre of Riau,‖ 
Archipel 37 (1989). 

11V. I. Braginsky, Yang Indah, Berfaedah, dan Kamal: Sejarah Sastra Melayu Dalam Abad 7-
19 (Jakarta: INIS, 1998), 478-9.  



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

300 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

barang mati dan hewan peliharaan itu memiliki nuansa mistis dan kekuatan 
magis. Bahkan telah menjadi kecenderungan umum bahwa gelar—baik yang 
berasal dari tradisi politik asing (Arab dan Persia) maupun lokal—yang 
dikenakan raja-raja di Nusantara ini untuk mengesankan agar sang raja yang 
sedang berkuasa memiliki aura agung dan adiluhung. 

Kedua, proses yang berlangsung adalah penginjeksian pandangan kesufian 
ke dalam diri penguasa (Sultan)  yang dilakukan oleh ulama (di antaranya sufi 
dan pengamal tarekat) dengan kadar filsafat politik yang pekat. Ketika 
institusi kerajaan tidak hanya mengakomodasi ―agama‖ dalam struktur 
birokrasi, tetapi menginternalisasi ajaran agama dalam pribadi raja dan semua 
keputusannya, maka daulat kekuasaannya seakan menyatukan mikrokosmos 
(dirinya) dengan makrokosmos (alam semesta). Pada sejumlah kasus, saat 
istana telah dipenuhi oleh panorama filosofi dan teologi sufisme, Karel A. 
Steenbrink12 dan Gibb13 menyebut institusi-institusi kerajaan itu menjadi   
pusat studi dan persebaran agama Islam. Sementara dari segi historis-
sosiologis, Johns menulis bahwa Islam dengan warna filosofi dan teologi 
sufistik inilah yang sejak awal disebarkan dari Timur Tengah, ke Cina, India, 
hingga ke kawasan Melayu.14 

Ulama-YDM dan Sultan: Berbagi Pentas? 

Di kerajaan-kerajaan Melayu Nusantara, pada umumnya para ulama-
pedagang menjadi elit kota yang banyak memiliki keistimewaan atas rajanya. 
Mereka berada di samping raja yang siap memberikan nasehat-nasehat 
spiritual keagamaan, dan sekaligus memberi legitimasi bagi praktik dan 
kebijakan politik raja. Dengan mengutip berbagai sumber, Burhanuddin 
menulis bahwa di Samudera Pasai, Aceh, Palembang, Banten, dll., ulama 
menjadi bagian dari institusi kerajaan. Ulama menempati posisi qadi, 
penghulu, mufti, bahkan syaykh al-Islâm, yang secara struktural berada di 

                                                 
12Karel A. Steenbrink, Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia Abad ke-19 (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1984), 66. Steenbrink pada halaman itu, menegaskan bahwa ada empat 
pusat pengembangan sastra agama dan bahasa Melayu; Aceh (akhir abad ke-16 - ke-17); 
Palembang (antara 1750-1800); Banjarmasin (1750-1830), dan terakhir Minangkabau 
(1850-1920).  

13H. A. R. Gibb., The Travel of Ibn Battuta, translated and edited by H. A. R. Gibb 
(London: The Hakluyt Society, 1994), 876-7. 

14A. H. Johns, ―Malay Sufism as Illustrated in an Anonymous Collection of 17th 
Century Tracts,‖ JMBRAS, Vol. XXX, Pt. 2, No. 178 (1957). 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 301 

bawah sultan membuat ulama memiliki pengaruh besar dalam penentuan 
berbagai kebijakan strategis kerajaan. Posisi ulama dalam birokrasi itu 
didukung budaya politik Melayu, yang memandang raja sebagai pusat dari 
seluruh aspek kehidupan rakyat di kerajaan, tak terkecuali kehidupan 
keagamaan. Dengan perspektif ini, raja tidak hanya diyakini sebagai pemilik 
dan penguasa wilayah geografis tertentu, tapi juga dicitrakan sebagai pribadi 
yang tercerahkan (boddhisatva), yang membawa warganya ke arah kemajuan 
dan peningkatan spiritual.15 

Posisi ulama atas sultan di dunia Melayu-Nusantara tidak tunggal. Posisi 
ulama—termasuk mereka yang diangkat menjadi YDM Riau—di kerajaan 
Riau Lingga berbeda dengan posisi ulama di kerajaan lain. Alasan historis, 
politik, dan militer—disusul oleh alasan intelektual dan keagamaan—
membuat posisi ulama, juga YDM, di kerajaan Riau-Lingga berbagi pentas 
dengan sultan. Raja yang memegang kekuasaan militer, politik, ekonomi, 
perdagangan, dll., bertahta di Pulau Lingga16 berasal dari para bangsawan 
Melayu. Sementara YDM, yang berfungsi sebagai penasehat kerajaan, tinggal 
di Pulau Penyengat17, selalu berasal dari bangsawan etnis Bugis. Di pulau 
terakhir inilah para ulama kerapkali singgah. Perlahan pulau itu pun menjadi 
tempat mereka berkumpul untuk melakukan rihlah ilmiah (scientific journey). 

Apa yang membedakan pola relasi sultan di kerajaan Riau-Lingga  adalah 
proses sejarah pembentukan kerajaan tersebut. Kepulauan Riau, tempat 
kerajaan Riau-Lingga berasal, yang juga disebut ―Pulau Segantang Lada‖, 
sudah dikenal bangsa Melayu sejak awal sebagai gugusan pulau yang 
strategis. Namun, berdasarkan naskah berjudul Tsamarât al-Mathlûb fî Anwâr 
al-Qulûb karya Raja Khalid Hitam, A Samad Ahmad mengulas betapa wilayah 
yang luas berpulau-pulau itu sebagai wilayah yang tak stabil.18 Ketakstabilan 
itu, antara lain, diakibatkan oleh persaingan antarkekuasaan di wilayah ini, 
selain intrik-intrik internal kerajaan.19 

                                                 
15Burhanuddin, ―Argumen…,‖ 76-7.  
16Jaraknya sekitar 40 km dari Tanjung Pinang, ibukota Provinsi Riau Kepulauan atau 

sekitar 3 jam perjalanan laut dengan menggunakan kapal mesin. 
17Jaraknya sekitar 1 km dari Tanjung Pinang, ibukota Provinsi Riau Kepulauan atau 

sekitar 15 menit perjalanan laut menggunakan perahu motor tradisional. 
18A. Shamad Ahmad, Kerajaan Johor-Riau (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 

1985).  
19Virginia Matheson Hooker, Tuhfah al-Nafis: Sejarah Melayu-Islam (Kuala Lumpur: 

Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementrian Pendidikan Malaysia, 1991), 344-55.  



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

302 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Hadirnya berbagai kekuatan internasional (Portugis, Belanda, Inggris, dan 
belakangan Jepang) ikut menambah ketidakstabilan wilayah tersebut. Di 
masa-masa  awal, tercatat hanya kerajaan yang besar dan kuat, seperti Malaka 
dan kemudian Johor saja, yang bisa mengontrol wilayah itu secara efektif. 
Institusi sosial politik di Riau Kepulauan, Semenanjung Melayu, dan Pesisir 
Timur Sumatera itu memiliki pertalian darah, tetapi wilayah tersebut, seperti 
digambarkan Andaya, seolah mengalami trauma akibat pembunuhan rajanya, 
perpecahan, dan konflik internal.20 Tuhfah al-Nafis menulis, ketidakstabilan 
itulah yang memungkinkan raja Siak asal Minangkabau, Raja Kecik,21 pada 
1129 H, menyerbu Johor lantaran salah seorang istrinya (Tengku 
Komariyah) disembunyikan di rumah salah seorang saudara perempuan 
istrinya itu (Tengku Tengah). Pertempuran selama 4 tahun membuat 
kerajaan Johor jatuh (1133 H) dan berakhir dengan larinya Sultan Abdul Jalil, 
yang notabene mertuanya, ke Trengganu22. Setelah melalui bujuk rayu, Sultan 
Abdul Jalil memenuhi permintaan Raja Kecik untuk pergi ke Riau. Namun, 
sejarah akhirnya mencatat ia dibunuh oleh panglima perang Raja Kecik. 

Sulaiman, salah satu putra Sultan Abdul Jalil Riayat Syah Sultan Johor, 
yang selamat dari pembunuhan itu, baru dapat mengusir Raja Kecik, dan 
memulihkan kekuasaannya yang meliputi kerajaan Riau, Johor, dan Pahang. 
Sulaiman, yang bergelar Sultan Sulaiman Badrul ‗Alam Syah, dapat 
melakukan itu berkat bantuan tentara bayaran Bugis, yang mengusir Raja 
Kecik dalam peperangan dua hari pada 1134 H. Tentara Bugis dipimpin 
Daeng Marewah, yang bergelar Kelana Jaya Putera, bersama lima 
saudaranya, antara lain Daeng Perani,23 Daeng Menambun, Daeng Kemasi, 
dan Daeng Cellak.24 Mereka adalah keturunan putra-putra Raja Luwu, Upu 
Tanderi Burung Daeng Rilaka, nama sebuah tempat di Pulau Sulawesi bagian 
Selatan, yang kemudian menjadi tokoh-tokoh Melayu lama. Raja Ali Haji 
dalam Tuhfah al-Nafis menyebut peran kelima bersaudara ini sebagai tokoh-

                                                 
20Leonard Y. Andaya, The Kingdom of Johor, 1641-1728 (Kuala Lumpur and London: U. 

O. P, 1975), 293-7.  
21Ditulis dengan ―kecik‖, maksudnya ―kecil‖, dalam beberapa naskah Melayu-Riau 

seringkali ditulis dengan ―kechil‖, di samping ―kecik‖ sendiri dan ―kecil‖ untuk 
menggambarkan maksud yang sama: ―kecil‖. 

22Hooker, Tuhfah…, 195-7. 
23Suami dari Tengku Tengah, yang menurut Tuhfah al-Nafis, menyembunyikan Tengku 

Komariyah di rumahnya. Baik Tengku Tengah maupun Tengku Komariyah adalah saudara 
kandung, putri Sultan Johor terakhir, Abdul Jalil Ri‘ayat Syah. 

24Raja Ali Haji, Silsilah Melayu dan Bugis dan Sekalian Raja-rajanya, Cor. Or. W. (1737). 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 303 

tokoh Melayu Lama, yang namanya tercantum dengan tinta emas pada 
catatan sejarah dan hikayat.25 Nama-nama mereka didendangkan dalam 
cerita dari mulut ke mulut. Begitu juga dengan keturunan mereka, seperti 
Hang Tuah, Hang Jebat, Hang Kasturi, Hang Lekir, dan Hang Lekiu, yang di 
antaranya ada yang menjabat panglima militer.26 

Dari Luwu, Sulawesi Selatan, mereka menyeberangi lautan, sebagian 
menetap di Siantan. Anak-anak raja Luwu yang disebut upu-upu itu 
mengembara hingga ke Kamboja, China, Semenanjung Malaya, dan sekitar 
pantai timur Sumatera. Atas jasa-jasa mereka itu, Sultan menganugerahi etnis 
Bugis jabatan YDM. Posisi YDM adalah pembantu Sultan, Sultan sendiri 
bergelar Yang Dipertuan Besar (YDB), yang bertindak sebagai penasehat 
sultan, yang juga dijabat secara turun-temurun.27 Pengangkatan etnis Bugis 
ke dalam struktur pemerintahan cuma demi akomodasi politik itu terbukti 
menimbulkan masalah baru di kemudian hari. Pengaturan administrasi 
pemerintahan yang dualistis di bawah pemerintahan sultan Melayu sebagai 
YDB dengan YDM asal Bugis, apalagi masing-masing didukung pegawai-
pegawai sendiri, mengganggu kenyamanan psikologis para aristokrat Melayu. 
Banyak dari mereka merasa terlalu diperintah YDM yang etnis Bugis.28 

Terlepas soal moral dan motivasi sosial, politik, dan ekonomi para etnis 
Bugis, dan juga kepentingan pragmatis dan militer Sultan Riau-Lingga, 
―persekutuan dua etnis yang bersaudara‖ itu membuat proses pelembagaan 
institusi politik Riau-Lingga menjadi relatif stabil. Relasi Melayu dengan 
Bugis di Riau-Lingga mengalami pasang-surut. Raja Ali Haji dalam Tuhfah al-
Nafis menulis bahwa keduanya berkali-kali memperbarui sumpah setianya,29 
sehingga hal itu tidak sampai membuat aliansi Melayu-Bugis pecah. Untuk 
sementara, persekutuan dua etnis itu relatif stabil setelah Sultan Mahmud, 
seorang sultan Riau-Lingga, pada abad XVIII meninggalkan Riau dengan 

                                                 
25Hooker, Tuhfah…, 200-5.  
26Raja Ali Haji, Gurindam Duabelas dan Sejumlah Sajak Lain (Pekanbaru: Penerbit 

Yayasan Pustaka Riau, 2000), 93.  
27Andaya & Virginia Matheson, ―Pemikiran…,‖ 98. 
28Ibid. 
29Hooker, Tuhfah…, 135. Lihat juga C. H. Wake, ―Nineteenth Century Johore: Ruler 

and Realm in Transition,‖ Ph.D. Dissertation (The Australian National University, 1966), 
18-20. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

304 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

pusat pen-tadbir-an Pulau Penyengat kepada orang-orang Bugis, sedang dia 
membangun kerajaannya sendiri di selatan, Pulau Lingga.30 

Langkah politik Sultan Mahmud ternyata tak bisa menyudahi sengketa 
antarkeduanya, terutama ketika mereka saling memaksakan kehendak, siapa 
yang paling berhak menjadi sultan Riau-Lingga selanjutnya. Puncak 
kulminasinya adalah ketika Raffles pada 1819 menempatkan seorang yang 
mengklaim diri sebagai sultan dari Singapura, sedang Belanda langsung 
bereaksi dengan menempatkan orang lain sebagai sultan dari Lingga. 
Terlibatnya orang-orang Eropa—Inggris di Singapura yang berkembang 
menjadi pusat perdagangan internasional, Belanda melakukan hal yang sama 
di Tanjung Pinang—dalam mengontrol Riau merupakan isyarat tegas bahwa 
wilayah itu telah berubah secara politik dan ekonomi. Inggris dan Belanda 
kemudian bertindak lebih jauh. Pada 1824 menggelar perjanjian dengan 
Bugis-Melayu yang intinya membagi kerajaan Johor lama menjadi dua, 
memisahkan saudara dengan saudara, dan kawan dengan kawan.31 

Bercokolnya Inggris dan Belanda di Semenanjung Malaya menandai 
berlalunya satu periode. Abdullah bin Abdul Kadir Munsyi, dalam Hikayat 
Abdullah, melukiskan peristiwa dramatis itu dengan kalimat: ―Orde Lama 
telah hancur, suatu dunia baru tercipta dan di sekeliling kita telah berubah‖.32 
Perekonomian Riau, akibat kurang urus karena pertentangan Bugis-Melayu 
selama berabad-abad, mati suri, terutama ketika menyaksikan Singapura terus 
berkembang pesat. Ketika elit Melayu Singapura kian hari kian terpesona 
oleh gaya hidup baru, kehidupan Riau (baik etnis Bugis sebagai YDM 
maupun sultan Melayu sebagai YDB) tetap memegangi tradisionalitas; adat 
dan agama tetap dipertahankan. Mereka dengan porsinya masing-masing 
tetap menjaga apa yang dianggap sebagai warisan budaya. Riau-Lingga 
kehilangan pengaruhnya sebagai pemain di sektor ekonomi dan politik, yang 
tersisa seakan hanya jadi konservasi budaya. Posisi itulah yang membuat ide-
ide reformisme dan Pan-Islamisme berkembang di Riau,33 pun juga sufisme 

                                                 
30Virginia Matheson, ―Mahmud: Sultan of Riau and Lingga (1823-1864), Indonesia 13, 

(1972), 119-46. 
31Dikutip dari Matheson dan Virginia Matheson, Pemikiran…, 97-8. 
32Abdullah bin Abd al-Kadir Munsyi, Hikayat Abdullah, diedit dan dianotasi oleh A. H. 

Hill (Kuala Lumpur: Perpustakaan Negara Malaysia, 1970), 63, 162. 
33Alimuddin Hasan Palawa, ―The Penyengat School: A Review of the Intellectual 

Tradition in the Malay-Riau Kingdom,‖ Studia Islamika: Indonesian Journal for Islamic Studies, 
Vol. 10, No. 3, (2003), 97-123. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 305 

dan berbagai kegiatan intelektual lain. Selain faktor sejarah, ide-ide 
reformisme itulah, khususnya yang memunculkan sikap anti-Belanda pada 
kalangan pembesar Riau,34 sekaligus karena jaringan tarekat Naqsyabandiyah, 
telah mendekatkan mereka dengan Kesultanan Turki.35  

Sultan Mahmud membangun Pulau Lingga dan meninggalkan Pulau 
Penyengat untuk etnis Bugis. Kekuasaan Sultan Melayu didasarkan pada 
kekuasaan tradisionalnya, sedang etnis Bugis didasarkan pada kekuatan 
jaringan dan militer. Namun, peran etnis Bugis ini bergeser selepas 
meninggalnya Raja Haji, kakek Raja Ali Haji, yang tewas di Teluk Ketapang, 
Riau, pada 18 Juni 1784 dalam berperang melawan Belanda. Posisi Bugis di 
Kesultanan Melayu memasuki babak baru, saat Bugis maupun Melayu harus 
menandatangani perjanjian dengan Belanda pada 1818 di mana Belanda 
memiliki hak veto untuk menentukan siapa sultan di Riau-Lingga 
selanjutnya. Wee menyebut, alasan baru bagi legitimasi etnis Bugis di Riau 
yang bisa menandingi kekuasaan tradisional sultan Melayu adalah agama.36 
Bugis mulai mempromosikan Pulau Penyengat sebagai pusat kajian 
keagamaan dan kebajikan. Faktor yang bisa mendongkrak reputasi 
Penyengat adalah jaringan intelektual dengan Timur Tengah, masuknya 
gagasan reformisme, dan tarekat Naqsyabandiyah ke Penyengat. Etnis Bugis 
memperoleh kekuatan barunya setelah berhasil merevitalisasi Islam di Asia 
Tenggara dan mempromosikan ―Islam baru‖ itu ke dunia Islam melalui para 
jamaah haji yang mulai membanyak kala itu.37 

Sufisme, YDM, dan Sultan 

Para ilmuwan, seperti Johns,38 Rinkes,39 Alatas,40 Archer,41 dan Drewes,42 
percaya bahwa sufisme telah menjadi salah satu kategori penting dalam 

                                                 
34Barbara Watson Andaya, ―From Rum to Tokyo: The Search for Anticolonial Allies 

by the Rulers of Riau, 1899-1914,‖ Indonesia, 24, 10 (1977). 
35Anthony Reid, ―Nineteenth Century Pan-Islam in Indonesia and Malaysia,‖ Journal of 

Asian Studies, No 26, 2 (1967), 273; juga tulisannya ―Sixteenth Century Turkish Influence 
in Western Indonesia,‖ Journal of Southeast Asian History, 10, 3 (1969), 395-414. 

36Vivienne Wee, Melayu: Hierarchies of Being in Riau, Ph.D. Thesis (The Australian 
National University, 1985), 262-3. 

37Timothy P Barnard, ―Taman Penghiburan: Entertainment and the Riau Elite in the 
Late 19th Century,‖ JMBRAS, LXVII, Part 2, (December, 1994), 20-1.  

38A. H. Johns, ―Sufism as a Category in Indonesian Literature and History,‖ JSEAH, 
No. 2 (1961), 10-20. Baca juga tulisannya ―The Role of Sufism in the Spread of Islam to 
the Malaya and Indonesia,‖ JPHS, No. 9 (1961b), 143-60. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

306 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

warna sejarah dan kepustakaan intelektual di Indonesia. Menelusuri karya-
karya para ulama Nusantara pada abad XVIII-XIX, Azra menulis bahwa 
sesungguhnya tidak hanya tasawuf saja yang berkembang di Nusantara, 
tetapi juga fiqh, tafsîr, tauhîd, dan sastra-bahasa.43 

Sebagaimana pusat-pusat kegiatan intelektual Islam tersohor lain di 
kawasan Melayu, berbagai literatur standar juga diajarkan di Penyengat. 
Pulau itu telah menjadi magnet bagi para guru dan ulama untuk datang dan 
bahkan mukim di sana.44 Dalam Tuhfah al-Nafis, Raja Ali Haji menulis bahwa 
sejak YDM dipangku Raja Abdurrahman, para ulama berdatangan ke pulau 
itu. Mereka adalah Habîb Syaykh al-Syaghâf, Sayyid Hasan al-Haddâd, Kyai 
Beranjang, Haji Syihabuddin, Haji Abu Bakar Bugis, dan Syaykh Ahmad 
Jibratî.45 Para ulama itu mengajarkan berbagai ilmu keislaman di Penyengat. 
Di bidang tafsîr diajarkan kitab Al-„Awâmil al-Mi‟ah karya al-Jurjânî, sedang 
tata bahasa digunakan al-Âjurûmiyyah karya Muhammad bin al-Shanhâjî ibn 
Âjurûm (1273-1323), selain Alfiyyah karya puitis Ibn Mâlik. Di bidang ushûl 
al-dîn diajarkan Umm al-Barâhîn karya al-Sanûsî dan Jawhar al-Tawhîd karya 
Ibrâhîm bin Ibrâhîm bin Hasan al-Laqanî. Kedua kitab terakhir begitu 
terkenal sehingga banyak beredar matan dari keduanya: Hâdzâ al-Kitâb al-
Matn al-Âjurûmiyyah dan Inilah bagi Sanusiyyah Matn Umm al-Barâhîn.46  

Dalam prakata Bustân al-Kâtibîn, Raja Ali Haji menegaskan bahwa 
madzhab sufisme yang berkembang di Riau-Lingga mirip dengan madzhab 
sufi di Palembang.47 Drewes menulis, para ulama terkemuka Palembang, 
seperti Kemas Fakhruddin, Syihabuddin bin Abdullah Muhammad, dan 

                                                 
39Douwe A. Rinkes, Abdoerraoef van Sinkel: Bijdrage to de Kennis van Mystiek op Sumatra en 

Java (Proefschrift: Universitas Leiden, 1909). 
40S. M. N. Al-Attas, The Mysticism of Hamzah Fansuri (Kuala Lumpur: University of 

Malay Press, 1970). 
41R. L. Archer, ―Muhammadan Mysticism in Sumatra,‖ JMBRAS, No. 15, (1937), 

bagian II. 
42G. W. J. Drewes, The New Directions for Travelers on the Mystic Path (The Hague: 

Martinus Nijhoff, 1969). 
43Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII (Bandung: Mizan, 1995). 
44Barnard, ―Taman…,‖ 22.  
45Hooker, Tuhfah…, 344-47. 
46Sham, Syair-Syair…, 36. 
47Braginsky, Yang Indah…, 478.  



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 307 

Abdushamad al-Palimbani,48 mengajarkan pokok-pokok tasawuf yang telah 
dikoreksi doktrin panteisme dan monismenya (neosufisme). Neosufisme 
adalah ajaran sufi yang telah merevisi ajaran tasawuf, terutama 
kecenderungannya pada doktrin wahdah al-wujûd al-Jillî dan Ibn ‗Arabî, yang 
di Nusantara dikembangkan Hamzah Fansuri dan Syamsuddin Sumatrani. 
Sementara Quzwain49 dan Syahid50 ketika meneliti karya-karya ulama 
Palembang itu menyimpulkan bahwa kebanyakan karya itu merupakan 
terjemahan bebas atau suntingan dari karya-karya ulama Timur Tengah, 
terutama Zakariyyâ Yahyâ al-Anshârî dan Abû Hâmid al-Ghazâlî. 

Naskah-naskah Palembang itu membenarkan dugaan bahwa ajaran 
tasawuf madzhab sufi Palembang dikembangkan mengikuti doktrin al-
Ghazâlî. Gelagat yang sama juga terjadi di Riau. Kitab Bidâyah al-Hidâyah dan 
Ihyâ‟ „Ulûm al-Dîn, adalah karya-karya al-Ghazâlî yang sangat populer di 
Palembang, juga  beredar luas di Riau. Kitab tentang Tahiyyat karya Sayyid al-
Syarîf ‗Abd al-Lâh ibn Muhammad ibn Muhammad Shâlih al-Zawawî yang 
diterjemahkan tim ahli Rusydiyah Club yang berjudul Risâlah al-Fawâ‟id al-
Wafiyat fî Syarh Ma‟na al-Tahiyyat. Begitu juga Fath al-Wahhâb karya Zakariyyâ 
Yahyâ al-Anshârî dan kitab Fath al-Mu„în karya Zayn al-Dîn al-Malyabârî. 
Selain dua buku yang disebut terakhir, Ihyâ‟ „Ulûm al-Dîn dan Nashîhah al-
Muluk, karya al-Ghazâlî dijadikan referensi Raja Ali Haji dalam menyusun 
Tsamarât al-Muhimmah, Muqaddimah fî Intizhâm, dan Syair Siti Sianah.  

Di samping karya-karya ulama Timur Tengah, kitab karangan ulama 
Melayu Nusantara juga beredar luas di sana. Misalnya, Mir‟at al-Tullâb karya 
Syaykh Abdul Ra‘uf al-Singkili yang diajarkan di Riau oleh Haji Abdul 
Wahhab dari Minangkabau. Penyengat juga didatangi Haji Syihabuddin yang 
mengajarkan kitab Sabîl al-Muhtadîn karya bapaknya, Muhammad Arsyad al-
Banjari. Begitu juga karya-karya Syaykh Dâwud ibn ‗Abd al-lâh bin Idrîs al-

                                                 
48Drewes, The New…, 23-46. Baca juga Hawash Abdullah, Perkembangan Ilmu Tasawuf 

dan Tokoh-tokohnya di Nusantara (Surabaya: al-Ikhlas, 1980), 91-2, juga G. W. J. Drewes dan 
L. F. Brakel, The Poems of Hamzah Fansuri (Dordrech-Holland/Cinnaminson-U.S.A.: Foris 
Publications, 1986), 18-20. 

49M. Chotib Quzwain, Mengenal Allah: Suatu Studi Mengenai Ajaran Tasawwuf Syaikh 
Abdus Shamad al-Palimbani (Jakarta: PT Bulan Bintang, 1985), 15-9. 

50Achmad Syahid, ―al-Madzâhib al-Shûfiyyah fî Palimbang fî al-Qarnain al-Tsâmin wa 
al-Tâsi‗ ‗Asyar,‖ Studia Islamika: Indonesian Journal for Islamic Studies, Vol. 8, No. 2 (2001), 
121-44. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

308 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Fattanî,51 seperti Bughyah al-Thullâb li Murîd Ma„rifah al-Ahkâm bi al-Shawâb 
atau Ghâyah al-Thullâb yang berisi dasar-dasar ibadah dan Idlah al-Bâb li Murîd 
al-Nikâh bi al-Shawâb tentang nikah dan talak. Dua kitab itu menggunakan 
sumber yang sama, yakni Minhâj al-Thâlibîn karya al-Nawâwî, Fath al-Wahhâb 
karya Zakariyya al-Anshârî, Tuhfah karya Ibn Hajar al-Haytamî dan Nihâyah 
karya al-Ramlî. Selain itu, beredar juga karya Syaykh Dâwud, seperti Jawâhir 
al-Saniyyah; Sullam al-Mubtadi; dan Furû‟ al-Masâ‟il wa Ushûl al-Masâ‟il tentang 
fiqh.52 Kitab terakhir ini mulai ditulis tahun 1838 hingga 1841 dengan 
merujuk pada al-Fatâwâ karya al-Ramlî dan Kasyf al-Anâm As‟ilah al-Anâm 
karya Husain bin Muhammad al-Mahallî.53 Karya Dâwud, Minhâj al-„Âbidîn 
ilâ al-Jannah Rabb al-„Âlamîn, terjemahan bebas dari Minhâj al-„Âbidîn karya al-
Ghazâlî, juga beredar di sana. Kitab tasawuf itu selesai diterjemahkan di 
Makkah tahun 1824, dengan merujuk pada tiga karya al-Ghazâlî, yaitu Ihyâ‟ 
„Ulûm al-Dîn, Kitâb al-Asrâr, dan Kitâb al-Qurbân ilâ al-Lâh.54 

Tasawuf yang berkembang di Riau dikategorikan sebagai neosufisme. 
Meski masih tergolong neosufisme, tarekat yang lebih berkembang di 
Palembang adalah Samaniyyah dan di Riau adalah Naqsyabandiyah. Pada 
fase-fase awal, tarekat Samaniyyah pernah masuk ke Riau, tetapi tidak 
berkembang. Sehingga segera dapat dilihat perbedaan praktik tasawuf antara 
Palembang dan Riau. Dari risalah pendek karya Sayyid al-Syarîf ‗Abd al-Lâh 
ibn Muhammad ibn Muhammad Shâleh al-Zawawi yang berjudul Kayfiyyah 
al-Dzikr „alâ Tharîqah al-Naqsyabandiyah al-Mujaddidiyah al-Ahmadiyyah yang 
dicetak pada 1313H/1895 M diketahui corak dzikir dan silsilah tariqat yang 
berkembang di Penyengat. 

Setiap dzikir yang dilakukan para jamaah harus menghadirkan syeikh 
tarekat (mursyid). Proses itu disebut râbithah. Yang penting ditulis di sini 
adalah teks Kayfiyyah di atas mencantumkan nama Raja Muhammad Yûsuf, 
YDM Riau terakhir, sebagai syaykh atau mursyid di Riau. Sebagaimana pada 
umumnya, yang selalu dinisbahkan pada Rasulullah, begitu juga tarekat di 
Penyengat. Silsilah tarekat Naqsyabandiyah di Riau selengkapnya bisa dilihat 
pada nama-nama berikut: 

                                                 
51Virginia Matheson dan M. B. Hooker, ―Jawi Letarature in Patani: The Maintenance 

of an Islamic Tradition,‖ JMBRAS, Volume 67, Part 1, No. 254 (1978), 19-25.  
52U. U. Hamidy (et. al.), Naskah Kuno Daerah Riau (Pekanbaru, Riau: Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan Riau, 1982/1983). 
53Liaw Yock Fang, Sejarah Kesusasteraan Melayu Klasik (Jakarta: Erlangga, 1993), 80.  
54Ibid.; Lihat Sham, Syair-Syair…, 36. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 309 

―(1) Sayyidinâ Muhammad Rasûl al-Lâh, (2) Sayyidinâ  Abû Bakr al-Shiddîq,  
(3) Sayyidinâ  Salmân al-Fârisi, (4) Sayyidinâ  Qâsim ibn Muhammad ibn Abî Bakr al-
Shiddîq, (5) Sayyidinâ  Ja‘far al-Shâdiq, (6) Sayyidinâ  Abî Yazîd al-Bustâmî,  
(7) Sayyidinâ  Abû al-Hasan al-Kharqanî, (8) Sayyidinâ  Abî ‗Alî al-Farmadî,  
(9) Sayyidinâ  Abû Ya‗qûb Yûsuf al-Hamdani, (10) Sayyidinâ  ‗Ârif al-Riyukarî,  
(11) Sayyidinâ  Mahmûd al-Anjir Faghnawî, (12) Sayyidinâ  ‗Azîzan ‗Alî al-Ramthanî, 
(13) Sayyidinâ  Muhammad Baba al-Sammasî, (14) Sayyidinâ  Amir Kulal,  
(15) Sayyidinâ  Bahâ‘ al-Dîn al-Naqsyabandî (pendiri), (16) Sayyidinâ  al-Syaykh ‗Alâ‗ 
al-Dîn al-‗Attâr, (17) Sayyidinâ  al-Syaykh Ya‗qûb al-Jurkhî, (18) Sayyidinâ  al-Syaykh 
‗Abd al-Lâh al-Ahrarî, (19) Sayyidinâ  al-Syaykh Muhammad Zâhid,  
(20) Sayyidinâ  al-Syaykh Darwisy Muhammad, (21) Sayyidinâ  al-Syaykh Muhammad 
al-Bâqî, (22) Sayyidinâ  al-Imâm al-Rabbânî al-Mujaddid Alfi al-Thanî, (23) Sayyidinâ  
al-Syaykh Muhammad Ma‗shûm, (24) Sayyidinâ  al-Syaykh Sayf al-Dîn, (25) Sayyidinâ  
al-Sayyid Nûr Muhammad al-Badawanî, (26) Sayyidinâ  Habîb al-Lâh Marzawajanî, 
(27) Sayyidinâ  al-Syaykh ‗Abd al-Lâh al-Dihlawî, (28) Sayyidinâ al-Syaykh Abî Sa‗îd al-
Ahmadî, (29) al-Syaykh Muhammad Mazhar al-Ahmadi, (30) Sayyidinâ  al-Sayyid 
Muhammad Shâlih al-Zawawî, (31) Maulana Yamtuan Raja Muhammad Yusuf al-
Ahmadi.‖55 

Kitab Kayfiyyah itu hanya mencantumkan YDM Raja Muhammad Yûsuf, 
yang menerima baiat langsung dari al-Zawawî, sebagai syaykh tarekat di 
Penyengat.56 Nama YDM Riau lain tidak tercantum dalam Kayfiyyah pendek 
itu, misalnya, Raja Haji Abdullah, YDM Riau IX, padahal yang bersangkutan 
dikenali dengan nama Marhum Musryid. Patut diduga yang bersangkutan 
juga pimpinan tarekat di daerah ini dengan silsilah guru-murid yang lain. 

Mereka yang menempati posisi YDM sejatinya merupakan pembantu 
sultan. Simak ungkapan Daing Kelana Jaya Putera, ketika diangkat sebagai 
YDM Riau pertama, sebagai terekam dalam Tuhfah al-Nafis:  

―Lihatlah, Sultan Sulaiman Badr al-‗Âlam Syah, akulah Yang Dipertuan Muda yang 
memerintahkan kerajaanmu. Barang yang /aku/ tiada suka (engkau) membujur di 
hadapanmu, (maka) aku lintangkan, dan barang yang /aku/ tiada suka melintang di 
hadapanmu (maka) aku bujurkan. Barang yang semak (berduri) di hadapanmu, aku 
cucikan‖.57  

                                                 
55‗Abd al-Lâh ibn Muhammad ibn Muhammad Shalih al-Zawawî, Kayfiyyah al-Dzikr 

„alâ Tharîqah al-Naqsyabandiyyah al-Mujaddidiyyah al-Ahmadiyyah (Singapura: Mathba‗ah al-
Ahmadiyyah, 1313H / 1895M).  

56Abu Hassan Sham, Puisi-puisi Raja Ali Haji (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 
Pustaka, Kementrian Pendidikan Malaysia,  1993), 22. 

57Hooker, Tuhfah…, 216.  



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

310 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Seiring dengan berjalannya waktu, peran etnis Bugis meluas tidak hanya 
peran-peran militer sebagai peran tradisionalnya, tetapi  menyangkut wilayah 
keagamaan, termasuk juga kegiatan intelektual lain, seperti bahasa dan sastra. 
Kemampuan tulis-menulis, di samping keterampilan bertempur di laut, 
merupakan bakat alami mereka sejak di Luwu, Sulawesi Selatan. Noorduyn58 
dan Cence59 menyebut bahwa etnis ini memiliki kebiasaan membawa buku 
harian (diaries) untuk mencatat segala hal-ihwal yang menarik. Mattulada,60 
Macknight,61 dan Andi Zainal Abidin62 mencatat bahwa tradisi tulis-menulis 
itu merupakan talenta intelektual mereka yang alamiah. Ketika pusat pen-
tadbir-an YDM masih di Hulu Riau, mereka sudah menunjukkan rasa taatnya 
pada agama tidak saja dengan menulis, tetapi juga menciptakan lingkungan 
pen-tadbir-an yang memungkinkan untuk dikunjungi para ulama. Para YDM 
seperti Daing Merewah (1721-1728), Daing Cellak (1728-1745), Daing 
Kemboja (1745-1777), dan Raja Haji (1777-1784) dikenal sebagai tokoh-
tokoh Bugis yang cinta ilmu. Begitu juga kecenderungan yang ditunjukkan 
Raja Ali (1784-1805)—yang dikenal dengan Marhum Pulau Bayan—ketika ia 
memindahkan pusat pen-tadbir-annya dari Hulu Riau ke Pulau Bayan. 

Citra taat beragama para YDM dengan mengekspresikannya tidak saja 
dengan menerapkan nilai-nilai Islam pada pemerintahannya, tetapi juga 
menggalakkan tradisi tulis-menulis ini, dalam taraf lebih pesat, di Pulau 
Penyengat. Sebagai pusat pen-tadbir-an YDM, Pulau Penyengat tumbuh 
menjadi pusat intelektual Riau.63 Para YDM, seperti Raja Ja‗far bin Raja Haji 
(1805-1831), Raja Abdul Rahman bin Raja Ja‗far (1831-1844), Raja Ali bin 
Raja Ja‗far (1844-1857), Raja Abdullah bin Raja Ja‘far (1857-1858), dan Raja 
Muhammad Yusuf bin Raja Ali (1858-1899), adalah tokoh-tokoh yang 
memberikan kesan kuat bahwa pen-tadbir-annya sebagai institusi yang paling 
bertanggung jawab atas kelestarian ―tradisi Melayu‖. Sultan Lingga terakhir, 

                                                 
58J. Noorduyn, ―Some Aspects of Macassar Buginess Historiography‖ dalam Historians 

in South East Asia, ed. D. G. E. Hall (Oxford: Oxford University Press, 1989), 29-36. 
59A. A. Cence, ―Old Buginese and Macassarese Diaries,‖ BKI, 122, 416-98. 
60Mattulada, Menyusuri Jejak Kehadiran Makassar dalam Sejarah (Ujung Pandang: 

Hassanuddin University Press, 1982).  
61C. C. Macknight, ―The I La Galigo Epic Cycle of South Celebes and Its Diffusion,‖ 

Indonesia, 17, (1974), 161-9.  
62Andi Zainal Abidin, ―Notes on the Lontara as Historical Sources,‖ Indonesia, No. 12 

(Oktober 1971). 
63Matheson, ―Pulau Penyengat…,‖ 158-161; Hassan Yunus, Pulau Penyengat Indra Sakti 

(Pekanbaru: Yayasan Pembaca, 1992), 1-3. 



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 311 

Sultan ‗Abd al-Rahmân Mu‗azzam Syah bin Raja Muhammad Yûsuf (1884-
1911), yang menjadi keturunan Bugis, menunjukan sikap keagamaan lebih 
militan sehingga diturunkan secara paksa oleh Belanda64. 

Pada waktu Raja Ali bin Raja Ja‗far menjabat YDM, tarekat 
Naqsyabandiyah berkembang di Penyengat dan Lingga. Praktik tarekat di 
Penyengat dipusatkan di Masjid Raya, sedangkan pusat tarekat di Lingga 
ditempatkan di Robat, Daik, Lingga. Tarekat itu dikembangkan Syaykh 
Ismail, yang dikabarkan datang dari Makkah. Tidak diperoleh keterangan 
siapa sesungguhnya syaikh ini. Di dalam ikatan guru-murid dan silsilah 
tarekat Naqsyabandiyah sebagaimana disebutkan dalam Kayfiyyah karya al-
Zawawî di atas juga tidak tercantum nama Syaykh Ismail. H. T. von de Wall 
menuduh syaykh tarekat ini sebagai guru agama palsu yang hanya 
mengumpulkan kekayaan dan pulang ke Makkah menjadi seorang yang kaya 
raya.65 Meski demikian, Raja Abdullah, YDM Riau IX, Raja Ali Haji—
intelektual, ulama, budayawan, yang pada saat itu menjadi Walikota Lingga, 
sekaligus menjadi penasehat YDM Riau VIII, Raja Ali, dan bahkan 
pembesar-pembesar kerajaan lain menjadi pengikut tarekat ini. Para 
pembesar itu termasuk Raja Ali Kelana bin Raja Muhammad Yusuf dan Raja 
Muhammad Tahir.66 

Sesungguhnya tarekat Naqsyabandiyah bukan satu-satunya dan yang 
pertama masuk ke Riau. Raja Ali Haji dalam Tuhfah al-Nafis menulis bahwa 
sebelum berkembang tarekat Naqshabandiyah, pada masa YDM Raja Ali bin 
Ja‗far (1784-1805) juga masuk ke Tarekat Khalwatiyah/Sammaniyah. Pusat 
kegiatan tarekat ini adalah di Pulau Bayan, sebelum pusat pen-tadbir-annya 
berpindah di Penyengat, yang diajarkan Abdul Ghafur dari Madura. Namun, 
akhirnya kegiatan tarekat ini terhenti sama sekali, setelah pimpinan tarekat 
ini, Abdul Ghafur, meninggal dunia.67 Tarekat ini tidak sempat 
meninggalkan jejak pengaruhnya pada kehidupan intelektual di Pulau Bayan. 

Persoalnya kemudian adalah sejauhmana ajaran sufisme dan pergerakan 
tarekat Naqsyabandiyah di Penyengat mempengaruhi karya-karya para 
pengarang Riau? Jejak pengaruh tasawuf—antara lain—dapat ditelusuri pada 
karya-karya Raja Ali Haji. Sebagai pengikut tarekat itu, Raja Ali Haji, dalam 

                                                 
64Sham, Syair-Syair…, 29-30.  
65Lihat anotasi Virginia Matheson dan B. W. Andaya dalam Raja Ali Haji, The Precious 

Gift (Tuhfah al-Nafis) (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1982), 403.  
66Sham, Syair-syair…, 38. 
67Ibid., 32.  



Achmad Syahid, Sufistikasi Kekuasaan pada Kesultanan Riau-Lingga Abad XVIII-XIX M 
______________________________________________________________________ 

312 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

beberapa karyanya memperlihatkan paham tasawuf, terutama ditekankan 
untuk menganjurkan sifat-sifat terpuji (mahmûdah) dan mencela sifat-sifat 
yang keji (madzmûmah). Ini terlihat jelas pada karyanya, Tsamarât al-Muhimmah 
(terutama bagian syairnya), Muqaddimah fî Intizhâm, Gurindam Dua Belas, dan 
Syair Siti Sianah. Dua karya Raja Ali Haji yang disebut pertama merupakan 
karya kategori nasehat tentang bagaimana kerajaan seharusnya dijalankan. 
Karya-karya Raja Ali Haji tentang ketatanegaraan memperoleh pembacanya 
tidak saja di Riau saja, tetapi juga di Johor, Pahang, dan Trengganu. Di 
samping pada karya Raja Ali Haji, jejak pengaruh tasawuf juga dapat dikenali 
pada Ini Rencana Mudah pada Mengenal Diri yang Indah karya Raja Ali Kelana68 
dan Syair Pintu Hantunya karya Raja Haji Muhammad Tahir.69 

Penutup 

Jika benar bahwa gerakan tarekat dan ajaran tasawuf di Riau demikian 
kuat merasuk pada institusi kerajaan, tetapi mengapa pola relasi etnis Bugis 
dan etnis Melayu di Riau-Lingga bersifat pasang surut? Barangkali ini 
mendukung adagium terkenal ―tidak ada teman dan musuh abadi dalam 
politik‖. Adalah benar tasawuf diam-diam telah memberi legitimasi, terutama 
terhadap kekuasaan YDM di Penyengat, di samping pada sultan dan institusi 
kerajaan di Lingga. Akan tetapi, legitimasi sufistik ini mengambil bentuk 
yang berbeda, misalnya, jika dibandingkan dengan apa yang dilakukan 
Syaykh Yûsuf al-Makkassari pada Sultan Ageng Tirtayasa di Banten, atau apa 
yang dilakukan Hamzah Fansuri dan Syamsuddin al-Sumatrani pada Sultan 
Iskandar Muda di Aceh. Hal itu berbeda dengan apa yang dilakukan Kemas 
Fakhruddin, Syihabuddin bin Abdullah Muhammad, dan Abdussamad al-
Palimbani pada Sultan Mahmud Badaruddin di Palembang. Pemikiran 
tasawuf di Riau-Lingga justru memperkuat institusi YDM, yang justru 
merupakan institusi pesaing sultan. Pemikiran keagamaan ditumbuhkan para 
YDM di Penyengat, bukan semata-mata untuk memperjuangkan Islam, 
tetapi antara lain, untuk memperkuat legitimasi keberadaan etnis Bugis di 
Kesultanan Riau-Lingga.● 

                                                 
68Diterbitkan oleh Mathba‘ah al-Ahmadiyah, Singapura, 1344H/1926M.  
69Diterbitkan oleh Mathba‘ah al-Ahmadiyah, Singapura, 1329H/1921M.  


