


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Ahmad Choirul Rofiq Fenomena Kelompok Sempalan (Islam) 

di Indonesia  217-236 

Mutawalli  Pergulatan Pemikiran Melawan Arus: 
Penyempalan dalam Tubuh Nahdlatul 

Ulama dan Muhammadiyah  237-264 

Moch. Muwaffiqillah Gerakan Islam Sempalan:  
Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 

 265-282 

Yusuf Hanafi  Islam, Ekskomunikasi, dan Persoalan 
Penyesatan: Kajian Teo-Sosio-Analisis atas 

Vonis Bid‘ah, Riddah, dan Kufr   283-306 

Choirul Mahfud  Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan 

Pribumisasi Islam Humanis  307-332 

LEPAS 

L. Turjuman Ahmad سلمى أبي بن لزهير “أوفى أم أمن” قصيدة  

(الأدبية عناصرها في نقدية دراسة)   333-350

Sembodo A. Widodo  Analisis Struktural dalam Kajian al-Qur’an 

Surat Yûsuf (12)  351-372 

Nurul Hidayat  Bantahan Ibnu Rusyd  
terhadap Kritik  al-Ghazâlî  

tentang Keqadiman Alam  373-388 

Muhammad Taufik  Konsep Belajar Mengajar dalam al-Qur’an: 
Telaah Implikasi Edukatif  

Qs. al-‘Alaq (96): 1-5  389-412 

ULAS BUKU 

Adi Fadli  Ahmadiyah:  

Titik yang Diabaikan  413-424 

INDEKS 

http://ruzbihanhamazani.wordpress.com/2007/12/30/islam-ekskomunikasi-dan-masalah-penyesatan/


Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 307 

 ALIRAN SESAT, TOLERANSI AGAMA,  
DAN PRIBUMISASI ISLAM HUMANIS   

Choirul Mahfud* 
__________________________________________________ 

Abstract 

Religious “splinter groups” can be found in any established religions, 
such as Islam, and become an interesting discourse to deal with today. The 
emergence of such groups can be viewed either as critics to the religious 
mainstream interpretation and/or practices or responses to the contemporary 
complex problems of modernity in terms of its relation to religious believe. 
The recent case of Ahmadiah and Al-Qiyadah Al-Islamiyah in Indonesia 
are among very controversial phenomena of “splinter groups” that resulted in 
debates and tensions among muslims communities.  

This article is aimed at observing the phenomena and answering some 
crucial questions, such as why they emerge, how do mainstreams of 
Indonesian muslims response to them, and what are their impacts on the 
future of intra and inter religious tolerance in Indonesia. 

Keywords:  Aliran Sesat, Fatwa MUI, Otoritarianisme, Islam 
Humanis, Toleransi Agama.  

______________ 

BELAKANGAN ini sesat dan menyesatkan adalah dua kata yang 
ramai dibicarakan banyak kalangan agama di negeri ini untuk 
menstigma individu, kelompok, aliran, dan golongan yang 
berbeda pandangan dengan mayoritas umat beragama.1 Tidak 
sedikit dari kalangan agamawan di Majelis Ulama Indonesia 

                                                 
*Penulis adalah Dosen di IAIN Sunan Ampel dan UM Surabaya. e.mail: 

mahfudjatim@yahoo.com 
1Azyumardi Azra, Historiografi Islam Kontemporer: Wacana, Aktualitas, dan 

Aktor Sejarah (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002), 3-91. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

308 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

(MUI), misalnya, menyatakan bahwa sebuah kelompok atau 
aliran A, B, C, dan lain-lain bukan hanya sekadar sesat, tetapi 
juga menyesatkan. Terakhir, MUI mengeluarkan fatwa aliran Al-
Qiyadah Al-Islamiyah sesat dan meminta pemerintah melarang 
penyebaran paham baru tersebut serta menindak tegas Ahmad 
Moshaddeq, sebagai pemimpinnya, meski belakangan sudah 
mengaku “taubat”. Pasalnya, ungkap Ketua MUI KH. Ma‟ruf 
Amin, ia telah mengajarkan adanya nabi baru sesudah Nabi 
Muhammad saw. dengan menobatkan dirinya sebagai nabi 
terakhir. Itu dilakukannya setelah “bertapa” selama kurang lebih 
40 hari 40 malam. Tidak hanya itu, aliran tersebut juga 
mengajarkan syahadat baru yang seharusnya berbunyi “Asyhadu 
an lâ ilâha illâ al-Lâh wa asyhadu anna Muhammad al-Rasûl al-Lâh” 
diubah menjadi “Asyhadu an lâ illâ al-Lâh  wa asyahadu anna masîh 
al-Maw'ûd Rasûlullâh”.2  

Kasus fatwa sesat terhadap Al-Qiyadah Al-Islamiyah 
bukanlah yang pertama dikeluarkan MUI. Sebelumnya fatwa 
sesat juga telah menimpa kelompok Ahmadiyah, dan tentu 
masih banyak lagi kelompok serupa yang dicap sesat dan 
menyesatkan berdasarkan fatwa MUI yang luput dari 
pemberitaan media. Di luar itu, kelompok Jaringan Islam Liberal 
(JIL) dan Jaringan Intelektual Muda Muhammadiyah (JIMM) 
pun dianggap “sesat” karena mengembangkan tafsir keagamaan 
yang kritis, liberal, dan progresif yang menentang oligarki dan 
otoritarianisme dalam penafsiran agama.3  

Dalam konteks semacam ini, perlu diajukan pertanyaan 
penting, siapa yang sebenarnya memiliki otoritas untuk 
menyatakan bahwa sebuah pandangan tertentu disebut sesat dan 
menyesatkan? Apakah MUI, NU, Muhammadiyah, atau justru 
hanya menjadi hak mutlak Allah swt. sendiri? Bila dilacak pada 

                                                 
2Wawancara dengan K. H. Ma‟ruf Amin di Kantor MUI Jakarta pada 

hari Kamis, tanggal 04 Oktober 2007.  
3Lihat Abd. Moqshit Ghozali, “Sesat dan Menyesatkan”, 

http://www.islamlib.com; diakses tanggal 01 Agustus 2005.  

http://www.islamlib.com/


Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 309 

kasus sebelumnya, Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah 
beberapa kali memfatwakan suatu kelompok sebagai ajaran yang 
sesat.  

Dengan fatwa sesat, MUI mungkin bertujuan mengingatkan 
umat Islam untuk berhati-hati sehingga tidak sampai tersesatkan 
oleh aliran yang dianggap sesat tersebut. Yang menjadi persoalan 
sekarang adalah apakah dengan fatwa itu para penganut aliran 
yang dianggap sesat itu tidak punya hak hidup di muka bumi 
Indonesia ini? Tentu saja berhak! Karena, masalah keyakinan 
adalah masalah yang sangat pribadi. Kebebasan berkeyakinan 
melekat pada eksistensi manusia dan karena itu manusia 
dibebani tanggung jawab atas pilihannya. Kebebasan itu adalah 
anugerah Tuhan yang membuat manusia berbeda dengan 
makhluk lainnya. Allah swt. berfirman: “Dan katakanlah 
kebenaran dari Tuhan kalian maka barangsiapa mau silahkan beriman 
dan barangsiapa mau kafir juga silahkan”.4  

Dengan demikian, menuduh kelompok lain sesat apalagi 
menyesatkan, merupakan suatu bentuk upaya perampasan 
kebebasan manusia yang bersifat primordial dan eksistensial 
yang sudah dijamin oleh Allah. Dan itu berarti sama artinya 
dengan merampas otoritas Tuhan?  

Kalau Allah saja memberi kebebasan kepada manusia 
memilih untuk beriman atau tidak beriman, maka apakah 
realistis kalau manusia yang kedudukannya hanya sebagai 
penganut suatu agama kemudian memaksakan penafsiran 
tentang ajaran-ajaran agama itu kepada orang lain? Tentu tidak! 
karena dalam kenyataan tidak pernah ada penafsiran tunggal 
terhadap ajaran-ajaran agama. Tidak hanya tentang masalah-
masalah furû’iyyah (ranting) tetapi juga masalah-masalah ushûliyyah 
(pokok).  

Andaikata MUI menempatkan dirinya sebagai pengawal 
akidah dan melarang pemahaman serta penafsiran salah satu 

                                                 
4Qs. al-Kahfi (18): 29. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

310 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

unsur akidah yang berbeda dengan pemahaman dan penafsiran 
mayoritas, apakah lalu mereka yang menganut pemahaman dan 
penafsiran yang berbeda itu harus ditindak? Kalau ya, 
konsekuensinya perlu dibentuk aparat yang memiliki otoritas 
mutlak untuk mengetes akidah seseorang apakah benar atau 
salah. Imbas selanjutnya diperlukan adanya pengadilan akidah 
yang akan mengadili apakah akidah seseorang yang dituduh sesat 
itu benar-benar sesat atau tidak. Tentu saja diperlukan daftar 
bacaan yang dianggap menyesatkan, dan dilarang untuk dibaca 
oleh umat Islam. Karena, bacaan-bacaan yang mengandung 
kesesatan itu juga tersebar melalui internet, diperlukan peralatan 
yang bisa menyensorny segala bacaan melalui media komunikasi 
modern.  

Menurut sosiolog dan peneliti LIPI, Fachri Ali, munculnya 
aliran yang dinilai sesat, secara spekulatif, dapat dinilai sebagai 
bagian dari usaha orang atau kelompok tertentu untuk 
mendapatkan sesuatu yang spesifik sesuai dengan kepentingan 
yang telah mereka agendakan. Dalam konteks ini, lanjut Ali, 
timbul keanehan ketika agama tidak lagi mampu menyediakan 
ruang privat bagi kalangan awam. Mereka mencari bilik-bilik 
sendiri dan menemukannya dalam unit-unit kecil yang saat ini 
marak. Selain itu, agama formalistik kadang-kadang membuat 
orang merasa jauh dengan pemimpinnya.5  

Dalam amatan Yudi Latif, era reformasi yang mengenalkan 
ruang terbuka secara tiba-tiba membuka peluang bagi 
masyarakat Indonesia untuk tampil berbeda.6 Sebelumnya, di 
Orde Baru, multikulturalisme,7 pluralitas agama, adat atau 
kebiasaan, benar-benar ditekan jika tidak masuk dalam kerangka 

                                                 
5Peter Beilharz, Teori-Teori Sosial (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 4-

79.  
6Yudi Latif, Intelegensia Muslim dan Kuasa (Bandung: Mizan, 2005), 99-

130. 
7Bhikku Parekh, Rethinking Multiculturalism (New York: Palgrave, 2000), 

43-79. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 311 

yang sudah dibuat.8 Lanjut Latif, tatkala kelompok yang besar 
mengalami krisis kepercayaan, maka muncul kelompok-
kelompok perlawanan, sikap radikalisme, dan berbagai ekspresi 
keberagamaan yang biasanya agak menyempal dari ekspresi 
keberagamaan mainstream.  

Di Indonesia, gejala berlapis ini memunculkan global paradox 
akibat penyeragaman atas agama. Bukankah ketidakpuasan 
adalah gejala biasa dalam era postmodernisme? Ketidakpuasan 
memunculkan tekanan, yang dalam kasus ini membuka ruang 
untuk memunculkan kelompok dengan identitas berbeda yang 
dinilai sebagai aliran sesat. Mereka butuh stabilitas dan tokoh 
yang bisa memberikan kepastian, inspirasi, dan karisma. Dan 
semua ini didapat dari kelompok-kelompok yang memang dekat 
dengan mereka, dan bukan dari kelompok besar yang sangat 
formal.  

Identifikasi Karakter Sesat dan Latar Munculnya 

Isu sesat dan menyesatkan dalam beragama nampaknya 
selalu menarik perhatian publik negeri ini di tengah kompleksitas 
permasalahan kehidupan. Kehadiran aliran tersebut umumnya 
disambut dengan penolakan keras, meski sebagian ada yang 
membiarkan dan toleran. Aliran yang disebut sesat atau 
sempalan bukan hanya ada pada ajaran Islam tetapi juga ada 
pada semua agama di dunia.9  

Fenomena sempalan dalam beragama di atas bisa 
diperdebatkan tergantung perspektif apa yang digunakan untuk 
mendiskusikannya. Namun, sebelum lebih jauh didiskusikan 
“apa” dan “mengapa” aliran “sesat” atau sempalan tersebut 
muncul dan berkembang luas di tanah air akhir-akhir ini, perlu 

                                                 
8Chris Barker, Cultural Studies: Teori dan Praktik (Yogyakarta: Kreasi 

Wacana, 2004), 5-69. 
9Peter Clarke, New Religions in Global Perspective (New York: Routledge, 

2006), 87-115. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

312 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

dijelaskan terlebih dahulu apa sebetulnya makna “sesat”, dan 
bolehkah sekelompok umat dengan mudah memberi stigma 
sesat kepada kelompok yang berbeda? 

Kata “sesat” dalam bahasa Arab berasal dari kata dlallâ 
dlalâlah. Sebuah kelompok, aliran, individu atau ajaran agama 
dianggap “sesat” dan menyempal ketika ia menyimpang dari 
ajaran dasar, akidah, ibadah, amalan, dan pendirian mayoritas 
umat. Dalam al-Qur'an disebutkan, setiap yang di luar kebenaran 
itu adalah sesat.10 Atas dasar itu, aliran sesat bisa didefinisikan 
sebagai sebuah aliran, kelompok, individu atau ajaran agama 
yang menyimpang dan menyempal dari ajaran dasar agama, 
akidah, ibadah, amalan, dan pendirian mayoritas umat agama 
tertentu dan berakibat pada penodaan dan penyelewengan 
terhadap ajaran agama tersebut. 

Perlu ditegaskan kembali bahwa persoalan aliran yang 
dianggap sesat sebenarnya selalu ada pada semua agama. Dalam 
lingkup kekristenan, hal semacam itu juga terjadi.11 Tunjuk misal 
dalam sejarah agama Kristen, selama 2000 tahun belakangan 
tidak pernah sunyi dari aliran sesat atau “sempalan”. Disebut 
“sempalan” atau “sekte” dalam ajaran Kristen karena dianggap 
menyimpang dari ajaran dasar, akidah, ibadah, amalan, atau 
pendirian mayoritas umat Kristen.12  

Dalam perspektif sosiologi agama, fenomena aliran sesat 
adalah sesuatu yang sangat lumrah. Agama sebagai sebuah 
keyakinan yang juga merupakan ilmu pengetahuan cenderung 
dan bisa saja mengalami deviasi terutama bagi mereka yang 
memahaminya sepotong-sepotong. Sementara dalam kacamata 
psikologi agama, manusia sebenarnya berada pada level-level 
yang berbeda seiring dan sesuai dengan tingkat pemahaman dan 
Intellectual Quetion (IQ) pemilik keyakinan tersebut. Selain itu, 

                                                 
10Lihat Qs. Yûnus (10): 32. 
11Clarke, New …, 21-57. 
12Tom Saptaatmaja, “Aliran Sempalan dan Pengalaman Gereja”, 

SURYA, 03 November 2007, 4. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 313 

pemahaman agama dapat juga bervariasi sesuai dengan 
bervariasinya keadaan geografi, iklim, lingkungan, dan 
infrastruktur masyarakat atau organisasi keagamaan yang 
melingkupinya. 

Salah satu sosiolog abad ini yang berjasa dalam penelitian 
tentang sekte dan aliran-aliran adalah Ernest Troeltsch dari 
Jerman. Troeltsch membedakan dua jenis wadah umat 
beragama, yaitu tipe gereja dan tipe sekte.13 Contoh paling murni 
(tepat) dari tipe gereja adalah Gereja Katolik pada Abad 
Pertengahan yang berusaha mencakup, menghegemoni, dan 
mendominasi seluruh masyarakat dalam segala aspek kehidupan. 
Karakter utama Gereja Katolik adalah cenderung konservatif, 
formalistis, dan berkompromi dengan penguasa serta elit politik 
dan elit ekonomi. Di dalamnya terdapat hierarki yang ketat, 
termasuk di dalamnya golongan ulama yang memonopoli ilmu 
dan ajaran agama. Sebaliknya, tipe sekte merupakan aliran yang 
selalu lebih kecil, dan pola hubungan antaranggotanya lebih 
egaliter dan keanggotaannya bersifat sukarela. Biasanya mereka 
juga mengklaim ajarannya lebih murni dan lebih konsisten 
dengan wahyu Ilahi. Mereka cenderung membuat pembedaan 
tajam antara para penganutnya yang suci dengan orang luar 
kalangan mereka yang dikategorikan awam, penuh kekurangan, 
dan dosa.  

Menurut Troeltsch, sebagaimana dikutip Saptaatmaja, pada 
kenyataannya sekte muncul pertama-tama di kalangan yang 
berpendapatan dan berpendidikan rendah, kemudian meluas ke 
kalangan lainnya. Mereka cenderung memisahkan diri (alienasi) 
secara fisik dari masyarakat sekitarnya dan menolak budaya dan 
ilmu pengetahuan sekuler.  

Dalam perspektif lain, perlu pula diidentifikasi ciri-ciri dan 
karakteristik utama yang melekat pada aliran ini. Secara umum, 
ciri tersebut berhubungan dengan ego, ketenaran, eksklusivitas, 

                                                 
13Ibid. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

314 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

ekonomi, politik, isu kontroversial, kehebohan yang 
membingungkan, kekuasaan, dan sebagainya. Ciri lainnya adalah 
aliran sesat kerap menunggangi tema agama yang kontroversial 
seperti kenabian, kontroversi hari kiamat, imam mahdi, malaikat 
Jibril, perlu tidaknya salat, salat dengan menggunakan bahasa 
masing-masing, tidak perlu melaksanakan puasa, pemimpin yang 
maksum, pengkultusan manusia, adanya Tuhan, dan rasul baru. 

Muncul dan berkembangnya banyak aliran atau kelompok 
yang dianggap sesat dan sempalan ini tentu didorong pula oleh 
faktor pemicu lainnya selain masalah ekonomi, politik, 
ketidakadilan sosial, pendidikan, dan kultural. Faktor pemicu 
lainnya disinyalir adalah masalah psikiatrik dan psikologis.14 
Karakteristik lain dari pengikut aliran sesat tersebut adalah 
orang-orang yang sedang mencari “ketenteraman hati” untuk 
mengatasi kecemasan, tekanan hidup, ketegangan, labilitas 
emosi, keterasingan, dan serba ketidakpastian dalam memandang 
masa depan. Mereka juga rentan menjadi pengikut setia dari 
kelompok “aliran sesat” maupun yang dianggap “tidak sesat”. 

Kenyataan ini, setidak-tidaknya tergambar dalam kondisi saat 
ini dengan fenomena maraknya “kelompok warna-warni” mulai 
dari kelompok zikir nasional yang sampai menangis-nangis 
histeris, meditasi, tenaga dalam “jarak jauh”, terapi ruqyah, 
pelatihan kepribadian, dan sederet aktivitas ritual dan spiritual 
lain yang banyak “menyedot” penonton maupun peminat. 

Beberapa pemimpin kelompok, menyodorkan tawaran yang 
kerap tidak memberi solusi yang holistik, bahkan mungkin solusi 
yang hanya dirasakan “sesaat” akan terciptanya kondisi emotional 
well-being yang sedang diburu pengikutnya. Tak ayal dalam 
konteks aliran sesat, pemimpinnya betul-betul menderita 
gangguan delusi. Parahnya, para pengikutnya juga menjadi 
rentan untuk terinduksi oleh sistem waham yang dipunyai 

                                                 
14Nalini Muhdi Agung, “Aliran Sesat atau Gangguan Delusi?”, 

http://www.kompas.com; diakses tanggal 25 Januari 2008. 

http://www.kompas.com;/


Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 315 

pemimpin kelompoknya. Kondisi yang terjadi tersebut 
sebetulnya lebih melibatkan cara pendekatan kesehatan mental.15 
Pada prinsipnya, muncul dan berkembangnya sejumlah sekte 
semisal kelompok Al-Qiyadah Al-Islamiyah juga dilatarbelakangi 
ragam masalah sebagaimana terurai di atas.  

Respons Agamawan: Antara Kenyataan dan Harapan  

Maraknya kemunculan aliran sesat mendapat reaksi beragam 
dari berbagai kalangan. Pihak yang menolak pada umumnya 
lebih banyak ketimbang yang menerima. Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) dan PBNU, misalnya, merespons supaya 
pemerintah bertindak tegas terhadap pelaku penyebaran ajaran 
tersebut.  

Bila dicermati kasus per kasus ketika muncul sebuah aliran 
yang dicap “sempalan” atau “sesat”, kerapkali penghampirannya 
hanya menggunakan pendekatan keamanan16 dan teologis (fatwa 
agama).17 Dengan pendekatan keamanan, pemerintah melalui 
kepolisian menangkap dan memenjarakan pemimpin dan 
pengikut aliran yang difatwakan sesat. Sedangkan melalui 
pendekatan teologis, MUI dengan fatwanya memvonis dan 
menstempel kelompok tertentu sebagai aliran sesat. Hal ini 
dilakukan dalam menyikapi aliran Al-Qiyadah Al-Islamiyah, 
Ahmadiyah, aliran Mahdi di Palu, sinkretisme Islam dengan 
animisme, dan penahanan Lia Eden dengan alasan mengganggu 
dan meresahkan masyarakat.  

Dalam konteks ini, nilai positifnya bagi aliran yang merasa 
dirinya “lurus” paling tidak agar dapat mengetahui kebenaran 
dirinya dan bersyukur bahwa dirinya telah dimasukkan ke dalam 
golongan yang “selamat”. Yang jelas, pendekatannya tidak cukup 

                                                 
15Ibid.  
16Latif, Intelegensia…, 12-51. 
17Jurgen Habermas, Toward a Rational Society (Boston: Beacon Press, 

1970), 83-90. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

316 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

dengan menggunakan bahasa kekerasan yang melibatkan 
aparatur keamanan yang hanya bisa menangkap dan menjerakan 
aktivisnya dengan penjara. Hal tersebut tidak dapat 
menyelesaikan persoalan karena idealnya agama dapat berbicara 
juga dengan bahasa hati.  

Muncul pertanyaan, tidak adakah jalan lain yang lebih arif 
dalam merespons aktivitas aliran “sesat” atau sempalan tersebut? 
Idealnya pihak keamanan, kaum agamawan, serta masyarakat 
bisa lebih arif menyikapi permasalahan ini. Karena, sebagaimana 
dikatakan Muhammad Luthfi Ghozali bahwa kesesatan, 
kemungkaran, dan kemaksiatan, selama tidak membahayakan 
bagi keselamatan jiwa manusia tidak seharusnya diperangi dan 
dihancurkan, tetapi diantisipasi dampak negatifnya dan dijadikan 
tolok ukur serta peringatan.18  

Pada dasarnya yang sesat bisa saja menjadi sesuatu yang 
positif dan bermanfaat manakala yang lurus mampu 
menyikapinya dengan tepat. Seperti kotoran binatang ternak 
yang menjijikkan dan najis, manakala manusia mampu 
memanfaatkannya dengan benar, kotoran itu akan dapat 
menyuburkan tanaman. Atas dasar itu pelarangan aktivitas aliran 
sesat perlu ditindaklanjuti melalui pendekatan ikatan emosional, 
khususnya terhadap para jamaahnya. Tampaknya dalam kasus 
ini, para penganut aliran sesat pun tidak melihat suatu 
permasalahan secara rasional, tetapi aspek emosional yang lebih 
utama bagi mereka.  

Sementara itu Yudi Latif mengajukan tawaran perlunya 
mengetahui latar belakang terlebih dahulu kenapa mereka 
mendirikan dan mengikuti aliran sesat. Biasanya banyak alasan 
yang mendorong seseorang menjadi penganut aliran sesat. Salah 
satu faktor yang sangat penting adalah berkaitan dengan 
kenyamanan. Mereka menemukan ikatan emosional, pemimpin 

                                                 
18M. L. Ghozali, “Mensikapi Aliran Sesat”, http://www.suaramerdeka.com: 

diakses tanggal 30 Januari 2008. 

http://www.suaramerdeka.com/harian/0602/03/opi4.htm


Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 317 

kharismatik, keamanan, dan perlindungan.19 Karenanya, agama 
harus mampu menjawab kekeringan batiniah tersebut.  

Bagi sebagian orang, kehadiran aliran “sesat” itu bukan saja 
sebuah cambukan atas umat Islam, tetapi juga sebagai 
“tamparan” kepada organisasi-organisasi massa yang besar dan 
beraliran ”lurus” yang nampaknya sibuk sendiri dan cuek 
terhadap permasalahan umat, khususnya umat yang minoritas. 
NU dan Muhammadiyah, idealnya bertindak cepat melakukan 
langkah-langkah pencerahan yang secara terus menerus memberi 
minum mereka yang haus dengan kebenaran. Bila ini dilakukan 
dengan semangat hangat-hangat tahi ayam maka hanya waktu 
yang dapat menjawab kapan revolusi agama akan berlangsung. 
Selain itu, masalahnya adalah mampu dan maukah masyarakat, 
termasuk pemerintah, perangkat hukum, serta para pemuka 
agama lain melihat berbagai permasalahan aliran sesat seperti Al-
Qiyadah Al-Islamiyah, Lia Aminuddin, dan sederet aliran 
lainnya, bukan semata-mata permasalahan yang hanya dilihat dari 
meminjam istilah Komaruddin Hidayat “bahasa permusuhan 
dan penghakiman” semata. 

Oleh karena itu, kelompok yang direaksi MUI secara 
langsung dengan fatwa aliran sesat dan dihakimi masyarakat itu 
sebetulnya mesti dikaji lebih jernih, lebih  komprehensif, dan 
tidak emosional. Dalam konteks ini, selain dibutuhkan dialog 
yang intensif, juga perlu ada proses-proses berkesinambungan 
demi mengikis dan menjamin terciptanya masyarakat yang 
dinamis serta menghindari dampak buruk yang tidak diinginkan. 

Rethinking Toleransi Agama 

Perbincangan tentang toleransi beragama menjadi signifikan 
dan urgen bersamaan dengan gejala terus mengentalnya 
sentimen-sentimen keagamaan di berbagai kawasan Indonesia. 
Fenomena ini merupakan tantangan bagi para agamawan untuk 

                                                 
19http://www.surabayapost.com; diakses tanggal 23 Januari 2008. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

318 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

memikirkan ulang tafsir toleransi beragama di Indonesia agar 
hubungan intra dan antarumat beragama yang lebih baik segera 
terwujud. 

Dalam konteks menjamurnya agama baru dan aliran baru 
yang dianggap sesat dan menyesatkan perlu diajukan pertanyaan 
penting; benarkah tugas pemerintah hanya untuk menghakimi 
penganut aliran dan agama “nyeleneh” tersebut? Jawabannya 
tentu tidak. Dalam bingkai negara bangsa modern, pemerintah 
tidak dibenarkan sedikit pun menghakimi sesat keimanan dan 
keyakinan yang dipeluk warganya.20 Sebab, keimanan dan 
keyakinan yang benar bukanlah pemberian pemerintah, bukan 
pula anugerah ulama, melainkan meminjam istilah John Locke, 
amat ditentukan oleh dorongan dan kesadaran hati nurani 
individu (the individual conscience).  

Dalam kerangka itulah, raison d’etre seruan toleransi Locke 
sebagaimana dikutip Sukidi sebenarnya didasarkan pada 
pembedaan antara apa yang disebut sebagai “the interior realm of 
faith” dan “the exterior realm of power”. Kekuasaan mestinya berada 
dalam domain eksterior, bukan interior, di mana iman dan 
keyakinan agama bersemayam dan menjadi hakim tertinggi. 
Kekuasaan tidak boleh campur tangan terhadap “the interior realm 
of faith;” dan karena itu, mutlak perlu dipisahkan secara tegas dari 
kekuasaan pemerintah (the commenwealth, civil government) dan unsur 
agama (religion, church). Kata Locke, “the church itself is absolutely 
separate and distinct from the commenwealth”.21  

Seperti halnya Locke yang merumuskan “toleration to be the 
chief characteristical mark of the True Church,” Madison pun berpijak 
pada argumen teologis untuk membela toleransi dan kebebasan 
beragama. Ia menyatakan “If this freedom is abused, it is an offence 
against God, not against man”. Kebebasan yang dilecehkan, sama 

                                                 
20Brian Morris, Anthropological Studies of Religion: an Introduction (USA: 

Cambridge University Press, 1987), 23-89. 
21Sukidi, “Iman untuk Toleransi”, http://www.islamlib.com; diakses  

tanggal 05 Mei 2006. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 319 

dengan kejahatan terhadap Tuhan, bukan terhadap manusia. 
Madison pun dikenang sebagai bapak bangsa yang mendesain 
toleransi dan kebebasan agama sebagai spirit utama konstitusi 
Amerika. 

Sementara di Indonesia masih jauh dari spirit toleransi 
sebagaimana dikemukakan di atas. Karena iman warga negara 
masih diintervensi, diawasi, dan ditertibkan oleh kekuatan 
eksternal berupa “unholy alliance” seperti pemerintah sipil dan 
ulama eksklusif. Keduanya bertindak sebagai “hakim kebenaran” 
atas iman orang lain yang dituduh “sesat dan menyesatkan.” 
Iman harus diseragamkan dan disesuaikan dengan kehendak 
“rezim kebenaran.” Padahal, iman dan keyakinan yang 
ditundukkan atas dasar ancaman dan paksaan, menurut pemikir 
asal Iran, Abdul Karim Soroush, bukanlah iman yang benar. 
Iman harus bebas dan dibebaskan dari intervensi siapa pun, baik 
pemerintah sipil maupun ulama eksklusif.22 Kalau demikian, 
patut diajukan pertanyaan penting bagaimana Islam bicara 
toleransi beragama dalam ajaran utamanya?  

Toleransi yang dalam bahasa Arab disebut al-tasâmuh 
sesungguhnya merupakan salah satu di antara sekian ajaran inti 
dalam Islam. Toleransi sejajar dengan ajaran fundamental yang 
lain seperti kasih (rahmah), kebijaksanaan (hikmah), kemaslahatan 
universal (mashlahah ‘âmmah), dan keadilan (‘adl). Beberapa 
prinsip ajaran agama tersebut merupakan sesuatu yang qath’iyyat 
dan kulliyat. Sebagai ajaran yang qath’î, ia tidak bisa dianulir 
dengan nalar apa pun. Dan sebagai kulliyat, ajaran tersebut 
bersifat universal dengan melintasi waktu dan ruang (shâlih li kull 
zamân wa makân). Pendeknya, prinsip-prinsip ajaran itu bersifat 
transhistoris, transideologis, bahkan transagama. Walhasil, 
sungguh tidak beralasan bagi seorang muslim untuk tidak 
menenggang dan bersikap toleran kepada orang lain hanya 
karena dia bukan penganut agama Islam. Pembiaran terhadap 

                                                 
22Ibid.  



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

320 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

orang lain (al-âkhar) untuk tetap memeluk agama non-Islam 
adalah bagian dari perintah Islam.  

Tentu menjadi hak setiap orang untuk mempercayai bahwa 
agamanyalah yang benar. Namun, dalam waktu yang bersamaan, 
individu yang bersangkutan juga harus menghormati jika orang 
lain berpikiran serupa.23 Karena itu soal pribadi, tidak banyak 
gunanya memaksa seseorang untuk memeluk suatu agama kalau 
tidak dibarengi dengan kepercayaan dan keyakinan penuh dari 
orang tersebut. Memeluk agama karena paksaan dan intimidasi 
merupakan kepemelukan agama yang pura-pura, tidak serius, 
dan bohong.  

Belakangan ini, kebanggaan toleransi di Indonesia telah luluh 
lantah oleh deretan kekerasan, yang diakui atau tidak, sangat 
kental beraroma agama. Bagaimana tidak, dalam realitasnya, para 
pelaku tindak kekerasan yang sekaligus penganut agama itu kerap 
membakar tempat-tempat ibadah, seperti gereja dan masjid. 
Sudah berapa ribu nyawa yang melayang akibat konflik-konflik 
agama dan kepercayaan semacam itu.  

Lebih lanjut dalam perjalanan yang paling kontemporer, 
gerakan kelompok agamawan tertentu yang mengambil jalan 
kekerasan di dalam melancarkan misi agamanya telah 
memberikan amunisi dan saham yang tidak sedikit bagi 
corengnya wajah agama. Idealnya mereka berpikir bahwa tindak 
kekerasan itu tidak akan menghasilkan keuntungan yang banyak 
bagi agamanya, melainkan justeru kontraproduktif, bahkan 
menodai wajah agama yang dikenal santun, damai, dan 
mendamaikan.  

Pertanyaannya, bagaimana intoleransi dan kekerasan yang 
berbau agama itu mesti diakhiri? Dalam konteks pertanyaan 
tersebut, perlu dilakukan langkah-langkah yang taktis-strategis. 
Pertama, merumuskan “juklak” dan “juknis” toleransi beragama 
dalam lokus Indonesia yang plural yang tidak bisa ditentukan 

                                                 
23Alwi Shihab, Islam Inklusif (Bandung: Mizan, 1999), 52-87. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 321 

oleh segelintir orang yang datang dari agama tertentu saja, 
melainkan harus dirembuk secara kolektif dengan melibatkan 
semua agama yang ada. Dalam forum inilah perlu dibicarakan 
banyak hal menyangkut problem-problem krusial di sekitar 
hubungan antarumat beragama di Indonesia. Lebih-lebih akhir-
akhir ini banyak bermunculan aliran dan agama baru yang 
dianggap „sesat‟. Kedua, perlu memikirkan ulang gugus dan 
susunan nalar fiqh dalam Islam dan hukum kanonik dalam 
Kristen yang berpotensi sebagai penghambat laju sosialisasi 
toleransi dan pluralisme agama. Oleh karena itu, dalam Islam 
misalnya, sejumlah konsep konvensional seperti murtad, kafir, 
ahl al-kitâb, ahl al-dzimmah, dan musyrik perlu mendapatkan 
pemaknaan baru dan pembacaan kritis di tengah pluralitas 
Indonesia.  

Ketiga, perlu dipersiapkan dai atau misionaris “militan” yang 
bertugas mendistribusikan secara sinambung cita toleransi 
beragama dimaksud pada tingkat praksis di level akar rumput. 
Para elite intelektual yang suka gembar-gembor menyanyikan 
lagu “toleransi dan pluralisme” harus segera turun dari pentas 
dengan melibatkan diri secara nyata dalam gerakan toleransi 
beragama. Dengan cara inilah wacana toleransi tidak hanya 
melingkar-lingkar secara elitis di kalangan intelektual kota, 
melainkan justeru dapat tembus pada masyarakat di bawah. Ini 
karena disadari bahwa problem toleransi beragama tidaklah 
bersemayam pada diri para intelektual, tetapi malah di tingkat 
bawah. Sungguh, betapa pun “seksi” dan canggihnya sebuah 
pemikiran dari sudut teologis-filosofis jika tidak dapat 
diimplementasikan secara praksis, maka tidaklah banyak manfaat 
bagi sebesar-besarnya kemaslahatan umat manusia. 

Keempat, materi kampanye mesti diarahkan terutama pada 
bidang-bidang mu’âmalah diniyyah. Artinya, kampanye 
menyangkut toleransi beragama sejauh mungkin menghindar 
dari perbincangan perbedaan-perbedaan teknikal ajaran ‟ubûdiyah 
masing-masing agama. Perbedaan pada wilayah itu tidak akan 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

322 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

pernah menemukan titik temu. Dengan demikian, pembicaraan 
masalah prosedur ‟ubûdiyah mahdlah di samping tidak terlalu 
produktif, juga tidak menyentuh struktur terdalam penyelesaian 
konflik-konflik agama di Indonesia.  

Dengan beberapa solusi alternatif sebagaimana tersebut di 
atas, barangkali masa depan toleransi agama tidak hanya 
melingkar-lingkar secara elitis di kalangan intelektual semata, 
melainkan justru dapat tembus pada masyarakat akar rumput. 
Intinya, masa depan toleransi agama sangat ditentukan oleh 
semua pihak; kaum agamawan, pemerintah, maupun kelompok 
aliran yang disebut sesat dan sempalan sendiri selain media 
massa dan kelompok civil society. 

Ijtihad Keagamaan: Pribumisasi Doktrin Islam Humanis 

Dalam catatan sejarah, untuk memahami Islam memerlukan 
upaya penafsiran dan penalaran yang tidak pernah kunjung usai. 
Pencarian makna Islam terus mengalir seiring dengan perubahan 
dan perkembangan zaman yang begitu cepat. Belum lagi, 
keragaman cara pandang umat Islam setidaknya telah 
menjadikan Islam sebagai ajaran yang terbuka terhadap 
munculnya pelbagai penafsiran. Bukankah Islam mempunyai 
banyak dimensi penafsiran (al-Islâm hammâlat awjuh), setidaknya 
itu bisa dilacak dalam wajah muhkamat dan mutasyâbihât al-
Qur’ân.24 

Hemat penulis, salah satu keistimewaan Islam adalah tatkala 
Islam menjadi agama yang memungkinkan munculnya aneka 
ragam pemahaman. Islam adalah agama yang tidak membatasi 
ijtihad dan penafsiran. Sebaliknya, Islam adalah agama yang 
terbuka dan memberikan penghargaan yang setinggi-tingginya 

                                                 
24Hal ini sejalan dengan ungkapan Hassan Hanafi: “Islam is a humanistic 

religion. Man is the centre of the Universe. Islam is a religion already modernized from 
theocentrism to anthropocentrism, from inauthentic to the authentic. The whole world is 
created for man.” Lihat M. Hasibullah Satrawi, “Agama, Toleransi, dan 
Berekspresi”, http://www.jie.com; diakses tanggal 31 Mei 2005. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 323 

kepada kebebasan berpikir.25 Bahkan Rasulullah dalam sebuah 
hadisnya telah menjamin dua pahala bagi seseorang yang 
ijtihadnya benar, dan satu pahala bagi seseorang yang ijtihadnya 
salah. Sikap Rasulullah yang seperti itu sebenarnya tidak menyoal 
apakah ijtihad seseorang benar atau salah, atau apakah seseorang 
telah memenuhi syarat ijtihad, melainkan menunjukkan betapa 
agungnya ijtihad dalam Islam. Benar dan salah dalam ijtihad 
masing-masing mendapatkan pahala yang setimpal dengan jerih-
payahnya. Bahkan Ibn Hazm dalam magnum opus-nya, al-Muhallâ 
menulis, “Seorang yang mujtahid yang hasil ijtihadnya keliru 
lebih baik dari pada seorang peniru walaupun hasil tiruannya itu 
benar” (al-mujtahid al-mukhthi’ khayrun min al-muqallid al-mushîb).26  

Atas dasar itu, dihajatkan adanya penalaran baru dalam 
memahami Islam, sehingga dapat membuka ruang bagi hadirnya 
makna Islam sebagai paradigma kemanusiaan.27 Artinya, ijtihad 
keagamaan harus mampu menghadirkan dimensi kemanusiaan 
yang belum diangkat ke permukaan secara mendasar. 
Sebagaimana dimensi ketuhanan dijelaskan secara jelas dalam al-
Qur‟an, sebenarnya Tuhan juga menyoroti dimensi kemanusiaan 
secara panjang lebar. Ini tak lain, karena Islam hakikatnya adalah 
agama ketuhanan sekaligus agama kemanusiaan. Dalam al-
Qur‟an, Tuhan berfirman: “Kamu adalah umat yang terbaik 
diutus untuk manusia, menyerukan kebaikan, mencegah 
kemungkaran, dan beriman kepada Allah swt.”28  

Melihat Islam sebagai paradigma kemanusiaan, tentu 
membutuhkan sebuah pendekatan yang bersifat distingtif. 
Artinya, bila selama ini Islam lebih sering dilihat dengan 
kacamata dogmatik dan doktrinal, maka sebaiknya Islam dilihat 

                                                 
25Shihab, Islam …, 17-78. 
26Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum 

Beriman (Jakarta: Srigunting-RajaGrafindo Persada, 2004), 53-97. 
27Moeslim Abdurrahman, Islam sebagai Kritik Sosial (Jakarta: Penerbit 

Erlangga, 2003), 3-27. 
28Qs. Âli „Imrân (3):110. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

324 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

dengan kacamata kesejarahan. M. Amin Abdullah menengarai 
pergulatan doktrin (normativitas) dengan sejarah (historisitas) 
menjadi titik tolak untuk menyingkap dimensi humanitas dalam 
Islam. Di sini, sebenarnya akan terkuak sebuah problem yang 
amat mendasar dalam studi Islam sedari dulu hingga sekarang, 
bahwa dalam masa yang cukup lama studi keislaman 
mengasumsikan kebenaran sebagai produk pemahaman teks. 
Seolah-olah disimpulkan: tidak ada kebenaran di luar teks. Teks 
menjadi embarkasi pemahaman keagamaan sekaligus terminal 
akhir sebuah kebenaran. Klaim kesempurnaan dan 
keparipurnaan Islam selalu merujuk kepada kesempurnaan 
tekstual.29  

Pada aras ini, tentu saja penalaran tekstual menjadi 
“tekstualisme” dan “sikap tekstualis”. Di sini perlu diambil 
langkah yang adil dan bijaksana. Sebagai sebuah pendekatan, 
pemahaman tekstual harus mendapatkan porsi yang semestinya, 
tidak lebih dan tidak kurang. Pemahaman tekstual hanya bisa 
menjelaskan “ruang teks”. Artinya, setiap teks mempunyai 
makna literal yang perlu diungkap untuk menyingkap makna 
awal yang mewujud di dalamnya. Sebagai sebuah makna, tentu 
saja harus diapresiasi. Namun hal lain yang lebih penting dan 
mesti disadari, makna tidak hanya merujuk kepada teks, tetapi 
juga merujuk kepada konteks.  

Tatkala al-Qur‟an sebagai teks, maka mau tidak mau, al-
Qur‟an menjadi sebuah ujaran yang terikat dengan konteks 
tertentu. Ayat-ayat yang mengisahkan tentang Abû Lahab, 
menstruasi, haji, perbudakan, hubungan antaragama, dan lain-
lain, merupakan sebuah bukti yang nyata bahwa al-Qur‟an telah 
menjadi “teks yang menyejarah”. Di sinilah pendekatan 
kesejarahan menjadi penting untuk menghadirkan makna baru di 
dalam al-Qur‟an. Jikalau al-Qur‟an berbicara untuk konteks 

                                                 
29Lihat M. Amin Abdullah, Studi Agama: Nomativitas atau Historisitas? 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997). 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 325 

kesejarahan pada zamannya, maka sudah semestinya bila al-
Qur‟an juga berbicara untuk konteks kesejarahan pada zaman 
ini.30  

Dalam kaitan al-Qur‟an sebagai teks yang berakulturasi 
dengan sejarah dan konteks zamanya, sebenarnya dijelaskan 
secara detail oleh konsep asbâb al-nuzûl, yaitu sebab-sebab 
turunnya ayat.31 Al-Qur‟an diturunkan secara berangsur-angsur 
selama kurang lebih 23 tahun yang memungkinkan adanya 
dialektika dan dialog antara teks dengan konteks. Para ulama 
terdahulu pun menyerukan pentingnya pemaknaan terhadap teks 
melalui penelusuran terhadap sebab-sebab (asbâb al-nuzûl) 
turunnya ayat sehingga semangat kesejarahan tidak hilang dalam 
teks.  

Pentingnya melihat sebab-sebab turunnya al-Qur‟an, 
sesungguhnya hendak meneguhkan karakter humanitas teks, 
bahwa al-Qur‟an pada dasarnya merupakan hasil pergulatan 
antara sakralitas dengan historisitas. Artinya, klaim sakralitas 
terhadap teks tidak serta merta menutupi dimensi historisitas 
yang tersimpan dalam teks. Benar, al-Qur‟an bersumber dari 
Tuhan, tetapi orientasi kemanusiaan yang mewujud dalam teks 
al-Qur‟an juga tidak bisa dikesampingkan begitu saja. Intinya, 
menerima sakralitas teks berarti menerima historisitas teks. 
Karena sakralitas teks tidak hanya terletak pada teks itu sendiri 
melainkan juga terletak pada dialektika historis yang terdapat 
dalam teks. Adanya konsep asbâb al-nuzûl dalam ilmu-ilmu al-
Qur‟an membuktikan bahwa al-Qur‟an adalah teks yang secara 
intens terkait dan terikat dengan ruang dan waktu.  

Karena itu, pemahaman yang tidak menggunakan ukuran-
ukuran kesejarahan amat memungkinkan untuk memicu 

                                                 
30Zuhairi Misrawi, “Wawasan Baru Islam: Dari Konservatisme ke 

Wacana Progresvitas Islam”, http://www.jie.com; diakses tanggal 26 Oktober 
2004. 

31Farid Esack, Qur’an, Liberation and Pluralism: an Islamic Perspective of 
Interreligious Solidarity Againts Oppression (Oxford: Oneworld Publication, 
1997), 23. 

http://www.jie.com/


Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

326 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

munculnya pemahaman yang ekstrem, komunal, dan eksklusif. 
Alih-alih al-Qur‟an sebagai petunjuk (hudan), pembeda (furqân), 
dan penjelas (tibyân). Justru sebaliknya, al-Qur‟an menjadi pesan 
keagamaan yang berwatak provokatif dan menciptakan 
ketegangan yang bersifat permanen. Tunjuk misal dalam hal 
hubungan antaragama, seringkali muncul sikap antitoleran dan 
konfrontatif dengan agama non-Islam karena didasari ayat al-
Qur‟an yang berbunyi: “Orang-orang Yahudi dan Nasrani tidak 
akan rela membiarkanmu, sehingga kamu mengikuti ajaran 
mereka”.32  

Menepis Otoritarianisme Agama Meretas Iman Progresif 

Terkait penyesatan kelompok  “sempalan” oleh MUI dan 
semisalnya, dalam konteks ini patut dicermati pandangan Khaled 
M. Abou El-Fadl tentang otoritarianisme dan pemahaman 
otoriter dalam Islam. Menurutnya, dalam perjalanan sejarah yang 
cukup lama, pemahaman terhadap Islam seringkali 
mengatasnamakan Tuhan (speaking in God’s name) sehingga nalar 
keagamaan mengalami kebuntuan dan kemandegan. Ia menulis 
tentang lahirnya “yang otoritatif” dan “yang otoriter” dalam 
pemahaman keagamaan yang kemudian melahirkan 
“otoritarianisme” sebagai berikut:  

“Otoritarianisme terjelma dalam tindakan memperkuat diri sendiri 

dengan bobot moral agama guna mendapatkan penghormatan dari 
orang lain yang sesungguhnya tidak dapat dibenarkan. Seseorang dapat 
menggunakan teks dengan beberapa kemungkinan makna dan 
memolesnya menjadi sebuah teks yang selalu bermakna tunggal. Orang 
yang demikian ini dapat mengklaim memiliki otoritas vis a vis orang lain 
karena keahlian dan kompetensinya yang istimewa dalam menguraikan 

kehendak Tuhan.”33 

                                                 
32Qs. al-Baqarah (2): 120.  
33Khaled M. Abou El Fadl, Tentara Tuhan, ter. Kurniawan Abdullah 

(Jakarta: Serambi, 2003), 48-9. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 327 

Pada dasarnya, otoritarianisme merupakan suatu tindak 
penyelewengan otoritas dan suatu pengkhianatan terhadap 
kepercayaan orang lain atas dirinya sebagai agen yang dianggap 
otoritatif. Klaim otoritas sebagaimana disebut Fadl seringkali 
menjadi salah satu penyebab lahirnya pandangan keagamaan 
yang bernuansa kekerasan dan monologis. Karena itu, perlu 
sikap kritis terhadap “otoritarianisme” pemaknaan yang 
menyejarah tersebut sehingga dimungkinkan adanya pencairan 
terhadap otoritas menjadi sebuah pemaknaan yang kontekstual. 
Selanjutnya, upaya membuka kran pemahaman keagamaan yang 
humanis, inklusif, pluralis, dan liberatif menjadi sebuah 
keniscayaan untuk mendobrak “otoritarianisme” tersebut guna 
menghadirkan kembali hakekat Islam yang mempunyai orientasi 
pembebasan bagi kemanusiaan sejati.34  

Dalam konteks tersebut, penghadiran Islam humanis menjadi 
penting. Islam harus menjadi agama yang mampu menghadirkan 
dimensi kemanusiaan yang sejati35. Dalam kurun waktu yang 
cukup lama, Islam lahir dalam wajahnya yang teosentris yang 
seluruh teologinya berdimensi ketuhanan, sebagaimana dianut 
oleh kalangan sunni. Islam humanis mengandaikan lahirnya 
wajah dan tafsir keislaman yang bersifat antroposentris.36 
Muhammad Arkoun menyerukan pentingnya bergumul untuk 
tujuan kemanusiaan dalam rangka menjembatani kesenjangan 
doktrinal antara dimensi kelangitan dan kebumian. Di sini, mau 
tidak mau, menyingkap aspek kesejarahan dalam teologi dan 
tafsir keislaman menjadi amat penting, sehingga tidak terjebak 
dalam kubang pemahaman yang kaku dan rigid.  

Islam juga harus mendorong kebebasan berpikir dan dialog 
yang dinamis-konstruktif. Diakui atau tidak, sejarah Islam adalah 

                                                 
34Robert W. Hefner dan Patricia Horvatich, Islam di Era Negara-Bangsa 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), 17-89. 
35Esack, Qur’an ..., 23. 
36Jose Casanova, Public Religions in the Modern World (Chicago: the 

University of Chicago Press, 1994). 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

328 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

sejarah yang didominasi oleh arus pemikiran yang secara umum 
tidak memberikan angin bagi pemikiran yang bebas dan terbuka. 
Mazhab pemikiran yang membawa semangat rasionalisme 
dipinggirkan dalam panggung sejarah keislaman. Mu‟tazilah 
menjadi salah satu tragedi pemikiran (mihnah fikriyyah) yang 
mewarisi luka amat mendalam dalam kaitannya dengan 
kebebasan berpikir.  

Di sinilah terlihat pentingnya tafsir terhadap makna 
ketauhidan yang tercerahkan, yaitu tauhid yang memberikan 
ruang bagi kebebasan, keragaman, dan perbedaan pemikiran. 
Ibnu Rusyd, sebagaimana disebut oleh Arkoun, telah 
mengembangkan iman yang tercerahkan (al-îmân al-mustanîr) bagi 
terwujudnya tradisi pemberdayaan akal untuk menyingkap 
rahasia penciptaan alam.  

Di samping itu, Islam harus pula menjadi agama yang 
mendorong perubahan dan pembebasan, ketimbang sekedar 
sebagai institusi atau hakim bagi penafsiran berbeda. Di satu sisi, 
Islam merupakan sistem nilai yang luhur dan abadi, tetapi di sisi 
lain, sistem nilai tersebut sejatinya mempunyai makna 
transformatif dalam ruang publik. Artinya, kehadiran Islam 
bukanlah kehadiran yang statis dan vacuum, melainkan kehadiran 
yang dinamis dan senantiasa bergumul secara interaktif dengan 
problem kemanusiaan. Di sini mengandaikan Islam menjadi 
kekuatan empirik dan praksis untuk membawa misi perubahan 
dan pembebasan.  

Tatkala Islam menjadi kekuatan bagi perubahan dan 
pembebasan, maka sudah seharusnya bila Islam menjadi etika 
sosial yang mampu memberikan arah bagi terwujudnya 
masyarakat yang adil dan sejahtera. Karenanya, keadilan dan 
kesejahteraan menjadi kata kunci yang sangat penting guna 
mewujudkan masyarakat yang ideal (al-mujtama’ al-mitsali).37  

                                                 
37Peter Kivisto, Multiculturalism in a Global Society (USA: Blackwell 

Publishers, 2002), 9-37. 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 329 

Bila cita-cita tersebut tercapai, maka Islam dengan sendirinya 
akan memberikan makna yang sangat berarti bagi kehidupan. 
Tentu saja tidak hanya bagi umat Islam sendiri, tetapi juga bagi 
umat-umat yang lain di seantero dunia. Dengan demikian, Islam 
sebagai agama rahmat dan merahmati segenap alam tidak lagi 
hanya menjadi “wahyu” dan wacana, melainkan sebagai budaya-
praksis yang memberi rahmat bagi alam semesta. Hanya dengan 
kondisi semacam itulah, iman progresif tercipta.  

Catatan Akhir 

Dari paparan di atas dapat ditegaskan bahwa aliran sesat 
dapat  didefinisikan sebagai sebuah aliran, kelompok, individu, 
atau ajaran agama yang menyimpang dan menyempal dari ajaran 
dasar agama, akidah, ibadah, amalan, dan pendirian mayoritas 
pemeluk agama tertentu dan berakibat pada penodaan dan 
penyelewengan ajaran agama tertentu. Beberapa ciri kelompok 
dan aliran yang disebut sesat dan menyempal sengaja mengambil 
tema agama yang kontroversial semisal kenabian, kontroversi 
hari kiamat, imam mahdi, Malaikat Jibril, perlu tidaknya shalat, 
shalat dengan bahasa masing-masing, tidak perlu puasa, 
pemimpin yang maksum, dan pengkultusan manusia. Termasuk 
kategori tema kontroversial adalah adanya Tuhan dan rasul baru. 
Selain itu, orang-orang yang terlibat dengan aliran sesat biasanya 
mereka sedang mengalami dahaga spiritual dan berasal dari 
kelompok masyarakat yang mengalami gangguan mental. 

Muncul dan berkembangnya banyak aliran atau kelompok 
yang dianggap sesat dan sempalan ini ditengarai banyak faktor 
pemicu seperti masalah ekonomi, politik, ketidakadilan sosial, 
pendidikan, dan kultural serta masalah psikiatrik dan psikologis.  

Maraknya aliran sesat mendapat reaksi beragam dari berbagai 
kalangan. Umumnya, banyak yang menolak ketimbang yang 
menerima. Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan PBNU, 
misalnya, merespons supaya pemerintah bertindak tegas 
terhadap pelaku penyebaran ajaran tersebut. Bila dicermati kasus 



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

330 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

per kasus ketika muncul sebuah aliran sempalan atau sesat, 
kerapkali hanya menggunakan pendekatan keamanan dan fatwa 
agama. Demikian pula dalam mensikapi aliran Al-Qiyadah Al-
Islamiyah, Ahmadiyah, dan penahanan Lia Eden dengan alasan 
mengganggu dan meresahkan masyarakat.  

Dalam konteks itu, sebetulnya perlu diketahui latarbelakang 
mereka terlebih dahulu kenapa mendirikan dan mengikuti aliran 
tersebut? Karena itu dibutuhkan dialog yang intensif dan proses-
proses berkesinambungan demi mengikis dan menjamin 
terciptanya masyarakat yang dinamis serta menghindari dampak 
buruk yang tidak diinginkan. 

Masa depan toleransi agama yang cerah dan mendamaikan 
sangat ditentukan oleh semua pihak, baik kaum agamawan, 
pemerintah, maupun kelompok aliran yang disebut sesat dan 
sempalan itu selain media massa dan kelompok civil society. Yang 
tidak kalah pentingnya adalah adanya hajat mendesak untuk 
melesakkan penalaran baru dalam memahami Islam, sehingga 
dapat membuka ruang bagi hadirnya makna Islam sebagai 
paradigma kemanusiaan, mencerahkan, dan membebaskan 
manusia dari keterpurukan dan ketidakadilan sosial.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Abd. Moqshit Ghozali, “Sesat dan Menyesatkan”, 

http://www.islamlib.com; diakses tanggal 01 Agustus 2005. 
___________, “Cetak Biru Toleransi di Indonesia”, 

http://www.islamlib.com; diakses tanggal 06 Oktober 2002.  
Alwi Shihab, Islam Inklusif (Bandung: Mizan, 1999). 
Azyumardi Azra, Historiografi Islam Kontemporer: Wacana, 

Aktualitas, dan Aktor Sejarah (Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama, 2002). 

Bhikku Parekh, Rethinking Multiculturalism (New York: Palgrave, 
2000). 

http://www.islamlib.com/
http://www.islamlib.com/


Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 331 

Brian Morris, Anthropological Studies of Religion: an Introduction 
(USA: Cambridge University Press, 1987). 

Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan 
Kaum Beriman (Jakarta: Srigunting-RajaGrafindo Persada, 
2004). 

Chris Barker, Cultural Studies: Teori dan Praktik (Yogyakarta: 
Kreasi Wacana, 2004). 

Farid Esack, Qur’an, Liberation, and Pluralism: an Islamic Perspective 
of Interreligious Solidarity Againts Oppression (Oxford: Oneworld 
Publication, 1997). 

http://www.islamlib.com; diakses tanggal 03 Januari 2008. 
http://www.surabayapost.com;  diakses tanggal 23 Januari 2008. 
Johan Galtung, Studi Perdamaian (Surabaya: Pustaka Eureka, 

2004). 
Jose Casanova, Public Religions in the Modern World (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1994). 
Jurgen Habermas, Toward a Rational Society (Boston: Beacon 

Press, 1970). 
Khaled M. Abou El Fadl, Tentara Tuhan, ter. Kurniawan 

Abdullah (Jakarta: Serambi, 2003). 
M. Amin Abdullah, Studi Agama: Nomativitas atau Historisitas? 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997). 
M. Hasibullah Satrawi, “Agama, Toleransi, dan Berekspresi”, 

http://www.jie.com; diakses tanggal 31 Mei 2005. 
M. L. Ghozali, “Mensikapi Aliran Sesat”, 

http://www.suaramerdeka.com; diakses tanggal 23 Januari 2008. 
Mark R. Woodward, Islam Jawa: Kesalehan Normatif VS Kebatinan 

(Yogyakarta: LKIS, 2004). 
Moeslim Abdurrahman, Islam sebagai Kritik Sosial (Jakarta: 

Penerbit Erlangga, 2003). 
Nalini Muhdi Agung, Aliran Sesat atau Gangguan Delusi?, 

http://www.kompas.com;  diakses tanggal 25 Januari 2008. 
Peter Beilharz, Teori-Teori Sosial (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005). 

http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=162
http://www.surabayapost;/
http://www.kompas.com.,/


Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Islam Humanis 
___________________________________________________________ 

332 Ulumuna, Volume XI Nomor 2 Desember 2007 

Peter Clarke, New Religions in Global Perspective (New York: 
Routledge, 2006). 

Peter Kivisto, Multiculturalism in a Global Society (USA: Blackwell 
Publishers, 2002). 

Robert W. Hefner dan Patricia Horvatich, Islam di Era Negara-
Bangsa (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001). 

Sukidi, “Iman untuk Toleransi”, www.islamlib.com., diakses  
tanggal 05 Mei 2006. 

Tom Saptaatmaja, “Aliran Sempalan dan Pengalaman Gereja”, 
SURYA, 03 November 2007, 4. 

Wawancara dengan KH. Ma‟ruf Amin di Kantor MUI Jakarta 
pada hari Kamis, tanggal 04 Oktober 2007.  

Yudi Latif, Intelegensia Muslim dan Kuasa (Bandung: Mizan, 2005). 
Zuhairi Misrawi, “Wawasan Baru Islam: Dari Konservatisme ke 

Wacana Progresvitas Islam”, http://www.jie.com; diakses 26 
Oktober 2004. 

 
 
 

http://www.jie.com/

	00b Daftar Isi XI_2 Islam Sempalan.pdf
	05 Utama XI_2_Choirul Mahfud.pdf

