U

ISSN 1411-3457

LLIMLUNR

Jural Studi Keislaman

.

olume XI » Nomor 2 » Desember 2007

/)

INSTITUT AGAMA 1SLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Ahmad Choirul Rofiq

Mutawalli

Moch. Muwaffiqillah

Yusuf Hanafi

Choirul Mahfud

LEPAS
L. Turjuman Ahmad

Sembodo A. Widodo

Nurul Hidayat

Muhammad Taufik

ULAS BUKU
Adi Fadli

INDEKS

ISI

Fenomena Kelompok Sempalan (Islam)

di Indonesia ® 217-236

Pergulatan Pemikiran Melawan Arus:
Penyempalan dalam Tubuh Nahdlatul
Ulama dan Muhammadiyah e 237-264
Gerakan Islam Sempalan:

Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama
® 265-282

Islam, Ekskomunikasi, dan Persoalan
Penyesatan: Kajian Teo-Sosio-Analisis atas
Vonis Bid‘ah, Riddah, dan Kufr e 283-306
Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan
Pribumisasi Islam Humanis @ 307-332

el (o 0 e 3l o el Bapal
(AaY) W palic 8 45385 4 y0) e 333-350
Analisis Struktural dalam Kajian al-Qut’an
Surat Yusuf (12) e 351-372

Bantahan Ibnu Rusyd

terhadap Kritik al-Ghazali

tentang Keqadiman Alam e 373-388
Konsep Belajar Mengajar dalam al-Qur’an:
Telaah Implikasi Edukatif

Qs. al-*Alaq (96): 1-5 e 389-412

Ahmadiyah:
Titik yang Diabaikan e 413-424


http://ruzbihanhamazani.wordpress.com/2007/12/30/islam-ekskomunikasi-dan-masalah-penyesatan/

ALIRAN SESAT, TOLERANSI AGAMA,
DAN PRIBUMISASI ISLAM HUMANIS

Choirul Mahfud*

Abstract

Religions ““splinter groups” can be found in any established religions,
such as Islam, and become an interesting discourse to deal with today. The
emergence of such groups can be viewed either as critics to the religions
mainstream interpretation and/ or practices or responses to the contemporary
complex: problems of modernity in terms of its relation to religions believe.
The recent case of Abmadiah and Al-Qiyadah Al-Islamiyabh in Indonesia
are anmong very controversial phenomena of ““splinter groups” that resulted in
debates and tensions among muslims communities.

This article is aimed at observing the phenomena and answering some
crucial questions, such as why they emerge, how do mainstreams of
Indonesian muslims response to them, and what are their impacts on the

future of intra and inter religions tolerance in Indonesia.

Keywords: Aliran Sesat, Fatwa MUI, Otoritarianisme, Islam
Humanis, Toleransi Agama.

BELAKANGAN ini sesat dan menyesatkan adalah dua kata yang
ramai dibicarakan banyak kalangan agama di negeri ini untuk
menstigma individu, kelompok, aliran, dan golongan yang
berbeda pandangan dengan mayoritas umat beragama.! Tidak
sedikit dari kalangan agamawan di Majelis Ulama Indonesia

“Penulis adalah Dosen di IAIN Sunan Ampel dan UM Surabaya. e.mail:
mahfudjatim@yahoo.com

'Azyumardi Azra, Historiggrafi Islam Kontemporer: Wacana, Aktualitas, dan
Aktor Sejarah (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2002), 3-91.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 307



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

(MUI), misalnya, menyatakan bahwa sebuah kelompok atau
aliran A, B, C, dan lain-lain bukan hanya sekadar sesat, tetapi
juga menyesatkan. Terakhir, MUI mengeluarkan fatwa aliran Al-
Qiyadah Al-Islamiyah sesat dan meminta pemerintah melarang
penyebaran paham baru tersebut serta menindak tegas Ahmad
Moshaddeq, sebagai pemimpinnya, meski belakangan sudah
mengaku “taubat”. Pasalnya, ungkap Ketua MUI KH. Ma’ruf
Amin, ia telah mengajarkan adanya nabi baru sesudah Nabi
Muhammad saw. dengan menobatkan dirinya sebagai nabi
terakhir. Itu dilakukannya setelah “bertapa” selama kurang lebih
40 hari 40 malam. Tidak hanya itu, aliran tersebut juga
mengajarkan syahadat baru yang seharusnya berbunyi “Asybadu
an ld ildha illa al-Lab wa asybadn anna Mubammad al-Rasil al-1.ah”
diubah menjadi “Asybadu an ld illa al-Lah wa asyahadn anna masih
al-Maw'iid Rasiilullah” >

Kasus fatwa sesat terhadap Al-Qiyadah Al-Islamiyah
bukanlah yang pertama dikeluarkan MUI. Sebelumnya fatwa
sesat juga telah menimpa kelompok Ahmadiyah, dan tentu
masih banyak lagi kelompok serupa yang dicap sesat dan
menyesatkan berdasarkan fatwa MUI yang luput dari
pemberitaan media. Di luar itu, kelompok Jaringan Islam Liberal
(JIL) dan Jaringan Intelektual Muda Muhammadiyah (JIMM)
pun dianggap “sesat” karena mengembangkan tafsir keagamaan
yang kritis, liberal, dan progresif yang menentang oligarki dan
otoritarianisme dalam penafsiran agama.’

Dalam konteks semacam ini, perlu diajukan pertanyaan
penting, siapa yang sebenarnya memiliki otoritas untuk
menyatakan bahwa sebuah pandangan tertentu disebut sesat dan
menyesatkan? Apakah MUI, NU, Muhammadiyah, atau justru
hanya menjadi hak mutlak Allah swt. sendiri? Bila dilacak pada

Wawancara dengan K. H. Ma’ruf Amin di Kantor MUI Jakarta pada
hari Kamis, tanggal 04 Oktober 2007.

SLihat  Abd. Mogshit Ghozali, “Sesat dan  Menyesatkan”,
http:/ | www.islamlib.conr; diakses tanggal 01 Agustus 2005.

308 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007


http://www.islamlib.com/

Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

kasus sebelumnya, Majelis Ulama Indonesia (MUI) telah
beberapa kali memfatwakan suatu kelompok sebagai ajaran yang
sesat.

Dengan fatwa sesat, MUI mungkin bertujuan mengingatkan
umat Islam untuk berhati-hati sehingga tidak sampai tersesatkan
oleh aliran yang dianggap sesat tersebut. Yang menjadi persoalan
seckarang adalah apakah dengan fatwa itu para penganut aliran
yang dianggap sesat itu tidak punya hak hidup di muka bumi
Indonesia ini? Tentu saja berhak! Karena, masalah keyakinan
adalah masalah yang sangat pribadi. Kebebasan berkeyakinan
melekat pada eksistensi manusia dan karena itu manusia
dibebani tanggung jawab atas pilihannya. Kebebasan itu adalah
anugerah Tuhan yang membuat manusia berbeda dengan
makhluk lainnya. Allah swt. berfirman: “Dan  katakanlah
kebenaran dari Tuban kalian maka barangsiapa man silabkan beriman
dan barangsiapa mau kafir juga silabkan”.*

Dengan demikian, menuduh kelompok lain sesat apalagi
menyesatkan, merupakan suatu bentuk upaya perampasan
kebebasan manusia yang bersifat primordial dan eksistensial
yang sudah dijamin oleh Allah. Dan itu berarti sama artinya
dengan merampas otoritas Tuhan?

Kalau Allah saja memberi kebebasan kepada manusia
memilih untuk beriman atau tidak beriman, maka apakah
realistis kalau manusia yang kedudukannya hanya sebagai
penganut suatu agama kemudian memaksakan penafsiran
tentang ajaran-ajaran agama itu kepada orang lain? Tentu tidak!
karena dalam kenyataan tidak pernah ada penafsiran tunggal
terthadap ajaran-ajaran agama. Tidak hanya tentang masalah-
masalah furii’iyyah (ranting) tetapi juga masalah-masalah ushiliyyah
(pokok).

Andaikata MUI menempatkan dirinya sebagai pengawal
akidah dan melarang pemahaman serta penafsiran salah satu

4Qs. al-Kahfi (18): 29.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 309



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

unsur akidah yang berbeda dengan pemahaman dan penafsiran
mayoritas, apakah lalu mereka yang menganut pemahaman dan
penafsiran yang berbeda itu harus ditindak? Kalau ya,
konsekuensinya perlu dibentuk aparat yang memiliki otoritas
mutlak untuk mengetes akidah seseorang apakah benar atau
salah. Imbas selanjutnya diperlukan adanya pengadilan akidah
yang akan mengadili apakah akidah seseorang yang dituduh sesat
itu benar-benar sesat atau tidak. Tentu saja diperlukan daftar
bacaan yang dianggap menyesatkan, dan dilarang untuk dibaca
oleh umat Islam. Karena, bacaan-bacaan yang mengandung
kesesatan itu juga tersebar melalui internet, diperlukan peralatan
yang bisa menyensorny segala bacaan melalui media komunikasi
modern.

Menurut sosiolog dan peneliti LIPI, Fachri Ali, munculnya
aliran yang dinilai sesat, secara spekulatif, dapat dinilai sebagai
bagian dari usaha orang atau kelompok tertentu untuk
mendapatkan sesuatu yang spesifik sesuai dengan kepentingan
yang telah mereka agendakan. Dalam konteks ini, lanjut Ali,
timbul keanehan ketika agama tidak lagi mampu menyediakan
ruang privat bagi kalangan awam. Mereka mencari bilik-bilik
sendiri dan menemukannya dalam unit-unit kecil yang saat ini
marak. Selain itu, agama formalistik kadang-kadang membuat
orang merasa jauh dengan pemimpinnya.>

Dalam amatan Yudi Latif, era reformasi yang mengenalkan
ruang terbuka secara tiba-tiba membuka peluang bagi
masyarakat Indonesia untuk tampil berbeda.® Sebelumnya, di
Orde Baru, multikulturalisme,” pluralitas agama, adat atau
kebiasaan, benar-benar ditekan jika tidak masuk dalam kerangka

SPeter Beilharz, Teori-Teori Sosial (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), 4-
79.

oYudi Latif, Intelegensia Muslim dan Kuasa (Bandung: Mizan, 2005), 99-
130.

"Bhikku Parekh, Rethinking Multiculturalism (New York: Palgrave, 2000),
43-79.

310 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

yang sudah dibuat.® Lanjut Latif, tatkala kelompok yang besar
mengalami  krisis kepercayaan, maka muncul kelompok-
kelompok perlawanan, sikap radikalisme, dan berbagai ekspresi
keberagamaan yang biasanya agak menyempal dari ekspresi
keberagamaan mainstream.

Di Indonesia, gejala berlapis ini memunculkan global paradox
akibat penyeragaman atas agama. Bukankah ketidakpuasan
adalah gejala biasa dalam era postmodernisme? Ketidakpuasan
memunculkan tekanan, yang dalam kasus ini membuka ruang
untuk memunculkan kelompok dengan identitas berbeda yang
dinilai sebagai aliran sesat. Mereka butuh stabilitas dan tokoh
yang bisa memberikan kepastian, inspirasi, dan karisma. Dan
semua ini didapat dari kelompok-kelompok yang memang dekat
dengan mereka, dan bukan dari kelompok besar yang sangat
formal.

Identifikasi Karakter Sesat dan Latar Munculnya

Isu sesat dan menyesatkan dalam beragama nampaknya
selalu menarik perhatian publik negeri ini di tengah kompleksitas
permasalahan kehidupan. Kehadiran aliran tersebut umumnya
disambut dengan penolakan keras, meski sebagian ada yang
membiarkan dan toleran. Aliran yang disebut sesat atau
sempalan bukan hanya ada pada ajaran Islam tetapi juga ada
pada semua agama di dunia.’

Fenomena sempalan dalam beragama di atas bisa
diperdebatkan tergantung perspektif apa yang digunakan untuk
mendiskusikannya. Namun, sebelum lebih jauh didiskusikan
“apa” dan “mengapa” aliran “sesat” atau sempalan tersebut
muncul dan berkembang luas di tanah air akhir-akhir ini, perlu

8Chris Barker, Cultural Studies: Teori dan Praktik (Yogyakarta: Kreasi
Wacana, 2004), 5-69.

9Peter Clarke, New Religions in Global Perspective (New York: Routledge,
2000), 87-115.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 311



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

dijelaskan terlebih dahulu apa sebetulnya makna “sesat”, dan
bolehkah sekelompok umat dengan mudah memberi stigma
sesat kepada kelompok yang berbeda?

Kata “sesat” dalam bahasa Arab berasal dari kata dlalla
dlaldlah. Sebuah kelompok, aliran, individu atau ajaran agama
dianggap “sesat” dan menyempal ketika ia menyimpang dari
ajaran dasar, akidah, ibadah, amalan, dan pendirian mayoritas
umat. Dalam al-Qur'an disebutkan, setiap yang di luar kebenaran
itu adalah sesat.! Atas dasar itu, aliran sesat bisa didefinisikan
sebagai sebuah aliran, kelompok, individu atau ajaran agama
yang menyimpang dan menyempal dari ajaran dasar agama,
akidah, ibadah, amalan, dan pendirian mayoritas umat agama
tertentu dan berakibat pada penodaan dan penyelewengan
terhadap ajaran agama tersebut.

Perlu ditegaskan kembali bahwa persoalan aliran yang
dianggap sesat sebenarnya selalu ada pada semua agama. Dalam
lingkup kekristenan, hal semacam itu juga terjadi.!' Tunjuk misal
dalam sejarah agama Kristen, selama 2000 tahun belakangan
tidak pernah sunyi dari aliran sesat atau “sempalan”. Disebut
“sempalan” atau “sekte” dalam ajaran Kristen karena dianggap
menyimpang dari ajaran dasar, akidah, ibadah, amalan, atau
pendirian mayoritas umat Kristen.!?

Dalam perspektif sosiologi agama, fenomena aliran sesat
adalah sesuatu yang sangat lumrah. Agama sebagai sebuah
keyakinan yang juga merupakan ilmu pengetahuan cenderung
dan bisa saja mengalami deviasi terutama bagi mereka yang
memahaminya sepotong-sepotong. Sementara dalam kacamata
psikologi agama, manusia sebenarnya berada pada level-level
yang berbeda seiring dan sesuai dengan tingkat pemahaman dan
Intellectnal Quetion (1QQ) pemilik keyakinan tersebut. Selain itu,

10Lihat Qs. Yanus (10): 32.
Clarke, New ..., 21-57.

2Tom Saptaatmaja, “Aliran Sempalan dan Pengalaman Gereja”,
SURYA, 03 November 2007, 4.

312 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

pemahaman agama dapat juga bervariasi sesuai dengan
bervariasinya keadaan geografi, iklim, lingkungan, dan
infrastruktur masyarakat atau organisasi keagamaan yang
melingkupinya.

Salah satu sosiolog abad ini yang berjasa dalam penelitian
tentang sekte dan aliran-aliran adalah Ernest Troeltsch dari
Jerman. Troeltsch membedakan dua jenis wadah umat
beragama, yaitu tipe gereja dan tipe sekte.!3 Contoh paling murni
(tepat) dari tipe gereja adalah Gereja Katolik pada Abad
Pertengahan yang berusaha mencakup, menghegemoni, dan
mendominasi seluruh masyarakat dalam segala aspek kehidupan.
Karakter utama Gereja Katolik adalah cenderung konservatif,
formalistis, dan berkompromi dengan penguasa serta elit politik
dan elit ekonomi. Di dalamnya terdapat hierarki yang ketat,
termasuk di dalamnya golongan ulama yang memonopoli ilmu
dan ajaran agama. Sebaliknya, tipe sekte merupakan aliran yang
selalu lebih kecil, dan pola hubungan antaranggotanya lebih
egaliter dan keanggotaannya bersifat sukarela. Biasanya mereka
juga mengklaim ajarannya lebih murni dan lebih konsisten
dengan wahyu Ilahi. Mereka cenderung membuat pembedaan
tajam antara para penganutnya yang suci dengan orang luar
kalangan mereka yang dikategorikan awam, penuh kekurangan,
dan dosa.

Menurut Troeltsch, sebagaimana dikutip Saptaatmaja, pada
kenyataannya sekte muncul pertama-tama di kalangan yang
berpendapatan dan berpendidikan rendah, kemudian meluas ke
kalangan lainnya. Mereka cenderung memisahkan diri (alienasi)
secara fisik dari masyarakat sekitarnya dan menolak budaya dan
ilmu pengetahuan sekuler.

Dalam perspektif lain, perlu pula diidentifikasi ciri-ciri dan
karakteristik utama yang melekat pada aliran ini. Secara umum,
ciri tersebut berhubungan dengan ego, ketenaran, eksklusivitas,

131bid.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 313



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

ckonomi, politik, isu kontroversial, kehebohan yang
membingungkan, kekuasaan, dan sebagainya. Ciri lainnya adalah
aliran sesat kerap menunggangi tema agama yang kontroversial
seperti kenabian, kontroversi hari kiamat, imam mahdi, malaikat
Jibril, perlu tidaknya salat, salat dengan menggunakan bahasa
masing-masing, tidak perlu melaksanakan puasa, pemimpin yang
maksum, pengkultusan manusia, adanya Tuhan, dan rasul baru.
Muncul dan berkembangnya banyak aliran atau kelompok
yang dianggap sesat dan sempalan ini tentu didorong pula oleh
faktor pemicu lainnya selain masalah ekonomi, politik,
ketidakadilan sosial, pendidikan, dan kultural. Faktor pemicu
lainnya disinyalir adalah masalah psikiatrik dan psikologis.!*
Karakteristik lain dari pengikut aliran sesat tersebut adalah
orang-orang yang sedang mencari “ketenteraman hati” untuk
mengatasi kecemasan, tekanan hidup, ketegangan, labilitas
emosi, keterasingan, dan serba ketidakpastian dalam memandang
masa depan. Mereka juga rentan menjadi pengikut setia dari
kelompok “aliran sesat” maupun yang dianggap “tidak sesat”.
Kenyataan ini, setidak-tidaknya tergambar dalam kondisi saat
ini dengan fenomena maraknya “kelompok warna-warni” mulai
dari kelompok zikir nasional yang sampal menangis-nangis
histeris, meditasi, tenaga dalam “jarak jauh”, terapi rugyah,
pelatihan kepribadian, dan sederet aktivitas ritual dan spiritual
lain yang banyak “menyedot” penonton maupun peminat.
Beberapa pemimpin kelompok, menyodorkan tawaran yang
kerap tidak memberi solusi yang holistik, bahkan mungkin solusi
yang hanya dirasakan “sesaat” akan terciptanya kondisi ewotional
well-being yang sedang diburu pengikutnya. Tak ayal dalam
konteks aliran sesat, pemimpinnya betul-betul menderita
gangguan delusi. Parahnya, para pengikutnya juga menjadi
rentan untuk terinduksi oleh sistem waham yang dipunyai

14Nalini Muhdi Agung, “Aliran Sesat atau Gangguan Delusi?”,
http:/ | wwmw.kompas.conr, diakses tanggal 25 Januari 2008.

314 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007


http://www.kompas.com;/

Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

pemimpin kelompoknya. Kondisi yang terjadi tersebut
sebetulnya lebih melibatkan cara pendekatan kesehatan mental.!5
Pada prinsipnya, muncul dan berkembangnya sejumlah sekte
semisal kelompok Al-Qiyadah Al-Islamiyah juga dilatarbelakangi
ragam masalah sebagaimana terurai di atas.

Respons Agamawan: Antara Kenyataan dan Harapan

Maraknya kemunculan aliran sesat mendapat reaksi beragam
dari berbagai kalangan. Pihak yang menolak pada umumnya
lebih banyak ketimbang yang menerima. Majelis Ulama
Indonesia (MUI) dan PBNU, misalnya, merespons supaya
pemerintah bertindak tegas terhadap pelaku penyebaran ajaran
tersebut.

Bila dicermati kasus per kasus ketika muncul sebuah aliran
yang dicap “sempalan” atau “sesat”, kerapkali penghampirannya
hanya menggunakan pendekatan keamanan'® dan teologis (fatwa
agama).!” Dengan pendekatan keamanan, pemerintah melalui
kepolisian menangkap dan memenjarakan pemimpin dan
pengikut aliran yang difatwakan sesat. Sedangkan melalui
pendekatan teologis, MUI dengan fatwanya memvonis dan
menstempel kelompok tertentu sebagai aliran sesat. Hal ini
dilakukan dalam menyikapi aliran Al-Qiyadah Al-Islamiyah,
Ahmadiyah, aliran Mahdi di Palu, sinkretisme Islam dengan
animisme, dan penahanan Lia Eden dengan alasan mengganggu
dan meresahkan masyarakat.

Dalam konteks ini, nilai positifnya bagi aliran yang merasa
dirinya “lurus” paling tidak agar dapat mengetahui kebenaran
dirinya dan bersyukur bahwa dirinya telah dimasukkan ke dalam
golongan yang “selamat”. Yang jelas, pendekatannya tidak cukup

151 bid.
16 atif, Intelegensia. .., 12-51.

"urgen Habermas, Toward a Rational Society (Boston: Beacon Press,
1970), 83-90.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 315



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

dengan menggunakan bahasa kekerasan yang melibatkan
aparatur keamanan yang hanya bisa menangkap dan menjerakan
aktivisnya dengan penjara. Hal tersebut tidak dapat
menyelesaikan persoalan karena idealnya agama dapat berbicara
juga dengan bahasa hati.

Muncul pertanyaan, tidak adakah jalan lain yang lebih arif
dalam merespons aktivitas aliran “sesat” atau sempalan tersebut?
Idealnya pihak keamanan, kaum agamawan, serta masyarakat
bisa lebih arif menyikapi permasalahan ini. Karena, sebagaimana
dikatakan Muhammad Luthfi Ghozali bahwa kesesatan,
kemungkaran, dan kemaksiatan, selama tidak membahayakan
bagi keselamatan jiwa manusia tidak seharusnya diperangi dan
dihancurkan, tetapi diantisipasi dampak negatifnya dan dijadikan
tolok ukur serta peringatan.'8

Pada dasarnya yang sesat bisa saja menjadi sesuatu yang
positif dan bermanfaat manakala yang lurus mampu
menyikapinya dengan tepat. Seperti kotoran binatang ternak
yang menjijtkkan dan najis, manakala manusia mampu
memanfaatkannya dengan benar, kotoran itu akan dapat
menyuburkan tanaman. Atas dasar itu pelarangan aktivitas aliran
sesat perlu ditindaklanjuti melalui pendekatan ikatan emosional,
khususnya terhadap para jamaahnya. Tampaknya dalam kasus
ini, para penganut aliran sesat pun tidak melihat suatu
permasalahan secara rasional, tetapi aspek emosional yang lebih
utama bagi mereka.

Sementara itu Yudi Latif mengajukan tawaran perlunya
mengetahui latar belakang terlebih dahulu kenapa mereka
mendirikan dan mengikuti aliran sesat. Biasanya banyak alasan
yang mendorong seseorang menjadi penganut aliran sesat. Salah
satu faktor yang sangat penting adalah berkaitan dengan
kenyamanan. Mereka menemukan ikatan emosional, pemimpin

8M. L. Ghozali, “Mensikapi Aliran Sesat”, http:/ / www.suaramerdeka.conr:
diakses tanggal 30 Januari 2008.

316 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007


http://www.suaramerdeka.com/harian/0602/03/opi4.htm

Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

kharismatik, keamanan, dan perlindungan.!® Karenanya, agama
harus mampu menjawab kekeringan batiniah tersebut.

Bagi sebagian orang, kehadiran aliran “sesat” itu bukan saja
sebuah cambukan atas umat Islam, tetapi juga sebagai
“tamparan” kepada organisasi-organisasi massa yang besar dan
beraliran “lurus” yang nampaknya sibuk sendiri dan cuek
terthadap permasalahan umat, khususnya umat yang minoritas.
NU dan Muhammadiyah, idealnya bertindak cepat melakukan
langkah-langkah pencerahan yang secara terus menerus memberi
minum mereka yang haus dengan kebenaran. Bila ini dilakukan
dengan semangat hangat-hangat tahi ayam maka hanya waktu
yang dapat menjawab kapan revolusi agama akan berlangsung.
Selain itu, masalahnya adalah mampu dan maukah masyarakat,
termasuk pemerintah, perangkat hukum, serta para pemuka
agama lain melihat berbagai permasalahan aliran sesat seperti Al-
Qiyadah Al-Islamiyah, Lia Aminuddin, dan sederet aliran
lainnya, bukan semata-mata permasalahan yang hanya dilihat dari
meminjam istilah Komaruddin Hidayat “bahasa permusuhan
dan penghakiman” semata.

Oleh karena itu, kelompok yang direaksi MUI secara
langsung dengan fatwa aliran sesat dan dihakimi masyarakat itu
sebetulnya mesti dikaji lebih jernih, lebih komprehensif, dan
tidak emosional. Dalam konteks ini, selain dibutuhkan dialog
yang intensif, juga perlu ada proses-proses berkesinambungan
demi mengikis dan menjamin terciptanya masyarakat yang
dinamis serta menghindari dampak buruk yang tidak diinginkan.

Rethinking Toleransi Agama

Perbincangan tentang toleransi beragama menjadi signifikan
dan urgen bersamaan dengan gejala terus mengentalnya
sentimen-sentimen keagamaan di berbagai kawasan Indonesia.
Fenomena ini merupakan tantangan bagi para agamawan untuk

Yhttp:/ | www.surabayapost.com; diakses tanggal 23 Januari 2008.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 317



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

memikirkan ulang tafsir toleransi beragama di Indonesia agar
hubungan intra dan antarumat beragama yang lebih baik segera
terwujud.

Dalam konteks menjamurnya agama baru dan aliran baru
yang dianggap sesat dan menyesatkan perlu diajukan pertanyaan
penting; benarkah tugas pemerintah hanya untuk menghakimi
penganut aliran dan agama “nyelench” tersebut? Jawabannya
tentu tidak. Dalam bingkai negara bangsa modern, pemerintah
tidak dibenarkan sedikit pun menghakimi sesat keimanan dan
keyakinan yang dipeluk warganya.? Sebab, keimanan dan
keyakinan yang benar bukanlah pemberian pemerintah, bukan
pula anugerah ulama, melainkan meminjam istilah John Locke,
amat ditentukan oleh dorongan dan kesadaran hati nurani
individu (the individual conscience).

Dalam kerangka itulah, raison d’etre seruan toleransi Locke
sebagaimana dikutip Sukidi sebenarnya didasarkan pada
pembedaan antara apa yang disebut sebagai “the interior realm of
Saith” dan “the exterior realm of power”. Kekuasaan mestinya berada
dalam domain eksterior, bukan interior, di mana iman dan
keyakinan agama bersemayam dan menjadi hakim tertinggi.
Kekuasaan tidak boleh campur tangan terhadap “zhe interior realm
of faith,” dan karena itu, mutlak perlu dipisahkan secara tegas dari
kekuasaan pemerintah (#he commenwealth, civil government) dan unsur
agama (religion, church). Kata Locke, “the church itself is absolutely
separate and distinct from the commenwealth” >!

Seperti halnya Locke yang merumuskan “foleration to be the
chief characteristical mark of the True Church,” Madison pun berpijak
pada argumen teologis untuk membela toleransi dan kebebasan
beragama. Ia menyatakan “If #his freedom is abused, it is an offence
against God, not against man”. Kebebasan yang dilecehkan, sama

20Brian Mortis, Anthropological Studies of Religion: an Introduction (USA:
Cambridge University Press, 1987), 23-89.

2Sukidi, “Iman untuk Toleransi”, A#p:/ /www.islamlib.cons; diakses
tanggal 05 Mei 2000.

318 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

dengan kejahatan terhadap Tuhan, bukan terhadap manusia.
Madison pun dikenang sebagai bapak bangsa yang mendesain
toleransi dan kebebasan agama sebagai spirit utama konstitusi
Amerika.

Sementara di Indonesia masih jauh dari spirit toleransi
sebagaimana dikemukakan di atas. Karena iman warga negara
masih diintervensi, diawasi, dan ditertibkan oleh kekuatan
cksternal berupa “unboly alliance’ seperti pemerintah sipil dan
ulama eksklusif. Keduanya bertindak sebagai “hakim kebenaran”
atas iman orang lain yang dituduh “sesat dan menyesatkan.”
Iman harus diseragamkan dan disesuaikan dengan kehendak
“rezim kebenaran.” Padahal, iman dan keyakinan yang
ditundukkan atas dasar ancaman dan paksaan, menurut pemikir
asal Iran, Abdul Karim Soroush, bukanlah iman yang benar.
Iman harus bebas dan dibebaskan dari intervensi siapa pun, baik
pemerintah sipil maupun ulama eksklusif.?? Kalau demikian,
patut diajukan pertanyaan penting bagaimana Islam bicara
toleransi beragama dalam ajaran utamanya?

Toleransi yang dalam bahasa Arab disebut altasimub
sesungguhnya merupakan salah satu di antara sekian ajaran inti
dalam Islam. Toleransi sejajar dengan ajaran fundamental yang
lain seperti kasth (rabmah), kebijaksanaan (bikmah), kemaslahatan
universal (mashlahah  ‘dmmah), dan keadilan (‘ad/). Beberapa
prinsip ajaran agama tersebut merupakan sesuatu yang qath iyyat
dan Aulliyat. Sebagai ajaran yang gath’7, ia tidak bisa dianulir
dengan nalar apa pun. Dan sebagai kulliyat, ajaran tersebut
bersifat universal dengan melintasi waktu dan ruang (shalib li kull
gaman wa makan). Pendeknya, prinsip-prinsip ajaran itu bersifat
transhistoris, transideologis, bahkan transagama. Walhasil,
sungguh tidak beralasan bagi seorang muslim untuk tidak
menenggang dan bersikap toleran kepada orang lain hanya
karena dia bukan penganut agama Islam. Pembiaran terhadap

2] bid.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 319



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

orang lain (al-dkhar) untuk tetap memeluk agama non-Islam
adalah bagian dari perintah Islam.

Tentu menjadi hak setiap orang untuk mempercayai bahwa
agamanyalah yang benar. Namun, dalam waktu yang bersamaan,
individu yang bersangkutan juga harus menghormati jika orang
lain berpikiran serupa.?’> Karena itu soal pribadi, tidak banyak
gunanya memaksa seseorang untuk memeluk suatu agama kalau
tidak dibarengi dengan kepercayaan dan keyakinan penuh dari
orang tersebut. Memeluk agama karena paksaan dan intimidasi
merupakan kepemelukan agama yang pura-pura, tidak serius,
dan bohong.

Belakangan ini, kebanggaan toleransi di Indonesia telah luluh
lantah oleh deretan kekerasan, yang diakui atau tidak, sangat
kental beraroma agama. Bagaimana tidak, dalam realitasnya, para
pelaku tindak kekerasan yang sekaligus penganut agama itu kerap
membakar tempat-tempat ibadah, seperti gereja dan masjid.
Sudah berapa ribu nyawa yang melayang akibat konflik-konflik
agama dan kepercayaan semacam itu.

Lebih lanjut dalam perjalanan yang paling kontemporer,
gerakan kelompok agamawan tertentu yang mengambil jalan
kekerasan di dalam melancarkan misi agamanya telah
memberikan amunisi dan saham yang tidak sedikit bagi
corengnya wajah agama. Idealnya mereka berpikir bahwa tindak
kekerasan itu tidak akan menghasilkan keuntungan yang banyak
bagi agamanya, melainkan justeru kontraproduktif, bahkan
menodai wajah agama yang dikenal santun, damai, dan
mendamaikan.

Pertanyaannya, bagaimana intoleransi dan kekerasan yang
berbau agama itu mesti diakhiri? Dalam konteks pertanyaan
tersebut, perlu dilakukan langkah-langkah yang taktis-strategis.
Pertama, merumuskan “juklak” dan “juknis” toleransi beragama
dalam lokus Indonesia yang plural yang tidak bisa ditentukan

23Alwi Shihab, Islam Inkiusif (Bandung: Mizan, 1999), 52-87.

320 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

oleh segelintir orang yang datang dari agama tertentu saja,
melainkan harus dirembuk secara kolektif dengan melibatkan
semua agama yang ada. Dalam forum inilah perlu dibicarakan
banyak hal menyangkut problem-problem krusial di sekitar
hubungan antarumat beragama di Indonesia. Lebih-lebih akhir-
akhir ini banyak bermunculan aliran dan agama baru yang
dianggap ‘sesat’. Kedwua, perlu memikirkan ulang gugus dan
susunan nalar figh dalam Islam dan hukum kanonik dalam
Kristen yang berpotensi sebagai penghambat laju sosialisasi
toleransi dan pluralisme agama. Oleh karena itu, dalam Islam
misalnya, sejumlah konsep konvensional seperti murtad, kafir,
abl al-kitab, abl al-dzimmah, dan musyrik perlu mendapatkan
pemaknaan baru dan pembacaan kritis di tengah pluralitas
Indonesia.

Ketiga, perlu dipersiapkan dai atau misionaris “militan” yang
bertugas mendistribusikan secara sinambung cita toleransi
beragama dimaksud pada tingkat praksis di level akar rumput.
Para elite intelektual yang suka gembar-gembor menyanyikan
lagu “toleransi dan pluralisme” harus segera turun dari pentas
dengan melibatkan diri secara nyata dalam gerakan toleransi
beragama. Dengan cara inilah wacana toleransi tidak hanya
melingkar-lingkar secara elitis di kalangan intelektual kota,
melainkan justeru dapat tembus pada masyarakat di bawah. Ini
karena disadari bahwa problem toleransi beragama tidaklah
bersemayam pada diri para intelektual, tetapi malah di tingkat
bawah. Sungguh, betapa pun “seksi” dan canggihnya sebuah
pemikiran dari sudut teologis-filosofis jika tidak dapat
diimplementasikan secara praksis, maka tidaklah banyak manfaat
bagi sebesar-besarnya kemaslahatan umat manusia.

Keempat, materi kampanye mesti diarahkan terutama pada
bidang-bidang  mu'dmalah  diniyyah.  Artinya,  kampanye
menyangkut toleransi beragama sejauh mungkin menghindar
dari perbincangan perbedaan-perbedaan teknikal ajaran *wbiidiyah
masing-masing agama. Perbedaan pada wilayah itu tidak akan

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 321



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

pernah menemukan titik temu. Dengan demikian, pembicaraan
masalah prosedur ’wbidiyah mabdlah di samping tidak terlalu
produktif, juga tidak menyentuh struktur terdalam penyelesaian
konflik-konflik agama di Indonesia.

Dengan beberapa solusi alternatif sebagaimana tersebut di
atas, barangkali masa depan toleransi agama tidak hanya
melingkar-lingkar secara elitis di kalangan intelektual semata,
melainkan justru dapat tembus pada masyarakat akar rumput.
Intinya, masa depan toleransi agama sangat ditentukan oleh
semua pihak; kaum agamawan, pemerintah, maupun kelompok
aliran yang disebut sesat dan sempalan sendiri selain media
massa dan kelompok ¢/ society.

Ijtihad Keagamaan: Pribumisasi Doktrin Islam Humanis

Dalam catatan sejarah, untuk memahami Islam memerlukan
upaya penafsiran dan penalaran yang tidak pernah kunjung usai.
Pencarian makna Islam terus mengalir seiring dengan perubahan
dan perkembangan zaman yang begitu cepat. Belum lagi,
keragaman cara pandang umat Islam setidaknya telah
menjadikan Islam sebagai ajaran yang terbuka terhadap
munculnya pelbagai penafsiran. Bukankah Islam mempunyai
banyak dimensi penafsiran (al-Iskim bammalat anjub), setidaknya
itu bisa dilacak dalam wajah mubkamat dan mutasyabihat al-
Quran24

Hemat penulis, salah satu keistimewaan Islam adalah tatkala
Islam menjadi agama yang memungkinkan munculnya ancka
ragam pemahaman. Islam adalah agama yang tidak membatasi
ijtihad dan penafsiran. Sebaliknya, Islam adalah agama yang
terbuka dan memberikan penghargaan yang setinggi-tingginya

24Hal ini sejalan dengan ungkapan Hassan Hanafi: “Iskam is a humanistic
religion. Man is the centre of the Universe. Islam is a religion already modernized from
theocentrism to anthropocentrism, from inanthentic to the authentic. The whole world is
created for man.” Lihat M. Hasibullah Satrawi, “Agama, Toleransi, dan
Berekspresi”, htip:/ [ www.jie.cons; diakses tanggal 31 Mei 2005.

322 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

kepada kebebasan berpikir.?> Bahkan Rasulullah dalam sebuah
hadisnya telah menjamin dua pahala bagi seseorang yang
ijtihadnya benar, dan satu pahala bagi seseorang yang ijtthadnya
salah. Sikap Rasulullah yang seperti itu sebenarnya tidak menyoal
apakah ijtihad seseorang benar atau salah, atau apakah seseorang
telah memenuhi syarat ijtthad, melainkan menunjukkan betapa
agungnya ijtthad dalam Islam. Benar dan salah dalam ijtihad
masing-masing mendapatkan pahala yang setimpal dengan jerih-
payahnya. Bahkan Ibn Hazm dalam magnum opus-nya, al-Muhalla
menulis, “Seorang yang mujtahid yang hasil ijtihadnya keliru
lebih baik dari pada seorang peniru walaupun hasil tiruannya itu
benat” (al-mujtahid al-mukhthi’ khayrun min al-nmuqgallid al-nmushib).2°

Atas dasar itu, dihajatkan adanya penalaran baru dalam
memahami Islam, sehingga dapat membuka ruang bagi hadirnya
makna Islam sebagai paradigma kemanusiaan.?’” Artinya, ijtihad
keagamaan harus mampu menghadirkan dimensi kemanusiaan
yang belum diangkat ke permukaan secara mendasar.
Sebagaimana dimensi ketuhanan dijelaskan secara jelas dalam al-
Qur’an, sebenarnya Tuhan juga menyoroti dimensi kemanusiaan
secara panjang lebar. Ini tak lain, karena Islam hakikatnya adalah
agama ketuhanan sekaligus agama kemanusiaan. Dalam al-
Qur’an, Tuhan berfirman: “Kamu adalah umat yang terbaik
diutus untuk manusia, menyerukan kebaikan, mencegah
kemungkaran, dan beriman kepada Allah swt.”28

Melihat Islam sebagai paradigma kemanusiaan, tentu
membutuhkan sebuah pendekatan yang bersifat distingtif.
Artinya, bila selama ini Islam lebih sering dilihat dengan
kacamata dogmatik dan doktrinal, maka sebaiknya Islam dilihat

25Shihab, Isiam ..., 17-78.

26Budhy Munawar-Rachman, Isiam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum
Beriman (Jakarta: Srigunting-RajaGrafindo Persada, 2004), 53-97.

Moeslim Abdurrahman, Isiam sebagai Kritik Sosial (Jakarta: Penerbit
Erlangga, 2003), 3-27.

28Qs. Ali “Imran (3):110.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 323



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

dengan kacamata kesejarahan. M. Amin Abdullah menengarai
pergulatan doktrin (normativitas) dengan sejarah (historisitas)
menjadi titik tolak untuk menyingkap dimensi humanitas dalam
Islam. Di sini, sebenarnya akan terkuak sebuah problem yang
amat mendasar dalam studi Islam sedari dulu hingga sekarang,
bahwa dalam masa yang cukup lama studi keislaman
mengasumsikan kebenaran sebagai produk pemahaman teks.
Seolah-olah disimpulkan: tidak ada kebenaran di luar teks. Teks
menjadi embarkasi pemahaman keagamaan sekaligus terminal
akhir ~ sebuah  kebenaran. Klaim kesempurnaan dan
keparipurnaan Islam selalu merujuk kepada kesempurnaan
tekstual.2?

Pada aras ini, tentu saja penalaran tekstual menjadi
“tekstualisme” dan “sikap tekstualis”. Di sini perlu diambil
langkah yang adil dan bijaksana. Sebagai sebuah pendekatan,
pemahaman tekstual harus mendapatkan porsi yang semestinya,
tidak lebih dan tidak kurang. Pemahaman tekstual hanya bisa
menjelaskan “ruang teks”. Artinya, setiap teks mempunyai
makna literal yang perlu diungkap untuk menyingkap makna
awal yang mewujud di dalamnya. Sebagai sebuah makna, tentu
saja harus diapresiasi. Namun hal lain yang lebih penting dan
mesti disadari, makna tidak hanya merujuk kepada teks, tetapi
juga merujuk kepada konteks.

Tatkala al-Qur’an sebagai teks, maka mau tidak mau, al-
Qur’an menjadi sebuah ujaran yang terikat dengan konteks
tertentu. Ayat-ayat yang mengisahkan tentang Abu Lahab,
menstruasi, haji, perbudakan, hubungan antaragama, dan lain-
lain, merupakan sebuah bukti yang nyata bahwa al-Qur’an telah
menjadi  “teks yang menyejarah”. Di sinilah pendekatan
kesejarahan menjadi penting untuk menghadirkan makna baru di
dalam al-Qur’an. Jikalau al-Qur’an berbicara untuk konteks

YLihat M. Amin Abdullah, Studi Agama: Nomativitas atan Historisitas?
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997).

324 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

kesejarahan pada zamannya, maka sudah semestinya bila al-
Qur’an juga berbicara untuk konteks kesejarahan pada zaman
ini.3Y

Dalam kaitan al-Qur’an sebagai teks yang berakulturasi
dengan sejarah dan konteks zamanya, sebenarnya dijelaskan
secara detail oleh konsep asbib al-nuzil, yaitu sebab-sebab
turunnya ayat.3! Al-Qur’an diturunkan secara berangsur-angsur
selama kurang lebih 23 tahun yang memungkinkan adanya
dialektika dan dialog antara teks dengan konteks. Para ulama
terdahulu pun menyerukan pentingnya pemaknaan terhadap teks
melalui penelusuran terhadap sebab-sebab (asbib — al-nuzil)
turunnya ayat sehingga semangat kesejarahan tidak hilang dalam
teks.

Pentingnya melihat sebab-sebab turunnya al-Qur’an,
sesungguhnya hendak meneguhkan karakter humanitas teks,
bahwa al-Qur’an pada dasarnya merupakan hasil pergulatan
antara sakralitas dengan historisitas. Artinya, klaim sakralitas
terhadap teks tidak serta merta menutupi dimensi historisitas
yang tersimpan dalam teks. Benar, al-Qur’an bersumber dari
Tuhan, tetapi orientasi kemanusiaan yang mewujud dalam teks
al-Qur’an juga tidak bisa dikesampingkan begitu saja. Intinya,
menerima sakralitas teks berarti menerima historisitas teks.
Karena sakralitas teks tidak hanya terletak pada teks itu sendiri
melainkan juga terletak pada dialektika historis yang terdapat
dalam teks. Adanya konsep asbib al-nuzil dalam ilmu-ilmu al-
Qur’an membuktikan bahwa al-Qur’an adalah teks yang secara
intens terkait dan terikat dengan ruang dan waktu.

Karena itu, pemahaman yang tidak menggunakan ukuran-
ukuran kesejarahan amat memungkinkan untuk memicu

30Zuhairi Misrawi, “Wawasan Baru Islam: Dari Konservatisme ke
Wacana Progtesvitas Islam”, h#p:/ /www.jie.coms; diakses tanggal 26 Oktober
2004.

NFarid Esack, Qur'an, Liberation and Pluralism: an Islamic Perspective of
Interreligions  Solidarity Againts Oppression (Oxford: Oneworld Publication,
1997), 23.

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 325


http://www.jie.com/

Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

munculnya pemahaman yang ekstrem, komunal, dan eksklusif.
Alih-alih al-Qur’an sebagai petunjuk (budan), pembeda (furgan),
dan penjelas (#bydn). Justru sebaliknya, al-Qur’an menjadi pesan
keagamaan yang berwatak provokatif dan menciptakan
ketegangan yang bersifat permanen. Tunjuk misal dalam hal
hubungan antaragama, seringkali muncul sikap antitoleran dan
konfrontatif dengan agama non-Islam karena didasari ayat al-
Qur’an yang berbunyi: “Orang-orang Yahudi dan Nasrani tidak
akan rela membiarkanmu, sehingga kamu mengikuti ajaran
mereka” .32

Menepis Otoritarianisme Agama Meretas Iman Progresif

Terkait penyesatan kelompok “sempalan” oleh MUI dan
semisalnya, dalam konteks ini patut dicermati pandangan Khaled
M. Abou El-Fadl tentang otoritarianisme dan pemahaman
otoriter dalam Islam. Menurutnya, dalam perjalanan sejarah yang
cukup lama, pemahaman terhadap Islam  seringkali
mengatasnamakan Tuhan (speaking in God’s name) sehingga nalar
keagamaan mengalami kebuntuan dan kemandegan. Ia menulis
tentang lahirnya “yang otoritatif” dan “yang otoriter” dalam
pemahaman  keagamaan  yang  kemudian  melahirkan
“otoritarianisme” sebagai berikut:

“Otoritarianisme tetjelma dalam tindakan memperkuat diri sendiri
dengan bobot moral agama guna mendapatkan penghormatan dari
orang lain yang sesungguhnya tidak dapat dibenarkan. Seseorang dapat
menggunakan teks dengan beberapa kemungkinan makna dan
memolesnya menjadi sebuah teks yang selalu bermakna tunggal. Orang
yang demikian ini dapat mengklaim memiliki otoritas »is @ vis orang lain
karena keahlian dan kompetensinya yang istimewa dalam menguraikan
kehendak Tuhan.”?3

32Q)s. al-Baqarah (2): 120.
3BKhaled M. Abou El Fadl, Tentara Tuban, ter. Kurniawan Abdullah
(Jakarta: Serambi, 2003), 48-9.

326 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

Pada dasarnya, otoritarianisme merupakan suatu tindak
penyelewengan otoritas dan suatu pengkhianatan terhadap
kepercayaan orang lain atas dirinya sebagai agen yang dianggap
otoritatif. Klaim otoritas sebagaimana disebut Fadl seringkali
menjadi salah satu penyebab lahirnya pandangan keagamaan
yang bernuansa kekerasan dan monologis. Karena itu, perlu
sikap kritis terhadap “otoritarianisme” pemaknaan yang
menyejarah tersebut sehingga dimungkinkan adanya pencairan
terhadap otoritas menjadi sebuah pemaknaan yang kontekstual.
Selanjutnya, upaya membuka kran pemahaman keagamaan yang
humanis, inklusif, pluralis, dan liberatif menjadi sebuah
keniscayaan untuk mendobrak “otoritarianisme” tersebut guna
menghadirkan kembali hakekat Islam yang mempunyai orientasi
pembebasan bagi kemanusiaan sejati.?*

Dalam konteks tersebut, penghadiran Islam humanis menjadi
penting. Islam harus menjadi agama yang mampu menghadirkan
dimensi kemanusiaan yang sejati®. Dalam kurun waktu yang
cukup lama, Islam lahir dalam wajahnya yang teosentris yang
seluruh teologinya berdimensi ketuhanan, sebagaimana dianut
oleh kalangan sunni. Islam humanis mengandaikan lahirnya
wajah dan tafsir keislaman yang bersifat antroposentris.3
Muhammad Arkoun menyerukan pentingnya bergumul untuk
tujuan kemanusiaan dalam rangka menjembatani kesenjangan
doktrinal antara dimensi kelangitan dan kebumian. Di sini, mau
tidak mau, menyingkap aspek kesejarahan dalam teologi dan
tafsir keislaman menjadi amat penting, sehingga tidak terjebak
dalam kubang pemahaman yang kaku dan rigid.

Islam juga harus mendorong kebebasan berpikir dan dialog
yang dinamis-konstruktif. Diakui atau tidak, sejarah Islam adalah

3Robert W. Hefner dan Patricia Horvatich, Islam di Era Negara-Bangsa
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), 17-89.

SEsack, Qur'an ..., 23.

%Jose Casanova, Public Religions in the Modern World (Chicago: the
University of Chicago Press, 1994).

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 327



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

sejarah yang didominasi oleh arus pemikiran yang secara umum
tidak memberikan angin bagi pemikiran yang bebas dan terbuka.
Mazhab pemikiran yang membawa semangat rasionalisme
dipinggirkan dalam panggung sejarah keislaman. Mu’tazilah
menjadi salah satu tragedi pemikiran (mzbnah fikriyyah) yang
mewarisi luka amat mendalam dalam kaitannya dengan
kebebasan berpikir.

Di sinilah terlihat pentingnya tafsir terhadap makna
ketauhidan yang tercerahkan, yaitu tauhid yang memberikan
ruang bagi kebebasan, keragaman, dan perbedaan pemikiran.
Ibnu Rusyd, sebagaimana disebut oleh Arkoun, telah
mengembangkan iman yang tercerahkan (a/-imdn al-mustanir) bagi
terwujudnya tradisi pemberdayaan akal untuk menyingkap
rahasia penciptaan alam.

Di samping itu, Islam harus pula menjadi agama yang
mendorong perubahan dan pembebasan, ketimbang sekedar
sebagai institusi atau hakim bagi penafsiran berbeda. Di satu sisi,
Islam merupakan sistem nilai yang luhur dan abadi, tetapi di sisi
lain, sistem nilai tersebut sejatinya mempunyai makna
transformatif dalam ruang publik. Artinya, kehadiran Islam
bukanlah kehadiran yang statis dan vacuum, melainkan kehadiran
yang dinamis dan senantiasa bergumul secara interaktif dengan
problem kemanusiaan. Di sini mengandaikan Islam menjadi
kekuatan empirik dan praksis untuk membawa misi perubahan
dan pembebasan.

Tatkala Islam menjadi kekuatan bagi perubahan dan
pembebasan, maka sudah seharusnya bila Islam menjadi etika
sosial yang mampu memberikan arah bagi terwujudnya
masyarakat yang adil dan sejahtera. Karenanya, keadilan dan
kesejahteraan menjadi kata kunci yang sangat penting guna
mewujudkan masyarakat yang ideal (al-mujtama’ al-mitsali).>’

SPeter Kivisto, Multiculturalism in a Global Society (USA: Blackwell
Publishers, 2002), 9-37.

328 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

Bila cita-cita tersebut tercapai, maka Islam dengan sendirinya
akan memberikan makna yang sangat berarti bagi kehidupan.
Tentu saja tidak hanya bagi umat Islam sendiri, tetapi juga bagi
umat-umat yang lain di seantero dunia. Dengan demikian, Islam
sebagai agama rahmat dan merahmati segenap alam tidak lagi
hanya menjadi “wahyu” dan wacana, melainkan sebagai budaya-
praksis yang memberi rahmat bagi alam semesta. Hanya dengan
kondisi semacam itulah, iman progresif tercipta.

Catatan Akhir

Dari paparan di atas dapat ditegaskan bahwa aliran sesat
dapat didefinisikan sebagai sebuah aliran, kelompok, individu,
atau ajaran agama yang menyimpang dan menyempal dari ajaran
dasar agama, akidah, ibadah, amalan, dan pendirian mayoritas
pemeluk agama tertentu dan berakibat pada penodaan dan
penyelewengan ajaran agama tertentu. Beberapa ciri kelompok
dan aliran yang disebut sesat dan menyempal sengaja mengambil
tema agama yang kontroversial semisal kenabian, kontroversi
hari kiamat, imam mahdi, Malaikat Jibril, perlu tidaknya shalat,
shalat dengan bahasa masing-masing, tidak perlu puasa,
pemimpin yang maksum, dan pengkultusan manusia. Termasuk
kategori tema kontroversial adalah adanya Tuhan dan rasul baru.
Selain itu, orang-orang yang terlibat dengan aliran sesat biasanya
mereka sedang mengalami dahaga spiritual dan berasal dari
kelompok masyarakat yang mengalami gangguan mental.

Muncul dan berkembangnya banyak aliran atau kelompok
yang dianggap sesat dan sempalan ini ditengarai banyak faktor
pemicu seperti masalah ekonomi, politik, ketidakadilan sosial,
pendidikan, dan kultural serta masalah psikiatrik dan psikologis.

Maraknya aliran sesat mendapat reaksi beragam dari berbagai
kalangan. Umumnya, banyak yang menolak ketimbang yang
menerima. Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan PBNU,
misalnya, merespons supaya pemerintah bertindak tegas
terhadap pelaku penyebaran ajaran tersebut. Bila dicermati kasus

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 329



Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

per kasus ketitka muncul sebuah aliran sempalan atau sesat,
kerapkali hanya menggunakan pendekatan keamanan dan fatwa
agama. Demikian pula dalam mensikapi aliran Al-Qiyadah Al-
Islamiyah, Ahmadiyah, dan penahanan Lia Eden dengan alasan
menggangeu dan meresahkan masyarakat.

Dalam konteks itu, sebetulnya perlu diketahui latarbelakang
mereka tetlebih dahulu kenapa mendirikan dan mengikuti aliran
tersebut? Karena itu dibutuhkan dialog yang intensif dan proses-
proses berkesinambungan demi mengikis dan menjamin
terciptanya masyarakat yang dinamis serta menghindari dampak
buruk yang tidak diinginkan.

Masa depan toleransi agama yang cerah dan mendamaikan
sangat ditentukan oleh semua pihak, baik kaum agamawan,
pemerintah, maupun kelompok aliran yang disebut sesat dan
sempalan itu selain media massa dan kelompok il soczety. Yang
tidak kalah pentingnya adalah adanya hajat mendesak untuk
melesakkan penalaran baru dalam memahami Islam, sehingga
dapat membuka ruang bagi hadirnya makna Islam sebagai
paradigma kemanusiaan, mencerahkan, dan membebaskan
manusia dari keterpurukan dan ketidakadilan sosial.®

Daftar Pustaka

Abd.  Mogshit  Ghozali, “Sesat dan  Menyesatkan”,
http:/ | www.islamlib.conr, diakses tanggal 01 Agustus 2005.

, “Cetak Biru Toleransi di Indonesia”,
http:/ | wwmw.islamlib.conr, diakses tanggal 06 Oktober 2002,

Alwi Shihab, Isiam Inklusif (Bandung: Mizan, 1999).

Azyumardi  Azra, Historiografi ~ Islam — Kontemporer:  Wacana,
Aktualitas, dan Aktor Se¢arah (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 2002).

Bhikku Parekh, Rethinking Multiculturalism (New York: Palgrave,
2000).

330 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007


http://www.islamlib.com/
http://www.islamlib.com/

Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

Brian Mortis, Anthropological Studies of Religion: an  Introduction
(USA: Cambridge University Press, 1987).

Budhy Munawar-Rachman, Isiam Pluralis: Wacana Kesetaraan
Kaum  Beriman (Jakarta: Srigunting-RajaGrafindo Persada,
2004).

Chris Barker, Cultural Studies: Teori dan Praktik (Yogyakarta:
Kreasi Wacana, 2004).

Farid Esack, Qur'an, Liberation, and Pluralism: an Islamic Perspective
of Interreligions Solidarity Againts Oppression (Oxford: Oneworld
Publication, 1997).

http:/ | www.islamlib.conr, diakses tanggal 03 Januari 2008.

http:/ | www.surabayapost.com;, diakses tanggal 23 Januari 2008.

Johan Galtung, Studi Perdamaian (Surabaya: Pustaka Eureka,
2004).

Jose Casanova, Public Religions in the Modern World (Chicago: The
University of Chicago Press, 1994).

Jurgen Habermas, Toward a Rational Society (Boston: Beacon
Press, 1970).

Khaled M. Abou El Fadl, Tentara Tubhan, ter. Kurniawan
Abdullah (Jakarta: Serambi, 2003).

M. Amin Abdullah, Studi Agama: Nomativitas atan Historisitas?
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997).

M. Hasibullah Satrawi, “Agama, Toleransi, dan Berekspresi”,
http:/ | www.jie.cons; diakses tanggal 31 Mei 2005.

M. L. Ghozali, “Mensikapi Aliran Sesat™,
http:/ | www.suaramerdeka.com; diakses tanggal 23 Januari 2008.

Mark R. Woodward, Islam Jawa: Kesalehan Normatif V'S Kebatinan
(Yogyakarta: LKIS, 2004).

Moeslim Abdurrahman, Islam sebagai Kritik Sosial (Jakarta:
Penerbit Erlangga, 2003).

Nalini Muhdi Agung, Aliran Sesat atan Gangguan Delusi?,
http:/ | www.kompas.con, diakses tanggal 25 Januari 2008.

Peter Beilharz, Teori-Teori Sosial (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2005).

Ulnmuna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007 331


http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=162
http://www.surabayapost;/
http://www.kompas.com.,/

Choirul Mahfud, Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan Pribumisasi Isiam Humanis

Peter Clarke, New Religions in Global Perspective (New York:
Routledge, 2000).

Peter Kivisto, Multiculturalism in a Global Society (USA: Blackwell
Publishers, 2002).

Robert W. Hefner dan Patricia Horvatich, Islam di Era Negara-
Bangsa (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001).

Sukidi, “Iman untuk Toleransi”, www.islamlib.com., diakses
tanggal 05 Mei 20006.

Tom Saptaatmaja, “Aliran Sempalan dan Pengalaman Gereja”,
SURYA, 03 November 2007, 4.

Wawancara dengan KH. Ma’ruf Amin di Kantor MUI Jakarta
pada hari Kamis, tanggal 04 Oktober 2007.

Yudi Latif, Intelegensia Muslin dan Kuasa (Bandung: Mizan, 2005).

Zuhairi Misrawi, “Wawasan Baru Islam: Dari Konservatisme ke
Wacana Progresvitas Islam”, Abttp:/ /www.jie.com, diakses 26
Oktober 2004.

332 Ulnmnna, Volume X1 Nomor 2 Desember 2007


http://www.jie.com/

	00b Daftar Isi XI_2 Islam Sempalan.pdf
	05 Utama XI_2_Choirul Mahfud.pdf

