
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 277 

WACANA POLITIK DAN KEPEMIMPINAN ISLAM  
DALAM NASKAH KUNO KESULTANAN BIMA 

Mukhlis 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Islamic thought in the field of politics and leaderships is found as the Muslims effort 
ellaborating basic values of Islamic teachings considered relevant to and applicable in the 
two fields, mainly in the governmental arrangement and the conduct of ruling persons. The 
effort is based on the point of view that politics needs some values ordering it so that it as 
part of human existence (zoon politicon) is able to lead all human beings to a glorified 
life, not to split them into a lawless and orderless life (homo homini lupus). The effort 
has been lasting over centuries since the forming of established Muslims community in 
Madinah. 

One of sources from wich Muslim thought in the two field in certain period in the long 
journey of the history of Islam can be traced is manuscripts. Through historical and 
philological approaches, the outhor took a study on one of heritage manuscripts of Bima 
Sultanate that was produced in 1882, Jawharat al-Ma„ârif. Applaying content analysis 
the outhor picture out the model of Islamic political and leadership tought in the 
manuscript. 

Seeing from the three theoretical perspectives concerning the two field, the outhor 
concluded that the manuscript in line with the third theory which stated that Islam—
through al-Qur‟an and Sunnah—only has a set of ideal and ethical values concerning the 
to filed. The ellaboration and practical implementation of the values always follow the local 
contexts of Muslim communities—in this manuscript the contexts Bimanese Muslim in 
the 19th  century. 

Keywords: Pemikiran Politik, Islam, Manuskrip, Kajian Historis, Filologi, 
Content Analysis. 

_______________ 

NASKAH kuno1 atau manuskrip merupakan salah satu sumber yang otoritatif 
dan otentik dalam memberikan berbagai informasi sejarah pada masa 

                                                           
1Kekunoan suatu naskah didasarkan pada dua kriteria utama, yaitu: (1) Tulisan tangan, 

bukan naskah ketikan atau cetakan, (2) Usia 50 tahun atau lebih yang diketahui melalui 
informasi dalam naskah itu sendiri—biasanya tercantum dalam kolofon—atau, jika 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

278 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

lampau. Di samping itu ia juga merupakan sebentuk warisan budaya yang 
kandungan isinya mencerminkan berbagai pemikiran, pengetahuan, adat 
istiadat, serta perilaku suatu masyarakat pada suatu masa tertentu di masa 
lalu. Warisan budaya berupa naskah ini di Indonesia dapat dijumpai di 
berbagai wilayah negeri ini, termasuk Bima, bahkan ada yang tersebar di 
berbagai belahan dunia.2  

Di antara naskah-naskah itu terdapat sejumlah besar naskah bernafaskan 
Islam yang isinya merekam pemikiran dan pengamalan ajaran Islam pada 
masa lampau, baik berkenaan dengan pelaksanaan ibadah mahdlah maupun 
muamalah, seperti dalam bidang ekonomi, kemasyarakatan, politik dan 
pemerintahan. Naskah kuno yang isinya terkait dengan tiga masalah terakhir 
(kemasyarakatan, politik, dan pemerintahan) urgen untuk dikaji kembali 
untuk menemukan kearifan dan pelajaran berharga dalam menangani krisis 
dalam lingkup tiga masalah itu pada masa kini. Salah satu naskah kuno yang 
memuat tiga masalah yang disebutkan di atas adalah Jawharat al-Ma`ârif 
(selanjutnya disingkat JM).3 Naskah yang telah berusia lebih dari 123 tahun 
itu adalah salah satu dari sejumlah naskah peninggalan bekas kesultanan 
Bima dan sekarang menjadi salah satu koleksi Museum Samparaja Bima. 
Dalam katalogus Museum itu4 disebutkan bahwa naskah itu berisi ―tuntunan 
kepada Sultan dalam menjalankan tugas-tugasnya memimpin rakyat dan 
negerinya agar tetap berjalan dalam hukum syariat Allah Ta‟âlâ”.  

Deskripsi Ringkas dan Konteks Sosio-Historis JM 

Naskah JM semula—sebagaimana tertera dalam Katalogus Naskah Melayu 
Bima—berjudul Kitab Kewajiban Sultan.5 Judul JM ditemukan penulis dalam 

                                                           

informasi kolofon tidak ada, melalui analisis jenis dan usia media tulis yang digunakan 
(kertas, daun lontar, atau lainnya). 

2Tentang sebaran naskah-naskah Indonesia—yang ditulis dengan berbagai bahasa 
daerah—di berbagai belahan dunia, lihat Henri Chambert-Loir dan Oman Fatkhurrahman, 
Panduan Koleksi Naskah-naskah Indonesia Sedunia (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1999). 

3Sebelumnya naskah ini diberi judul Kitab Kewajiban Sultan dalam S. W. R. Mulyadi dan 
S. Maryam R. Salahuddin, Katalogus Naskah Melayu Bima, jilid II (Bima: Yayasan Museum 
Kebudayaan ―Samparaja‖, 1992), 45. Judul JM ditemukan oleh penulis ketika melakukan 
penelitian filologi terhadap naskah ini. Lihat Mukhlis, Jawharat al-Ma‟ârif (Alih Aksara, Alih 
Bahasa, dan Analisis Isi Berdasarkan Naskah 3.4 Koleksi Museum Samparaja), Proyek Penelitian 
DIK-S STAIN Mataram 2004 (Mataram: Lemlit STAIN Mataram, 2004)  

4Mulyadi dan Salahuddin, Katalogus…, 45.  
5Ibid. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 279 

naskah itu sendiri ketika melakukan penelitian filologi atasnya, dan tertera 
dalam bagian akhir naskah dengan susunan kalimat sebagai berikut:  

―Tamat al-kitâb al-musammâ bi Jawharat al-Ma`ârif. Dinamai dengan Jawharat al-
Ma`ârif artinya permata yang mengenal ilmu hikmah ulama yang awliyâ‟ yang tajam 
lebih daripada pedang yang sangat [keras] lebih daripada batu yang hidup6…‖.7 (kata 
dalam tanda [ ], dan cetak tebal dari penulis–M) 

Menetapkan usia dan waktu penulisan naskah JM cukup mudah 
mengingat informasi tentang hal itu tercantum dalam kolofon naskah itu, 
sebagai berikut: 

―Bermula ditulis kitab pada hijrat al-Nabî shallâ al-Lâhu `alayhi wa sallam pada tahun 
seribu dua ratus sembilan puluh sembilan pada tahun-tahun alif pada dua hari bulan 
Jumâd al-Akhir pada hari Jumat waktu isyrâq termaktub di dalam kebun Landulah 
bernama Bustân al-„Ârifîn di atas gunung bernama Jabl al-Muttaqîn. Wa shallâ al-Lâh „alâ 

sayyidinâ Muhammadin wa „alâ âlihî wa shahbihî ajma‟în âmîn yâ Rabb al-`Âlamîn.‖8 

Berdasarkan informasi kolofon tersebut, naskah JM selesai ditulis pada hari 
Jumat tanggal 2 Jumadil Akhir 1299 Hijrah. Kalau dikonversi ke penanggalan 
Masehi sama dengan tanggal 20 April 1882.9 Jadi hingga tanggal 20 Oktober 
2005 M atau 16 Ramadlan 1426 H, naskah ini telah berusia 123 tahun dan 6 
bulan (kalender Masehi) atau 128 tahun dan 9 bulan (kalender Hijriyah).10  

Tahun penulisan naskah JM (1882) bila dihubungkan dengan sejarah 
Kesultanan Bima bertepatan dengan masa awal pemerintahan Sultan 
Ibrahim (memerintah 1881-1915 M) yang menggantikan abangnya, Sultan 
Abdul Aziz (memerintah 1868-1881 M).  

                                                           
6Frase batu yang hidup, menurut penulis, merupakan pe-Melayu-an frase wadu mori dalam 

bahasa Bima (wadu: batu; mori: hidup), yaitu sebutan untuk batu yang sangat keras, biasanya 
berwarna hitam agak mengkilat; lawannya adalah wadu kobo (kobo: keropos), semacam batu 
apung atau batu lain yang mudah dipecah atau diremukkan. Penyerapan frase Bima dalam 
naskah JM merupakan bukti tersendiri bahwa naskah ini ditulis di dan dalam konteks 
Bima. 

7Naskah JM, 84-5. Naskah JM tidak memiliki nomor halaman. Secara keseluruhan 
naskah ini berisi 122 halaman, terdiri dari 96 halaman tertulis teks dan 26 halaman kosong. 
Nomor halaman naskah JM yang dirujuk dalam tulisan ini berdasarkan penomoran 
halaman yang berisi teks saja.  

8Ibid., 93-4.  
9Konversi penanggalan Hijriyah ke/dari Masehi mengggunakan Islamic Times Keeping 

Program, Mawaaqit Version 2001.06, oleh Dr. Ing. Khafid. 
10Adanya selisih usia ini karena terdapat selisih jumlah hari dalam setahun antara tahun 

Masehi (365 hari) dan Hijriyah (354 hari), tahun Masehi 11 hari lebih banyak. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

280 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Sultan Abdul Aziz dinobatkan menjadi raja dalam usia yang masih belia, 
5 tahun, dan hingga mangkatnya tahun 1881 dalam usia 18 tahun dia tidak 
menikah sehingga dia diberi gelar anumerta Ruma ma Waa Sampela (Raja 
Jejaka). Masa pemerintahan Sultan Abdul Aziz ini ditandai dengan 
mengemukanya gerakan untuk melepaskan diri dari pengaruh kolonial 
Belanda yang sudah sangat merasuki sistem politik dan ekonomi 
pemerintahan kesultanan Bima. Gerakan yang sama semakin meningkat pada 
masa pemerintahan sultan berikutnya, Sultan Ibrahim. Muncul sekelompok 
orang dari kalangan istana yang sangat keras menentang pengaruh Belanda 
dan mereka menilai sikap Sultan terlalu lembut dalam menghadapi bangsa 
kolonial itu. Akibatnya mereka keluar dari istana—kemudian dikenal dengan 
sebutan kelompok Ma Kalosa Weki—membentuk konsentrasi-konsentrasi 
perlawanan terhadap Belanda di wilayah Bolo, Belo, dan Sape.11 

Di luar persoalan politik dan ekonomi yang terlalu didominasi Belanda 
saat itu, dinamika sosial keagamaan baik dalam lingkungan istana maupun 
masyarakat luas berlangsung dengan baik. Ini ditandai dengan semakin 
mapannya perkembangan Islam di Bima dan bertambahnya lektur-lektur 
keislaman melalui kegiatan menulis dan menyalin12 di lingkungan istana. 
Kegiatan dakwah Islam didukung sepenuhnya dan diprakarsai oleh para 
Sultan Bima semenjak sultan yang pertama, Sultan Abdul Kahir ma Bata 
Wadu. Para sultan, terutama Sultan Nuruddin (memerintah 1682-1687), 
menggencarkan pengembangan agama Islam dengan mendatangkan para 
ulama dan da‘i dari luar Bima, seperti dari Banten, Aceh, Sumatera, Malaka, 
Jawa, dan Sulawesi. Mereka diangkat sebagai pejabat di lingkungan istana 

                                                           
11Selengkapnya tentang situasi Kesultanan Bima pada masa pemerintahan Sultan 

Abdul Aziz dan Sultan Ibrahim, lihat Abdullah Tajib, Sejarah Bima Dana Mbojo (Jakarta: 
Harapan Masa PGRI, 1995), h. 245-56 

12Penulis membedakan kegiatan menulis dari menyalin. Menulis berarti menghasilkan 
karya sendiri, sedangkan menyalin berarti memperbanyak (meng-copy) suatu karya dengan 
cara menulis ulang baik dalam bentuk dan isi yang sama persis dengan aslinya maupun 
dengan modifikasi-modifikasi tertentu. Tradisi menulis dan menyalin sudah dikenal oleh 
masyarakat Bima sejak berdirinya Kerajaan Bima—yaitu tahun 823 H (1420 M), ketika 
dilantiknya Indera Zamrud menjadi Raja Bima I—dan semakin digiatkan pada masa 
pemerintahan Raja Manggampo Jawa (Raja Bima VII) dengan mulai dirintisnya penulisan 
BO (catatan resmi juru tulis kerajaan). Ada tiga huruf yang pernah digunakan dalam 
perkembangan tradisi menulis di Bima, yaitu: (1) huruf Bima, digunakan pada masa awal 
Kerajaan Bima; (2) huruf Bugis-Bima, mulai digunakan setelah Kerajaan Bima menjalin 
hubungan kekerabatan dengan Kerajaan Gowa dan Bugis; (3) huruf Arab Melayu, 
digunakan bersamaan dengan mulainya islamisasi di Bima.  



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 281 

sebagai tenaga Lembaga Hukum Syara‘ dan juga Mufti.13 Untuk mendukung 
pengembangan Islam tersebut tentu dibutuhkan dan oleh karenanya 
diproduksilah lektur-lektur keislaman, seperti naskah JM. 

Secara garis besar pokok isi naskah JM adalah tentang Fiqh Siyâsi, 
khususnya berkaitan dengan tugas, kewajiban, nasehat-nasehat, dan amalan-
amalan untuk sultan. Keseluruhan teks tentang pokok-pokok isi ini terbagi 
dalam lima pasal.14  

Pemikiran Politik Islam dalam JM 

Pemikiran Islam dalam bidang politik dipahami sebagai upaya umat Islam 
untuk mengelaborasi nilai-nilai dasar dalam ajaran Islam yang dipandang 
relevan dan dapat diaplikasikan dalam dunia politik, terutama tata 
pemerintahan dan perilaku para pemegang tampuk kekuasaan. Upaya ini 
didasari pandangan bahwa perilaku politik membutuhkan nilai-nilai untuk 
mengaturnya sehingga politik sebagai kenyataan diri manusia (zoon politicon) 
bisa menjaga martabat manusia itu sendiri, bukan justru sebaliknya 
menjerumuskan manusia dalam hukum rimba (homo hominilupus). 

Pemikiran politik Islam tidak tampil dalam satu corak atau madzhab. Hal 
ini disebabkan oleh adanya perbedaan pandangan di kalangan umat Islam 
tentang hubungan antara Islam dengan politik dan ketatanegaraan. Munawir 
Sadzali mengidentifikasi adanya tiga perbedaan pandangan dalam masalah ini 
yang kemudian membentuk tiga aliran pemikiran politik Islam, yaitu:15 
1. Aliran pertama berpendirian bahwa Islam bukan hanya semata-mata 

agama dalam pengertian hanya mengatur hubungan antara manusia 
Tuhan saja. Islam, sebaliknya, adalah agama yang sempurna dan lengkap 
dengan pengaturan di segala aspek kehidupan manusia termasuk dalam 
politik. Oleh karena itu, umat Islam harus kembali kepada sistem Islam 
itu sendiri. Sistem ketatanegaraan atau politik islami yang harus diteladani 
adalah sistem yang telah dilaksanakan oleh Nabi Muhammad saw dan 
empat khalifah sesudahnya. Tokoh-tokoh aliran ini antara lain adalah 
syekh Hasan al-Banna, Sayyid Quthb, Syekh Muhammad Rasyîd Ridlâ, 
dan Abu al-A‗la al-Mawdûdi. 

                                                           
13Abdullah Ahmad, Kerajaan Bima dan Keberadannya (Bima: t.p., 1992), 113. 
14Bandingkan dengan Mulyadi dan Salahuddin, Katalogus…, 45 yang menyatakan 

bahwa keseluruhan isi naskah ini terbagi ke dalam empat pasal. 
15Lihat Munawwir Sadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, Edisi 5 

(Jakarta: UI Press, 1993), 1-3. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

282 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

2. Aliran kedua berpendirian bahwa Islam adalah agama dalam pengertian 
yang tidak ada hubungannya dengan politik dan ketatanegaraan. Nabi 
Muhammad hanyalah seorang rasul biasa sebagaimana rasul-rasul lain 
sebelumnya dengan tugas tunggal mengajak manusia kembali kepada 
kehidupan yang mulia dengan menjunjung tinggi budi pekerti luhur; dan 
beliau tidak pernah dimaksudkan untuk mendirikan dan mengepalai satu 
negara. Tokoh penting aliran ini antara lain adalah ‗Ali ‗Abd al-Râziq dan 
Dr. Thaha Husein. 

3. Aliran ketiga menolak kedua pandangan di atas. Menurut aliran ini Islam 
bukan hanya agama yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan 
saja seperti pandangan aliran kedua, tetapi juga tidak memiliki sistem 
ketatanegaraan sendiri seperti pandangan aliran pertama. Islam hanya 
memiliki seperangkat tata nilai etika ideal yang darinya dapat dijabarkan 
dan dirumuskan code of conduct dalam perilaku politik dan kepemimpinan. 
Rumusan itu kemudian melahirkan antara lain identifikasi tentang 
karakteristik, tugas, hak, dan kewajiban kepemimpinan Islam. Tokoh 
penting aliran ini adalah Dr. Muhammad Husein Haikal. 
Dari perspektif teoretik di atas, pemikiran politik JM dapat dikategorikan 

dalam aliran ketiga. Artinya, Islam—melalui al-Qur‘an dan al-Sunnah—
dipandang sebagai sumber nilai, inspirasi, atau kaidah umum dalam politik 
dan tata pemerintahan, sedangkan implementasi praktisnya disesuaikan 
dengan konteks ruang dan waktu tertentu. Konteks sosial politik Bima pada 
masa penulisan JM—seperempat terakhir abad ke-19—adalah masyarakat 
agraris feodalistik yang ditata oleh suatu pemerintahan kerajaan/kesultanan 
yang sudah mapan dan telah berusia lebih dari 400 tahun.16 

Sebelum menjadi kesultanan—dengan Islam sebagai agama resmi sejak 
dinobatkannya sultan yang pertama, Abdul Kahir, pada tahun 1640—Bima 
merupakan sebuah kerajaan yang dilandasi oleh dan ditata dengan nilai-nilai 
tradisional setempat yang bersifat animistik dinamistik. Masuknya Islam pada 
tahun 160917 dan dilanjutkan dengan islamisasi yang gencar dalam struktur 

                                                           
16 Kerajaan Bima mulai terbentuk sejak dilantiknya Raja Bima I, Indera Zamrud putera 

Sang Bima. Menurut informasi BO yang dikutip oleh Abdullah Tajib, Indera Zamrud 
datang ke Bima pada tahun 823 H (1420 M) dan pada tahun yang sama pula dia dilantik 
menjadi Raja Bima I berdasarkan kesepakatan para Ncuhi yang dipimpin oleh Ncuhi Dara. 
Lihat Abdullah Tajib, Sejarah …, 54-64. 

17Terdapat kontroversi tentang waktu masuknya Islam di Bima. Pendapat yang umum 
berkembang adalah Islam masuk ke Bima pada tanggal 11 Jumadil Awal 1028 H (26 April 
1619 M) berdasarkan informasi dalam BO—catatan kerajaan Bima—yang menceritakan 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 283 

dan melalui mekanisme kekuasaan—karena kerajaan Bima bermetamorfosa 
menjadi kesultanan Islam Bima—tidak serta merta mengubah segenap 
tatanan sosial politik tradisional, bahkan hingga dihapuskanya kesultanan 
Bima pada tahun 1958.18 Suprastruktur kesultanan itu sendiri—terutama dari 
segi institusi dan mekanisme penggantian kekuasaan—tidak menggambarkan 
penjiplakan pada struktur dan mekanisme kekuasaan masa Rasulullah dan 
empat khalifah sesudahnya sebagaimana yang diidealisasikan oleh aliran 
pertama pemikiran politik Islam.  

Kekuasaan sultan Bima diwariskan secara turun temurun—tidak seperti 
praktik Nabi dan empat khalifah penggantinya yang diangkat melalui 
mekanisme pemilihan—dan penobatan sultan baru dilakukan oleh Ncuhi 
Dara,19 suatu ―institusi‖ yang memiliki legitimasi magis dan tradisi warisan 
kerajaan Bima, dan justifikator keterhubungan genealogis para raja/sultan 
Bima dengan para dewa, sebagai keturunan Sang Bima.20 Menarik untuk 

                                                           

bahwa pada waktu tersebut tiba di Sape empat orang mubalig utusan dari Bugis, Luwu, 
Tallo, dan Bone. Keempat orang itulah yang mengislamkan La Kai yang kelak menjadi 
Sultan Bima I dengan nama Sultan Abdul Kahir. Lihat Lalu Massir Q. Abdullah, BO (Suatu 
Himpunan Catatan Kuno Daerah Bima), (Mataram: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan 
Proyek Pengembangan Permuseuman NTB, 1981/1982), 17-8. Abdullah Tajib, Sejarah 
Bima Dana Mbojo (Jakarta: Harapan Masa PGRI, 1995), 110. Abdullah Ahmad, Kerajaan 
Bima dan Keberadaannya (Bima: t.p., 1992), 71. M. Fachrir Rahman, ―Kontroversi Sejarah 
Masuk Islam ke Bima‖, dalam Jurnal Ulumuna, 1 (Januari-Juni 2005), 20-34. Penulis 
menemukan catatan lain dalam BO, yaitu:  

―Hijrat al-Nabi shallâ al-Lâhu ‗alayhi wa sallam seribu sepuluh dualapan tahun Ha pada 
ketika itulah masuknya Islam tanah Bima daripada zaman naik Kerajaan Manulu Salisi 
pada tatkala Mangkubuminya Manulu Watu Hila supaya orang Bima ingat mulanya. 
Demikianlah adanya. Tammat‖.  

Lihat BO, 2 (naskah kode 1.1 koleksi Museum Samparaja Bima, dan BO Kesultanan Bima, 33 
(naskah kode 1.2 koleksi Museum Samparaja Bima).  Berdasarkan catatan tersebut penulis 
berpendapat bahwa Islam masuk ke Bima pada 1018 H (1609 M), jauh sebelum 
terbentuknya Kesultanan Islam Bima, 1640. 

18 Penghapusan ini sebagai pelaksanaan Undang-Undang No. 69 Tahun 1958. 
19Ncuhi adalah para kepala suku yang memimpin masyarakat Bima yang terpencar 

sebelum terbentuknya kerajaan. Ada lima Ncuhi di Bima, yaitu Ncuhi Parewa (menguasai 
daerah bagian selatan), Ncuhi Bolo (menguasai daerah bagian barat), Ncuhi Bangka Pupa 
(menguasai daerah bagian utara), Ncuhi Dorowoni (menguasai daerah bagian timur), dan 
Ncuhi Dara (menguasai daerah bagian tengah) sekaligus sebagai kepala bagi semua Ncuhi. 

20Rekonstruksi yang representatif tentang hal ini dengan bersumber dari naskah-
naskah kuno (BO) kerajaan Bima dapat dilihat dalam Henry Cahmbert-Loir, Kerajaan Bima 
dalam Sastra dan Sejarah (Jakarta: KPG bekerja sama dengan EfEO, 2004). Buku ini 
sesungguhnya adalah himpunan dari transkripsi tiga naskah, yaitu Syair Kerajaan Bima, 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

284 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dicermati bahwa para sultan Bima—yang nota bene adalah muslim dan 
meresmikan Islam sebagai agama kerajaan—tetap mempertahankan 
keterhubungan genealogis dengan para dewa—yang nota bene merupakan 
sudut terpenting dalam struktur keyakinan (Hindu) animistik. Ini tampak 
seolah sebagai sebuah paradoksa yang unik. Namun dari perspektif kajian ini, 
hal itu justru menunjukkan bahwa kesultanan Bima adalah sebentuk melting 
pot ide-ide politik Islam dan nilai-nilai budaya lokal Bima. Hal itu juga 
menunjukkan bahwa pemikiran politik Islam Bima pada masa penulisan JM 
sejalan dengan aliran yang ketiga. 

Profil Ideal Pemimpin Islam dalam JM 

Profil ideal pemimpin Islam telah banyak ditulis baik dengan 
penggambaran secara garis besar maupun detail. Seorang penulis bahkan 
mengemukakan 50 karakteristik,21 yang tampak tidak efisien dan 
kandungannya saling tumpang tindih dan perlu di kategorisasi sehingga 
menjadi lebih terstruktur secara teoretik dan konseptual.  

                                                           

diterbitkan pertama kali tahun 1982; Cerita Asal Bangsa Jin dan Segala Dewa-Dewa, diterbitkan 
pertama kali tahun 1985; dan Syair Kerajaan Bima, diterbitkan baru pertama kalinya dalam 
buku ini. 

21Yaitu: (1) kuat aqidah, (2) sederhana dan jujur, (3) memiliki kekuatan jasmaniah yang 
cukup, (4) memiliki kekuatan rohaniah yang cukup, (5) berjiwa pemersatu, (6) tidak 
berwatak Fir'aunisme, akuisme, dan vested interest, (7) percaya pada diri sendiri, (8) cepat dan 
tepat mengambil keputusan, (9) ramah tamah dan penuh pengertian, (10) memiliki reputasi 
yang menyeluruh, (11) memiliki kecakapan tehnis, (12) cerdas, (13) penuh semangat juang, 
antusias, (14) semangat mencapai tujuan, (15) sabar dan tawakkal, (16) teguh 
memperjuangkan keyakinan, (17) adil dalam segala hal, (18) luwes dalam pengetrapan, 
teguh dalam pendirian, (19) tidak pamrih dalam berbuat, (20) cakap menimbang, (21) 
mampu merumuskan program secara jelas, (22) bertanggung jawab, (23) tawadlu', (24) tegas 
dan bijaksana, (25) waspada dan berpengamatan sosial yang tajam, (26) simpatik, (27) daya 
ingatan yang besar, (28) penuh inisiatif dan kreatif, (29) kemauan mendengar, menimbang, 
dan menyeleksi, (30) ramah tamah dan penuh perasaan, (31) obyektif dalam menganalisa 
sesuatu, (32) memiliki humor yang segar, (33) menanamkan rasa kebersamaan, (34) energik 
dan penuh gairah, (35) memiliki kesiapsiagaan, (36) loyal pada tugas, (37) suka melindungi, 
(38) cakap akan masalah yang ditanganinya, (39) istiqâmah, (40) memiliki corak dan arah 
yang jelas, (41) berjiwa toleran, (42) berjiwa demokratis, (43) berpandangan luas dan tidak 
fanatik golongan, (44) terbuka menerima ide, saran, dan gagasan, (45) terbuka menerima 
kritik, (46) memiliki kharisma, (47) bersedia menciptakan tenaga pengganti, (48) tidak 
mementingkan gelar atau imbalan, (49) disiplin, (50) mengutamakan lisân al-hâl (perbuatan, 
tindakan) daripada lisân al-maqâl (ucapan, janji-janji). E. K. Imam Munawwir, Asas-asas 
Kepemimpinan dalam Islam (Surabaya: Usaha Nasional, tt), 168-99. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 285 

Dalam menjalankan kepemimpinannya seorang pemimpin dapat 
dipengaruhi oleh beberapa faktor yang menentukan keberhasilan atau 
kegagalannya. Faktor-faktor yang dapat mempengaruhi keberhasilan seorang 
pemimpin di antaranya adalah sebagai berikut: pengetahuan, keberanian, 
inisiatif, ketegasan, bijaksana, adil, taat, pembawaan baik, ulet, semangat, 
tidak mementingkan diri sendiri, ikhlas, kemampuan mengendalikan diri, 
tanggung jawab yang penuh, kemampuan menjalin kerjasama yang baik, 
menguasai persoalan secara detail, simpatik, dan pengertian.22 Kebalikan dari 
kondisi tersebut dapat dipandang sebagai faktor penyebab kegagalan seorang 
pemimpin.  

Naskah JM memuat juga uraian tentang karaktersitik profil ideal 
pemimpin, baik sebagai pemimpin puncak suatu negara (raja, sultan, 
presiden) maupun para pejabat terasnya, seperti para menteri. Idealita 
seorang sultan atau kepala negara dalam JM digambarkan sebagai zhillu al-
Lâh ta`âlâ fi al-ardli (bayang-bayang Tuhan di bumi) dan khalîfah (pengganti) 
Rasulullah. Kebalikan dari idealita itu adalah zhillu al-iblîs (bayang-bayang 
iblis). Untuk menggapai idealita itu, sultan harus memiliki sejumlah 
kompetensi yang dibutuhkan dan melaksanakan dua kewajiban utama yang 
melekat pada diri Sultan,23 yang akan diuraikan pada subjudul tersendiri 
dalam tulisan ini. 

Idealita profil sultan itu dilandasi oleh dua trilogi kompetensi, yaitu: (1) 
ilmu, akal, dan adil; (2) iman, taqwa, dan hayâ‘, yang dalam JM diterjemahkan 
menjadi percaya, takut dan malu.24 

 

Gambar 1: Visualisasi dua trilogi kompetensi sultan 

Tiga unsur dalam trilogi yang pertama dapat dilihat sebagai kompetensi 
praktis-pragmatis, dan yang kedua sebagai kompetensi spiritualitas. Tiga 
unsur dalam masing-masing trilogi tersebut harus saling terjalin integral. 
Pada tahap selanjutnya antara kedua trilogi itu juga harus terjalin integral, 

                                                           
22Ibid., 70-5. 
23Naskah JM, 2-10. 
24Naskah JM, 39-40. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

286 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dalam arti bahwa yang satu tidak bermanfaat bahkan dapat menyebabkan 
kemudaratan bila tidak dipadu dengan trilogi yang lainnya. Keterjalinan 
interen dan antar dua trilogi ini dalam JM diuraikan dengan kalimat: 

―… daripada hal kelebihan ilmu dan akal dan adil. Maka jika kurang satu daripada 
yang tiga perkara itu tiada tetap akan mengerjakan amar Allah dan dapat ia /39/ 
menjauhkan nahi-Nya. Maka di dalam tiga perkara yang telah tersebut itu tiada jadi 
apabila tiada iman dan taqwâ dan hayâ’ artinya percaya dan takut dan malu. Maka 
apabila tiada ada akan seorang raja-raja atau yang bukan raja-raja itu jika ada aqal 
padanya tiada betul jika tiada imannya. Jika ada ilmu padanya tiada diamalkan jika tiada 
taqwanya. Jika /40/ ada padanya adil apabila tiada hayâ’-nya bukan tempatnya yang 
ditempatinya artinya bukan ia adil hukum syara` Allah Ta`âlâ hanya adil dengan kira-
kira sendirinya juga daripada tiada ada haya‘ padanya.‖25 (cetak tebal dari M) 

Dialektika keenam unsur dalam dua trilogi di atas, dalam JM, dijalin 
dalam tiga pasangan konsep yang sangat menarik, yaitu aqal-iman, ilmu-
taqwâ, dan adil- hayâ. 

Aqal dijalinkan dengan iman. Iman bagi seorang raja (baca: pemimpin) 
dibutuhkan sebagai pemandu aqalnya. Jika tidak ada imannya maka aqalnya 
akan digunakannya untuk mengakali atau membohongi rakyat dan 
bawahannya; Jadilah dia seorang pemimpin yang penuh dengan tipu 
muslihat, sifat munafik, dan takabur. 

Ilmu dijalinkan dengan taqwa. Ketaqwaan seorang pemimpin akan 
menjadi energi pendorong baginya untuk mengamalkan segenap ilmu yang 
dimilikinya di jalan kebaikan sehingga menjadi ilmun yuntafa`u bih (ilmu yang 
memberi manfaat) bagi segenap rakyat dan bawahannya. Tanpa dorongan 
untuk mengamalkan ini maka ilmu yang dimiliki pemimpin itu hanya akan 
berhenti menjadi teori-teori kosong tak berguna. Bahkan ilmu yang 
demikian, dalam agama Islam, diibaratkan sebagai pohon yang meranggas 
yang tak dapat memberikan buah untuk dimakan atau sekedar naungan 
keteduhan dalam suasana gerah. Sebaliknya, ilmu yang selalu diamalkan 
ibarat pohon rindang yang buahnya lebat sepanjang tahun. Manusia dapat 
memakan buahnya atau berteduh merasakan kesejukan naungannya. 

Taqwâ,, dalam JM, ditejemahkan dengan takut. Kata ―takut‖ di sini, 
sebagimana yang dapat dipahami dari ilustrasi dalam JM, harus dipahami 
dalam pengertian ―takut untuk tidak melakukan kebaikan-kebaikan sebagai 
pengamalan ilmu yang dimiliki‖. Jadi, dalam JM, takut adalah sebuah energi 
pendorong untuk berbuat baik dan penahan untuk berbuat tidak baik. 

                                                           
25Ibid. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 287 

Adil dijalinkan dengan hayâ‟ (malu). Keadilan adalah tema pokok usaha 
perbaikan masyarakat oleh para nabi, sekaligus inti risâlah mereka.26 Sifat adil 
pada diri pemimpin adalah segalanya di mata rakyat dan bawahannya. 
Sedemikian tingginya kedudukan sifat adil ini sehingga Ibnu Taymiyah, 
seorang pemikir Islam terkemuka, berpendapat bahwa pemimpin yang kafir 
tetapi adil lebih baik daripada pemimpin muslim tetapi zhalim.27 Keterjalinan 
antara sifat adil dan malu, dalam JM, dilukiskan dengan kata-kata:  

 ―Jika /40/ ada padanya adil apabila tiada haya‘nya bukan tempatnya yang 
ditempatinya artinya bukan ia adil hukum syara` Allah Ta`âlâ hanya adil dengan kira-
kira sendirinya juga daripada tiada ada haya‘ padanya.‖  

Penggambaran di atas menyiratkan pengertian adil dalam Islam, yaitu 
menempatkan sesuatu sesuai dengan tempatnya yang ditetapkan dalam 
hukum Allah. Penjalinan kedua sifat ini mengandung makna bahwa 
pemimpin harus malu berbuat tidak adil dan/atau memperalat keadilan 
dengan mengangkanginya di bawah kepentingan pribadinya. Jadi, dalam 
perspektif JM, malu adalah sebuah energi batin yang memberikan kekuatan 
pada setiap pribadi untuk menahan diri dari melakukan kezhaliman dan 
berbagai pelanggaran hukum lainnya. 

Keterjalinan interen dan antar dua trilogi yang diuraikan di atas dapat 
divisualisasikan seperti pada gambar di bawah ini.  

 

Gambar 2: Integrasi dua trilogi kompetensi sultan. Dalam Bahasa Bima ini bisa 
disebut dengan “nggusu ini” (integrasi enam sifat keutamaan). 

                                                           
26Nurcholis Madjid, ―Konsep-Konsep Keadilan dalam al-Qur‘an dan Kemungkinan 

Perwujudannya dalam Konteks Zaman Moderen‖, dalam Islam Doktrin dan Peradaban: 
Sebuah Telaah Kritis tentang Masalah Keimanan, (Jakarta: Paramadina, 1992), cet. II, 510 

27Ibid. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

288 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Integrasi dan internalisasi kedua trilogi kompetensi tersebut –yang 
penulis sebut sebagai ―nggusu ini‖ (integrasi enam sifat keutamaan)– menjadi 
simpul dari banyak untaian nasehat untuk sultan yang dikemukakan dalam 
pasal 1 JM. Melalui Integrasi dan internalisasi kedua trilogi kompetensi itu 
pula yang memungkinkan sultan dapat menjalankan dua kewajiban utamanya 
sehingga dapat menampilkan dirinya sebagai profil ideal sultan, zhill al-Lâh 
Ta`âlâ fî al-ardli (bayang-bayang Tuhan di bumi) dan khalîfah rasûl al-Lâh, 
penerus kepemimpinan Rasulullah. 

Dalam wacana nilai-nilai tradisionil budaya Bima dikenal konsep ―nggusu 
waru‖ (integrasi delapan sifat keutamaan) sebagai penggambaran untuk 
pribadi-pribadi istimewa, dan ―maja labo dahu‖, yang secara harfiah berarti 
―malu dan takut‖. Menarik untuk dikaji lebih mendalam tentang ada atau 
tidak adanya keterkaitan kedua konsep tersebut dengan konsep ―nggusu ini‖ 
dan ―takut dan malu‖ yang diangkat dari naskah JM. 

Dalam JM juga digambarkan tentang idealita profil menteri (baca: pejabat 
negara). Sultan diharuskan untuk melakukan fit and proper test dalam memilih 
dan mengangkat menterinya,28 bukan atas dasar kesukaan semata.29 
Tujuannya adalah agar diperoleh menteri (pejabat negara) yang memiliki 
integritas kepribadian yang digambarkan dalam JM sebagai berikut: 

―Dan melengkapkan menterinya [dengan] orang laki-laki lagi merdeka dan budiman 
dan sempurna bijaksana daripada ilmu agama dan ilmu adat lagi berani dengan akalnya 
bukan berani dengan hawa nafsunya lagi tiada loba akan harta rajanya dan tiada tamak 
akan harta rakyatnya /7/ dan tiada takut memberi ingat atau mengajarkan rajanya 
apabila perkataan atau perbuatan itu rajanya menyalahi hukum syara` atau hukum adat 
dan lagi keras agamanya dan kuat ia berbuat ibadah dan meramaikan negeri rajanya 
dengan mengerjakan sunnah Rasûl al-Lâh /8/ dan menyegerakan barang apa perintah 
rajanya dan jangan khianat akan harta rajanya dan membanyakkan malunya dan 
takutnya akan jalan yang ia [tidak] sepatutnya bahwa jangan ia takut /9/ membuka 
mulut di hadapan rajanya daripada segala jalan yang benar jikalau dibunuh oleh rajanya 
sekalipun. Maka demikianlah sifat kelakuan orang dijadikan menterinya oleh sultannya 
supaya selamat negerinya dan sejahtera segala rakyatnya daripada sekalian /10/ 
perbuatan yang maksiat dan supaya tetap di dalam perbuatan taat dan ibadah.‖30 

Kutipan di atas menggambarkan sosok menteri dengan integritas 
kepribadian yang tinggi, yaitu independen, bijaksana, cerdas, berani, jujur, 
dan religius. Menteri hanya berkata dan bertindak atas dasar kebenaran 

                                                           
28Naskah JM, 11. 
29Naskah JM, 33. 
30Naskah JM, 7-11. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 289 

hukum Tuhan dan adat istiadat, sedemikian rupa sehingga dia tidak takut 
menghadapi resiko apapun sekalipun harus dibunuh oleh rajanya. 

Tugas Pemimpin Negara 

Al-Mawardi,31 seorang penulis yang menjadi rujukan penting dalam 
diskursus politik Islam, dalam bukunya yang terkenal al-Ahkâm al-
Shulthâniyah mengemukakan sepuluh tugas imam (khalifah) yang dapat 
dipahami sebagai kewajiban pemimpin suatu negeri, yaitu:32 
1. Melindungi keutuhan agama sesuai dengan prinsip-prinsip al-Qur'an, al-

Sunnah, dan ijma generasi salaf. 
2. Menerapkan hukum secara adil terhadap pihak-pihak yang berperkara. 
3. Melindungi wilayah negara dan tempat-tempat suci. 
4. Menegakkan hukum Allah untuk mencegah pelanggaran terhadap 

larangan Allah dan pelanggaran terhadap hak-hak hamba. 
5. Melindungi daerah-daerah perbatasan dengan benteng dan kekuatan 

yang kokoh. 
6. Memerangi orang yang menentang Islam setelah didakwahkan 

kepadanya dengan baik. 
7. Mengambil harta rampasan perang dan sedekah sesuai dengan 

ketentuan syariah. 
8. Menentukan gaji tanpa berlebih-lebihan dan mengeluarkannya tepat 

pada waktunya. 
9. Mengangkat orang-orang terlatih dan jujur untuk menjalankan tugas 

10. Terjun langsung menangani segala persoalan, dan inspeksi keadaan agar 
dia sendiri yang memimpin umat dan melindungi agama. 

Dalam JM dikemukakan bahwa ada dua tugas/kewajiban utama yang 
melekat pada diri sultan—yang merupakan implementasi idealitanya sebagai 
zhillu al-Lâh ta`âlâ fi al-ardli (bayang-bayang Tuhan di bumi) dan khalîfah 
(pengganti) Rasulullah—, yaitu: 
a. Memelihara negeri dan rakyatnya, dalam arti : 

1) mencegah terjadinya fitnah dan kriminalitas, seperti pencurian, 
perampasan, perjudian, dan jual-beli atau konsumsi opium;  

                                                           
31Nama lengkapnya adalah Abû al-Hasan Ali bin Muhammad bin Habîb al-Mawardî 

al-Syâfi‘î (370 H – 450 H). 
32Lihat Imam al-Mawardi, Al-Ahkâm As-Sulthâniyyah, Prinsip-prinsip Penyelenggaraan 

Negara Islam, ter. Fadhli Bahri (Jakarta: Darul Falah, 2000), 23-5. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

290 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

2) memperkuat pertahanan negeri dengan melengkapi senjata, amunisi, 
laskar, dan pagar batas teritorial yang kuat;  

3) mengawasi dinamika pasar supaya tidak terjadi instabilitas ekonomi, 
dan menindak tegas para pengacau pasar.33 

4) mengangkat menteri atau pejabat negara yang memenuhi syarat, yaitu: 
laki-laki, merdeka, budiman, bijaksana, menguasai ilmu agama dan 
ilmu adat, berani tapi rasional, tidak rakus akan harta, kritis, taat 
menjalankan agama, sigap dan cekatan, tidak khianat (loyal), dan 
memiliki rasa malu dan takut akan jalan yang tidak sepatutnya.34 
Untuk mendapat figur menteri yang demikian itu sultan harus 
melakukan seleksi dan pengujian, semacam fit and proper test.35 

b. Menegakkan hukum syara‘ Allah Ta‟âlâ dan adat istiadat. JM memberi 
petunjuk bahwa sultan harus menjalankan hukum syara‘ dan adat istiadat 
secara berimbang, tidak untuk dipertentangkan. Penegakan hukum syara 
dan adat-istiadat dintegralkan dalam satu dialektika trilogi (a) Sultan dan 
Menteri, (b) hukum syara‘ dan adat, dan (c) rakyat dan negeri. Apabila 
hukum syara‘ dan adat rusak, maka itu akan merusak rakyat dan 
negerinya; dan bila rakyat dan negeri rusak maka sultan dan menteri juga 
akan binasa.36 Dengan diilhami Qs. al-Qashash (28): 59 penulis JM 
menegaskan bahwa kezaliman sultan dan menteri adalah penyebab 
pokok kehancuran hukum syara‘ dan adat serta rakyat dan negeri.37  
Untuk menjaga sifat adil dan menghindari sifat zhâlim maka sultan harus 

menghindari kegemaran duduk dengan perempuan, anak-anak, orang fasik 
dan orang munafik. Sebaliknya dia harus duduk dengan para tetua laki-laki 
yang budiman, alim, bijaksana, miskin, dan amal shaleh.38 Nasehat yang 
bernuansa sangat diskriminatif terhadap perempuan ini menjadi cerminan 
tatanan masyarakat Bima yang patriarkhal saat itu. 

Dua tugas utama sultan dan penjabarannya dalam JM selaras dengan 
delapan dari sepuluh tugas utama sultan menurut al-Mawardi dalam bukunya 
al-Ahkâm al-Shulthâniyah.39 Dua dari sepuluh tugas utama itu yang tidak 

                                                           
33Naskah JM, 2-6. 
34Naskah JM, 7-11. 
35Naskah JM, 11-3. Tentang keharusan dilakukannya fit and proper test, lihat kutipan 

langsung pernyataan dalam naskah JM yang dirujuk footnote nomor 42 dalam tulisan ini. 
36Naskah JM, 13-4. 
37Naskah JM, 15-7. 
38Naskah JM, 17-20. 
39al-Mawardi, Al-Ahkam …, 23-5. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 291 

ditampilkan dalam JM berkenaan dengan masalah pengambilan harta 
rampasan perang dan penentuan gaji pejabat/pegawai kerajaan. Tampaknya 
kedua soal itu kurang relevan dengan konteks kesultanan Bima abad 19 yang 
berada di bawah pengaruh tekanan penjajah Belanda di bidang politik dan 
ekonomi. Jangankan melakukan penaklukan-penaklukan daerah lain untuk 
meluaskan wilayah kekuasaan sekaligus mendapatkan rampasan perang dan 
atau melakukan penataan kebijakan fiskal dan ekonomi secara mandiri, 
untuk melepaskan diri dari pengaruh dan tekanan penjajah tersebut saja 
sudah sangat menyedot energi kesultanan Bima. Barangkali inilah sebab tidak 
munculnya uraian berkenaan dengan dua tugas itu dalam JM. 

Pilar Keutuhan dan Eksistensi Kerajaan (Negara) 

Naskah JM menegaskan bahwa ada dua pilar utama yang menjamin utuh 
dan eksis suatu kerajaan, yaitu hukum syara‘ Allah dan adat istiadat. Pihak 
pertama yang berkewajiban dalam menegakkan dua pilar itu adalah 
sultan/raja (baca: penguasa/pemimpin negara) dan para menterinya (baca: 
para pejabat negara), dan mereka pula yang harus bertanggung jawab bila 
kedua pilar itu runtuh. Bagaimana kedua pilar itu bisa runtuh adalah bermula 
dari perilaku negatif sultan dan para menterinya yang jahat. Di antara 
perilaku negatif sultan itu adalah: gemar bergaul dengan perempuan; 
menghabiskan banyak waktu dengan kanak-kanak; akrab dengan orang fasik, 
yaitu pemabuk dan penjudi; dekat dengan orang munafik,40 rakus dan 
sombong dengan kekuasaannya, ceroboh dalam memilih dan mengangkat 
menteri, tiada mau bermusyawarah, memberikan pekerjaan kepada orang 
yang tidak ahli, tidak memiliki skala prioritas, tiada memenuhi hajat hidup 
rakyatnya.41 

Untuk menghindari keruntuhan dua pilar itu yang disebabkan oleh 
perilaku menteri yang jahat, maka langkah awal yang dapat ditempuh raja 
adalah menyeleksi secara ketat orang-orang yang akan dijadikan menteri 
sehingga terpilih orang-orang yang tepat, semacam fit and proper test. Dalam 
JM dinyatakan sebagai berikut: 

―Bermula apabila tuan sultan berkehendak menjadikan orang digelarkan menterinya 
maka wajib ia mencobakan dahulu supaya nyata /11/ segala perangainya dan 
kelakuannya. Apabila zhahir kebajikannya maka dinaikkan atasnya pangkat gelaran 
yang menteri, dan apabila zhahir kejahatannya maka jangan sekali-kali menjadikan 

                                                           
40Naskah JM, 17-8. 
41Naskah JM, 32-4. 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

292 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

menteri orang itu dari karena jalan itulah membinasakan /12/ hukum agama atau 

hukum adat.‖ 42 

Terinspirasi oleh Qs. al-Qashash (28): 59,43 dalam JM ditegaskan pula bahwa 
tatanan kehidupan bermasyarakat dan bernegara akan menjadi kacau balau 
apabila hukum syara‘ dan adat istiadat tidak diindahkan melalui kezaliman 
sultan dan menterinya. Jika masyarakat dan negara kacau karena runtuhnya 
hukum syara dan adat maka pada gilirannya sultan dan menteri itu pun akan 
binasa.  

Penegakan hukum syara dan adat istiadat dintegralkan dalam satu 
dialektika trilogi-duet: (a) Sultan dan Menteri, (b) hukum syara‘ dan adat, (c) 
rakyat dan negeri. Apabila hukum syara‘ dan adat rusak—karena perilaku 
buruk sultan dan para menterinya—maka rakyat dan negeri akan kacau, dan 
selanjutnya sultan dan menteri pun juga akan binasa.44 Dialektika trilogi-duet 
itu dapat divisualisasikan dengan gambar sebagai berikut: 

 

Gambar 3: Integrasi trilogi duet pilar eksistensi kerajaan (negara). 

Refleksi Kedisinian dan Kekinian 

Tradisi berkembang mengalir mengikuti dialektika kelangsungan dan 
perubahan (continuity and change). Tradisi yang eksis saat ini sebenarnya, di 
satu sisi, adalah kelanjutan saja dan, di sisi lain, merupakan modifikasi dan 
perubahan pada bagian-bagian tertentu dari tradisi sebelumnya. Tidak ada 
tradisi yang berkembang dari titik nol atau terputus sama sekali dari tradisi 
sebelumnya. Oleh karena itu mencari aspek-aspek tertentu dari tradisi masa 

                                                           
42Naskah JM, 11-3. 
43Terjemahan Qs. al-Qashash (28):59 adalah: ―…dan Kami tidak akan menghancurkan 

suatu negeri kecuali jika penduduknya zhalim‖. Abdullah Yusuf Ali, Qur‟an: Terjemahan dan 
Tafsirrnya, pen. Ali Audah (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), 1000. 

44Naskah JM, 12-5. 

Sultan dan 
Menteri 

Syara‘ dan 
Adat 

Rakyat dan 
Negeri 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 293 

lalu yang relevan baik untuk dilanjutkan maupun untuk dimodifikasi pada 
masa kini merupakan tindakan yang bijaksana. 

Dari perspektif di atas, maka beberapa aspek dari pemikiran politik dan 
kepemimpinan Islam kandungan naskah JM tentu mengandung unsur-unsur 
yang relevan untuk konteks kekinian dan kedisinian di samping unsur-unsur 
lainnya yang sudah tidak relevan atau perlu dirubah. Unsur-unsur yang 
relevan di antaranya adalah: 

Keterpaduan hukum syara‟ dan adat isitiadat sebagai pilar kehidupan. Naskah JM 
menunjukkan bahwa hukum syara‘ Allah Ta‘ala dan adat-istiadat adalah dua 
pilar untuk tegaknya kehidupan bermasyarakat dan bernegara. Apabila dua 
pilar ini hancur maka kehidupan menjadi kacau balau, karena tidak ada lagi 
nilai luhur yang menjadi pengontrol perilaku penguasa dan rakyat suatu 
negeri. Hukum syara‘ sebagai kontrol vertikal dan adat isitiadat sebagai 
kontrol horisontal dalam kehidupan. Penghayatan dan pengamalan yang 
berimbang dua pilar itu sangat penting, dan dalam konteks sekarang, 
khususnya di Bima sebagai tempat lahirnya naskah JM, perlu ditemukan 
formulasi apik pertautan antara keduanya. 

Integrasi dua kompetensi (praktis-pragmatis dan spiritualitas) pimimpin. Naskah 
JM menggambarkan bahwa unsur-unsur dalam setiap kompetensi harus 
membentuk satu integritas kepribadian. Saat ini dibutuhkan pimpinan yang 
tidak saja memiliki kualifikasi praktis-pragmatis sehingga dapat 
mendayagunakan segenap sumber daya lokal untuk kesejahteraan rakyat, 
tetapi juga kualifikasi spiritualitas sehingga negara/daerah terhindar dari 
perilaku kepemimpinan yang korup dan bejat, melanggar hukum Allah dan 
adat istiadat yang luhur. 

Fit and proper test bagi setiap orang yang akan dijadikan pejabat. Dalam naskah 
JM ditegaskan bahwa penempatan seseorang sebagai pejabat tidak boleh atas 
dasar rasa suka pimpinan semata, karena itu akan mengacaukan tatanan; 
sebaliknya harus pengujian terlebih dahulu. Nilai ini tentu saja sangat relevan 
dengan konteks sekarang agar diperoleh pejabat yang memenuhi syarat dan 
tepat dengan jabatannya serta memiliki integritas keperibadian.  

Integritas kepribadian pejabat negara. Pejabat negara yang berintegritas 
kepribadian, dalam JM digambarkan sebagai sosok yang independen, 
bijaksana, cerdas, berani, jujur, dan religius. Menteri hanya berkata dan 
bertindak atas dasar kebenaran hukum Tuhan dan adat istiadat, sedemikian 
rupa sehingga dia tidak takut menghadapi resiko apapun sekalipun harus 



Mukhlis, Wacana Politik dan Kepemimpinan Islam dalam Naskah Kuno Kesultanan Bima 
______________________________________________________________________ 

294 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dipecat atau bahkan dibunuh oleh rajanya. Profil pejabat negara dengan 
integritas kepribadian seperti tergambar di atas adalah kebutuhan masyarakat 
saat ini. 

Selain nilai-nilai di atas, dalam naskah JM terdapat juga nilai-nilai yang 
dipandang kurang sesuai atau setidaknya perlu dimodifikasi dan 
direaktualisasi sesuai konteks kekinian dan kedisinian, yaitu: 

Pandangan diskriminatif terhadap perempuan. Perempuan, dalam naskah JM, 
tidak saja dipinggirkan atau bahkan disterilkan dari peran-peran publik dan 
politik, tetapi juga dipandang sebagai pihak yang dapat mendatangkan 
kemudaratan bagi pemimpin. Pandangan semacam ini tentu sudah tidak 
sesuai lagi dengan konteks kekinian yang memandang laki-laki dan 
perempuan sebagai mitra-setara dalam berbagai aspek kehidupan.  

Pandangan keagamaan yang bersifat religio-magisme. Religio-magisme 
merupakan tipikal pandangan dan ekspresi keagamaan pada masyarakat 
tradisional agraris dengan pengaruh klenik yang kental. Munculnya praktek 
religio-magisme bersumber dari pemahaman yang keliru tentang konsep 
mu`jizat dan karâmah.45 Ia mewujud dalam bentuk aneka formulasi teks-teks 
suci keagamaan untuk digunakan sebagai kekuatan (magik) untuk 
merealisasikan kepentingan tertentu yang biasanya berjangka pendek.46 Di 
era yang modern dan rasional seperti saat ini, upaya-upaya mencapai tujuan 
praktis-pragmatis seharusnya lebih mengedepankan kemampuan ilmu dan 
teknologi bukan dengan praktik-praktik klenik. Di sisi lain, praktik 
keagamaan harus lebih dimurnikan sebagai media ekspresi spiritualitas, 
bukan sebagai sebagai media mencapai kepentingan praktis-pragmatis. Pasal 
2, 3, 4, dan 5 JM seluruhnya merupakan contoh ekspresi religio-magisme.  

Intoleransi dan pemaksaan agama. Dalam teks JM dengan tegas dituntut 
kepada raja agar menyeru seluruh rakyatnya supaya memeluk Islam, dan bila 
ada yang tidak menuruti seruan itu, maka raja boleh membunuhnya.47 Untuk 
konteks sekarang, seruan ini tentu saja bertentangan dengan asas universal 
kebebasan beragama sebagai salah satu hak asasi setiap orang.● 

                                                           
45Nurcholish Madjid, ―Penghayatan Keagamaan Populer dan Masalah Religio-

Magisme‖, dalam Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah, ed. Budhy Munawar Rahman. 
(Jakarta: Paramadina, 1995), cet. II, 499. 

46Keterangan lebih lanjut tentang religio-magisme dalam Islam dapat dilihat dalam 
Ibid., 494-508. 

47Naskah JM, 55-7. 


