
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 257 

SATU NEGARA SATU TUJUAN: 
MENYOAL KONSEP NEGARA KHILÂFAH  

TAQÎ AL-DÎN AL-NABHÂNÎ 

Umar Faruq 
___________________________________________________________ 

Abstract: 

Taqî al-Dîn al-Nabhânî, an Islamic fundamentalist, with his political party Hizb 
al-Tahrîr al-Islâm, offered an idea of khilâfah. As a universal nation, which is aimed at 
providing solutions to the whole problems (final solution), is a political ideology in form 
covered by religious issue that is universality of Islam. This idea is based on the 
universality of Islam which has no boundary limit so as the Islamic political system is 
universal and its implementation to build a khilâfah state should also be universal and 
absolute. This ideological reason is supported by empirical reason addressed to the countries 
and nations perceived as disbelievers institutions applied to Islamic nations. Since the 
world order nowadays is built on the interaction among countries and nations world wide, 
to show Islamic supremation, the secularistic system must be replaced. The alternative 
solution offered by Taqî al-Dîn is khilâfah state where Allah is the Judge.  

Although the functions of representative authority conduct are, the same as those in the 
theocratic system, the khilâfah nation is claimed to be different from theocracy for historical 
reasons; there is no historical and ideological relationships between theocracy and Islamic 
politic. The khalîfah is not an incarnation of God as claimed by an emperor in a 
theocratic nation. Khalîfah is just a representation of God who is the same as ordinary 
person in the eye of God.  The existence of  khalîfah is to facilitate the implementation of 
Allah’s rules, as the owner and the holder of the authority. The claim that khalîfah is the 
implementer of Allah’s rules and representation of God, practically, resembles the religious 
and political functions in a theocratic system. Therefore, khilâfah state is not an 
expression of religion ressurection, but merely a statement of new order to replace the 
present system with the khilâfah system claimed to be the religious principles. 

Keywords: Khilâfah, Khalifah, Politik, Jihad, Negara, Rakyat, Hukum Syar„î.  

_______________ 

JATUHNYA otoritas khalifah setelah kekalahan Islam dalam berbagai 
benturannya dengan Barat membawa penderitaan panjang bagi dunia Islam. 
Penderitaan ini menyebar di hampir semua bidang kehidupan: politik, 



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

258 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

ekonomi, dan ilmu pengetahuan.1 Kenyataan itu tentu saja mengundang 
perhatian para aktivis muslim untuk memberikan solusi. Aneka solusi yang 
ditawarkan beragam dan coraknya pun berbeda sesuai dengan visi dan 
orientasi dari bentuk-bentuk gerakan yang dipilih.2 

Di antara solusi-solusi tersebut pada tiga dasawarsa pascakejatuhan 
Khilâfah „Utsmânî, yang kembali merebak setelah melemahnya gerakan 
Ikhwân al-Muslimîn,3 adalah ide pembentukan negara khilâfah. Di tahun 
1928 M, ide memang pernah digotong oleh Ikhwân al-Muslimîn, dan setelah 
ditenggelamkan oleh wacana dan aksi-aksi negara-bangsa4 dalam beberapa 

                                                 
1Imperialisme Eropa yang merambah dunia Islam memang tidak sampai 

mengakibatkan stagnasi di kalangan kaum muslim. Meski beberapa wilayah didominasi 
Barat pada Perang Dunia I, dinamika di dunia Islam sepanjang abad XIX terus berlanjut 
hingga abad XX. Masa sejak Perang Dunia II sampai pertengahan tahun „60-an adalah saat 
terjadinya perubahan signifikan dan dramatis di dunia Islam, baik di bidang politik maupun 
ideologi. Selama periode ini banyak negara memerdekakan diri, berbagai perkembangan 
ideologis juga terjadi. Aneka peristiwa itu dibarengi revolusi militer dan perubahan 
evolusioner yang mengubah wajah dunia Islam. Periksa John Obert Voll, Islam Continuity 
and Change in the Modern World (Colorado: Westvie Press, 1982), 149.  

2Memuncaknya kesadaran Islam melahirkan berbagai aktivitas muslim dengan 
bermacam ciri, seperti revivalisme, kelahiran kembali, fundamentalisme, penegakan 
kembali syariat Islam, kebangkitan Islam, pembaruan Islam, modernisasi Islam, revitalisasi, 
militansi, aktivisme, messianisme, kembali ke Islam, dan barisan Islam. Lihat R. H. Rair 
Dekmejian, Islam in Revolution: Fundamentalism in the Arab World (New York: Syracuse 
University Press, 1985), 4.  

3Gerakan revivalis Islam pertama, Ikhwân al-Muslimîn, didirikan di Mesir pada 1928 M 
oleh seorang guru agama bernama Hassan al-Banna. Sejarah awal gerakan ini tak begitu 
jelas, tetapi tampaknya selama delapan tahun pertama, ia telah memfokuskan pada aktivitas 
keagamaan dan sosial. Namun, setelah itu gerakan ini mulai mengubah orientasinya dan 
lebih menonjolkan aspek politik dan tuntutan pengembalian negara Islam. Lihat Bernard 
Lewis, Islam and the West (London: Oxford University Press, 1993), 139.  

4Selama abad XX berkembang dua hal penting, yakni revolusi nasionalisme di dunia 
Islam dan kian strategisnya struktur negara di masyarakat. Kedua trend ini acapkali saling 
mendukung karena sebuah negara-bangsa yang menjadi tujuan banyak intelektual dan 
aktivis politik. Dalam pada itu, ide komunitas Islam kosmopolit (kesatuan umat) memang 
belum terlupakan. Para penulis nasionalis menekankan karakter Islam Arab dan melihat 
kesatuan Arab sebagai hal penting untuk kesatuan selanjutnya: Pan-Islam. Dalam hal ini, 
seorang intelektual nasionalis Arab, „Abd al-Rahmân al-Bazzâz di tahun 1952 berujar, 
“Islam meskipun agama universal yang sesuai untuk semua orang dan pada faktanya 
dipeluk oleh banyak bangsa dan suku, maka tidak ragu lagi bahwa Islam adalah agama yang 
pertama kali diturunkan kepada orang Arab sendiri. Dari sudut ini, Islam adalah agama 
spesial milik mereka sendiri.” Lihat Voll, Islam …, 150 dan 161. 



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 259 

tahun kemudian, isu tersebut kembali diangkat oleh Taqî al-Dîn al-Nabhânî, 
bahkan diwujudkan ke dalam aksi politiknya melalui gerakan Hizb al-Tahrîr.5 

Menurut al-Nabhânî, keterpurukan umat banyak disebabkan oleh 
hilangnya “pemerintahan khilâfah”, dan tanpanya segala urusan publik 
menjadi terbengkalai. Untuk itu, mengembalikan “sistem khilâfah” dalam 
kehidupan rakyat, menurutnya, wajib dilakukan setiap Muslim.6 Bertolak dari 
asumsi itu dan dengan perspektif Islam fundamentalis, ada tiga problem 
utama yang membebani umat, yaitu (1) munculnya berbagai persoalan 
lantaran “tiadanya khilâfah”, (2) “perlunya kehadiran khilâfah” beserta 
konsepsinya yang lengkap, dan (3) pentingnya upaya-upaya konkret yang 
mengarah pada “pengembalian institusi khilâfah”. 

Persoalan pertama adalah problem umum yang telah banyak terpahami  
umat sehingga melahirkan gerakan Islam dalam berbagai bentuk dan visi. 
Maka, al-Nabhânî pun tidak membahasnya secara khusus, kecuali sepintas. 
Sementara, persoalan kedua adalah masalah khusus dan sangat eksklusif 
karena menyangkut strategi gerakan, bentuk-bentuk koordinasi gerakan, dan 
tahap-tahap pencapaian tujuan. Persoalan tersebut juga tidak dibahas dalam 
tulisan ini karena sulitnya mencari informasi yang berkaitan dengan pola dan 
jaringan dakwah al-Nabhânî. Sementara, persoalan yang ketiga adalah 
masalah konsep pemecahan yang ditawarkan al-Nabhânî kepada umat. 
Konsep doktrinal politik ini dikemas dalam “negara khilâfah” dan menjadi 
“suguhan” utama dakwahnya. Hal ini mungkin didiskusikan karena gagasan 
khilâfah al-Nabhânî belakangan mulai banyak dipublikasikan. 

                                                 
5Setidaknya ada dua alasan pokok mengapa kaum fundamentalis menolak ide 

nasionalisme sembari menawarkan ide negara Islam universal, yaitu (i) menyangkut 
hubungan antara agama dan negara, dan (ii) mengenai konsep umat universal. Alasan 
pertama didasarkan pemahaman bahwa Islam merupakan sistem eksistensi total yang 
secara universal bisa diterapkan di semua waktu dan tempat. Dus, mustahil memisahkan 
agama dari negara. Hukum adalah inheren dalam Islam, al-Qur‟an memberi hukum dan 
negara menjadi alat penerapnya. Alasan kedua dipengaruhi anggapan bahwa tujuan akhir 
seorang muslim yang baik seharusnya adalah tegaknya aturan Allah. Maka, tak aneh jika 
Taqî al-Dîn al-Nabhânî, pendiri Hizb al-Tahrîr al-Islâmî (Partai Pembebasan Islam), 
meyakini bahwa hanya dengan penciptaan ulang negara Islam, jalan hidup muslim dapat 
terbebaskan dari segenap kekuatan pemecah-belah seperti imperialisme, nasionalisme, dan 
sekularisme. Lihat Dekmejian, Islam…, 45; dan Dale F. Eickelman dan James Piscatori, 
Muslim Politics (London: Princeton University Press, 1996), 139.  

6Taqî al-Dîn al-Nabhânî, Al-Dawlah al-Islâmiyyah (Beirût: Dâr al-Islâm, 1994), 236.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

260 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Obsesi Politik Seorang Guru Tsanawiyah  

Taqî al-Dîn al-Nabhânî adalah lelaki keturunan kabilah Bani Nabhân 
yang lahir di Kampung Azjam (1909 M) dan tumbuh di lingkungan yang 
penuh konflik. Kampungnya masuk wilayah Haifa, sebelah utara Palestina, 
sebuah basis pergerakan para pejuang Palestina. Kendati tumbuh di 
lingkungan keluarga ulama Sunni yang moderat dan dibesarkan sang ayah 
yang juga moderat, dia lebih memilih jalan politik garis keras dalam 
memperjuangkan Islam. Ayahnya, Ibrâhîm bin Mushthafâ bin Ismâ„îl bin 
Yûsuf al-Nabhânî yang dikenal sebagai seorang ulama bermadzhab Hanbalî-
Syâfi„î, hanya mempengaruhi paham keagamaannya, bukan visi politiknya. 
Sedang ibunya adalah putri dari Syaikh Yûsuf bin Ismâ„îl bin Yûsuf al-
Nabhânî, seorang hakim sekaligus penyair terkenal di masa dinasti „Utsmânî, 
juga tidak berperan banyak dalam membentuk pandangan politiknya. 

Sangat mungkin pemahaman politik al-Nabhânî sedemikian lantaran 
pergaulannya dengan orang-orang Ikhwân al-Muslimîn saat kuliah di Mesir 
atau terbentuk oleh kultur Palestina yang sarat pergolakan politik 
bersentimen agama. Di awal-awal, siklus kehidupannya tidak menunjukkan 
sifat-sifat radikal. Sekolahnya berjalan lancar dan biasa saja hingga masuk 
bangku kuliah. Pendidikan dasarnya, selain dari keluarga, juga didapat dari 
Nizhâmiyyah dan Tsanawiyahnya di Akka. Sebelum tamat, ia berangkat ke 
Kairo dan kuliah di al-Azhar (1928 M) mengambil Jurusan Syari‟ah. 
Selanjutnya, ia belajar politik dan hukum sekuler di Dâr al-„Ulûm, yang kala 
itu masih berinduk ke al-Azhar. Ia lulus tahun 1932 M. Selama kuliah, ia 
banyak berinteraksi dengan tokoh-tokoh Ikhwân al-Muslimîn. Memang tak 
ada keterangan yang menunjukkan ia masuk anggota kelompok Islam garis 
keras itu, tetapi setidaknya ia cukup rajin menjalin hubungan dengan mereka. 

Sekembalinya ke Palestina, ia diminta mengajar ilmu-ilmu syari‟ah di 
Tsanawiyah Nizhâmiyyah Haifa dan beberapa sekolah Islam di kota yang 
sama. Pekerjaan sebagai pengajar ditekuninya selama enam tahun (1932-1938 
M). Pada 1940 M, sejak diangkat sebagai pembantu hakim di Mahkamah 
Ramlah, dia mulai menunjukkan minatnya sebagai praktisi hukum sehingga 
wajarlah jika pada 1948 M ia diangkat sebagai hakim penuh di mahkamah 
yang sama. Namun, tak beberapa lama Palestina jatuh ke tangan Yahudi 
(1948 M), sehingga memaksanya meninggalkan Ramlah dan jabatannya 
untuk kemudian menuju Syam. Setahun kemudian, atas promosi sahabatnya, 
ia diminta kembali ke Palestina untuk menjadi hakim di Mahkamah Syari‟ah 
al-Quds, daerah yang belum dikuasai Yahudi. Di kota al-Quds itu, berbagai 



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 261 

kelompok pejuang Palestina membentuk jaringan dan kesatuan-kesatuan 
milisi untuk melancarkan aksi melawan ekspansi Yahudi. Di antaranya 
terdapat Ikhwân al-Muslimîn yang dalam buku Muslim Politics7 disebut secara 
implisit bahwa al-Nabhânî pernah terlibat di dalamnya. Bahkan, diduga 
keterlibatannya telah dibangun semenjak ia kuliah di Mesir. 

Pada 1953 M, al-Nabhânî mulai menampakkan ambisi politik dan visi 
keagamaan yang berorientasi politik dengan mendirikan partai politik Islam 
bernama Hizb al-Tahrîr al-Islâmî di al-Quds. Cita-cita politik dan visi 
gerakannya disusun dalam sejumlah buku yang menjadi rujukan para 
pengikutnya. Di antara sejumlah bukunya yang bisa penulis temukan (di 
Perpustakaan Pascasarjana IAIN Sunan Ampel Surabaya) adalah Nizhâm al-
Islâm, al-Takattul al-Hizb, al-Nizhâm al-Iqtishâd fî al-Islâm, al-Nizhâm al-Ijtimâ’, 
Nizhâm al-Hukm fî al-Islâm, al-Dawlah al-Islâmiyyah, al-Dustûr, Muqaddimah al-
Dustûr, al-Syakhshiyyah al-Islâmiyyah, Mafâhim al-Siyâsiyyah, dan al-Tafkîr. 

Hampir semua karya al-Nabhânî itu menafsirkan Islam sebagai sistem 
universal yang lengkap dan total. Sistem Islam dan nilai-nilainya mustahil 
terwujud nyata jika tidak didukung keberadaan negara khilâfah. Karena itu, 
menurutnya, mengupayakan dan mendirikan negara khilâfah adalah wajib 
bagi setiap muslim. Upaya ini pun akan gagal bila tidak ditopang dengan 
gerakan  sistematis, tujuan yang jelas dan konseptual, serta diperkuat dengan 
integritas pribadi anggota gerakan.8 Bertolak dari kesadaran sedemikian, 
mantan guru Tsanawiyah ini akhirnya bertekad mendirikan negara khilâfah 
melalui partai politiknya, Hizb al-Tahrîr. Obsesi ini terus diperjuangkan 
sampai ia wafat di Beirut pada tahun 1977 M  

Landasan Konseptual Negara Khilâfah 

Menurut al-Nabhânî, al-Qur‟an adalah pedoman utama dan asas 
kehidupan manusia. Di dalamnya terkandung aneka prinsip yang bisa 
dijadikan pedoman dalam mengatur semua aspek kehidupan, termasuk 
kenegaraan. Penjelasan al-Qur‟an bersifat global, sedang penjabarannya 
dalam bentuk konkret dilakukan oleh Rasulullah saw lewat perilakunya, lalu 
dilanjutkan dan dikembangkan para sahabat dan generasi berikutnya.9 

Dalam masalah negara, apapun bentuk dan visinya, ada prinsip yang 
paling mendasar, yaitu kedaulatan. Kedaulatan dalam konsep negara ala al-

                                                 
7Eickelman, Muslim…, 139 dan 186.  
8Al-Nabhânî, Al-Dawlah…, 245-6 dan 249. 
9Al-Nabhânî, Nizhâm al-Hukm fî al-Islâm (Beirût: Dâr al-Ummah, 1996), 16-7.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

262 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Nabhânî adalah milik Allah. Jadi, negara hanya tunduk kepada hukum syariat 
Allah. Prinsip-prinsip ini tertegaskan dalam beberapa firman Allah, antara 
lain Qs. al-An„âm (6): 57, Qs. Yûsuf (12): 40 dan 67, Qs. al-Mâ‟idah (5): 50, 
dan Qs. al-Nisâ‟ (4): 65 dan 105.10 Selanjutnya, ayat-ayat tersebut 
diterjemahkan Muhammad saw melalui sikap-sikap politiknya dan diperjelas 
dalam beberapa sabdanya, antara lain adalah riwayat Abû „Ubaid al-Qâsimî 
dari „Alî bin Abî Thâlib: 

 

مامَِ انَإ يَّحإكُمَ الحرعِيحةَ بِاَ انَ إ  زَلَ الُله وَ يُ ؤَدِّى اإلَأمانَةََ فإَِذاَ فَ عَلَ ذَلِكَ فَحَقح عَلَى الحرعِيحةِ انَإ حَقُّ عَلىَ الْإِ
عُوإا . مَعُوإا وَ يطُِي إ  11يحسإ

Selain kedaulatan, juga ada prinsip lain, yaitu kekuasaan. Menurut al-
Nabhânî, kekuasaan secara historis telah dijalankan Rasul. Selanjutnya di 
masa sahabat, kekuasaan diserahkan pada kepala negara yang dipilih rakyat. 
Fakta itu menunjukkan bahwa kekuasaan berada di tangan rakyat, yang lalu 
diwakilkan kepada kepala negara. Kepala negara dalam sejarah Islam disebut 
khalîfah (wakil). Landasan normatif konsep khalifah diambil dari Qs. al-Nûr 
(24): 55: „„Dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang beriman di 
antara kamu dan mengerjakan amal-amal salih bahwa Dia sungguh-sungguh 
akan menjadikan mereka berkuasa (khalifah) di bumi sebagaimana Dia telah 
menjadikan orang-orang sebelum mereka berkuasa (khalifah)”; dan Qs. al-
Hajj (22): 41: “(Yaitu) orang-orang yang jika Kami teguhkan kedudukan 
mereka di muka bumi, niscaya mereka mendirikan sembahyang, menunaikan 
zakat, menyuruh berbuat yang ma‟ruf dan mencegah perbuatan munkar”.12 

Dari dua prinsip (historis dan normatif) tersebut akhirnya melahirkan 
prinsip ketiga, yaitu kewajiban mengangkat khalifah. Kewajiban ini selain 
didasarkan pada dua prinsip di atas ditambah Qs. al-Nisâ‟ (4):59, juga 
didasarkan pada sebuah kaidah: 

 ماَ لَا يتَِمُّ الإوَاجِبُ إِلاح بِوِ فَ هُوَ وَاجِبٌ 

                                                 
10Ibid., 42.  
11Artinya: “Imam wajib memerintah (menjalankan pemerintahan) rakyat berdasarkan 

apa yang diturunkan Allah dan melaksanakan amanat. Jika ia sudah menjalankannya, maka 
rakyat wajib mendengarkan dan menaati.” Lihat al-Nabhânî, Muqaddimah al-Dustûr li al-
Dawlah al-Islâmiyyah (t.tp.: t.p., t.th.), 69.  

12Al-Nabhânî, Nizhâm…, 43 dan 45.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 263 

Artinya: “Selama kewajiban tidak bisa sempurna kecuali dengan sesuatu, maka sesuatu itu 

hukumnya wajib.”13 

Yang dimaksud “sesuatu” (ما) dalam kaidah tersebut adalah khalifah. 
Artinya, khalifah menjadi syarat wajib bagi terselenggaranya kewajiban 
syariat. Sedang ayat ke-59 dari surat al-Nisâ‟, menurut tafsiran Ibn Hazm 
yang lalu diikuti al-Nabhânî, menunjukkan wajib adanya imâm (khalifah), 
yang wajib diwujudkan oleh kaum muslimin. Makna “ulî al-amr” dalam ayat 
tersebut dimaknai seorang penguasa yang punya kedudukan tertinggi dalam 
struktur pemerintahan Islam dan membawahi para amîr. Ia adalah khalifah 
yang mengatur seluruh urusan rakyat. Karena itu, membentuk pemerintahan 
sekaligus menaatinya adalah wajib bagi seluruh umat Islam.14 

Mengenai cara pengangkatan khalifah dan siapa saja yang bisa dipilih, al-
Nabhânî menyandarkannya pada beberapa nash. Menurutnya, khalifah 
diangkat dengan cara dibaiat. Dasarnya adalah tiga nash berikut:15 

 

 نَ باِلِله شَيإئاً ي ركِإ نَكَ عَلىَ انَإ لاح يُشإ مِناَتُ يبُايَعِإ  )۲۱ الممتحنة:(ااَيَ ُّهَا النحبُِّ اِذَا جَاءَكَ الإمُؤإ

  ًعَةً ماَتَ مَيإتَةً جاَىِلِيحة  )رواه مسلم(مَنإ ماَتَ وَ ليَإسَ فِ عُنُقِوِ بَ ي إ

  ِمَ الإقِيَامَة لِ مَاءٍ باِلطحريِإق ثَلَاثٌ لايَكَُلِّمُهُمُ اللهُ يَ وإ يإهِمإ وَ لََمُإ عَذَابٌ ألَيِإمٌ: رَجُلٌ عَلَى فَضإ  وَ لايَُ زكَِّ

طاهَُ مَا يرُيِإدُ  بِيإلَ وَ رَجُلٌ باَيَعَ إِمامَاً لَا يُ بَايعُِوُ اِلاح لِدُنإياهَُ اِنإ اعَإ  وَفََ لَوُ وَ اِلاح لإَ يََإنَعُ مِنإوُ ابِإنَ السح

قَوُ يَفِ لَوُ وَ رَجُ  طَى بِِاَ كَذاَ وَ كَذَا فَصَدح رِ فَحَلَفَ باِلِله لَقَدإ اعَإ دَ الإعَصإ  لٌ يُ بَايِعُ رَجُلًا بِسِلإعَةٍ بَ عإ

طِ بِِاَ   )رواه البخارى و مسلم عن أبي ىريرة عن رسول الله(فاََخَذَىاَ وَ لإَ يُ عإ

 
Berdasar ketiga nash di atas, al-Nabhânî menyimpulkan bahwa baiat 

adalah cara pengangkatan khalifah. Cara ini bersifat baku. Sementara 
mekanisme pelaksanaannya memiliki beberapa pola dan prinsip-prinsipnya 
diambil dari pengalaman sejarah pengangkatan al-khulafâ’ al-râsyidûn. Secara 
garis besar, al-Nabhânî membaginya dalam tiga pola: (i) pemilihan langsung 
dengan melalui tokoh-tokoh kabilah, sebagaimana pemilihan Khalifah Abû 
Bakr, (ii) penunjukan langsung sebagaimana dilakukan Abû Bakr kepada 

                                                 
13Ibid. Lihat pula al-Nabhânî, Al-Syakhshiyyah al-Islâmiyyah, vol. 3 (Beirût: Dâr al-

Ummah, 1953), 36.  
14Al-Nabhânî, Muqaddimah…, 75; Lihat pula al-Nabhânî, Nizhâm... , 250.  
15Ibid., 71-2. 



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

264 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

„Umar bin al-Khaththâb, dan (iii) sistem formatur, seperti yang diwasiatkan 
„Umar ketika menunjuk calon penggantinya.16 Calon yang dipilih tak harus 
dari kalangan Quraisy sebagaimana disyaratkan al-Mâwardî dalam al-Ahkâm 
al-Sulthâniyyah, tetapi siapa saja dan dari suku apa saja asal memenuhi tujuh 
syarat berikut: (1) muslim, (2) pria, (3) bâligh, (4) berakal, (5) adil, (6) 
merdeka, dan (7) mampu memikul tugas kekhalifahan.17 Syarat-syarat ini 
mirip dengan ajuan kaum al-Khawârij, hanya saja ia tidak mengkafirkan para 
sahabat yang terlibat dalam Perang Jamal dan Shiffîn. 

Calon yang dipilih, bagi al-Nabhânî, harus satu dan tidak boleh lebih, 
karena negara khilâfah hanya satu. Jika ada dua, maka yang satu bukanlah 
khilâfah dan kepala negaranya tidak disebut khalifah, tetapi sulthân atau amîr.18 
Jadi, hanya ada satu khalifah dalam satu wilayah Islam, berapapun luasnya. 
Pemikiran dikotomis akhirnya cuma memberi satu pilihan di antara dua hal 
yang saling berhadapan: muslim atau kafir, dâr al-Islâm atau dâr al-kufr, kita 
atau mereka, dan kami atau kalian. Bagi umat Islam sendiri juga hanya 
tersedia dua pilihan: mengakui (membaiat) khalifah yang sudah ditunjuk atau 
mati. Ide tentang satu khalifah yang dikonsepsikan dalam bentuk kekuasaan 
sentralistis, tunggal, dan universal ini didasarkan hadits berikut: 

تُ لُ  ِ فاَق إ فَتَ يْإ يِعَ لِِلَِي إ هُمَا )رواه مسلم عن ابى سعيد الِدري عن رسول الله(إِذاَ بُ وإ  وإا اإلَأخَرَ مِن إ

Artinya: “Jika dua khalifah dibaiat, maka bunuhlah salah satu di antara keduanya.”19 

Berdasarkan prinsip-prinsip di atas, al-Nabhânî menyusun empat pilar 
utama dalam negara Islam, yaitu (1) kedaulatan milik syâri‘ (Allah), (2) 
kekuasaan milik rakyat, (3) wajib mengangkat seorang khalifah dan 
kewajiban ini merupakan konsekuensi dari perwujudan dua pilar di atas, dan 
(4) seorang khalifah yang diangkat wajib menjalankan hukum syar‘î yang 
melandasi undang-undang dasar negara khilâfah. 

Lembaga, Struktur, dan Fungsi Negara Khilâfah,  

Setidaknya ada dua lembaga utama dalam negara khilâfah yang 
dirumuskan al-Nabhânî, yaitu majlis syûrâ (majelis rakyat) dan lembaga 

                                                 
16Ibid., 74-5.  
17Ibid., 52.  
18Ibid., 94.  
19Ibid.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 265 

khilâfah, yang masing-masing memiliki fungsi tersendiri dan keberadaannya 
diatur syar‘î. Antara satu lembaga dengan lembaga lainnya memiliki garis 
hubungan kerja yang jelas.  

Majlis Syûrâ (Majelis Rakyat). Lembaga ini adalah majelis 
permusyawaratan yang anggotanya terdiri dari para wakil rakyat, baik muslim 

atau nonmuslim. Mereka ini mewakili rakyat dalam mengontrol (محاسبة) 

penguasa. Dalam menjalankan fungsi ini, mereka menjadi partner khalifah 
sekaligus pihak yang dimintai pertimbangan sebelum khalifah melaksanakan 
tugasnya. Sementara, fungsi perwakilan rakyat nonmuslim hanya sebatas 
mengajukan usul atau protes atas ketidakadilan penguasa atau buruknya 
penerapan hukum Islam atas mereka. Adapun fungsi kontrol atau fungsi-
fungsi lain, seperti memilih dan membatasi calon khalifah, menetapkan 
khalifah atau menanyakan kebijakan-kebijakan khalifah, para asisten dan 
gubernurnya, para wakil nonmuslim tidak boleh terlibat.20 

Jika hal itu dipahami dalam perspektif teori trias politika, tampak ada dua 
kesan negatif yang amat menonjol, yaitu diskriminasi dan tumpang-tindihnya 
fungsi lembaga yudikatif dan eksekutif. Namun, kesan ini akan berbalik jika 
diukur dengan karakter fundamentalis al-Nabhânî, yaitu keharusan 
menyelesaikan semua persoalan dengan hukum Islam. Keharusan ini 
didasarkan asumsinya bahwa Islam adalah sistem aturan terbenar, hukum-
hukumnya paling adil, dan kandungan nilainya meliputi semua masalah, 
termasuk pengaturan masyarakat nonmuslim. Alhasil, fungsi legislatif atau 
kontrol dari pihak mereka tidak diperlukan. Mereka menjadi warga nomor 
dua yang hak-haknya juga dinomorduakan. Peran mereka pun pasif. 

Menurut al-Nabhânî, yang berhak memilih para wakil di majelis rakyat 
adalah komunitas yang mereka wakili, baik suku, kabilah, atau kelompok-
kelompok tertentu yang bukan nonmuslim.21 Teknik pemilihan dan masa 
perwakilan ditentukan oleh komunitas-komunitas tersebut. Alhasil, 
keanggotaan majelis rakyat bukan didasarkan atas perwakilan partai seperti 
sekarang, tetapi komunitas rakyat yang ikatannya didasarkan tempat tinggal, 
suku, dan kelompok profesi. Wilayah kerja mereka sebatas pada soal-soal 
mubah, sedang praktik legislatif bukan wewenang majelis karena masalah 
hukum hanya diambil dari Allah, bukan dari pendapat manusia. Untuk 
persoalan yang bukan mubah, seperti wajib, sunnah, makruh, dan haram, 

                                                 
20Ibid., 216-7.  
21Ibid., 223-7.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

266 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

tidak ada pilihan bagi rakyat selain melaksanakannya. Di sini tidak ada 
musyawarah karena ketentuannya sudah jelas dan rakyat tinggal 
menjalankannya.22 Jadi, majelis rakyat dalam negara khilâfah punya hak untuk 
mengadakan musyawarah dalam soal-soal mubah dan wajib menjalankan 
muhâsabah (kontrol) atas pelaksanaan syariat Islam yang dijalankan penguasa. 

Klaim al-Nabhânî bahwa majelis rakyat bagian dari institusi 
ketatanegaraan Islam didasarkan fakta sejarah yang merujuk pada praktik-
praktik politik Rasul dan para sahabat. Sayangnya, ia tidak menyebutkan data 
sejarah mana yang ia tafsirkan sebagai fakta sejarah tentang adanya fungsi 
majelis rakyat di jaman Rasul. Ia hanya mengatakan, fungsi majelis rakyat 
pernah dijalankan di jaman Rasul dan sahabat, yang lalu mengilhami generasi 
berikutnya untuk melembagakannya dalam praktik pemerintahan khilâfah.23 
Majelis rakyat yang hakikatnya majlis syûrâ adalah ketentuan Islam yang 
digariskan secara global. Jabarannya dioperasikan dalam praktik kenegaraan 
Rasul, lalu diperjelas oleh para khalifah berikutnya sebagai bentuk hasil ijtihâd 
berdasarkan prinsip al-Qur‟an dan praktik kenegaraan Rasul.24 

Konsep al-Qur‟an yang dimaksud al-Nabhânî adalah Qs. Âli „Imrân (3): 
159. Dalam tafsirannya, ayat ini mengandung perintah kepada Rasul untuk 
melaksanakan musyawarah. Faktanya, Rasul memilih empat belas sahabat 
untuk diajak memusyawarahkan soal-soal kemasyarakatan dan kenegaraan. 
Keempat belas wakil tersebut terdiri dari tujuh sahabat Muhâjirîn dan tujuh 
sahabat Anshâr, yakni Abû Bakr, „Umar, „Utsmân, „Alî, Hamzah, Ibn 
Mas„ûd, Abû Dzar, Bilal, Sa„ad bin „Ubâdah, Mu‟âdz bin Jabal, „Abd al-
Rahmân bin „Auf, Abû „Ubâdah, Ubay bin Khalâf, dan Zayd bin Tsâbit.25 

Pasca-Rasul, fungsi musyawarah itu dikembangkan empat khalifah dalam 
persoalan-persoalan yang lebih kompleks, dan kian mantap di era dinasti-
dinasti sesudahnya.26 Namun, al-Nabhânî kembali tak memberikan bukti 
historis yang menunjukkan bagaimana bentuk dan fungsi musyawarah di 
jaman dinasti-dinasti itu dijalankan. Klaimnya didasarkan pada pesan-pesan 
global al-Qur‟an dan praktik-praktik Rasulullah dan para al-khulafâ’ al-râsyidûn 
yang dilihat dari aspek fungsionalnya, lalu dipahami dalam perspektif 
struktural dengan mengaitkan struktur politik dalam berbagai dinasti Islam. 

                                                 
22Ibid., 221 dan 228-9.  
23Ibid., 217-20.  
24Ibid.  
25Ibid. Periksa pula al-Nabhânî, Muqaddimah…, 313-6.  
26Ibid.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 267 

Lembaga Khilâfah. Dilihat dari fungsi dan wewenangnya, lembaga ini 
memiliki dua kekuasaan utama, yaitu kekuasaan politik dan agama. Dalam 
hal ini al-Nabhânî berujar: 

 

رإعِ  لإطاَنِ وَفَِ تَ نإفِيإذِ الشح ةِ فَِ السُّ بُ عَنِ اإلأمُح لَةِ ىُوَ الحذِي يَ نُ وإ وإ  وَ رَئيِإسُ الدح

Artinya: “Kepala negara (khalifah) adalah orang yang menjadi wakil (khalifah) rakyat dalam 
menjalankan kekuasaan (politik) dan agama (hukum syar‘î).” 

Khalifah diangkat rakyat yang prosesnya difasilitasi majelis rakyat.27 
Logika pelimpahan wewenang erat dengan empat prinsip pemerintahan 
Islam yang dipahami al-Nabhânî. Menurutnya, kekuasaan adalah milik rakyat 
dan rakyat wajib menjalankan syariat, sedang khalifah adalah pemimpin 
mereka, maka kedudukannya hanya sebagai wakil rakyat dalam menjalankan 
fungsi kekuasaan politik (kenegaraan) dan implementasi hukum syar‘î. 
Eksistensi khalifah didasarkan adanya baiat dari rakyat. Konsekuensinya, 
rakyat wajib menaati khalifah dan khalifah wajib menaati syar‘î. Dengan 
logika itu, ia bersimpulan bahwa ketaatan rakyat pada khalifah bukan alasan 
personalitas, tetapi karena hukum syar‘î. Sedang, bagi khalifah, alasan 
pelaksanaan dua wewenang itu karena amanat yang diterima dari rakyat.28 

Setelah diangkat, khalifah terikat dengan hukum syar‘î. Menurut al-
Nabhânî, khalifah diharamkan membuat undang-undang yang tidak berdasar 
dalil-dalil syar‘î. Khalifah punya banyak wewenang yang secara global dapat 
dikelompokkan pada tujuh: (1) menyusun undang-undang yang diambil dari 
hukum syar‘î, (2) bertanggung jawab dalam urusan politik dalam dan luar 
negeri, (3) memegang komando militer, (4) menyatakan perang atau damai, 
(5) menerima atau menolak delegasi asing, (6) mengangkat atau mencopot 
para diplomat yang dikirim ke negara kafir, dan (7) mengangkat dan 
menurunkan para hakim, jaksa, dirjen kepala jawatan, para komandan 
militer, para gubernur, para menteri, dan beberapa pejabat penting lainnya. 
Karena wewenangnya begitu luas, dalam pelaksanaannya ia dibantu beberapa 
orang yang dikategorikan menjadi dua kelompok, yaitu (1) wuzarâ‘ al-tafwîdl 
atau mu‘âwin al-tafwîdl, dan (2) wuzarâ‘ al-tanfîdz atau mu’âwin al-tanfîdz.29 

                                                 
27Al-Nabhânî, Al-Dawlah…, 257.  
28Al-Nabhânî, Nizhâm…, 51-2.  
29Ibid., 96 dan 129.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

268 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Wuzarâ‘ al-tafwîdl adalah para menteri yang diangkat khalifah untuk 
bersama-sama memikul tanggung jawab pemerintahan. Menurut al-Nabhânî, 
mereka diberi wewenang penuh oleh khalifah untuk mengatur segala urusan 
dengan pendapat mereka sendiri asal sesuai dengan hukum syar‘î. Sedang 
pertanggungan jawabnya hanya kepada khalifah.30 Landasan konseptualnya 
didasarkan sabda Rasul berikut: 

رٍ وَ عُمَرُ )رواه الترميذى عن ابن سعيد  ضِ أبَوُبَكإ يِإلُ وَ مِيإكائَيِإلُ وَ مِنَ اإلَأرإ ماءَِ جِبْإ وَزيِ إراَيإ مِنَ السح
 ى(الِدر 

Artinya: “Dua menteriku dari langit adalah Jibrîl dan Mîkâ‟îl, sedangkan yang dari bumi 
adalah Abû Bakr dan „Umar.” 

Konsep doktrinal itu dicarikan landasan historisnya yang ditafsiri sebagai 
bentuk pelaksanaan prinsip wuzarâ‘ al-tafwîdl. Menurut al-Nabhânî, setelah 
Rasul wafat, „Umar diposisikan sebagai wazîr Abû Bakr. Saat „Umar ditunjuk 
sebagai khalifah kedua, posisi wazîr al-tafwîdl-nya dipegang „Utsmân dan „Alî. 
Sepeninggal „Umar, „Utsmân dipilih sebagai khalifah ketiga, dan wazîr al-
tafwîdl-nya dijalankan „Alî dan Marwân bin Hakam.31 Mengenai Khalifah „Alî 
dan para khalifah sesudahnya tak ada keterangan yang menjelaskan siapa 
menjadi wazir khalifah siapa. Rupanya al-Nabhânî kehilangan jejak sejarah 
karena memang pada saat pemerintahan „Alî, konflik politik sudah meluas 
dan membuat umat terpecah-belah. Sistem pemerintahan sesudahnya tak 
bisa sepenuhnya disebut pemerintahan khilâfah tunggal. Khalifah tak lagi 
punya otoritas politik dan agama sekaligus sebagaimana terjadi di masa al-
khulafâ’ al-râsyidûn. Khalifah cuma menguasai otoritas politik semata, sedang 
otoritas agamanya hanya simbolis. Dalam masalah keagamaan, masyarakat 
lebih percaya pada ulama yang umumnya berada di luar lingkar kekuasaan.  

Penafsiran hadits di atas jika masih memerlukan pemahaman historis 
(kontekstual), seperti dicoba al-Nabhânî, tentu rumusan tafsirnya tidak bisa 
tunggal, tetapi beragam sesuai konteksnya. Lepas dari kekurangan ini, 
landasan konseptual ide khilâfah al-Nabhânî dibangun berdasar landasan 
normatif dan empirik. 

Wuzarâ’ al-tanfîdz adalah para pembantu khalifah dan diangkat olehnya, 
tetapi wewenangnya tidak sepenuh yang dimiliki wazîr al-tafwîdl karena tidak 

                                                 
30Ibid., 130-1.  
31Ibid.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 269 

memiliki hak untuk memutuskan kebijaksanaan negara. Tugas mereka 
sebatas pelaksana kebijakan khalifah dan bertanggung jawab kepadanya. 
Selain itu, mereka juga bertindak sebagai mediator antara khalifah dan 
lembaga-lembaga lain, rakyat, dan pihak asing.32 

Dalam pemahaman al-Nabhânî, prinsip wuzarâ’ al-tanfîdz dibangun dari 
logika dialektika nash. Pengertian dialektika nash lebih diarahkan pada makna 
fungsional nash yang bersifat umum yang dalam makna aplikatifnya 
bergantung pada peran kekhalifahan Rasul. Tidak sedikit nash yang 
pengertian operasionalnya butuh pemahaman sejarah Rasul. Contohnya ayat 
tentang perintah zakat. Perintah zakat sebagaimana disebut dalam Qs. al-
Baqarah (2): 277, al-Tawbah (9): 5 dan al-Hajj (22): 41 bersifat umum. 
Bagaimana pelaksanaan dan pendelegasiannya tak dijelaskan rinci dalam al-
Qur‟an. Penjelasan detailnya ditemukan dalam perilaku politik Rasulullah.33  

Yang dimaksud perilaku politik di situ adalah perintah Rasul terhadap 
para sahabat untuk menarik zakat di wilayah-wilayah yang ditunjuk, seperti 
perintahnya kepada Abû Mûsâ al-„Asy‟arî dan Mu„âdz bin Jabal pergi ke 
Yaman untuk memungut zakat pertanian yang dibatasi pada empat jenis hasil 
pertanian: syair, gandum, anggur kering, dan kurma. Hal yang tak dijelaskan 
al-Qur‟an itu lalu ditafsirkan dalam konteks kenegaraan dengan 
memposisikan Rasul sebagai kepala negara. Demikian juga ajaran lain yang 
bersifat umum, seperti hukum potong tangan bagi pencuri dan rajm bagi 
pezina. Masalah teknik, alat-alat hukum, tenaga operasional, dan juga 
administrasi tak disebut al-Qur‟an. Penanganannya masih membutuhkan 
tenaga operasional dan administratif, yang kemudian unsur penanganannya 
tiba-tiba ditarik al-Nabhânî ke wilayah politik, sehingga wujud tenaga 
operasionalnya tidak lagi bersifat personal, keagamaan, tetapi lembaga 
negara. Maka, bisa ditebak jika ia berimpulan bahwa pelaksanaan persoalan 
publik, seperti zakat, hukum potong tangan dan rajam, tidak bisa dilakukan 
tanpa suatu institusi publik yang kuat dan lengkap, dan perwujudan institusi 
ini membutuhkan kehadiran negara khilâfah. Jadi, institusi wuzarâ’ al-tanfîdz 
diperlukan sebagai konsekuensi dari keharusan melaksanakan perintah Allah 
yang bersifat umum dan menyangkut kepentingan publik. 

Selain dua lembaga tinggi negara tersebut, al-Nabhânî juga menyebutkan 
empat lembaga lain yang diposisikan sebagai pembantu lembaga tinggi 
negara dalam struktur negara khilâfah. Keempatnya masing-masing dipimpin 

                                                 
32Ibid., 140.  
33Al-Nabhânî, Muqaddimah…, 197.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

270 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

oleh (1) amîr al-jihâd, (2) para hakim, (3) para gubernur, dan (4) para petugas 
administrasi.34 Mereka berada di bawah koordinasi khalifah. Tidak ada 
otonomi atau wewenang khusus yang mereka miliki kecuali yang telah diberi 
mandat langsung olehnya. Pemerintahan benar-benar sangat sentralistis dan 
khalifah memiliki wewenang yang nyaris seperti kepanjangan tangan Tuhan. 
Apalagi tidak ada batasan masa jabatan khalifah. 

Amîr al-Jihâd. Amîr al-jihâd (panglima tertinggi) adalah pejabat militer 
yang diangkat khalifah untuk menangani empat departemen, yaitu 
Departemen Luar Negeri, Departemen Peperangan, Departemen 
Keamanan, dan Departemen Perindustrian. Dalam pemahaman al-Nabhânî, 
empat departemen itu memiliki hubungan sangat erat dengan jihad. Oleh 
karena itu, mekanisme kerjanya harus disatukan dan dipimpin oleh seorang 
panglima perang, amîr al-jihâd.35 Tentu karakter militeristik lebih dominan 
dan pemerintahan bersifat ekspansif. Wilayah kerja keempat departemen ini 
diarahkan pada penguatan kekuasaan dalam negeri dan perluasan wilayah 
meski kebijakan politiknya dikemas dalam istilah jihâd. 

Jihad menjadi tugas utama keempat departemen itu. Departemen Luar 
Negeri yang fokus garapannya menangani soal-soal perdamaian dan 
peperangan sudah semestinya berkait dengan jihad. Departemen Peperangan 
yang berhubungan langsung dengan pasukan juga terkait erat dengan jihad. 
Bahkan, arti jihad yang sebenarnya banyak dilakukan departemen ini. 
Sementara Departemen Keamanan yang tugas utamanya memelihara 
keamanan dan kestabilan negara juga masih dalam konteks pemahaman 
jihad. Masalah-masalah dalam negeri yang bisa mengganggu keamanan dan 
stabilitas negara, seperti pemberontakan, huru-hara, bencana alam, dan 
wabah penyakit menjadi tanggung jawabnya. Sedangkan Departemen 
Perindustrian yang bertanggung jawab mengurusi pembuatan senjata dan 
penyediaan perlengkapan perang lainnya juga masuk dalam wilayah jihad.36 

Masing-masing departemen didesain memiliki fungsi jihad, diarahkan 
pada jihad, dan dipimpin oleh seorang panglima jihad. Al-Nabhânî 
menjelaskan, jihad adalah menyebarkan dakwah ke luar wilayah negara Islam. 
Dakwah ini menjadi tugas utama negara. Penerapannya diarahkan dalam dua 
bentuk: penerapan hukum Islam dalam negeri dan perluasan hukum Islam di 

                                                 
34Al-Nabhânî, Nizhâm…, 47.  
35Ibid., 144-5.  
36Ibid., 146-54.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 271 

luar negeri.37 Pemahaman jihad sedemikian menampilkan Islam sebagai 
agama kekuasaan yang terus-menerus mengembangkan wilayah. Jihad yang 
dijadikan instrumen perluasaan kekuasaan meski bisa diartikan penjajahan, 
oleh al-Nabhânî, justru dimaknai menyelamatkan manusia dari kekufuran. 
Menurutnya, jihad yang diwujudkan dalam peperangan untuk menaklukan 
wilayah lain bukanlah penjajahan, tetapi menyalamatkan rakyat setempat dari 
kekuasaan kafir. Hal ini menjadikan Islam sebagai kekuatan penekan yang 
mengkondisikan rakyat dalam dua pilihan: menjadi warga kelas satu yang 
muslim atau menjadi warga kelas dua yang kafir. Berbagai tekanan psikologis 
bagi warga kelas dua lambat-laun memaksa mereka memasuki Islam dengan 
alasan cari selamat, yang tentu saja pada gilirannya akan mencipta poblem 
internal yang justru akan mengancam keutuhan dan kestabilan negara. 

Menurut al-Nabhânî, amîr al-jihâd dan seluruh elemennya berdasarkan 
Islam. Landasan konseptualnya berkait rekat dengan sumber hukum Islam, 
yaitu Islam normatif dan Islam empirik, yang proses istinbâth-nya berpijak 
pada al-Qur‟an, hadits, ijmâ‘, dan qiyâs. Lebih jauh ia mengatakan, landasan 
normatif amîr al-jihâd dan semua perangkatnya digali dari al-Qur‟an, hadits, 
dan qâ‘idah fiqhiyyah sebagai berikut:38 

 

  ُِيإنُِ لِله )البقرة: وَ قاَتل نَ الدِّ نَةٌ وَ يَكُوإ نَ فِت إ  (۲۹۱وإاىُمإ حَتىح لاتََكُوإ

  وَالِكُمإ وَ ايَإدِيإكُمإ وَ الَإسِنَتِكُمإ َ باِمَإ ركِِيْإ ا الإمُشإ  )الحديث(جَاىِدُوإ

  ٌقاعدة الفقهية(مَا لايَتَِمُّ الإواَجِبُ اِلاح بوِِ فَ هُوَ وَاجِب( 

 
Landasan normatif tersebut diperkuat dengan beberapa landasan 

operasional yang, menurut al-Nabhânî, merujuk pada aneka peristiwa jihad 
di jaman Rasul dan al-khulafâ’ al-râsyidûn, seperti Perang Badar, Uhud, dan 
Perjanjian Hudaibiyah. Rupanya, apa yang dilakukan Rasul dan para sahabat 
dimaknai sebagai peristiwa jihad, baik yang langsung berkait dengan 
peperangan maupun sekedar persiapan atau perjanjian yang lahir dalam 
konteks peperangan. “Peristiwa-peristiwa dakwah” tersebut dipahami 
sebagai bentuk operasional doktrin jihad. Hal itu diperkuat dengan dalil 

                                                 
37Ibid., 145.  
38Al-Nabhânî, Al-Syakhshiyyah…, vol. 3, 61; Lihat pula al-Nabhânî, Muqaddimah…, 

297-9.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

272 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

qâ‘idah fiqhiyyah bahwa masalah kewajiban agama selama belum diwujudkan 
karena terhambat oleh kekuatan penentang, maka jihad wajib dilakukan. 
Untuk itu mewujudkan institusi yang menjalankan fungsi jihad juga wajib 
diadakan. Dus, keberadaan amîr al-jihâd dan segala elemennya harus diadakan 
pula. Pola berpikir sedemikian ini tidak hanya mewarnai masalah jihad, tetapi 
juga soal lain yang berhubungan dengan penerapan hukum Islam.  

Al-Qadlâ’. Lembaga negara ini menangani masalah hukum dan 
berwenang mengeluarkan keputusan hukum. Secara umum, ada tiga 
wewenang utamanya, yaitu (1) memberi keputusan yang adil atas setiap 
sengketa, seperti konflik personal dan kriminal, (2) menangani pelanggaran 
hak-hak umum, seperti pencemaran lingkungan, dan (3) menangani kasus-
kasus kriminal atau sengketa antara rakyat dan negara. Bertolak dari tiga 
kategori wewenang ini, al-Nabhânî mengelompokkan para hakim menjadi 
tiga, yakni al-qâdlî, al-muhtasib, dan qâdlî al-mazhâlim. Semua hakim tersebut 
diketuai oleh seorang hakim agung, qâdlî al-qudlâh.39 

Hakim yang menangani kasus-kasus pidana dan perdata, sebagaimana 
dikelompokkan al-Nabhânî dalam wewenang pertama, dalilnya berpijak pada 
keteladanan Rasul, yaitu perintahnya kepada Mu„âdz bin Jabal untuk 
menangani kasus-kasus hukum di Yaman. Sedangkan landasan hukum al-
muhtasib (hakim yang menangani dan mengontrol hak-hak umum) adalah 
perbuatan dan sabda Rasul berikut: 

 ليَإسَ مِناح مَنإ غَشح )رواه احمد عن طريق ابن ىريرة(

Hadits di atas, menurut al-Nabhânî, secara implisit mengandung pesan 
kontrol dalam perdagangan, sedang perdagangan adalah persoalan publik 
yang tidak bisa diatasi secara personal sehingga perlu kehadiran sebuah 
institusi yang menjalankan fungsi kontrol. Bahkan, menurutnya, fungsi 
kontrol tidak terbatas pada persoalan bisnis dan pasar, tetapi juga meliputi 
bidang-bidang lain yang masuk kepentingan orang banyak.40 

Demikian pula dalil yang melandasi konsep qâdlî al-mazhâlim yang ia 
ambilkan dari al-Qur‟an dan perbuatan Rasul. Ia merujuk Qs. al-Nisâ‟ (4):59 
yang menegaskan bahwa perselisihan antara rakyat dan penguasa harus 
dikembalikan kepada Allah dan Rasul-Nya, yakni hukum Allah. Keharusan 
kembali kepada hukum Allah mengharuskan adanya hakim dan lembaga 

                                                 
39Ibid., 184 dan 186-8.  
40Ibid., 302-5.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 273 

kehakiman yang akan memberikan keputusan hukum berdasarkan hukum-
hukum Allah. Doktrin ini kemudian diterapkan oleh Rasul ketika menangani 
kasus-kasus hukum, seperti penugasan Rasyîd bin „Abd al-Lâh untuk 
menangani rakyat yang membangkang membayar zakat. Keteladanan ini lalu 
diikuti para khalifah sesudahnya sampai Khalifah „Abd al-Mâlik bin Marwân 
membakukannya dalam lembaga formal negara, qâdlî al-mazhâlim.41 

Hanya saja, ketika merumuskan wilayah kerja dan pengangkatan hakim-
hakim tersebut, al-Nabhânî tidak menyebutkan secara eksplisit dalil-dalil 
yang melandasinya. Ia hanya mengatakan bahwa pengangkatan hakim-hakim 
tersebut didasarkan pada wewenang khalifah atau qâdlî al-qudlâh (hakim 
agung) sendiri. Bahkan, menurutnya, qâdlî al-qudlâh punya wewenang 
menghentikan khalifah dan pejabat-pejabat di bawahnya. Sementara yang 
berhak mencopot qâdlî al-mazhâlim hanyalah mahkamah al-mazhâlim, lembaga 
pengadilan tertinggi yang struktur organisasinya lepas dari lembaga khilâfah.42  

Al-Jihâz al-Idârî. Lembaga ini menangani masalah-masalah teknik 
kenegaraan dan berbagai kepentingan publik. Mungkin lebih tepat diartikan 
para pegawai administrasi negara karena fungsinya selain mengarsip data-
data negara juga menjalankan fungsi birokrasi. Setiap kumpulan mashlahah 
yang sejenis dikelola seorang pimpinan (semacam dirjen) yang dalam 
operasionalnya dibantu beberapa staf. Mereka yang bekerja dalam lembaga 
tersebut tidak punya wewenang mengeluarkan keputusan kecuali sebatas 
pelaksana di lapangan. Seluruh inisiatif dan instruksi berasal dari pusat. Siapa 
saja boleh menduduki jabatan ini, muslim atau nonmuslim, pria atau wanita, 
asalkan capable. Sementara garis pertanggungjawaban mereka ditujukan 
kepada pimpinan daerah, gubernur, atau pejabat pusat yang mengangkat 
mereka. Pejabat yang mengangkat mereka inilah yang berhak menyeleksi, 
melatih, menurunkan, memutasikan, atau memecat orang-orang yang duduk 
dalam lembaga al-jihâz al-idârî.43 

Landasan konseptualnya dibangun seperti logika perumusan konsep 
wuzarâ’ al-tanfîdz dan idârah al-mashâlih. Al-Nabhânî menganggap kedua 
lembaga itu termasuk dalam pengertian al-jihâz al-idârî. Meski prinsip-prinsip 
kenegaraan Islam ia beri istilah-istilah Arab yang berkonotasi keagamaan, 
pola pembagian kekuasaan dan prinsip wewenangnya mirip dengan pola 
pembagian di negara-negara sekuler. Ia piawai mencarikan relevansi 

                                                 
41Ibid., 305-6.  
42Al-Nabhânî, Nizhâm…, 202-3.  
43Ibid., 207, 210-1, dan 214.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

274 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

pemahamannya dengan fakta-fakta sejarah pemerintahan Islam yang 
memungkinkan untuk ditarik sebagai landasan negara Islam.  

Al-Wâlî (Penguasa Daerah). Pemerintahan Rasulullah yang begitu luas 
dibagi al-Nabhânî menjadi beberapa wilayah. Setiap wilayah dipimpin 
seorang wali (gubernur) yang ditunjuk langsung Rasul. Hal itu secara tidak 
langsung menunjukkan bahwa Rasul selain dipahami sebagai seorang nabi 
juga kepala negara, yang di antara fungsi kenegaraannya adalah mengangkat 
dan memecat kepala daerah atau gubernur. Penafsiran ini didasarkan pada 
peristiwa pengangkatan beberapa gubernur, seperti Mu„âdz bin Jabal sebagai 
Gubernur Jand, Zayyâd bin Labîd sebagai Gubernur Hadramawt, Abû Mûsâ 
al-„Asy„arî sebagai Gubernur „And, dan al-Tâb bin Usayd sebagai Gubernur 
Mekkah.44 Setiap wilayah provinsi dibagi dalam beberapa wilayah kecil 
setingkat kabupaten yang disebut ‘imâlah. Ia dipimpin seorang „âmil yang 
dalam pengelolaan wilayahnya di bawah pengawasan seorang wali atau 
gubernur. Istilah „âmil yang kemudian dipahami sebagai pejabat setingkat 
bupati ini, oleh al-Nabhânî, diambil dari pemahamannya atas pengangkatan 
„Amr bin Sa„îd oleh Rasulullah sebagai „âmil untuk wilayah Wâd al-Qurâ dan 
Qadâ„ah al-Dawsî sebagai ‘âmil untuk wilayah kabilah bani Asad.45 

Berdasarkan fakta sejarah tersebut, al-Nabhânî menggariskan bahwa yang 
disebut seorang wali adalah pejabat pemerint yang diangkat khalifah untuk 
menguasai wilayah tertentu yang masih dalam kesatuan wilayah negara Islam. 
Pejabat yang dipahami sebagai gubernur ini merupakan wakil khalifah yang 
khusus menangani pemerintahan daerah. Ia berkewenangan penuh kecuali 
menyangkut keuangan, angkatan bersenjata, dan sistem peradilan.46  

Demikianlah konsep negara khilâfah yang ditawarkan al-Nabhânî. 
Baginya, itulah sistem pemerintahan Islam yang sah, baku, dan empirik. 
Dilihat dari pembagian wewenang dan sistem koordinasinya, ide negara 
khilâfah-nya itu lebih mendekati ke sistem negara kesatuan daripada sistem 
perserikatan kendati dalam hal-hal tertentu agaknya tidak demikian, seperti 
masalah otoritas gubernur dalam menjalankan pemerintahan daerah. Dalam 
sistem khilâfah ini tidak dikenal adanya negara bagian (federasi). Sebab, 
wewenang yang dimiliki para penguasa daerah atau pejabat tinggi negara 
tidaklah penuh, tetapi bersifat limpahan dari khalifah. 

                                                 
44Ibid., 172. 
45Ibid., 173-4.  
46Al-Nabhânî, Al-Dawlah…, 269.  



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 275 

Pendek kata, kekuasaan khalifah sangat besar dan meliputi semua aspek 
yang mencakup seluruh wilayah negara. Hampir tak ada kekuasaan yang 
mampu menyentuh otoritas khalifah kecuali mahkamah mazhâlim. Itu pun jika 
ada alasan kuat untuk membuktikan kesalahannya. Namun, jika mengingat 
para personil yang duduk dalam mahkamah ini, yaitu qâdlî al-mazhâlim (para 
hakim yang diangkat dan di bawah kontrol khalifah), rasanya kewenangan 
dan kemampuan yang mereka miliki sulit untuk menyeret khalifah, apalagi 
menjatuhkannya melalui pengadilan mahkamah mazhâlim. Belum lagi masa 
jabatan khalifah tak terbatas waktu, tetapi hanya diukur sejauhmana khalifah 
mampu mengemban tugas-tugas khilâfah (dakwah Islam) dan tidak 
melanggar hukum syar‘î. Aturan normatif yang amat longgar dan mudah 
menerima tafsiran ganda ini tentu akan memberi peluang khalifah untuk 
“memanipulasi” kebijakan dengan mengatasnamakan agama atau hasil ijtihâd. 
Apalagi sejarah politik Islam klasik sarat akan konflik berdarah dan perang 
antarmadzhab yang semuanya kian memperkuat dugaan tersebut. 

Kenyataan itu akhirnya tidak bisa menutupi banyak lembaran sejarah 
perpolitikan Islam yang tidak sepi dari perang antarkelompok. Logika 
mengajarkan bahwa jika timbul kekuasaan yang tidak berimbang antara pihak 
yang memiliki kekuasaan asli (rakyat) dan khalifah sebagai pihak yang diberi 
amanat untuk menjalankan kekuasaan, maka kondisi itu memungkinkan 
munculnya penguasa otoriter. Bila penguasa menjalankan pemerintahan 
dengan mengatasnamakan “menjalankan hukum Allah”, maka tingkat 
otoritasnya kian kuat dan sulit dilawan. Rakyat akan berhadapan dengan dua 
otoritas dalam satu tangan: otoritas politik (kekuasaan) dan otoritas Tuhan 
(agama). Tentu saja itu akan menempatkan rakyat pada posisi yang dilematis: 
satu sisi mereka harus menaati penguasa dan pada sisi yang lain, di waktu 
bersamaan, mereka tak berdaya mengontrol penguasa, karena lemah dan 
kurangnya instrumen yang mereka miliki.  

Dalam konteks itu, jika kemungkinan itu merupakan salah satu bentuk 
konsekuensi dari sistem pemerintahan yang cenderung memberikan 
kekuasaan sangat besar kepada penguasa, maka terapi sistem khilâfah yang 
diyakini al-Nabhânî sebagai penyelesaian final problem umat Islam masih 
perlu dipertanyakan. Ini adalah salah satu bentuk pemahaman dalam aspek 
dampak operasional dari sistem khilâfah. Sedangkan pada sisi lain, jika 
“suguhan dakwah” al-Nabhânî tersebut dipahami dari aspek kecenderungan 
dan kesiapan umat, atau dari persepsi Barat atas negara Islam, maka 
kemungkinan terwujudnya negara khilâfah masih bersifat utopis: angan-angan 



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khilâfah Taqî al-Dîn al-Nabhânî 
______________________________________________________________________ 

276 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

romantisisme historis yang jauh dari kondisi riil kehidupan umat saat ini. 
Meski idealisme itu, bagi umat Islam, semacam suatu khayalan, bagi Barat, 
tampaknya tidaklah demikian. Mereka justru menganggapnya sebagai 
bayangan monster yang dianggap sebagai bentuk ancaman eksistensi mereka. 
Mungkin bayangan monster “Islam politik” itu dibangun dari pengalaman 
pahit mereka ketika hidup di bawah dominasi kekuasaan Islam di rentang 
abad XIX hingga pertengahan abad XVII M meski sebagian orientalis, 
semisal W. Montgomery Watt, justru mengakui bahwa kemajuan Barat 
banyak dipengaruhi oleh sumbangan pemikiran dari peradaban Islam.  

Catatan Akhir 

Munculnya gagasan negara khilâfah dalam perspektif al-Nabhânî 
berangkat dari logika yang dibangun di atas prinsip-prinsip Islam normatif 
dan Islam empirik. Tawhîd yang diposisikan sebagai inti ajaran Islam, syariat 
yang dipahami sebagai perangkat hukum Tuhan yang mengatur kehidupan 
manusia, dan al-amr bi al-ma‘rûf wa al-nahy ‘an al-munkar yang merupakan 
konsep dakwah dan sistem pemeliharaan nilai-nilai Islam adalah bentuk-
bentuk nilai normatif Islam. 

Ketika prinsip itu menuntut untuk direalisasikan dalam kehidupan nyata, 
al-Nabhânî memahami bahwa tuntutan ini membutuhkan kekuasaan yang 
implementasinya harus diwujudkan dalam negara, sebagai bentuk upaya final 
yang mampu menyelesaikan segala persoalan dan beban kehidupan manusia. 
Karena itu, ia memandang wajib adanya negara Islam. Dari sini, al-Nabhânî 
mengembangkan pemikirannya dengan mencarikan relevansinya pada 
praktik-praktik “kenegaraan” dizaman Rasulullah dan para sahabat, yang 
akhirnya diwujudkan dalam kemasan “negara khilâfah”, suatu negara Islam 
universal dengan tujuan tunggal yang universal pula, yaitu terwujudnya 
syariat Islam dalam kehidupan nyata di seluruh dunia. Tawaran ini 
dipandangnya sebagai bentuk solusi total untuk segala permasalahan umat 
sehingga perlu diperjuangkan. 

Jika tawaran konseptual yang sangat ideal itu dipahami di tengah 
fenomena kecenderungan umat, tampak gagasan itu terlalu melambung 
sehingga terkesan menjadi cita-cita yang tidak realistis. Meski demikian, 
kenyataan itu sudah dipahami Barat sebagai sesuatu yang “menakutkan”—
penafsiran yang mungkin banyak dipengaruhi penafsiran atas pengalaman 

sejarah Eropa ketika di bawah dominasi dinasti-dinasti Islam klasik.● 

 


