SATU NEGARA SATU TUJUAN:
MENYOAL KONSEP NEGARA KHILAFAH
TAQI AL-DIN AL-NABHANT

Umar Faruq

Abstract:

Taqi al-Din al-Nabhdini, an Islamic fundamentalist, with his political party Hizb
al-Tabrir al-Islam, offered an idea of khilafah. As a universal nation, which is aimed at
providing solutions to the whole problems (final solution), is a political ideology in form
covered by religious issue that is universality of Islam. This idea is based on the
universality of Islam which has no boundary limit so as the Islamic political system is
universal and its implementation to build a khilatah state should also be universal and
absolute. This ideological reason is supported by empirical reason addressed to the countries
and nations perceived as disbelievers institutions applied to Islamic nations. Since the
world order nowadays is built on the interaction among countries and nations world wide,
to show Islamic supremation, the secularistic system must be replaced. The alternative
solution offered by Tagqi al-Din is khilatah state where Allab is the Judge.

Although the functions of representative anthority conduct are, the same as those in the
theocratic system, the khildfah nation is claimed to be different from theocracy for historical
reasons; there is no historical and ideological relationships between theocracy and Islamic
politic. The khalifah 7s not an incarnation of God as claimed by an emperor in a
theocratic nation. Khalifah is just a representation of God who is the same as ordinary
person in the eye of God. The existence of khalifah is fo facilitate the implementation of
Allab’s rules, as the owner and the holder of the anthority. The clazm that khalifah is the
implementer of Allah’s rules and representation of God, practically, resembles the religions
and political functions in a theocratic system. Therefore, khilafah state #s not an
expression of religion ressurection, but merely a statement of new order to replace the
present system with the kKhilatah system claimed to be the religious principles.

Keywords: Khilatah, Khalifah, Politik, Jibad, Negara, Rakyat, Hukum Syar.

JATUHNYA otoritas khalifah setelah kekalahan Islam dalam berbagai
benturannya dengan Barat membawa penderitaan panjang bagi dunia Islam.
Penderitaan ini menyebar di hampir semua bidang kehidupan: politik,

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 257



Umar Faruq, Satu Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Taqi al-Din al-Nabhani

ekonomi, dan ilmu pengetahuan.! Kenyataan itu tentu saja mengundang
perhatian para aktivis muslim untuk memberikan solusi. Aneka solusi yang
ditawarkan beragam dan coraknya pun berbeda sesuai dengan visi dan
orientasi dari bentuk-bentuk gerakan yang dipilih.2

Di antara solusi-solusi tersebut pada tiga dasawarsa pascakejatuhan
Khilafah ‘Utsmani, yang kembali merebak setelah melemahnya gerakan
Ikhwan al-Muslimin,3 adalah ide pembentukan negara &hildfah. Di tahun
1928 M, ide memang pernah digotong oleh Ikhwan al-Muslimin, dan setelah
ditenggelamkan oleh wacana dan aksi-aksi negara-bangsa* dalam beberapa

Imperialisme Eropa yang merambah dunia Islam memang tidak sampai
mengakibatkan stagnasi di kalangan kaum muslim. Meski beberapa wilayah didominasi
Barat pada Perang Dunia I, dinamika di dunia Islam sepanjang abad XIX terus berlanjut
hingga abad XX. Masa sejak Perang Dunia II sampai pertengahan tahun ‘60-an adalah saat
terjadinya perubahan signifikan dan dramatis di dunia Islam, baik di bidang politik maupun
ideologi. Selama periode ini banyak negara memerdekakan diri, berbagai perkembangan
ideologis juga terjadi. Aneka peristiwa itu dibarengi revolusi militer dan perubahan
evolusioner yang mengubah wajah dunia Islam. Periksa John Obert Voll, Isiam Continuity
and Change in the Modern World (Colorado: Westvie Press, 1982), 149.

Memuncaknya kesadaran Islam melahirkan berbagai aktivitas muslim dengan
bermacam ciri, seperti revivalisme, kelahiran kembali, fundamentalisme, penegakan
kembali syariat Islam, kebangkitan Islam, pembaruan Islam, modernisasi Islam, revitalisasi,
militansi, aktivisme, messianisme, kembali ke Islam, dan barisan Islam. Lihat R. H. Rair
Dekmejian, Islam in Revolution: Fundamentalism in the Arab World (New York: Syracuse
University Press, 1985), 4.

3Gerakan revivalis Islam pertama, [&bwin al-Muskimin, didirikan di Mesir pada 1928 M
oleh seorang guru agama bernama Hassan al-Banna. Sejarah awal gerakan ini tak begitu
jelas, tetapi tampaknya selama delapan tahun pertama, ia telah memfokuskan pada aktivitas
keagamaan dan sosial. Namun, setelah itu gerakan ini mulai mengubah orientasinya dan
lebih menonjolkan aspek politik dan tuntutan pengembalian negara Islam. Lihat Bernard
Lewis, Islam and the West (London: Oxford University Press, 1993), 139.

4Selama abad XX berkembang dua hal penting, yakni revolusi nasionalisme di dunia
Islam dan kian strategisnya struktur negara di masyarakat. Kedua #rend ini acapkali saling
mendukung karena sebuah negara-bangsa yang menjadi tujuan banyak intelektual dan
aktivis politik. Dalam pada itu, ide komunitas Islam kosmopolit (kesatuan umat) memang
belum terlupakan. Para penulis nasionalis menekankan karakter Islam Arab dan melihat
kesatuan Arab sebagai hal penting untuk kesatuan selanjutnya: Pan-Islam. Dalam hal ini,
seorang intelektual nasionalis Arab, ‘Abd al-Rahman al-Bazzaz di tahun 1952 berujar,
“Islam meskipun agama universal yang sesuai untuk semua orang dan pada faktanya
dipeluk oleh banyak bangsa dan suku, maka tidak ragu lagi bahwa Islam adalah agama yang
pertama kali diturunkan kepada orang Arab sendiri. Dari sudut ini, Islam adalah agama
spesial milik mereka sendiri.”” Lihat Voll, Is/an ..., 150 dan 161.

258 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

tahun kemudian, isu tersebut kembali diangkat oleh Taqi al-Din al-Nabhani,
bahkan diwujudkan ke dalam aksi politiknya melalui gerakan Higb al-Tabrir>

Menurut al-Nabhani, keterpurukan umat banyak disebabkan oleh
hilangnya “pemerintahan &hidfah”’, dan tanpanya segala urusan publik
menjadi terbengkalai. Untuk itu, mengembalikan “sistem &hilifah” dalam
kehidupan rakyat, menurutnya, wajib dilakukan setiap Muslim.® Bertolak dari
asumsi itu dan dengan perspektif Islam fundamentalis, ada tiga problem
utama yang membebani umat, yaitu (1) munculnya berbagai persoalan
lantaran “tiadanya &biifah”, (2) “petlunya kehadiran &hilifah” beserta
konsepsinya yang lengkap, dan (3) pentingnya upaya-upaya konkret yang
mengarah pada “pengembalian institusi &bilifah”.

Persoalan pertama adalah problem umum yang telah banyak terpahami
umat sehingga melahirkan gerakan Islam dalam berbagai bentuk dan visi.
Maka, al-Nabhani pun tidak membahasnya secara khusus, kecuali sepintas.
Sementara, persoalan kedna adalah masalah khusus dan sangat eksklusif
karena menyangkut strategi gerakan, bentuk-bentuk koordinasi gerakan, dan
tahap-tahap pencapaian tujuan. Persoalan tersebut juga tidak dibahas dalam
tulisan ini karena sulitnya mencari informasi yang berkaitan dengan pola dan
jaringan dakwah al-Nabhani. Sementara, persoalan yang ketiga adalah
masalah konsep pemecahan yang ditawarkan al-Nabhani kepada umat.
Konsep doktrinal politik ini dikemas dalam “negara &hilifah” dan menjadi
“suguhan” utama dakwahnya. Hal ini mungkin didiskusikan karena gagasan
khilifah al-Nabhani belakangan mulai banyak dipublikasikan.

SSetidaknya ada dua alasan pokok mengapa kaum fundamentalis menolak ide
nasionalisme sembari menawarkan ide negara Islam universal, yaitu (i) menyangkut
hubungan antara agama dan negara, dan (i) mengenai konsep umat universal. Alasan
pertama didasarkan pemahaman bahwa Islam merupakan sistem eksistensi total yang
secara universal bisa diterapkan di semua waktu dan tempat. Dus, mustahil memisahkan
agama dari negara. Hukum adalah inheren dalam Islam, al-Qur’an memberi hukum dan
negara menjadi alat penerapnya. Alasan kedua dipengaruhi anggapan bahwa tujuan akhir
seorang muslim yang baik seharusnya adalah tegaknya aturan Allah. Maka, tak aneh jika
Taql al-Din al-Nabhani, pendiri Hizb al-Tabrir al-Islimi (Partai Pembebasan Islam),
meyakini bahwa hanya dengan penciptaan ulang negara Islam, jalan hidup muslim dapat
terbebaskan dari segenap kekuatan pemecah-belah seperti imperialisme, nasionalisme, dan
sekularisme. Lihat Dekmejian, Is/am..., 45; dan Dale F. Eickelman dan James Piscatori,
Muslim Politics (London: Princeton University Press, 1996), 139.

6Taqi al-Din al-Nabhani, A~Dawlah al-Isiamiyyah (Beirtt: Dar al-Islam, 1994), 236.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 259



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

Obsesi Politik Seorang Guru Tsanawiyah

Taql al-Din al-Nabhani adalah lelaki keturunan kabilah Bani Nabhan
yang lahir di Kampung Azjam (1909 M) dan tumbuh di lingkungan yang
penuh konflik. Kampungnya masuk wilayah Haifa, sebelah utara Palestina,
sebuah basis pergerakan para pejuang Palestina. Kendati tumbuh di
lingkungan keluarga ulama Sunni yang moderat dan dibesarkan sang ayah
yang juga moderat, dia lebih memilih jalan politik garis keras dalam
memperjuangkan Islam. Ayahnya, Ibrahim bin Mushthafa bin Isma‘l bin
Yasuf al-Nabhani yang dikenal sebagai seorang ulama bermadzhab Hanbali-
Syafi, hanya mempengaruhi paham keagamaannya, bukan visi politiknya.
Sedang ibunya adalah putri dari Syaikh Yasuf bin Isma‘l bin Ydasuf al-
Nabhani, seorang hakim sekaligus penyair terkenal di masa dinasti “‘Utsmani,
juga tidak berperan banyak dalam membentuk pandangan politiknya.

Sangat mungkin pemahaman politik al-Nabhani sedemikian lantaran
pergaulannya dengan orang-orang Ikhwan al-Muslimin saat kuliah di Mesir
atau terbentuk oleh kultur Palestina yang sarat pergolakan politik
bersentimen agama. Di awal-awal, siklus kehidupannya tidak menunjukkan
sifat-sifat radikal. Sekolahnya berjalan lancar dan biasa saja hingga masuk
bangku kuliah. Pendidikan dasarnya, selain dari keluarga, juga didapat dari
Nizhamiyyah dan Tsanawiyahnya di Akka. Sebelum tamat, ia berangkat ke
Kairo dan kuliah di al-Azhar (1928 M) mengambil Jurusan Syari’ah.
Selanjutnya, ia belajar politik dan hukum sekuler di Dar al-‘Ulam, yang kala
itu masih berinduk ke al-Azhar. Ia lulus tahun 1932 M. Selama kuliah, ia
banyak berinteraksi dengan tokoh-tokoh Ikhwan al-Muslimin. Memang tak
ada keterangan yang menunjukkan ia masuk anggota kelompok Islam garis
keras itu, tetapi setidaknya ia cukup rajin menjalin hubungan dengan mereka.

Sekembalinya ke Palestina, ia diminta mengajar ilmu-ilmu syari’ah di
Tsanawiyah Nizhamiyyah Haifa dan beberapa sekolah Islam di kota yang
sama. Pekerjaan sebagai pengajar ditekuninya selama enam tahun (1932-1938
M). Pada 1940 M, sejak diangkat sebagai pembantu hakim di Mahkamah
Ramlah, dia mulai menunjukkan minatnya sebagai praktisi hukum sehingga
wajatlah jika pada 1948 M ia diangkat sebagai hakim penuh di mahkamah
yang sama. Namun, tak beberapa lama Palestina jatuh ke tangan Yahudi
(1948 M), schingga memaksanya meninggalkan Ramlah dan jabatannya
untuk kemudian menuju Syam. Setahun kemudian, atas promosi sahabatnya,
ia diminta kembali ke Palestina untuk menjadi hakim di Mahkamah Syari’ah
al-Quds, daerah yang belum dikuasai Yahudi. Di kota al-Quds itu, berbagai

260 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

kelompok pejuang Palestina membentuk jaringan dan kesatuan-kesatuan
milisi untuk melancarkan aksi melawan ekspansi Yahudi. Di antaranya
terdapat Ikhwan al-Muslimin yang dalam buku Muws/im Politics” disebut secara
implisit bahwa al-Nabhani pernah terlibat di dalamnya. Bahkan, diduga
keterlibatannya telah dibangun semenjak ia kuliah di Mesir.

Pada 1953 M, al-Nabhani mulai menampakkan ambisi politik dan visi
keagamaan yang berorientasi politik dengan mendirikan partai politik Islam
bernama Hizb al-Tabrir al-Islimi di al-Quds. Cita-cita politik dan visi
gerakannya disusun dalam sejumlah buku yang menjadi rujukan para
pengikutnya. Di antara sejumlah bukunya yang bisa penulis temukan (di
Perpustakaan Pascasarjana IAIN Sunan Ampel Surabaya) adalah Nizhim al-
Isiam, al-Takattnl al-Hizb, al-Nizham al-lgtishad fi al-Iskim, al-Nigham al-ljtima’,
Nizham al-Hukm fi al-Islam, al-Dawlah al-Isiamiyyah, al-Dustir, Mugaddimah al-
Dustiir, al-Syakbshiyyah al-Isiamiyyah, Mafihim al-Siydstyyab, dan al-Tafkir.

Hampir semua karya al-Nabhani itu menafsirkan Islam sebagai sistem
universal yang lengkap dan total. Sistem Islam dan nilai-nilainya mustahil
terwujud nyata jika tidak didukung keberadaan negara kbilifah. Karena itu,
menurutnya, mengupayakan dan mendirikan negara &hildfah adalah wajib
bagi setiap muslim. Upaya ini pun akan gagal bila tidak ditopang dengan
gerakan sistematis, tujuan yang jelas dan konseptual, serta diperkuat dengan
integritas pribadi anggota gerakan.® Bertolak dari kesadaran sedemikian,
mantan guru Tsanawiyah ini akhirnya bertekad mendirikan negara kbildfah
melalui partai politiknya, Hzizb al-Tabrir. Obsesi ini terus diperjuangkan
sampai ia wafat di Beirut pada tahun 1977 M

Landasan Konseptual Negara Khilafah

Menurut al-Nabhani, al-Qur’an adalah pedoman utama dan asas
kehidupan manusia. Di dalamnya terkandung aneka prinsip yang bisa
dijadikan pedoman dalam mengatur semua aspek kehidupan, termasuk
kenegaraan. Penjelasan al-Qur’an bersifat global, sedang penjabarannya
dalam bentuk konkret dilakukan oleh Rasulullah saw lewat perilakunya, lalu
dilanjutkan dan dikembangkan para sahabat dan generasi berikutnya.?

Dalam masalah negara, apapun bentuk dan visinya, ada prinsip yang
paling mendasar, yaitu kedanlatan. Kedaulatan dalam konsep negara ala al-

"Eickelman, Muslim. .., 139 dan 186.
8Al-Nabhani, A/Dawlah..., 245-6 dan 249.
9Al-Nabhani, Nizhdnm al-Hukm fi al-Isiam (Beirtt: Dar al-Ummah, 1996), 16-7.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 261



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

Nabhani adalah milik Allah. Jadi, negara hanya tunduk kepada hukum syariat
Allah. Prinsip-prinsip ini tertegaskan dalam beberapa firman Allah, antara
lain Qs. al-An‘am (6): 57, Qs. Yasuf (12): 40 dan 67, Qs. al-M2a’idah (5): 50,
dan Qs. al-Nisa’ (4): 65 dan 105.19 Selanjutnya, ayat-ayat tersebut
diterjemahkan Muhammad saw melalui sikap-sikap politiknya dan dipetjelas
dalam beberapa sabdanya, antara lain adalah riwayat Aba ‘Ubaid al-Qasimi
dari ‘Ali bin Abi Thalib:

L £ &F 0 Ly o &5
11 ofot 8 _ (08 o &
L sakad 5 13aay

Selain kedaulatan, juga ada prinsip lain, yaitu kekuasaan. Menurut al-
Nabhani, kekuasaan secara historis telah dijalankan Rasul. Selanjutnya di
masa sahabat, kekuasaan diserahkan pada kepala negara yang dipilih rakyat.
Fakta itu menunjukkan bahwa kekuasaan berada di tangan rakyat, yang lalu
diwakilkan kepada kepala negara. Kepala negara dalam sejarah Islam disebut
khalifah (wakil). Landasan normatif konsep khalifah diambil dari Qs. al-Nuar
(24): 55: “Dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang beriman di
antara kamu dan mengerjakan amal-amal salih bahwa Dia sungguh-sungguh
akan menjadikan mereka berkuasa (khalifah) di bumi sebagaimana Dia telah
menjadikan orang-orang sebelum mereka berkuasa (khalifah)”; dan Qs. al-
Hajj (22): 41: “(Yaitu) orang-orang yang jika Kami teguhkan kedudukan
mereka di muka bumi, niscaya mereka mendirikan sembahyang, menunaikan
zakat, menyuruh berbuat yang ma’ruf dan mencegah perbuatan munkar”.12

Dari dua prinsip (historis dan normatif) tersebut akhirnya melahirkan
prinsip ketiga, yaitu kewajiban mengangkat khalifah. Kewajiban ini selain
didasarkan pada dua prinsip di atas ditambah Qs. al-Nisa’ (4):59, juga
didasarkan pada sebuah kaidah:

el o 553 G5 e T BLAT 38

Sl s e V) Lo 2 Y L

0] bid., 42.

Artinya: “Imam wajib memerintah (menjalankan pemerintahan) rakyat berdasarkan
apa yang diturunkan Allah dan melaksanakan amanat. Jika ia sudah menjalankannya, maka
rakyat wajib mendengarkan dan menaati.” Lihat al-Nabhani, Mugaddimabh al-Dustiir li al-
Dawlabh al-Islamiyyab (t.tp.: t.p., t.th.), 69.

12Al-Nabhani, Nighdm. .., 43 dan 45.

262 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

Artinya: “Selama kewajiban tidak bisa sempurna kecuali dengan sesuatu, maka sesuatu itu

hukumnya wajib.”13

Yang dimaksud “sesuatu” (%) dalam kaidah tersebut adalah khalifah.
Artinya, khalifah menjadi syarat wajib bagi terselenggaranya kewajiban
syariat. Sedang ayat ke-59 dari surat al-Nisa’, menurut tafsiran Ibn Hazm
yang lalu diitkuti al-Nabhani, menunjukkan wajib adanya smdm (khalifah),
yang wajib diwujudkan oleh kaum muslimin. Makna “#/ al-amr” dalam ayat
tersebut dimaknai seorang penguasa yang punya kedudukan tertinggi dalam
struktur pemerintahan Islam dan membawahi para amir. 1a adalah khalifah
yang mengatur seluruh urusan rakyat. Karena itu, membentuk pemerintahan
sekaligus menaatinya adalah wajib bagi seluruh umat Islam.14

Mengenai cara pengangkatan khalifah dan siapa saja yang bisa dipilih, al-
Nabhani menyandarkannya pada beberapa nash. Menurutnya, khalifah
diangkat dengan cara dibaiat. Dasarnya adalah tiga #ash berikut:1>

[

Y e AL Sl Sas 3EDNETL o
(("l“"”‘ﬁj)gil-h/ &uumwd&jjé)i_ﬂ&j .
d”wb‘“&”&”“ % 1 5By 5wl i (IR 256
34 Lﬁﬁv&wvuu\guggzw\ L 3%
“f -*53 quho\mmww;w“/a;@ cj”’”"dw

4 s

(D Jgmy 8 30 Gl o8 s 9 5l olg)) Lé.im.;(l 5 Lz

(\V M\)w&mu_f

[

g -
54

Berdasar ketiga nash di atas, al-Nabhani menyimpulkan bahwa baiat
adalah cara pengangkatan khalifah. Cara ini bersifat baku. Sementara
mekanisme pelaksanaannya memiliki beberapa pola dan prinsip-prinsipnya
diambil dari pengalaman sejarah pengangkatan al-ghulafa’ al-rasyidin. Secara
garis besar, al-Nabhani membaginya dalam tiga pola: (i) pemilihan langsung
dengan melalui tokoh-tokoh kabilah, sebagaimana pemilihan Khalifah Abua
Bakr, (if) penunjukan langsung sebagaimana dilakukan Abu Bakr kepada

BIbid. Lihat pula al-Nabhani, A~Syakhshiyyah al-Iskimiyyah, vol. 3 (BeirGt: Dar al-
Ummah, 1953), 30.

4Al-Nabhani, Mugaddimab. .., 75; Lihat pula al-Nabhani, Nighdm... , 250.

51bid., 71-2.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 263



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

‘Umar bin al-Khaththab, dan (iii) sistem formatur, seperti yang diwasiatkan
‘Umar ketika menunjuk calon penggantinya.l® Calon yang dipilih tak harus
dari kalangan Quraisy sebagaimana disyaratkan al-Mawardi dalam a/-Abkdm
al-Sulthaniyyah, tetapi siapa saja dan dari suku apa saja asal memenuhi tujuh
syarat berikut: (1) muslim, (2) pria, (3) bdligh, (4) berakal, (5) adil, (6)
merdeka, dan (7) mampu memikul tugas kekhalifahan.!” Syarat-syarat ini
mirip dengan ajuan kaum al-Khawarij, hanya saja ia tidak mengkafirkan para
sahabat yang terlibat dalam Perang Jamal dan Shiffin.

Calon yang dipilih, bagi al-Nabhani, harus satu dan tidak boleh lebih,
karena negara kbildfah hanya satu. Jika ada dua, maka yang satu bukanlah
khilifah dan kepala negaranya tidak disebut khalifah, tetapi su/than atau amir.'®
Jadi, hanya ada satu khalifah dalam satu wilayah Islam, berapapun luasnya.
Pemikiran dikotomis akhirnya cuma memberi satu pilihan di antara dua hal
yang saling berhadapan: muslim atau kafir, dar al-Isiam atau dir al-kufr, kita
atau mereka, dan kami atau kalian. Bagi umat Islam sendiri juga hanya
tersedia dua pilihan: mengakui (membaiat) khalifah yang sudah ditunjuk atau
mati. Ide tentang satu khalifah yang dikonsepsikan dalam bentuk kekuasaan
sentralistis, tunggal, dan universal ini didasarkan hadits berikut:

(B gy 55 (A dn Q) o5 ol oly)) Lgie 521 3LE86 i

Artinya: “Jika dua khalifah dibaiat, maka bunuhlah salah satu di antara keduanya.”!®

Berdasarkan prinsip-prinsip di atas, al-Nabhani menyusun empat pilar
utama dalam negara Islam, yaitu (1) kedaulatan milik syar7* (Allah), (2)
kekuasaan milik rakyat, (3) wajib mengangkat seorang khalifah dan
kewajiban ini merupakan konsekuensi dari perwujudan dua pilar di atas, dan
(4) seorang khalifah yang diangkat wajib menjalankan hukum syar7 yang
melandasi undang-undang dasar negara &hilifab.

Lembaga, Struktur, dan Fungsi Negara Khilafah,

Setidaknya ada dua lembaga utama dalam negara ghildfah yang
dirumuskan al-Nabhani, yaitu majlis syira (majelis rakyat) dan lembaga

1] bid., 74-5.
1bid., 52.
18]bid., 94.
]bid.

264 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

khildfah, yang masing-masing memiliki fungsi tersendiri dan keberadaannya
diatur syar?. Antara satu lembaga dengan lembaga lainnya memiliki garis
hubungan kerja yang jelas.

Majlis Syiird (Majelis Rakyat). Lembaga ini adalah majelis
permusyawaratan yang anggotanya terdiri dari para wakil rakyat, baik muslim
atau nonmuslim. Mereka ini mewakili rakyat dalam mengontrol (i.\=)

penguasa. Dalam menjalankan fungsi ini, mereka menjadi parfner khalifah
sekaligus pihak yang dimintai pertimbangan sebelum khalifah melaksanakan
tugasnya. Sementara, fungsi perwakilan rakyat nonmuslim hanya sebatas
mengajukan usul atau protes atas ketidakadilan penguasa atau buruknya
penerapan hukum Islam atas mereka. Adapun fungsi kontrol atau fungsi-
fungsi lain, seperti memilith dan membatasi calon khalifah, menetapkan
khalifah atau menanyakan kebijakan-kebijakan khalifah, para asisten dan
gubernurnya, para wakil nonmuslim tidak boleh terlibat.?0

Jika hal itu dipahami dalam perspektif teori #rias politika, tampak ada dua
kesan negatif yang amat menonjol, yaitu diskriminasi dan tumpang-tindihnya
fungsi lembaga yudikatif dan eksekutif. Namun, kesan ini akan berbalik jika
diukur dengan karakter fundamentalis al-Nabhani, yaitu keharusan
menyelesaikan semua persoalan dengan hukum Islam. Keharusan ini
didasarkan asumsinya bahwa Islam adalah sistem aturan terbenar, hukum-
hukumnya paling adil, dan kandungan nilainya meliputi semua masalah,
termasuk pengaturan masyarakat nonmuslim. Alhasil, fungsi legislatif atau
kontrol dari pihak mereka tidak diperlukan. Mereka menjadi warga nomor
dua yang hak-haknya juga dinomorduakan. Peran mereka pun pasif.

Menurut al-Nabhani, yang berhak memilih para wakil di majelis rakyat
adalah komunitas yang mereka wakili, baik suku, kabilah, atau kelompok-
kelompok tertentu yang bukan nonmuslim.?! Teknik pemilihan dan masa
perwakilan ditentukan oleh komunitas-komunitas tersebut. Alhasil,
keanggotaan majelis rakyat bukan didasarkan atas perwakilan partai seperti
sekarang, tetapi komunitas rakyat yang ikatannya didasarkan tempat tinggal,
suku, dan kelompok profesi. Wilayah kerja mereka sebatas pada soal-soal
mubah, sedang praktik legislatif bukan wewenang majelis karena masalah
hukum hanya diambil dari Allah, bukan dari pendapat manusia. Untuk
persoalan yang bukan mubah, seperti wajib, sunnah, makruh, dan haram,

2] hid., 216-7.
2bid., 223-7.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 265



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

tidak ada pilihan bagi rakyat selain melaksanakannya. Di sini tidak ada
musyawarah karena ketentuannya sudah jelas dan rakyat tinggal
menjalankannya.?? Jadi, majelis rakyat dalam negara £hilifah punya hak untuk
mengadakan musyawarah dalam soal-soal mubah dan wajib menjalankan
muhdsabah (kontrol) atas pelaksanaan syariat Islam yang dijalankan penguasa.

Klaim al-Nabhani bahwa majelis rakyat bagian dari institusi
ketatanegaraan Islam didasarkan fakta sejarah yang merujuk pada praktik-
praktik politik Rasul dan para sahabat. Sayangnya, ia tidak menyebutkan data
sejarah mana yang ia tafsirkan sebagai fakta sejarah tentang adanya fungsi
majelis rakyat di jaman Rasul. Ia hanya mengatakan, fungsi majelis rakyat
pernah dijalankan di jaman Rasul dan sahabat, yang lalu mengilhami generasi
berikutnya untuk melembagakannya dalam praktik pemerintahan &bzdfah.??
Majelis rakyat yang hakikatnya majlis syiri adalah ketentuan Islam yang
digariskan secara global. Jabarannya dioperasikan dalam praktik kenegaraan
Rasul, lalu diperjelas oleh para khalifah berikutnya sebagai bentuk hasil j#hdd
berdasarkan prinsip al-Qur’an dan praktik kenegaraan Rasul.?*

Konsep al-Qur'an yang dimaksud al-Nabhani adalah Qs. Ali Tmran (3):
159. Dalam tafsirannya, ayat ini mengandung perintah kepada Rasul untuk
melaksanakan musyawarah. Faktanya, Rasul memilih empat belas sahabat
untuk diajak memusyawarahkan soal-soal kemasyarakatan dan kenegaraan.
Keempat belas wakil tersebut terdiri dari tujuh sahabat Muhajirin dan tujuh
sahabat Anshar, yakni AbG Bakr, ‘Umar, ‘Utsman, ‘Ali, Hamzah, Ibn
Mas“Gd, Aba Dzar, Bilal, Sa‘ad bin ‘Ubadah, Mu’adz bin Jabal, ‘Abd al-
Rahman bin ‘Auf, Abt ‘Ubadah, Ubay bin Khalaf, dan Zayd bin Tsabit.?>

Pasca-Rasul, fungsi musyawarah itu dikembangkan empat khalifah dalam
persoalan-persoalan yang lebih kompleks, dan kian mantap di era dinasti-
dinasti sesudahnya.?6 Namun, al-Nabhani kembali tak memberikan bukti
historis yang menunjukkan bagaimana bentuk dan fungsi musyawarah di
jaman dinasti-dinasti itu dijalankan. Klaimnya didasarkan pada pesan-pesan
global al-Qur’an dan praktik-praktik Rasulullah dan para al-gbulafa’ al-rasyidin
yang dilihat dari aspek fungsionalnya, lalu dipahami dalam perspektif
struktural dengan mengaitkan struktur politik dalam berbagai dinasti Islam.

2]hid., 221 dan 228-9.

B1bid., 217-20.

2] hid,

2]bid. Periksa pula al-Nabhani, Mugaddimab. . ., 313-0.
26]hid,.

266 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

Lembaga Khilifah. Dilihat dari fungsi dan wewenangnya, lembaga ini
memiliki dua kekuasaan utama, yaitu kekuasaan politik dan agama. Dalam
hal ini al-Nabhani berujar:

2

G 5 g9 ol g BV 2 D3 o 5 A3 0

Artinya: “Kepala negara (khalifah) adalah orang yang menjadi wakil (khalifah) rakyat dalam
menjalankan kekuasaan (politik) dan agama (hukum syar?).”

Khalifah diangkat rakyat yang prosesnya difasilitasi majelis rakyat.?’
Logika pelimpahan wewenang erat dengan empat prinsip pemerintahan
Islam yang dipahami al-Nabhani. Menurutnya, kekuasaan adalah milik rakyat
dan rakyat wajib menjalankan syariat, sedang khalifah adalah pemimpin
mereka, maka kedudukannya hanya sebagai wakil rakyat dalam menjalankan
fungsi kekuasaan politik (kenegaraan) dan implementasi hukum syar?.
Eksistensi khalifah didasarkan adanya baiat dari rakyat. Konsekuensinya,
rakyat wajib menaati khalifah dan khalifah wajib menaati syar7. Dengan
logika itu, ia bersimpulan bahwa ketaatan rakyat pada khalifah bukan alasan
personalitas, tetapi karena hukum syar?7 Sedang, bagi khalifah, alasan
pelaksanaan dua wewenang itu karena amanat yang diterima dari rakyat.?8

Setelah diangkat, khalifah terikat dengan hukum syar7 Menurut al-
Nabhani, khalifah diharamkan membuat undang-undang yang tidak berdasar
dalil-dalil syar? Khalifah punya banyak wewenang yang secara global dapat
dikelompokkan pada tujuh: (1) menyusun undang-undang yang diambil dari
hukum syar? (2) bertanggung jawab dalam urusan politik dalam dan luar
negeri, (3) memegang komando militer, (4) menyatakan perang atau damai,
(5) menerima atau menolak delegasi asing, (6) mengangkat atau mencopot
para diplomat yang dikirim ke negara kafir, dan (7) mengangkat dan
menurunkan para hakim, jaksa, dirjen kepala jawatan, para komandan
militer, para gubernur, para menteri, dan beberapa pejabat penting lainnya.
Karena wewenangnya begitu luas, dalam pelaksanaannya ia dibantu beberapa
orang yang dikategorikan menjadi dua kelompok, yaitu (1) wuzard® al-tafwidl
atau mu ‘awin al-tafwidl, dan (2) wuzard al-tanfidz atau nu'awin al-tanfidz.>

27Al-Nabhani, A~Dawlab. .., 257.
28Al-Nabhani, Nighdam. .., 51-2.
Y1bid., 96 dan 129.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 267



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

Wuzard® al-tafiwid/ adalah para menteri yang diangkat khalifah untuk
bersama-sama memikul tanggung jawab pemerintahan. Menurut al-Nabhani,
mereka diberi wewenang penuh oleh khalifah untuk mengatur segala urusan
dengan pendapat mereka sendiri asal sesuai dengan hukum syar? Sedang
pertanggungan jawabnya hanya kepada khalifah.30 Landasan konseptualnya
didasarkan sabda Rasul berikut:

Ao ) o8 el ol 538 3 ST Y e 5 IG5 i o2 G Gl
(A3

Artinya: “Dua menteriku dari langit adalah Jibril dan Mika’1l, sedangkan yang dari bumi
adalah Abt Bakr dan ‘Umar.”

Konsep doktrinal itu dicarikan landasan historisnya yang ditafsiri sebagai
bentuk pelaksanaan prinsip wugari‘ al-tafwidl. Menurut al-Nabhani, setelah
Rasul wafat, ‘Umar diposisikan sebagai wazir AbtG Bakr. Saat ‘Umar ditunjuk
sebagai khalifah kedua, posisi wagir al-tafiidl-nya dipegang ‘Utsman dan ‘Al
Sepeninggal ‘Umar, ‘Utsman dipilih sebagai khalifah ketiga, dan wazir al-
tafiid/-nya dijalankan ‘Ali dan Marwan bin Hakam.3! Mengenai Khalifah ‘Ali
dan para khalifah sesudahnya tak ada keterangan yang menjelaskan siapa
menjadi wazir khalifah siapa. Rupanya al-Nabhani kehilangan jejak sejarah
karena memang pada saat pemerintahan ‘Ali; konflik politik sudah meluas
dan membuat umat terpecah-belah. Sistem pemerintahan sesudahnya tak
bisa sepenuhnya disebut pemerintahan hilifah tunggal. Khalifah tak lagi
punya otoritas politik dan agama sekaligus sebagaimana terjadi di masa a/-
khulafi’ al-rasyidin. Khalifah cuma menguasai otoritas politik semata, sedang
otoritas agamanya hanya simbolis. Dalam masalah keagamaan, masyarakat
lebih percaya pada ulama yang umumnya berada di luar lingkar kekuasaan.

Penafsiran hadits di atas jika masih memerlukan pemahaman historis
(kontekstual), seperti dicoba al-Nabhani, tentu rumusan tafsirnya tidak bisa
tunggal, tetapi beragam sesuai konteksnya. Lepas dari kekurangan ini,
landasan konseptual ide &hilifah al-Nabhani dibangun berdasar landasan
normatif dan empirik.

Wuzard’ al-tanfidy adalah para pembantu khalifah dan diangkat olehnya,
tetapi wewenangnya tidak sepenuh yang dimiliki wazir al-tafwidl karena tidak

0Ibid., 130-1.
N bid.

268 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

memiliki hak untuk memutuskan kebijaksanaan negara. Tugas mereka
sebatas pelaksana kebijakan khalifah dan bertanggung jawab kepadanya.
Selain itu, mereka juga bertindak sebagai mediator antara khalifah dan
lembaga-lembaga lain, rakyat, dan pihak asing.3?

Dalam pemahaman al-Nabhani, prinsip wuzara’ al-tanfidy dibangun dari
logika dialektika zash. Pengertian dialektika #ash lebih diarahkan pada makna
fungsional #ash yang bersifat umum yang dalam makna aplikatifnya
bergantung pada peran kekhalifahan Rasul. Tidak sedikit #ash yang
pengertian operasionalnya butuh pemahaman sejarah Rasul. Contohnya ayat
tentang perintah zakat. Perintah zakat sebagaimana disebut dalam Qs. al-
Baqarah (2): 277, al-Tawbah (9): 5 dan al-Hajj (22): 41 bersifat umum.
Bagaimana pelaksanaan dan pendelegasiannya tak dijelaskan rinci dalam al-
Qur’an. Penjelasan detailnya ditemukan dalam perilaku politik Rasulullah.33

Yang dimaksud perilaku politik di situ adalah perintah Rasul terhadap
para sahabat untuk menarik zakat di wilayah-wilayah yang ditunjuk, seperti
perintahnya kepada AbG Musa al-‘Asy’ari dan Mu‘adz bin Jabal pergi ke
Yaman untuk memungut zakat pertanian yang dibatasi pada empat jenis hasil
pertanian: syair, gandum, anggur kering, dan kurma. Hal yang tak dijelaskan
al-Quran itu lalu ditafsirkan dalam konteks kenegaraan dengan
memposisikan Rasul sebagai kepala negara. Demikian juga ajaran lain yang
bersifat umum, seperti hukum potong tangan bagi pencuri dan 77 bagi
pezina. Masalah teknik, alat-alat hukum, tenaga operasional, dan juga
administrasi tak disebut al-Qur’an. Penanganannya masih membutuhkan
tenaga operasional dan administratif, yang kemudian unsur penanganannya
tiba-tiba ditarik al-Nabhani ke wilayah politik, sehingga wujud tenaga
operasionalnya tidak lagi bersifat personal, keagamaan, tetapi lembaga
negara. Maka, bisa ditebak jika ia berimpulan bahwa pelaksanaan persoalan
publik, seperti zakat, hukum potong tangan dan rajam, tidak bisa dilakukan
tanpa suatu institusi publik yang kuat dan lengkap, dan perwujudan institusi
ini membutuhkan kehadiran negara &bidfah. Jadi, institusi wuzard’ al-tanfidz;
diperlukan sebagai konsekuensi dari keharusan melaksanakan perintah Allah
yang bersifat umum dan menyangkut kepentingan publik.

Selain dua lembaga tinggi negara tersebut, al-Nabhani juga menyebutkan
empat lembaga lain yang diposisikan sebagai pembantu lembaga tinggi
negara dalam struktur negara £hilifah. Keempatnya masing-masing dipimpin

32[bid., 140.
3Al-Nabhani, Mugaddimah.. ., 197.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 269



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

oleh (1) amir aljihad, (2) para hakim, (3) para gubernur, dan (4) para petugas
administrasi.?* Mereka berada di bawah koordinasi khalifah. Tidak ada
otonomi atau wewenang khusus yang mereka miliki kecuali yang telah diberi
mandat langsung olehnya. Pemerintahan benar-benar sangat sentralistis dan
khalifah memiliki wewenang yang nyaris seperti kepanjangan tangan Tuhan.
Apalagi tidak ada batasan masa jabatan khalifah.

Amir al-Jihdd. Amir aljihid (panglima tertinggi) adalah pejabat militer
yang diangkat khalifah untuk menangani empat departemen, vyaitu
Departemen  Luar Negeri, Departemen Peperangan, Departemen
Keamanan, dan Departemen Perindustrian. Dalam pemahaman al-Nabhani,
empat departemen itu memiliki hubungan sangat erat dengan jihad. Oleh
karena itu, mekanisme kerjanya harus disatukan dan dipimpin oleh seorang
panglima perang, amir aljihdd> Tentu karakter militeristik lebih dominan
dan pemerintahan bersifat ekspansif. Wilayah kerja keempat departemen ini
diarahkan pada penguatan kekuasaan dalam negeri dan perluasan wilayah
meski kebijakan politiknya dikemas dalam istilah jzbdid.

Jihad menjadi tugas utama keempat departemen itu. Departemen Luar
Negeri yang fokus garapannya menangani soal-soal perdamaian dan
peperangan sudah semestinya berkait dengan jihad. Departemen Peperangan
yang berhubungan langsung dengan pasukan juga terkait erat dengan jihad.
Bahkan, arti jihad yang sebenarnya banyak dilakukan departemen ini.
Sementara Departemen Keamanan yang tugas utamanya memelihara
keamanan dan kestabilan negara juga masih dalam konteks pemahaman
jihad. Masalah-masalah dalam negeri yang bisa mengganggu keamanan dan
stabilitas negara, seperti pemberontakan, huru-hara, bencana alam, dan
wabah penyakit menjadi tanggung jawabnya. Sedangkan Departemen
Perindustrian yang bertanggung jawab mengurusi pembuatan senjata dan
penyediaan perlengkapan perang lainnya juga masuk dalam wilayah jihad.3¢

Masing-masing departemen didesain memiliki fungsi jihad, diarahkan
pada jihad, dan dipimpin oleh seorang panglima jihad. Al-Nabhani
menjelaskan, jihad adalah menyebarkan dakwah ke luar wilayah negara Islam.
Dakwah ini menjadi tugas utama negara. Penerapannya diarahkan dalam dua
bentuk: penerapan hukum Islam dalam negeri dan perluasan hukum Islam di

3Al-Nabhani, Nizham. .., 47.
351bid., 144-5.
36 bid., 146-54.

270 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

luar negeri.’” Pemahaman jihad sedemikian menampilkan Islam sebagai
agama kekuasaan yang terus-menerus mengembangkan wilayah. Jihad yang
dijadikan instrumen perluasaan kekuasaan meski bisa diartikan penjajahan,
oleh al-Nabhani, justru dimaknai menyelamatkan manusia dari kekufuran.
Menurutnya, jihad yang diwujudkan dalam peperangan untuk menaklukan
wilayah lain bukanlah penjajahan, tetapi menyalamatkan rakyat setempat dari
kekuasaan kafir. Hal ini menjadikan Islam sebagai kekuatan penekan yang
mengkondisikan rakyat dalam dua pilihan: menjadi warga kelas satu yang
muslim atau menjadi warga kelas dua yang kafir. Berbagai tekanan psikologis
bagi warga kelas dua lambat-laun memaksa mereka memasuki Islam dengan
alasan cari selamat, yang tentu saja pada gilirannya akan mencipta poblem
internal yang justru akan mengancam keutuhan dan kestabilan negara.

Menurut al-Nabhani, awir aljibid dan seluruh elemennya berdasarkan
Islam. Landasan konseptualnya berkait rekat dengan sumber hukum Islam,
yaitu Islam normatif dan Islam empirik, yang proses istinbath-nya berpijak
pada al-Qur’an, hadits, 7mai‘, dan giyds. Lebih jauh ia mengatakan, landasan
normatif amir al-jihid dan semua perangkatnya digali dari al-Qur’an, hadits,
dan ga‘idab fighiyyah sebagai berikut:38

(VAr Al b sl 0555 5 05 s tAlE 5
(e ) aX1 528000 5 2S5 g2l lols o
(3eeidl 3258) 13 585 4 W Lol 22V G o

Landasan normatif tersebut diperkuat dengan beberapa landasan
operasional yang, menurut al-Nabhani, merujuk pada aneka peristiwa jihad
di jaman Rasul dan alkbulafa’ al-rasyidiin, seperti Perang Badar, Uhud, dan
Perjanjian Hudaibiyah. Rupanya, apa yang dilakukan Rasul dan para sahabat
dimaknai sebagai peristiwa jihad, baik yang langsung berkait dengan
peperangan maupun sekedar persiapan atau petjanjian yang lahir dalam
konteks peperangan. ‘Peristiwa-peristiwa dakwah” tersebut dipahami
sebagai bentuk operasional doktrin jihad. Hal itu diperkuat dengan dalil

31bid., 145.
3Al-Nabhani, A~LSyakhshiyyab. .., vol. 3, 61; Lihat pula al-Nabhani, Mugaddimab...,
297-9.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 271



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

qd‘idab fighiyyah bahwa masalah kewajiban agama selama belum diwujudkan
karena terhambat oleh kekuatan penentang, maka jihad wajib dilakukan.
Untuk itu mewujudkan institusi yang menjalankan fungsi jihad juga wajib
diadakan. Dus, keberadaan awir al-jibad dan segala elemennya harus diadakan
pula. Pola berpikir sedemikian ini tidak hanya mewarnai masalah jihad, tetapi
juga soal lain yang berhubungan dengan penerapan hukum Islam.

Al-Qadla’. Lembaga negara ini menangani masalah hukum dan
berwenang mengeluarkan keputusan hukum. Secara umum, ada tiga
wewenang utamanya, yaitu (1) memberi keputusan yang adil atas setiap
sengketa, seperti konflik personal dan kriminal, (2) menangani pelanggaran
hak-hak umum, seperti pencemaran lingkungan, dan (3) menangani kasus-
kasus kriminal atau sengketa antara rakyat dan negara. Bertolak dari tiga
kategori wewenang ini, al-Nabhani mengelompokkan para hakim menjadi
tiga, yakni al-qadli, al-mubtasib, dan qadli al-mazhilim. Semua hakim tersebut
diketuai oleh seorang hakim agung, gadli al-qudlih.>

Hakim yang menangani kasus-kasus pidana dan perdata, sebagaimana
dikelompokkan al-Nabhani dalam wewenang pertama, dalilnya berpijak pada
keteladanan Rasul, yaitu perintahnya kepada Mu‘adz bin Jabal untuk
menangani kasus-kasus hukum di Yaman. Sedangkan landasan hukum a/-
muptasib (hakim yang menangani dan mengontrol hak-hak umum) adalah
perbuatan dan sabda Rasul berikut:

(B o) Gl o A olgy) 28 e L

Hadits di atas, menurut al-Nabhani, secara implisit mengandung pesan
kontrol dalam perdagangan, sedang perdagangan adalah persoalan publik
yang tidak bisa diatasi secara personal schingga perlu kehadiran sebuah
institusi yang menjalankan fungsi kontrol. Bahkan, menurutnya, fungsi
kontrol tidak terbatas pada persoalan bisnis dan pasar, tetapi juga meliputi
bidang-bidang lain yang masuk kepentingan orang banyak.40

Demikian pula dalil yang melandasi konsep qddli al-mazhélim yang ia
ambilkan dari al-Qur’an dan perbuatan Rasul. Ia merujuk Qs. al-Nisa’ (4):59
yang menegaskan bahwa perselisihan antara rakyat dan penguasa harus
dikembalikan kepada Allah dan Rasul-Nya, yakni hukum Allah. Keharusan
kembali kepada hukum Allah mengharuskan adanya hakim dan lembaga

¥1bid., 184 dan 1806-8.
N]bid., 302-5.

272 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

kehakiman yang akan memberikan keputusan hukum berdasarkan hukum-
hukum Allah. Doktrin ini kemudian diterapkan oleh Rasul ketika menangani
kasus-kasus hukum, seperti penugasan Rasyid bin ‘Abd al-Lah untuk
menangani rakyat yang membangkang membayar zakat. Keteladanan ini lalu
diikuti para khalifah sesudahnya sampai Khalifah ‘Abd al-Malik bin Marwan
membakukannya dalam lembaga formal negara, gddli al-mazhalin.#

Hanya saja, ketika merumuskan wilayah kerja dan pengangkatan hakim-
hakim tersebut, al-Nabhani tidak menyebutkan secara eksplisit dalil-dalil
yang melandasinya. Ia hanya mengatakan bahwa pengangkatan hakim-hakim
tersebut didasarkan pada wewenang khalifah atau gddli al-gudlah (hakim
agung) sendiri. Bahkan, menurutnya, gddli al-qudliah punya wewenang
menghentikan khalifah dan pejabat-pejabat di bawahnya. Sementara yang
berhak mencopot gadli al-mazhalim hanyalah mabkamalh al-mazhalim, lembaga
pengadilan tertinggi yang struktur organisasinya lepas dari lembaga £hilafah.*>

Al-Jihdz al-Idiri. lL.embaga ini menangani masalah-masalah teknik
kenegaraan dan berbagai kepentingan publik. Mungkin lebih tepat diartikan
para pegawai administrasi negara karena fungsinya selain mengarsip data-
data negara juga menjalankan fungsi birokrasi. Setiap kumpulan mashlabpah
yang sejenis dikelola seorang pimpinan (semacam dirjen) yang dalam
operasionalnya dibantu beberapa staf. Mereka yang bekerja dalam lembaga
tersebut tidak punya wewenang mengeluarkan keputusan kecuali sebatas
pelaksana di lapangan. Seluruh inisiatif dan instruksi berasal dari pusat. Siapa
saja boleh menduduki jabatan ini, muslim atau nonmuslim, pria atau wanita,
asalkan capable. Sementara garis pertanggungjawaban mereka ditujukan
kepada pimpinan daerah, gubernur, atau pejabat pusat yang mengangkat
mereka. Pejabat yang mengangkat mereka inilah yang berhak menyelekst,
melatih, menurunkan, memutasikan, atau memecat orang-orang yang duduk
dalam lembaga aljibiz al-idari*3

Landasan konseptualnya dibangun seperti logika perumusan konsep
wnzard’ al-tanfidy dan idarab al-mashalih. Al-Nabhanl menganggap kedua
lembaga itu termasuk dalam pengertian a/7ihiaz al-idari. Meski prinsip-prinsip
kenegaraan Islam ia beri istilah-istilah Arab yang berkonotasi keagamaan,
pola pembagian kekuasaan dan prinsip wewenangnya mirip dengan pola
pembagian di negara-negara sckuler. Ia piawai mencarikan relevansi

Nbid., 305-6.
#2Al-Nabhani, Nigham. .., 202-3.
Bbid., 207, 210-1, dan 214,

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 273



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

pemahamannya dengan fakta-fakta sejarah pemerintahan Islam yang
memungkinkan untuk ditarik sebagai landasan negara Islam.

Al-W3li (Penguasa Daerah). Pemerintahan Rasulullah yang begitu luas
dibagi al-Nabhani menjadi beberapa wilayah. Setiap wilayah dipimpin
seorang wali (gubernur) yang ditunjuk langsung Rasul. Hal itu secara tidak
langsung menunjukkan bahwa Rasul selain dipahami sebagai seorang nabi
juga kepala negara, yang di antara fungsi kenegaraannya adalah mengangkat
dan memecat kepala daerah atau gubernur. Penafsiran ini didasarkan pada
peristiwa pengangkatan beberapa gubernur, seperti Mu‘adz bin Jabal sebagai
Gubernur Jand, Zayyad bin Labid sebagai Gubernur Hadramawt, Aba Masa
al-‘Asy‘ari sebagai Gubernur ‘And, dan al-Tab bin Usayd sebagai Gubernur
Mekkah.# Setiap wilayah provinsi dibagi dalam beberapa wilayah kecil
setingkat kabupaten yang disebut %mdilah. la dipimpin seorang ‘dmil/ yang
dalam pengelolaan wilayahnya di bawah pengawasan seorang wali atau
gubernur. Istilah ‘dmi/ yang kemudian dipahami sebagai pejabat setingkat
bupati ini, oleh al-Nabhani, diambil dari pemahamannya atas pengangkatan
‘Amr bin Sa‘ld oleh Rasulullah sebagai ‘Gl untuk wilayah Wad al-Qura dan
Qada‘ah al-Dawsi sebagai @i/ untuk wilayah kabilah bani Asad.*>

Berdasarkan fakta sejarah tersebut, al-Nabhani menggariskan bahwa yang
disebut seorang wali adalah pejabat pemerint yang diangkat khalifah untuk
menguasal wilayah tertentu yang masih dalam kesatuan wilayah negara Islam.
Pejabat yang dipahami sebagai gubernur ini merupakan wakil khalifah yang
khusus menangani pemerintahan daerah. Ia berkewenangan penuh kecuali
menyangkut keuangan, angkatan bersenjata, dan sistem peradilan.#0

Demikianlah konsep negara &hilfah yang ditawarkan al-Nabhani.
Baginya, itulah sistem pemerintahan Islam yang sah, baku, dan empirik.
Dilihat dari pembagian wewenang dan sistem koordinasinya, ide negara
khildfah-nya itu lebih mendekati ke sistem negara kesatuan daripada sistem
perserikatan kendati dalam hal-hal tertentu agaknya tidak demikian, seperti
masalah otoritas gubernur dalam menjalankan pemerintahan daerah. Dalam
sistem &hildfah ini tidak dikenal adanya negara bagian (federasi). Sebab,
wewenang yang dimiliki para penguasa daerah atau pejabat tinggi negara
tidaklah penubh, tetapi bersifat limpahan dari khalifah.

“lbid., 172.
$Ibid., 173-4.
4Al-Nabhani, A/-Dawlah.. ., 269.

274 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

Pendek kata, kekuasaan khalifah sangat besar dan meliputi semua aspek
yang mencakup seluruh wilayah negara. Hampir tak ada kekuasaan yang
mampu menyentuh otoritas khalifah kecuali mabkamah mazhilim. Ita pun jika
ada alasan kuat untuk membuktikan kesalahannya. Namun, jika mengingat
para personil yang duduk dalam mahkamah ini, yaitu gddli al-mazhalim (para
hakim yang diangkat dan di bawah kontrol khalifah), rasanya kewenangan
dan kemampuan yang mereka miliki sulit untuk menyeret khalifah, apalagi
menjatuhkannya melalui pengadilan mabkamah mazhalim. Belum lagi masa
jabatan khalifah tak terbatas waktu, tetapi hanya diukur sejauhmana khalifah
mampu mengemban tugas-tugas khilifah (dakwah Islam) dan tidak
melanggar hukum syar7 Aturan normatif yang amat longgar dan mudah
menerima tafsiran ganda ini tentu akan memberi peluang khalifah untuk
“memanipulasi” kebijakan dengan mengatasnamakan agama atau hasil z#hdid.
Apalagi sejarah politik Islam klasik sarat akan konflik berdarah dan perang
antarmadzhab yang semuanya kian memperkuat dugaan tersebut.

Kenyataan itu akhirnya tidak bisa menutupi banyak lembaran sejarah
perpolitikan Islam yang tidak sepi dari perang antarkelompok. Logika
mengajarkan bahwa jika timbul kekuasaan yang tidak berimbang antara pihak
yang memiliki kekuasaan asli (rakyat) dan khalifah sebagai pihak yang diberi
amanat untuk menjalankan kekuasaan, maka kondisi itu memungkinkan
munculnya penguasa otoriter. Bila penguasa menjalankan pemerintahan
dengan mengatasnamakan ‘“menjalankan hukum Allah”, maka tingkat
otoritasnya kian kuat dan sulit dilawan. Rakyat akan berhadapan dengan dua
otoritas dalam satu tangan: otoritas politik (kekuasaan) dan otoritas Tuhan
(agama). Tentu saja itu akan menempatkan rakyat pada posisi yang dilematis:
satu sisi mereka harus menaati penguasa dan pada sisi yang lain, di waktu
bersamaan, mereka tak berdaya mengontrol penguasa, karena lemah dan
kurangnya instrumen yang mereka miliki.

Dalam konteks itu, jika kemungkinan itu merupakan salah satu bentuk
konsekuensi dari sistem pemerintahan yang cenderung memberikan
kekuasaan sangat besar kepada penguasa, maka terapi sistem &hilifah yang
diyakini al-Nabhani sebagai penyelesaian final problem umat Islam masih
perlu dipertanyakan. Ini adalah salah satu bentuk pemahaman dalam aspek
dampak operasional dari sistem Ahidfah. Sedangkan pada sisi lain, jika
“suguhan dakwah” al-Nabhani tersebut dipahami dari aspek kecenderungan
dan kesiapan umat, atau dari persepsi Barat atas negara Islam, maka
kemungkinan terwujudnya negara ghildfah masih bersifat utopis: angan-angan

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 275



Umar Faruq, Satn Negara Satu Tujuan: Menyoal Konsep Negara Khildfah Tagi al-Din al-Nabbdni

romantisisme historis yang jauh dari kondisi riil kehidupan umat saat ini.
Meski idealisme itu, bagi umat Islam, semacam suatu khayalan, bagi Barat,
tampaknya tidaklah demikian. Mereka justru menganggapnya sebagai
bayangan monster yang dianggap sebagai bentuk ancaman eksistensi mereka.
Mungkin bayangan monster “Islam politik” itu dibangun dari pengalaman
pahit mereka ketika hidup di bawah dominasi kekuasaan Islam di rentang
abad XIX hingga pertengahan abad XVII M meski sebagian orientalis,
semisal W. Montgomery Watt, justru mengakui bahwa kemajuan Barat
banyak dipengaruhi oleh sumbangan pemikiran dari peradaban Islam.

Catatan Akhir

Munculnya gagasan negara A&hilifah dalam perspektif al-Nabhani
berangkat dari logika yang dibangun di atas prinsip-prinsip Islam normatif
dan Islam empirik. Tawhid yang diposisikan sebagai inti ajaran Islam, syariat
yang dipahami sebagai perangkat hukum Tuhan yang mengatur kehidupan
manusia, dan alamr bi al-ma‘rif wa al-naby ‘an al-munkar yang merupakan
konsep dakwah dan sistem pemeliharaan nilai-nilai Islam adalah bentuk-
bentuk nilai normatif Islam.

Ketika prinsip itu menuntut untuk direalisasikan dalam kehidupan nyata,
al-Nabhani memahami bahwa tuntutan ini membutuhkan kekuasaan yang
implementasinya harus diwujudkan dalam negara, sebagai bentuk upaya final
yang mampu menyelesaikan segala persoalan dan beban kehidupan manusia.
Karena itu, ia memandang wajib adanya negara Islam. Dari sini, al-Nabhani
mengembangkan pemikirannya dengan mencarikan relevansinya pada
praktik-praktik “kenegaraan” dizaman Rasulullah dan para sahabat, yang
akhirnya diwujudkan dalam kemasan “negara Ahilifah”, suatu negara Islam
universal dengan tujuan tunggal yang universal pula, yaitu terwujudnya
syariat Islam dalam kehidupan nyata di seluruh dunia. Tawaran ini
dipandangnya sebagai bentuk solusi total untuk segala permasalahan umat
sehingga perlu diperjuangkan.

Jika tawaran konseptual yang sangat ideal itu dipahami di tengah
fenomena kecenderungan umat, tampak gagasan itu terlalu melambung
schingga terkesan menjadi cita-cita yang tidak realistis. Meski demikian,
kenyataan itu sudah dipahami Barat sebagai sesuatu yang “menakutkan”—
penafsiran yang mungkin banyak dipengaruhi penafsiran atas pengalaman
sejarah Eropa ketika di bawah dominasi dinasti-dinasti Islam klasik.®

276 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



