


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Ahmad Choirul Rofiq Fenomena Kelompok Sempalan (Islam) 

di Indonesia  217-236 

Mutawalli  Pergulatan Pemikiran Melawan Arus: 
Penyempalan dalam Tubuh Nahdlatul 

Ulama dan Muhammadiyah  237-264 

Moch. Muwaffiqillah Gerakan Islam Sempalan:  
Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 

 265-282 

Yusuf Hanafi  Islam, Ekskomunikasi, dan Persoalan 
Penyesatan: Kajian Teo-Sosio-Analisis atas 

Vonis Bid‘ah, Riddah, dan Kufr   283-306 

Choirul Mahfud  Aliran Sesat, Toleransi Agama, dan 

Pribumisasi Islam Humanis  307-332 

LEPAS 

L. Turjuman Ahmad سلمى أبي بن لزهير “أوفى أم أمن” قصيدة  

(الأدبية عناصرها في نقدية دراسة)   333-350

Sembodo A. Widodo  Analisis Struktural dalam Kajian al-Qur’an 

Surat Yûsuf (12)  351-372 

Nurul Hidayat  Bantahan Ibnu Rusyd  
terhadap Kritik  al-Ghazâlî  

tentang Keqadiman Alam  373-388 

Muhammad Taufik  Konsep Belajar Mengajar dalam al-Qur’an: 
Telaah Implikasi Edukatif  

Qs. al-‘Alaq (96): 1-5  389-412 

ULAS BUKU 

Adi Fadli  Ahmadiyah:  

Titik yang Diabaikan  413-424 

INDEKS 

http://ruzbihanhamazani.wordpress.com/2007/12/30/islam-ekskomunikasi-dan-masalah-penyesatan/


Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  265 

GERAKAN ISLAM SEMPALAN: 
MITOS DISINTEGRASI DAN DIALOG INTRAAGAMA 

Moch. Muwaffiqillah

 

__________________________________________________ 

Abstract 

Along with the existence of the splinter groups in any society, the 
disintegration myth arises inevitably. This is not due to the historic necessity 
referred to the movement, but because it is believed that social cohesiveness 
will always be broken by the religious subversion. Therefore, the way to 
handle any subversion is normally power approach, starting from decree of 
deviation, stigmatization which causes social unrest in the society, and even 
religion disgracing. The effect is violence to the splinter groups movement in 
the name of religion. For this time being, dialogue (although does not touch 
the essential part of the problem) is always focused on the status of the 
religions. While the relationship among religions is protected under the 
constitution and nationalism imagination, the dialogue intra religion is 
avoided which makes any splinter groups movement result in mass violence 
either cognitively, verbally, or physically.  

Keywords: Sempalan, Mitos Disintegrasi, Dialog Intraagama, 

Fatwa, Ijtihad, Ideologi Sara. 

______________ 

KELOMPOK sempalan merupakan bagian tidak terelakkan dari 
kehidupan sosial manusia, baik yang dibalut oleh politik, 
ideologi, maupun agama. Dalam sejarah Islam semenjak 
Musailamah memproklamasikan dirinya sebagai seorang nabi, 
sampai hari ini tentunya tidak sedikit yang kepincut untuk 

                                                 
Penulis adalah dosen di STAIN Kediri, Jawa Timur. email: 

muwaffiqy@yahoo.com 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

266 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

mengikuti sensasi atas nama Tuhan itu. Di Indonesia saja, Lia 
Aminuddin dan Ahmad Mushadeq adalah misal kecil yang 
menghuni ruang kesadaran bangsa Indonesia. Belum lagi 
kelompok-kelompok kecil yang mengklaim sebagai golongan 
yang paling otentik yang karena kontra terhadap mainstream yang 

ada harus rela menyandang gelar kelompok sempalan. 
Biasanya karena sifatnya yang menyempal, kelompok 

sempalan atau splinter group1 memiliki karakteristik untuk anti 
bahkan dalam beberapa hal bersifat antagonistik terhadap 

kelompok mainstream atau kelompok ortodoks.2 Tak ayal 
kemudian konflik selalu bermunculan mengiringi kehadiran 
kelompok seperti ini. Mulai dari meresahkan masyarakat sampai 
pada penodaan agama menjadi alasan gerahnya kelompok 

mainstream atas usikan yang dirasakannya. 
Tulisan ini bermaksud mengurai sejumlah problematika yang 

mengemuka akibat dari lahirnya kelompok yang disebut 
sempalan. Sejumlah permasalahan yang melahirkan mitos 
disintegrasi, fatwa yang menggerus kelompok ini, sampai pada 
tawaran untuk selalu mengadakan dialog intraagama yang akhir-
akhir ini dirasa sangat diperlukan untuk mengencangkan 

kohesivitas sosial. 

Sempalan dalam Tinjauan 

Kelompok sempalan yang selalu berkonotasi negatif ini 
biasanya dalam rezim kebahasaan selalu dikategorikan sebagai 
kelompok ataupun aliran sesat. Tidak sedikit kelompok atau 

                                                 
1Istilah splinter group, menurut Martin van Bruinessen, diintrodusir oleh 

Abdurrahman Wahid sebagai padanan terma kelompok sempalan. Lihat 

Martin van Bruinessen, “Gerakan Sempalan di Kalangan Ummat Islam 

Indonesia: Latar Belakang Sosial-Budaya, ”Ulumul Qur'an, no. 1 (1992), 2. 
2Sebagaimana dijelaskan oleh Bruinessen, untuk memahami kelompok 

sempalan ini, terlebih dahulu ia harus dioposisikan dengan mainstream 
ataupun ortodoksi. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 267 

aliran ini diberikan fatwa “sesat” atas nama kebenaran 
keagamaan. MUI (Majelis Ulama Indonesia) memberikan 
pedoman dalam rangka mendeteksi aliran sesat. Pedoman 
tersebut berjumlah sepuluh yang isinya sebagai berikut:  

1. mengingkari salah satu dari rukun iman yang enam, 
2. meyakini dan atau mengikuti akidah yang tak sesuai dengan 

al-Qur‟an dan al-Sunnah, 

3. meyakini turunnya wahyu setelah al-Qur‟an,  

4. mengingkari otentisitas dan atau kebenaran isi al-Qur‟a, 

5. melakukan penafsiran al-Qur‟an yang tak berdasarkan 
kaidah-kaidah tafsir, 

6. mengingkari kedudukan hadis Nabi sebagai sumber ajaran 
Islam,  

7. menghina, melecehkan, dan atau merendahkan para nabi 
dan rasul, 

8. mengingkari Nabi Muhammad sebagai Nabi dan Rasul 
terakhir, 

9. mengubah, menambah, dan atau mengurangi pokok-pokok 
ibadah yang telah ditetapkan oleh syariah, seperti haji tidak 
ke Baitullah dan atau salat wajib tidak lima waktu, 

10. mengafirkan sesama muslim tanpa dalil syar‟i, seperti 

mengafirkan muslim hanya karena bukan kelompoknya.3 
Dengan kriteria di atas, beberapa gerakan keislaman pun 

berguguran. Belum lagi terdapat sejumlah nama seperti Hartono 
Ahmad Jaiz dengan LPPI-nya yang dengan gigih menyeleksi 
aliran/gerakan, bahkan pemikiran dengan kategori sesat. M. 
Amin Djamaluddin, anggota LPPI, berhasil mengodifikasikan 

beberapa aliran sesat dalam buku “Capita Selekta Aliran-aliran 

Sempalan di Indonesia”. Dari buku ini, muncul empat belas 
kelompok yang dianggap sesat oleh LPPI, yaitu (1) paham sesat 

Inkar Sunnah, (2) ajaran Teguh Esha, (3) aliran Pembaru Isa 

                                                 
3Dikutip dari Monthly Report on Relegious Issues (Jakarta: Wahid Institute, 

Nopember 2007). 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

268 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

Bugis, (4) Lembaga Dakwah Islam Indonesia (LDII), (5) agama 

Ahmadiyah (Agama Qadian India), (6) gerakan Syi‟ah (Agama 

Syi‟ah), (2) gerakan Darul Arqam, (8) gerakan Lembaga 

Kerasulan (LK), (9) Tarekat Naqsyabandiyah Prof. Dr. Kadirun 

Yahya, (00) Lia Aminuddin dan ajarannya, (00) NII-Ma‟had Al-

Zaytun, (02) ajaran Bijak Bestari, (03) ajaran (Paham) Baha‟i; 

dan (04) agama Millah Ibrahim.4 
Tidak cukup itu, LPPI juga memvonis beberapa pemikir 

semisal Abdurrahman Wahid (biasa dikenal dengan panggilan 

Gus Dur), M. Amien Ra‟is, Nurcholish Madjid, dan masih 
banyak lagi yang masuk dalam gerbong penyesatan. Menggenapi 

“tugas” LPPI belum lama ini, Hartono Ahmad Jaiz meluncurkan 

buku “Ada Pemurtadan di IAIN ”,  sebuah buku fenomenal yang 
berujung pada tuduhan adanya penyimpangan ajaran keagamaan 

di lembaga yang dinaungi oleh Departemen Agama RI ini. 
Tradisi penyesatan kemudian menjadi fenomena tersendiri di 

samping munculnya gerakan sempalan yang ada. Penyesatan 
menjadi satu wacana yang absah untuk memberangus kelompok-
kelompok yang dianggap berseberangan dengan mainstream. 
Dengan demikian, tidak mengherankan jika klaim kebenaran 
terhadap satu aliran atau agama selalu berujung terhadap klaim 
penyesatan terhadap aliran dan kelompok lainnya. Hal ini 
membuktikan betapa minimnya dialog yang dibangun oleh 
komunitas masyarakat Indonesia termasuk masyarakat 
agamanya. Tradisi berdiskusi dengan menebar wacana secara 
sehat tidak terjadi, bahkan sampai pada level pemimpin 
keagamaan.  

Dalam pandangan Bruinessen, gerakan Islam sempalan di 
Indonesia, khususnya, memiliki corak dan ragam yang sangat 
variatif. Hal ini bisa dilihat dari visi dan misi, karakter, bahkan 
asal usul kelompok sempalan tersebut. Dengan agak terperinci 

                                                 
4Baca buku M. Amin Djamaluddin, Capita Selekta Aliran-Aliran Sempalan 

di Indonesia (Jakarta: LPPI, 2002). 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 269 

Bruinessen berhasil memberikan gambaran awal terhadap 
kelompok sempalan yang ada di Indonesia melalui perspektif 
sosiologi agama. Pada ujungnya, Bruinessen menyayangkan jika 
kelompok mainstream yang mengendalikan ortodoksi tidak 
responsif dan komunikatif dan hanya bereaksi dengan melarang-
larang saja. Karena baginya, ortodoksi juga mempunyai andil 

dalam melahirkan kelompok sempalan itu sendiri.5 
Dalam konteks kehidupan keagamaan dan keindonesiaan 

pada umumnya, bangsa Indonesia telah memiliki hasil 
amandemen konstitusi (1999-2002). Pasal 28 ayat (1) UUD 1945 

meletakkan “hak beragama” dan “hak kemerdekaan pikiran dan 

hati nurani ”,  sederetan dengan hak asasi lain yang dikategorikan 

sebagai “hak asasi yang tidak dapat dikurangi dalam keadaan apa 

pun” (non-derogable rights). Di samping itu, jaminan kebebasan 
beragama juga ditandaskan pada Undang-Undang (UU) Nomor 
39/1999, tentang Hak Asasi Manusia (HAM). Indonesia pun 
baru meratifikasi Konvenan Internasional Hak Sipil dan Politik 

lewat UU 12/2005.6 

Sara dan Mitos Disintegrasi 

Orde Baru merupakan kekuatan yang “sukses” 
mempersatukan bangsa Indonesia dalam ideologi besar yang 
bernama sara (suku, agama, ras, dan antargolongan). Dengan 
sara ini, Orde Baru berhasil menjinakkan semua potensi buruk 
dan bahaya laten yang diakibatkan oleh retakan kohesivitas 
sosial. Menjauhi api barangkali akan lebih menyelamatkan 
daripada belajar mengendalikannya. Inilah barangkali yang 
menjadi pijakan para policy makers rezim Orde Baru tersebut. 

Dengan ideologi sara, bangsa ini dijauhkan sejauh-jauhnya dari 
kobaran perpecahan besar antar dan intraagama. Dengan 

                                                 
5Bruinessen, Gerakan..., 16-27. 
6Dikutip dari Gatra.com, http://www.gatra.com/2008-06-03/index.php. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

270 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

ideologi sara ini pulalah, akhirnya negara berhasil menjalankan 

tugasnya sebagai “pengendali agama-agama”. 
Pada saat itu, sara merupakan potensi konflik dan bahaya 

laten bagi keberlangsungan berbangsa dan bernegara di bawah 
Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI). Karenanya, Orde 
Soeharto ini berkehendak untuk menegasikan berbagai hal yang 
dianggap akan mengganggu stabilitas yang berujung pada 
ketidakberhasilan di bidang ekonomi. Atas dasar itu pula, sara 
selalu dibicarakan dalam ungkapan negatif, ancaman, atau 
sesuatu yang akan menghancurkan kelangsungan kehidupan 

masyarakat.7 Seringkali segala hal pembicaraan dan wacana yang 
berkaitan dengan sara selalu dihentikan karena kekhawatiran 
akan memantik konflik yang berkepanjangan.  

Orde Baru memang tidak berhasrat bertele-tele dalam 
menyelesaikan permasalahan sara yang dapat mendewasakan 
kehidupan berbangsa dan bernegara. Dialog yang mestinya bisa 
menjadi usaha dalam rangka mendewasakan kesadaran akan sara 
ditiadakan. Dialog, setidaknya menurut anggapan mereka, 
penyebab dari berbagai konflik, sekaligus ditekankan kepada 

masyarakat bahwa “hantu” sara akan mencerai-beraikan bangsa 
Indonesia.  

Tak ayal, begitu Orde Baru runtuh, bangsa ini seperti 
kehilangan tumpuan dan tempat berlindung bersama. Sang 
penguasa ini telah beringsut dari singgasananya beserta seluruh 
kesaktiannya yang sekaligus berarti kedamaian yang terselip 
dalam ideologi sara harus tersisih dari panggung sosial dan 
politik bangsa ini. Kedamaian semu yang sebelumnya dipaksakan 

tidak lagi menjadi otoritas sebagaimana dulunya. 
Mengiringi runtuhnya Orba yang berarti tumbangnya 

ideologi sara tersebut, berbagai kerusuhan antaretnis, golongan, 

dan agama muncul dan sekaligus menumbangkan tesis “pseudo-

                                                 
7Th. Sumartana, “Demokrasi dalam kehidupan Beragama (Sebuah 

Refleksi)”, Unisia no. 34/xix/II/1997, 23. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 271 

peacefulness” yang dihasilkan dari kebijakan Orde Baru yang 
dipaksakan tersebut. Kebijakan membatasi dan seringkali 
menegasikan ruang publik yang semestinya menjadi sarana 
mendewasakan bangsa dalam konteks beragama dan berbangsa. 
Ruang publik bisa menjadi arena bagi berbagai pemikiran dan 

ide untuk diuji secara elegan dan damai. 
Dalam konteks pemahaman dan realitas empiris di atas, 

gerakan sempalan selalu menyandang beban untuk dikatakan 

sebagai “penyebab” terjadinya disintegrasi, bahkan konflik 

horisontal. Ia harus rela menerima kutukan sebagai “biang 

keladi” gejolak yang terjadi akibat dari lahirnya gerakan sempalan 
tersebut. Ia meresahkan masyarakat karena ajarannya adalah 
sebuah kesesatan yang berarti menodai agama. Ini merupakan 

harga yang harus dibayar. 
Tentunya tidak satu pun dari gerakan sempalan yang muncul 

tersebut berniat untuk menjadi common enemy yang tercipta akibat 
kecurigaan dan ketakutan yang selalu dihembuskan oleh para 
elit. Kecurigaan dan ketakutan yang berujung menjadi, dalam 

bahasa Th. Sumartana, self-fulfilling propecy, yang ditakuti justru  

terjadi.8 Masih menurut Sumartana, keresahan dan penodaan 
agama serta ketakutan munculnya disintegrasi justru 
menyebabkan timbulnya pengelolaan politik yang tertutup dan 
paranoid atau takut pada bayang-bayang hantu di siang bolong. Ia 
akan mencengkeram dalam suasana psikologis yang berputar-

putar bagai lingkaran setan.9 
Tentu tidak mengherankan jika fatwa sesat kemudian terlahir 

dari Majelis Ulama Indonesia ini. Dalam pergulatan hidup 
keberagamaan, MUI merasa menjadi lembaga yang paling 
representatif untuk menentukan sesat atau tidaknya sebuah 
kelompok keagamaan. Barangkali MUI pada masa yang akan 

datang harus memberikan sertifikasi “halal” atau “tidak sesat” 

                                                 
8Sumartana, Demokrasi..., 23. 
9Ibid. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

272 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

kepada semua kelompok agama, seperti yang mereka lakukan 

terhadap produk makanan yang beredar di Indonesia. 
Semestinya, sama dengan pemikiran lainnya, fatwa adalah 

produk pemikiran manusia bukan wahyu ataupun risalah 
ilahiyah. Namun fatwa merupakan bahasa  ”agama” yang dalam 
derajat tertentu memiliki stratum makna yang lebih tinggi 
daripada bahasa pemikiran lainnya. Dengan melabelkan kata 
”fatwa”, yang terjadi bukanlah semaraknya wacana keislaman 
sehingga dapat disimak, diserap, dan direnungkan oleh 
masyarakat secara arif dan bijaksana, tetapi terkandung emosi 
dan semangat yang berbeda dengan hasil pemikiran pada 
umumnya.  

Fatwa yang terlahir dari rahim organisasi seperti MUI 
tersebut telah mengafirmasi berbagai tesis tentang percaturan 
kekuasaan melalui media bahasa. Fatwa yang merupakan bahasa 
agama seringkali merupakan wakil sebuah otoritas tertentu yang 
memiliki kemampuan untuk memaksa seseorang atau 
sekelompok orang dengan pencitraan yang sama dengan 
kepatuhan terhadap agama itu sendiri. Ia terkadang dianggap 
sebuah kebenaran yang mewakili kebenaran agama di saat 
perdebatan dan kontroversi sedang berlangsung.  

Dari sini kemudian terjadi proses hegemoni yang menuntut 
kepatuhan aktif terhadap seseorang atau sekelompok orang 
melalui dominasi bahasa agama yang mengoperasikan dirinya 
dengan cara memonopoli kebenaran agama tersebut. Hegemoni, 
sebuah istilah yang ditawarkan oleh Gramsci, adalah perluasan 
dan pelestarian kepatuhan aktif dari kelompok-kelompok yang 
didominasi oleh kelas berkuasa lewat penggunaan 
kepemimpinan intelektual, moral, dan politik yang 
termanifestasikan dalam bentuk-bentuk kooptasi institusional 

dan manipulasi sistemis atas teks dan tafsirnya.10  

                                                 
10Yudi Latif dan Idy Subandi Ibrahim (ed.), Bahasa dan Kekuasaan: Politik 

Wacana di Panggung Orde Baru (Bandung: Mizan, 1996), 16. Hegemoni 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 273 

Dalam konteks percaturan bahasa, A. S. Hikam menyatakan 
bahwa ungkapan bahasa tidak lagi dapat dipahami dalam 
perspektif konvensional, yakni sebagai alat atau medium yang 
netral yang dipakai untuk menjelaskan dan mengurai kenyataan 
sosial-politik. Namun, bahasa di dalam dirinya telah 
menampilkan diri sebagai representasi dari dan ruang bagi 
penyebaran (deployment) berbagai macam kuasa. Karena itu, 
bahasa dilihat pula sebagai salah satu ruang (space) tempat-tempat 
konflik berbagai kepentingan, kekuatan, kuasa, proses hegemoni, 

dan hegemoni tandingan (counter-hegemony) terjadi.11  
Jika pemikiran pada umumnya lebih bersifat terbuka untuk 

dikritik dan didiskusikan, fatwa adalah keputusan final. 
Mendiskusikan fatwa berarti mendegradasi fatwa pada tatanan 
tentatif. Tidak heran jika fatwa seringkali dipahami sebagai 
representasi dari tangkapan atas isyarat ilahiyah daripada hasil 

ijtihad seseorang atau sekelompok orang. 
Jika dianggap sebagai ijtihad, harus ditempatkan dalam 

pengertian makna dan seluruh konsekuensinya. Dalam 
maknanya yang paling luas, ijtihad merupakan sebuah proses 
pencarian terhadap kebenaran tentang sesuatu dengan metode 
tertentu yang memiliki potensi untuk benar dan salah. Dengan 
asumsi bahwa ijtihad berpotensi benar dan salah, kebenaran 
ijtihad (kalau dianggap benar) tidak dapat dimutlakkan. 
Menempatkan sebuah hasil ijtihad dengan mengklaim sebagai 

kebenaran mutlak dari sudut mana pun tidak dapat dibenarkan. 

                                                 
bukanlah hubungan dominasi dengan menggunakan kekuasaan, melainkan 
hubungan persetujuan dengan menggunakan kepemimpinan politik dan 
ideologis. Hegemoni adalah suatu organisasi konsensus. Secara lebih 
lengkap, baca Roger Simon, Gagasan-gagasan Politik Gramsci, ter. Kamdani 
dan Imam Baehaqi (Yogyakarta: INSIST & Pustaka Pelajar, 1999).  

11Muhammad A.S. Hikam, “Bahasa dan Politik: Penghampiran 

Discursive Practice”, dalam Bahasa dan Kekuasaan: Politik Wacana di Panggung 
Orde Baru, ed. Yudi Latif dan Idy Subandi Ibrahim (Bandung: Mizan, 1996), 

77. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

274 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

Dalam wacana klasik, fatwa memiliki makna yang lebih 
spesifik daripada ijtihad. Fatwa dipahami sebagai penalaran 
hukum dari sumber-sumbernya dengan didahului sebuah 
pengajuan pertanyaan dalam masalah-masalah aktual dan 
kasuistik. Lebih spesifik lagi seorang mufti harus mengetahui 
lebih dahulu gambaran kejadiannya, peminta fatwa, serta situasi 

dan kondisinya.12 Memahami pengertian fatwa seperti di atas 
mestinya bisa dinilai bagaimana proses fatwa yang tidak searah 

dengan ide-ide dasarnya. 
Fatwa menjadi sebuah senjata untuk menggerus 

“ketidakbenaran” yang berada di seberang kebenaran yang 
sedang berada di tangan sekelompok orang. Dengan demikian, 
fatwa bukanlah sebuah kata yang lugu dari kepentingan apa pun. 
Fatwa berpotensi mengingsutkan berbagai produk pemikiran 
manusia dari pentas diskursif. Dengan demikian, fatwa dalam 
konteks sosio-politis merupakan sebuah kata yang tidak hanya 
mewakili makna semantis, tetapi lebih merepresentasikan makna 
ideologis.  

Tentu saja predikat ideologis di sini dipergunakan dalam 
pengertian yang seluas-luasnya, baik dalam arti sejarah intelektual 
yang lebih menekankan peranan nilai daripada segi 
epistemologis, dalam arti suatu konstruksi psikologis yang 
merupakan hasil proyeksi berdasarkan dorongan yang berasal 
dari berbagai struktur intrapsikis, maupun dalam arti studi yang 
menekankan sikap-sikap normatif yang penting artinya untuk 
adanya keserasian, stabilitas, maupun persistensi dalam 
masyarakat. Ideologi mengandung sejumlah kepercayaan, norma, 
atau nilai yang dianut dan yang dikenal sebagai weltanschaung, 
tetapi sekaligus juga merupakan suatu sudut pandang tertentu 
dalam memandang seluruh realitas. Ideologi sekaligus 

mempengaruhi pemilihan tentang “apa” yang dilihat dan 

                                                 
12Muhammad Salâm Madzkûr, al-Qadlâ ‟ fî al-Islâm (Beirut: Dâr al-

Nahdlah al -„ Arabiyah, 1964), 135. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 275 

“bagaimana” melihatnya. Dalam semua itu, terlihat keterlibatan 
emosional yang kuat. 13 

Dengan demikian, kata fatwa mengandung makna potensial 
yang dahsyat dalam rangka mengeliminasi, menegasi, dan 
beberapa kali mengafirmasi dan meneguhkan produk pemikiran 
maupun produk sosial yang berkembang dalam masyarakat 
maupun negara. Kata fatwa telah sedemikian masuk dalam 
dimensi emosional masyarakat tradisional sebagai sebuah 
kebenaran yang akan diterima kemutlakannya. Selain tidak akan 
memberikan pendidikan kepada masyarakat tentang bagaimana 
menyikapi produk pemikiran maupun produk sosial, fatwa lebih 
berpotensi terhadap pengeringan makna kognitif masyarakat 
yang dihadapkan pada ketidakberanian untuk melakukan 
inovasi-inovasi kreatif dan berpikir secara kritis karena dihantui 

oleh mitos “pembangkangan” terhadap sebuah kelompok 
mayoritas yang mengatasnamakan ortodoksi. Karenanya, 
masyarakat akan selalu menunggu produk fatwa sebelum 
bertindak dan sebelum berpikir tentang sesuatu. Hanya saja 
untuk berpikir tentang sesuatu kemudian menjadi tidak berani 
karena telah tersedia kebenaran yang diklaim oleh kelompok 
tertentu.  

Akibat dari sakralisasi kata fatwa tersebut, di hadapan realitas 
sosial, ia mampu mendorong seseorang atau sekelompok orang 
untuk bertindak anarkis terhadap seseorang atau sekelompok 

orang yang terkena hukum “sesat” dari fatwa yang dimaksud. 
Beberapa kasus perusakan terhadap kelompok-kelompok 

marginal akibat dari “disesatkan” oleh kelompok tertentu, 
seperti Ahmadiyah, yang dianggap merupakan sebuah kelompok 
yang meresahkan masyarakat, malah berbalik menjadi mereka 
yang merasa tidak nyaman hidup di bumi pertiwi ini. Setiap saat 
teror yang mengatasnamakan kebenaran lengkap dengan 

                                                 
13Lihat Ignas Kleden, Sikap Ilmiah dan Kritik Kebudayaan (Jakarta: LP3ES, 

1987), 30.  



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

276 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

pentungan, senjata tajam, teriakan menakutkan, serta massa yang 
beringas bisa jadi melindas kehidupan mereka. Itulah bagian dari 
paras kasar fatwa yang kurang bermakna bagi kelompok 
mayoritas, tetapi sangat menakutkan bagi golongan minoritas. 

Karenanya, berlaku hukum minoritas adalah sebuah dosa. 
Fatwa hampir menempati posisi agama. Jika Karen 

Amstrong bercerita tentang perang demi Tuhan (The Battle for 

God), tindakan “perang” untuk mengamankan kebenaran sebuah 
fatwa juga tidak akan terelakkan dalam kehidupan berbangsa. 
Hal ini terjadi karena pagelaran operasi kekuasaan tidak hanya 
terbatas pada pengendalian sarana teknis dan sistem reproduksi 
material, tetapi tak kalah pentingnya adalah upaya-upaya 

“manipulasi” sistem-sistem reproduksi ideasional.14 
Sistem-sistem reproduksi ideasional ini telah mengencangkan 

dan memapankan beberapa kelompok yang telah lama diakui 
kebenarannya. Tentu bukan karena semata-mata benar karena 
tidak ada kebenaran monolitik kecuali Allah, tetapi karena 
mayoritas telah mengatakan benar. Sistem reproduksi ideasional 
ini menentukan mana produk pemikiran yang bisa dianggap 
benar dan mana yang salah. Pendeknya, ia telah menjadi hakim 
atas ide manusia dengan segenap kekuasaan mutlak yang 

dimilikinya. Dalam konteks ini Foucault menyatakan: 

“Kita tidak mungkin membayangkan bahwa dalam analisis politik, 
lembaga atau ekonomi, kita lebih sensitif terhadap determinasi-
determinasi secara keseluruhan, sementara dalam analisis ide dan 
pengetahuan, kita lebih memperhatikan wilayah perbedaan; kita tidak 
mungkin membayangkan bahwa dua bentuk diskripsi besar ini telah 

berjalan tanpa mengakui satu sama lainnya”.15 

                                                 
14Dalam ungkapan lain disebut bahwa  “ Language is also a medium of 

domination and power. Secara lengkap dapat dibaca dalam Latif dan Ibrahim 

(ed.), Bahasa…, 16.  
15Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan, ter. M. Mochtar Zoerni 

(Yogyakarta: Qalam, 2002), 8. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 277 

Dengan demikian, mengalihkan pandangan pada 
determinasi-determinasi yang berlaku pada ide dan pengetahuan 
yang dalam hal ini berkaitan dengan fatwa menjadi sebuah 
keharusan. Telaah pada sudut perbedaan dan persamaan 
pemikiran menjadi tidak relevan dalam membaca fatwa yang 
dikembangkan dalam diskursus politik keagamaan yang berlaku 
di Indonesia.  

Hasil dari fatwa ini adalah stigmatisasi yang membelenggu 
kebebasan untuk mengemukakan pendapat terutama pendapat 
keagamaan. Bagi yang terpidana sesat oleh ”fatwa” ini tidak ada 
hak untuk membela diri dalam ruang publik. Pembelaan diri 
sama saja dianggap sebagai usaha untuk mempertahankan 
kesesatan di hadapan kebenaran yang sudah diyakini oleh 
golongan mayoritas.  

Pada titik ini, fatwa kemudian dipahami sebagai akibat mitos 
disintegrasi yang dibangun oleh para elit. Dalam konteks 
sosiologis, fatwa kemudian berfungsi untuk mencegah adanya 
keresahan umat sampai yang paling serius adalah menyalahkan 
kelompok sempalan tersebut sebagai kelompok sesat dan 
menodai agama. Meresahkan masyarakat dan menodai agama 
adalah dua hal yang berbeda, tetapi bermuara pada ujung yang 
sama, yaitu disintegrasi.  

Karena mitos disintegrasi yang selalu didengung-dengungkan 
inilah, fatwa penyesatan dan sebagainya tersebut dapat dipahami. 
Fatwa penyesatan dan penodaan agama adalah cara yang paling 
taktis dalam rangka mempertahankan imajinasi sosial tentang 
nasionalisme yang digambarkan oleh Anderson sebagai ”imagined 
community”. Komunitas bayangan ini akan senantiasa lestari 
manakala antara yang satu dengan lainnya terjadi harmoni. 
Harmoni hanya akan terjadi jika tidak ada satupun yang berusaha 
untuk mencederainya dengan cara meresahkan dan menodai 
keyakinan kelompok mayoritas. Dengan demikian, sebenarnya 
bangsa ini terjebak pada narasi sosiologis yang mendalilkan 

tentang fungsionalisme struktural—dalil sosiologis yang 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

278 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

menegasikan konflik dan dialektika—yang mengagungkan 
harmoni dan menghindarkan diskusi, sebuah petuah sosiologis 

yang mengikis kreativitas dan memuja kemapanan. 

Dialog Intraagama: Upaya Membuka Ruang Publik 

Peter L. Berger, dalam The Social Construction of Reality, 
mengajukan tiga hal untuk memahami sikap keberagamaan 
manusia, yaitu internalisasi, objektivikasi, dan eksternalisasi. 
Eksternalisasi merujuk pada pencurahan kedirian manusia secara 
terus-menerus ke dalam dunia, baik dalam aktivitas fisis maupun 
mentalnya. Objektivikasi adalah disandangnya produk-produk 
aktivitas itu (baik fisis maupun mental) sebagai suatu realitas 
yang berhadapan dengan para produsennya semula dalam 
bentuk suatu kefaktaan (faktisitas) yang eksternal terhadap, dan 
lain dari, para produsen itu sendiri. Sementara internalisasi 
merupakan peresapan kembali realitas tersebut oleh manusia dan 
mentransformasikannya sekali lagi dari struktur-struktur dunia 

objektif ke dalam struktur-struktur kesadaran subjektif.16  
Dengan struktur kedirian manusia yang dibalut oleh tiga 

proses di atas, selanjutnya manusia melakukan dialektika 
terhadap, dari, dan untuk dirinya. Dengan demikian, dunia 
manusia adalah suatu dunia yang mesti dibentuk oleh aktivitas 
manusia sendiri,17 termasuk bagaimana ia menginterpretasikan 
agama dalam dunia ideasional maupun dunia sosialnya. 
Interpretasi tersebut pastinya akan sangat dipengaruhi 
bagaimana ragam dan bentuk simbol pencitraan yang disediakan 
dunianya melalui tatapan seorang yang bertindak aktif untuk 

menginternalisasi seluruh tangkapannya atas realitas tersebut. 
Hal itu dapat dikembangkan dengan meminjam istilah yang 

diintrodusir oleh Bassam Tibi tentang model-model mengenai 

                                                 
16Peter L. Berger, Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial, ter. Hartono 

(Jakarta: LP3ES, 1991), 4-5. 
17Ibid., 7. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 279 

realitas (models of reality) dan model-model untuk realitas (models 
for reality). Model-model mengenai realitas bersifat konkret yang 
menggambarkan kongruensi struktural dengan objek yang 
digambarkan, sedangkan model-model untuk realitas bersifat 
abstrak, yang berupa teori, dogma atau doktrin untuk suatu 
realitas yang dengan realitas itu teori, dogma, atau doktrin itu 

tidak merupakan kongruensi struktural.18 
Dalam agama, konsepsi manusia tentang realitas tidak 

didasarkan pada realitas, tetapi lebih pada keyakinan terhadap 
suatu otoritas yang berbeda antara agama satu dengan agama 
yang lain. Dalam agama monoteistik, otoritas itu adalah Tuhan 

dengan semua wahyu yang diturunkan oleh-Nya.19 
Tibi juga mengungkapkan bahwa agama merupakan sistem 

simbolik yag menawarkan suatu cara untuk memahami realitas.20 
Dengan otoritas Tuhan inilah manusia menginterpretasikan 
realitas hidup sosialnya. Realitas ini senantiasa berkembang dan 
selalu menuntut adaptasi-adaptasi faktual. Dengan demikian, 
sekelompok manusia yang hidup dalam kehidupan yang plural 
yang berkehendak untuk menundukkannya dalam suasana 
harmonis dan tidak antagonis senantiasa harus berusaha 
menyingkirkan simbol-simbol yang berpotensi menjadi 
penyebab atau, paling tidak, dimanfaatkan untuk menciptakan 
kekacauan sistemik sehingga agama memiliki potensi yang sangat 
besar untuk dimanfaatkan secara destruktif. Dengan kebijakan 
sara, sebagaimana diungkap sebelumnya, agama dan kelompok-
kelompok keagamaan tidak pernah dibebaskan untuk bergaul 
dan saling mengenal antara yang satu dengan lainnya. Yang 
paling sering terjadi adalah saling tidak mengacuhkan antara satu 
dan lainnya. Masalah dan benturan sosial yang terjadi tidak 

                                                 
18Bassam Tibi, Islam Kebudayaan dan Perubahan Sosial, ter. Misbah Zulfa 

Ellizabet dan Zainul Abas (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), 13. 
19Ibid., 14. 
20Ibid., 15. 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

280 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

pernah dikomunikasikan dan dicari jalan keluarnya. Oleh karena 
itu, dalam konteks kehidupan dalam satu agama, dialog 
intraagama kemudian layak untuk dimunculkan sebagai bagian 
penyelesaian konflik yang terdapat dalam agama itu sendiri. 
Kebiasaan untuk memvonis sesat terhadap suatu kelompok 
pastinya bukanlah sesuatu yang dianggap baik dalam konteks 

berbangsa dan bernegara. 
Dialog intraagama ini dapat membuka ruang publik 

keagamaan yang selama ini hanya bersifat elitis sehingga 
kelompok ”sempalan” dapat diarifi oleh masyarakat umum 
tanpa menimbulkan friksi dan benturan yang berujung pada 
hilangnya kohesivitas sosial. Kelompok yang disempalkan ini  
tidak diajukan kepada mahkamah fatwa yang keputusannya 
menjadi sebuah ajaran.  

Dialog intraagama selama ini dianggap tidak penting karena 
keyakinan imajinatif tentang ”persaudaraan” (ukhuwwah) yang 
dipuja oleh pemeluk agama secara mayoritas. Tidak pernah 

terlintas sedikit pun akan munculnya percerai-beraian 

antarkelompok yang bernaung dalam panji Islam yang sama. 
Diskusi dan dialog bukan saja akan menyelesaikan beragam 

persoalan kebangsaan, tetapi juga dapat mencegah sikap elitisme 
dan eksklusivitas beragama yang pada ujungnya justru akan 
melahirkan kelompok-kelompok sempalan berikutnya. Dengan 
demikian, para tokoh agama termasuk tokoh aliran, baik 
”sempalan” maupun bukan sempalan, dapat duduk bersama 
dalam suasana persaudaraan. Ruang publik yang terbuka pasti 
akan membuat bangsa ini menjadi lebih dinamis tanpa 

kehilangan rasa keberagamaan dan keberagamannya. 

Catatan Akhir 

Jika masyarakat mudah tersulut kemarahannya dan para elit 
mudah mengeluarkan fatwa penyesatan, ini berarti 
”keberhasilan” orde terdahulu yang menanamkan mitos 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

Ulumuna , Volume XI Nomor  2 Desember  2002 281 

disintegrasi—dengan seluruh maknanya—dalam relung imajinasi 
masyarakat. Bayangan ketidaknyamanan dan penodaan terhadap 
agama dijejalkan sebagai ancaman dan bukan tantangan bagi 

semua pihak untuk melakukan dialog dan diskusi yang elegan. 
Membuka ruang publik yang memungkinkan adanya dialog 

yang menyejukkan tentu akan meminimalisasi munculnya 
kelompok-kelompok keagamaan yang dianggap menyesatkan. 
Dialog intraagama menjadi kata yang tidak bisa ditinggalkan jika 
bangsa ini masih berkehendak untuk merajut keberagamaan dan 

menyelesaikan setiap konflik dengan cara yang damai. 
Ke depan, tentu tantangannya pasti akan lebih berat lagi. 

Namun, jika bangsa ini mulai didewasakan semenjak sekarang, 
tantangan yang dihadapi pasti berada pada batas kemampuan 
bangsa yang beranjak naik pada saat itu. Akhirnya, bangsa 
Indonesia menjadi bangsa yang lebih kuat dan bijak.● 

Daftar Pustaka 

Bassam Tibi, Islam Kebudayaan dan Perubahan Sosial, ter. Misbah 
Zulfa Ellizabet & Zainul Abas (Yogyakarta: Tiara Wacana, 
1999). 

http://www.gatra.com/2008-06-03/index.php. 
Ignas Kleden, Sikap Ilmiah dan Kritik Kebudayaan (Jakarta: LP3ES, 

1987).  
M. Amin Djamaluddin, Capita Selekta Aliran-Aliran Sempalan di 

Indonesia (Jakarta: LPPI, 2002). 

Martin van Bruinessen, “Gerakan Sempalan di Kalangan Ummat 

Islam Indonesia: Latar Belakang Sosial-Budaya ”,  Ulumul 

Qur'an, vol. 3, no. 1 (0992). 
Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan, ter. M. Mochtar Zoerni 

(Yogyakarta: Qalam, 2002). 

Muhammad A.S Hikam, “Bahasa dan Politik: Penghampiran 

Discursive Practice” dalam Bahasa dan Kekuasaan: Politik 



Moch. Muwaffiqillah ,Gerakan Islam Sempalan: Mitos Disintegrasi dan Dialog Intraagama 
___________________________________________________________ 

282 Ulumuna ,Volume XI Nomor  2 Desember  2002  

Wacana di Panggung Orde Baru, ed.Yudi Latif dan Idy Subandi 
Ibrahim (Bandung: Mizan, 1996). 

Muhammad Salâm Madzkûr, al-Qadlâ‟ fî al-Islâm (Beirut: Dâr al-

Nahdlah al-„Arabiyyah, 0964). 
Peter L. Berger, Langit Suci: Agama Sebagai Realitas Sosial, ter. 

Hartono (Jakarta: LP3ES, 1991). 
Roger Simon, Gagasan-gagasan Politik Gramsci, ter. Kamdani & 

Imam Baehaqi (Yogyakarta: INSIST & Pustaka Pelajar, 
1999).  

Th. Sumartana, “Demokrasi dalam kehidupan Beragama 

(Sebuah Refleksi) ”,  Unisia, no. 34/xix/II/1997.  
Tim, Monthly Report on Relegious Issues (Jakarta: Wahid Institute, 

November 2007).  


	00b Daftar Isi XI_2 Islam Sempalan.pdf
	03 Utama XI_2_Moch. Muwaffiqillah.pdf

