PROPOSISI KEWARGAAN DALAM ISLAM:
TAFSIR BARU KONSEP UMMAH

Abdul Fattah

Abstract

An Islamic term relating to discourse of citizenship is ummah. In Islamic
terminology, the term is a unique one, and no other equal term of Western langnages that
has the same range of meaning as it does. While other terms—e.g. the people, the nation,
or the state—are respectively limited under certain culture, ethnic, race, geography,
langnage, historical element shared or combination of them all, the term of ummah goes
beyond these all borders of meaning.

This article is aimed at revealing the range meaning of the term ummah and
reformulating it in the current modern context. The term is stated in the Qur'an 64 times
in 24 different chapters, surah, through two expressions of meaning. First, it is used in
homonym with several meaning like certain time, model, animals, related to term ummi,
or genie. Secondly, it is used in terms of unification of religions commmunity with its all
branches. As comparison, in the Madinah Carter the term is used in two senses of
meaning. First, in the article 1, with likely exclusive sense, it is wused to mean an
organigation or community that shares a same religion. Secondy, in the article 25, with
more inclusive sense, it is used to mean a pluralistic community that share or live in a
socio-politic unity.

The two kind of using the term ummab in the Qur'an and the Madinah Carter
indicate that Islam has given clear identity to the concept of ummah, and taught a spirit
of universality that is bundled by the spirit of shared faith brotherhood. The concept goes
beyond the limitation of ethnicity, race, group, language, and territorial border, as what is
going on in the Western knowledge and practices.

Keywords: Ummabh, a/-Qur’an, Piagam Madinah, Figh Siyasah, Persaudaraan

Seiman, Hubungan Primordial.

REKONSTRUKSI konsep wmmalh sebagai sebuah entitas dari pemikiran politik
Islam belum memperoleh perhatian khusus dalam khazanah figh siydsah sunni
klasik. Literatur figh siydsah yang menjadi referensi teori politik Islam
sebagaimana dapat teramati dalam karya-karya monumental beberapa

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 239



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

tokoh semisal Ibn Abi Rab?’, al-Farabi, al-Mawardi, al-Juwayni, al-Ghazali,
dan Ibn Taymiyyah, cenderung lebih banyak mengkaji tema-tema bernuansa
“negara sentris”,! dan hanya memberikan perhatian sedikit terhadap agenda
penciptaan masyarakat mandiri yang berorientasi pada pemberdayaan.?

Pada sikuens berikutnya, keadaan tersebut mulai bergeser. Sejumlah
pemikir politik Islam modern semisal Jamal al-Din al-Afghani,> Muhammad
‘Abduh,* dan Husayn Haykal® mulai mengembangkan kontra wacana
tethadap wacana figh siydsah klasik. Mereka, yang sedikit banyak bersentuhan
dengan dinamika sosial politik Barat, mulai mengembangkan wacana figh
siyasah yang memberi perhatian proporsional terhadap kekuatan politik
masyarakat dan penguatan posisi tawar rakyat vis-a-vis negara.

Namun yang memulai menaruh perhatian serius terthadap #mmah sebagai
konsep politik Islam justru para orientalis, khususnya W. Montgomery Watt®
dan Bernard Lewis.” Baru belakangan dari kalangan Islam, muncul nama Ali
Syari‘ati® dan Isma‘il Raji al-Faraqi.” Karenanya, tulisan ini menemukan titik

Figh siyasah sunni klasik lebih banyak membincang proses terbentuknya negara, unsur
dan sendi negara, pengangkatan, pemberhentian dan syarat kepala negara, cksistensi
lembaga pemerintahan, sumber kekuasaan, bentuk pemerintahan, dan sejenisnya. Lihat J.
Suyuti Pulungan, Figh Siyasabh Ajaran, Se¢jarab dan Pemikiran (Jakarta: Raja Grafindo Persada,
1994), 66-76 dan 217-8; Fazlur Rahman, “The Principle of Shura and the Role of the
Ummah in Islam” dalam Mumtaz Ahmad (ed.) State Politics and Islam (Washington:
American Trust Publication, 1986), 87-96; dan Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani
Gagasan, Fakta, dan Tantangan (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1999), 3-4.

2Lihat Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. vol.5.
(Jakarta: Ul-Press, 1993), 42-90; dan Mehdi Muzaftari, Kekuasaan dalam Isiam, ter. Abdul
Rahman Ahmed (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1994), 2-4.

Tentang Jamal al-Din al-Afghani, lihat Harun Nasution, Pembabarnan dalam Islam
(Jakarta: Bulan Bintang, 1986), 11.

“Tentang Muhammad ‘Abduh, lihat Sjadzali, Is/am..., 129.

SLihat karya Husayn Haykal, a~-Hukiimit al-Islamiyyah (Mesir: Dar al-Ma‘arif, 1983), 53.

¢Lihat karya Watt, Mubammad Prophet and Statesman (London: Oxford University Press,
1961). Menurut John L. Esposito, buku ini merupakan versi ringkas dua karyanya,
Mubammad at Mecca (Oxtord: Clarendon Press, 1953) dan Mubhammad at Medina (Oxford:
Clarendon Press, 1956). Keterangan ini dalam footnote 14 karya Esposito, Ancaman Islam
Mitos atan Realitas?, ter. Alwiyyah Abdurrahman dan MISSI (Bandung: Mizan, 1996), 39.

"Lihat karya Lewis, Po/itical .anguage of Istam (Chicago: Chicago University Press, 1988),
terutama pada bab 3 dan 5.

8Syari‘atl tentang mmmah merupakan pengembangan tulisan W. Montgomery Watt
untuk memperkuat tesisnya tentang keharusan iwdmah. Lihat karya Syari‘ati, Ummabh dan
Imamah: Suatn Tinjanan Sosiologis, ter. Afif Muhammad (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995).

240 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

signifikansinya, paling tidak dapat menjadi sebuah “pelepasan” (outle?) ketika
muncul hasrat (tepatnya hajat) intelektual untuk mengkaji konsep kewargaan
dalam Islam yang dapat disandingkan dengan konsep yang sama dari entitas
lain semisal Barat.

Diskursus Etimologis Konsep Ummah

Kata “uwmmal” terambil dari kata amma—ya’ummn yang berarti menuju,
menumpu, dan meneladani. Dari akar kata yang sama, lahir antara lain kata
umm yang berarti “ibu” dan zmdm yang maknanya “pemimpin”; karena
keduanya  menjadi teladan, tumpuan pandangan, dan harapan anggota
masyarakat.!® Ibn Manzir mengungkapkan makna leksikal wzmah dengan
arti: (1) suatu golongan manusia (jamd ah), (2) setiap kelompok manusia yang
dinisbatkan kepada Nabi, dan (3) setiap generasi manusia sebagai satu
umat.!!

Sementara itu, Ibn Khaldan (1332-1406 M) menganalisis terma tersebut
dengan pendekatan sosiologis. Melalui pendekatan ini, dia mengartikulasikan
bahwa terma “ummah” memiliki kandungan makna yang sangat erat dengan
konsep group, people (rakyat), atau ras, dengan sedikit dikesampingkan faktor
bahasa. Baginya, terma wmmah merupakan sebuah fenomena baru yang
memiliki cakupan lebih luas dari negara (dawlah).'?

Menurut Frederick M. Denny (guru besar pada Departemen Studi
Agama pada University of Colorado Boulder, wmmah merupakan terma
komunal-religius Arab kuno yang menjangkau jajaran agama, nilai-nilai yang
dianut bersama, dan keprihatinan yang menjadi perhatian bersama. Bagi
Denny, wmmah di satu sisi memiliki pengertian kultural, tetapi hal itu tidak
menunjukkan kebangsaan, pertalian keluarga, atau etnisitas. Paling tidak,
pengertian #mmah yang telah berkembang sepenuhnya adalah wwmah sama
atau identik dengan “komunitas muslim”. Ummah muslim merupakan

Ini dapat ditelusuri melalui karyanya yang betjudul: AX-Tawphid: Its Implications for
Thonght and Life (Herndon, Virginia, USA: International Institute of Islamic Thought,
1995), 103-28. Lihat juga Abdul Fattah, Kewargaan dalam Isiam: Tafsir Baru Konsep Umat
(Surabaya: LPAM, 2004), 117-209.

WM. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maundbn’i atas Pelbagai Persoalan Umat
(Bandung: Mizan, 1996), 325; dan M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan,
1999), 20.

"bn Manzur, Lisan al-‘Arab Juz XII (Beirut: Dar Shadir, 1994), 22.

2Pandangan Ibn Khaldin ini dapat dibaca pada tulisan Nazih Ayubi dalam Po/itical
Islam: Religion and Politics in the Arab World (USA and Canada: Routledge, 1993), 21.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 241



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

totalitas kaum muslim yang ada di dunia pada suatu waktu tertentu dan atau
mereka yang memiliki perasaan sejarah bersama (sense of shared history)
mengenai “petualangan” Islam yang diwariskan dari masa lalu.13

Di antara pemikir muslim yang serius mengulas makna generik #mmah
adalah ‘Ali Syari‘ati. Menurutnya, wmmabh berasal dari kata uzmm yang artinya
“bermaksud” (gashada) dan “berniat keras” (‘azama).'* Pengertian ini terdiri
atas tiga arti, yakni “gerakan”, “tujuan”, dan “ketetapan hati yang sadar”.
Kata #mm pada mulanya mencakup arti “%agaddum” atau “kemajuan”. Jadi ada
empat arti yang tercakup, yaitu usaha, gerakan, kemajuan, dan tujuan.!>

Lebih lanjut, ‘Ali Syariai memandang terma tersebut memiliki
keistimewaan dibandingkan dengan beberapa istilah berikut yang sejenis;
nation, qabilah, qawm, sya‘b, thabaqah, mujtama‘ atau jamai‘ah, tha'ifab, race,
mass/ jumbir, atau pegple (yakni sekelompok individu manusia yang menempati
suatu kawasan tertentu dan menetap).!0 Letak keistimewaannya dalam
pandangan Syari‘ati adalah istilah #mmalh tersebut, sepenuhnya mengharuskan
dan mewajibkan adanya Zwdmabh. Singkatnya, dalam perspektif Syari‘ati,
ummah adalah sebuah istilah yang mengandung nilai dinamisme dan nilai
progresivisme, karena unsur yang paling pokok dati wmmab adalah “gerak”.

Dalam konteks Islam Indonesia, khususnya di Jawa, sebagaimana
dikemukakan Sidney Jones!” juga menunjukkan adanya dinamika penerapan
konsep wmmah. Ummah pada abad XVII M bermakna global, yaitu mencakup
umat Islam di kawasan manapun di dunia. Kemudian pada abad XX M,

13Lihat Frederick M. Deny, Islam and the Muskim Community (San Fransisco: Harper &
Row Publishers, 1987), 10.

Syari‘atl juga melihat adanya beberapa arti yang berbeda yang terbentuk dari asal kata
ini, antara lain “amam” (depan) sebagai lawan kata “ward’ ” dan “khalaf” (belakang). ‘4w
al-ra’s yang berarti pemimpin, panutan, dan teladan. Sementara zz’im berarti mengubah
kemampuan khusus menjadi umum dan bersifat sosial yang dimiliki oleh wmmah. Lihat
Syari‘ati, Ummab. .., 50 (terutama footnote no. 2).

15ihat zbid. Muhammad Husayn al-Thabataba’l memiliki pandangan yang sama
mengenai definisi #mmah dengan Syari‘atl. Bedanya, wmmah dalam definisi al-Thabataba’i
lebih sederhana, yaitu dibatasi pada maksud atau tujuan yang sama. Lihat Muhammad
Husayn al-Thabatabad’i, a/-Mizén fi Tafsir al-Qur'an, Juz XIV (Beirut: Mu’assasah al-‘Ilmi 1i
al-Mathb@’at, 1991), 323.

16]bid., 50-2. Lihat pula Nanih Machendrawaty dan Agus Ahmed Safei, Pengembangan
Masyarakat Isiam: Dari Ideologi, Strategi sampai Tradisi (Bandung: PT Rosdakarya, 2001), 7.

7Lihat Sydney Jones, “Pengkerutan dan Pemuaian Makna Umat dan Peran Nahdlatul
Ulama,” dalam Tradisionalisme Radikal Persinggungan Nabdlatn! Ulama-Negara, Greg Fealy dan
Greg Barton, eds. (Yogyakarta: LKiS, 1997), 89-117.

242 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

setelah runtuhnya Turki Utsmani, maknanya “mengkerut” menjadi berskala
“nasional”, meliputi wilayah Hindia Belanda. Berikutnya setelah Serikat
Islam berdiri dan berhadapan dengan golongan Eropa dan China, #mmah
saat itu diartikan sebagai kalangan bumi putera. Setelah Indonesia merdeka,
ummah diidentikkan dengan para pemilih partai Islam. Belakangan ada
kecenderungan mengglobalnya kembali makna wmmah, misalnya dengan
terbentuknya OKI (Organisasi Konferensi Islam).

Ummah dalam Al-Qut’an

Dalam al-Qur’an kata wmmah dan jamaknya umam, disebutkan 64 kali
dalam 24 surat,'® 52 kali di antaranya disebut dalam bentuk tunggal (ufrad)
dan digunakan dengan dua macam cara pengungkapan. Pertama, penggunaan
istilah  #mmah secara homonim dengan beberapa kandungan arti semisal
waktu yang tertentu,!” contoh atau teladan,?’ dikaitkan dengan istilah wzmi!
binatang yang ada di bumi atau burung yang terbang dengan dua sayap,??
dan bermakna makhluk jin.2? Dan kedua, penggunaan istilah wmmah dalam
arti persekutuan masyarakat agamawi beserta percabangannya.?* Sekali lagi,
setiap makna wmmah yang berbeda-beda tersebut, memiliki korelasi yang
tidak sama satu dengan yang lain.

Ummah Waihidah. Dalam al-Qur’an, istilah ummabh wabidah yang
bermakna ide kesatuan dapat dijumpai dalam Qs. al-Zukhruf (43): 33; al-
Mumintn (23): 52-4; al-Anbiya’ (21): 92; al-Nahl (6): 2-93; Had ([11): 118;
al-Syara ([42): 8; Yanus (10): 19; al-Baqarah (2): 213; al-Nahl (16): 120; dan
al-M2’idah (5): 48).

Menurut Djaka Soetapa sebutan #mmah waibidah dalam al-Qur’an muncul
pada periode Makkah I dan II (misalnya Qs. al-Zukhruf (43): 33; al-
Mu'mintn (23): 52-4; dan al-Anbiya’ (21): 91-4), dan menunjuk kepada
kesatuan umat manusia dalam arti yang agamawi, yang secara ideal
mempunyai kepercayaan yang satu dan sama. Namun, pada periode Makkah

8Rahardjo, Ensikloped;. . ., 482-3.

19Qs. Had (11): 8 dan Qs. Yasuf (12): 45.

20QYs. al-Nahl (16): 120.

21Qs. al-A‘raf (7): 157-8.

22Q)s. al-An‘am (6): 38.

2Q)s. al-Ahqaf (46): 18.

%Djaka Soetapa, Ummah Komunikasi Religins, Sosial dan Politis dalam Al-Qur'an
(Yogyakarta: Duta Wacana University Press dan Mitra Gama Widya, 1991), 19-54.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 243



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

III?> dan periode Madinah, kesatuan itu menjadi terpecah-belah yang
disebabkan karena kekerasan hati dan tingkah- laku manusia, sekaligus juga
merupakan suatu misteri yang dikehendaki oleh Allah sendiri Qs. al-Nahl
(16): 93; HGd (11): 118; al-Syura (42): 8; Yuanus (10): 19; al-Baqgarah (2): 213;
dan al-M2’idah (5): 48). Karena terpecah-belah, muncullah komunitas-
komunitas yang tertentu, misalnya, Ahl al-Kitab atau Ibrahim Qs. al-
Mumintn (23): 52; al-Anbiya’ (21): 92; al-Nahl (16): 92; al-‘Ankabut (29):
18), para pengikut Nuh Qs. Had (11): 48), orang-orang Yahudi dan Kristen
Qs. Fathir (35): 42), serta Bani Isra’il Qs. (7): 168).26

Dalam konteks itu, patut dikaji ulang tesis yang dikemukakan oleh Fazlur
Rahman tentang keanekaragamaan agama-agama. Menurut Rahman,
kesadaran mengenai keanekaragaman agama-agama meskipun semuanya
terpancar dari sumber yang sama, merupakan sebuah masalah teologis yang
sangat penting bagi Nabi Muhammad. Hal ini sedemikian menghujam dan
mendukakan hatinya sehingga masalah ini pun tetap disinggung al-Qur’an.
Mengapa wahyu-wahyu tersebut merupakan sumber yang memecah-belah
umat manusia adalah sepenuhnya rahasia Allah.?”

Menurut al-Qur’an, manfaat positif dari keanekaragamaan agama-agama
dan kaum-kaum itu adalah agar mereka saling berlomba di dalam kebajikan,
sebagaimana terbaca dari Qs. al-Ma’idah (5): 48. Ayat tersebut bagi Rahman,
dapat dibandingkan dengan Qs. al-Bagarah (2): 148 dan 177; di mana setelah
menyatakan perubahan kiblat dari Yerusalem ke Makkah, ditandaskan bahwa
kiblat itu sebenarnya tidak penting, sedang yang penting adalah kesalehan
dan berlomba-lomba di dalam kebajikan.?8

Ummah Wasath. Konsep ini muncul pada periode Madinah, yaitu
kettka konsep wmmah sebagai komunitas agamawi sudah semakin

]stilah periode Makkah I, 1I, dan III tampaknya merujuk pada pembagian
“sikuens”/ penggal waktu ketika Nabi Muhammad saw berada di Makkah prahijrah
(semenjak menerima wahyu pertama pada tanggal 17 Ramadlan tahun 611 M). Jika diteliti,
Nabi Muhammad saw berada di Makkah kurang lebih 12 tahun (terhitung 611-622 M).
Dengan demikian, periode Makkah I, II, dan III mengacu pada 4 tahun pertama, 4 tahun
kedua, dan 4 tahun terakhir (prahijrah).

261bid., 144.

2’Pendapat Rahman ini didasarkan pada Qs. Yanus (10): 19. Bandingkan dengan
Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur-an: Text, Translation, and Commentary (Qatar: Publications
of Presidency of Islamic Courts & Affairs, 1946), 488. Bandingkan pula dengan Mutawalll
Sya’rawld, Tafsir Sya’rawi, Jilid 11 (Mesir: Akhbar al-Yawm, 1991), 903-5.

28] jhat penjelasan Rahman tentang hal ini dalam Tewa. . ., 240.

244 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

berkembang. Jika pada periode Makkah wmmah ita menolak utusan Allah
(Qs. al-Mu’min [40]: 5; al-Naml [27]: 83; dan al-‘Ankabut [29]: 18, maka pada
periode Madinah, konsep wmmah itu sudah berkembang menjadi lebih
cksklusif, yang dikenakan kepada orang muslim sebagai wmmabh par excellence.
Ummah itu, terdiri atas pengikut Nabi Muhammad yang “menyerahkan diri
kepada Allah” (Q)s. al-Baqgarah [2]: 128).%

Menurut asal katanya, alwasth adalah bagian yang terbaik, yaitu bagian
yang ada di tengah-tengah atau apa yang berada di antara dua tepi.?’ Banyak
terjadi bahwa suatu golongan menjadi unggul dalam percaturan politik,
karena menempatkan diri sebagai moderat dan berdiri di tengah-tengah.
Pemimpin yang berhasil pada umumnya adalah yang dapat berdiri di tengah-
tengah dan bersikap moderat. Meminjam istilah Ibn Taymiyyah, masyarakat
itu memiliki a/-‘aqidah al-wasathiyyah atau etos moderat.’!

Sebagaimana tertera dalam Qs. al-Baqarah (2): 143, wummab wasath
merupakan predikat yang diberikan kepada umat Islam. Tujuan posisi tengah
dalam ayat tersebut bukanlah untuk perwujudan posisi tengah itu sendiri.
Dengan posisi tengah itu diharapkan umat Islam dapat menjadi saksi
(synbadd’) atas perbuatan manusia pada umumnya. Dalam pemikiran
Muhammmad Rasyid Ridla, untuk menjadi saksi, diperlukan posisi tengah,
agar dapat melihat dua sisi secara seimbang.3?

Dengan demikian, letak keutamaan wmmah Islam adalah pada cirinya yang
wasath, moderat, dan berada di tengah-tengah. Menurut Rahman dan Ridla,
posisi tengah itu adalah antara Yahudi yang sangat keras dan Kristen yang
sangat lunak karena etikanya yang terlalu spiritual dan lemah lembut.3
Sedangkan Mutawalli Sya’rawi berpendapat bahwa posisi tengah itu adalah
dalam konteks Zwdn dan ‘agidah, yaitu antara kaum athezs dan politheis.*

Kuntowijoyo berpandangan bahwa posisi tengah? umat Islam tidak
sekedar pada tingkat konsep, tetapi juga pada tingkat geografis dan sejarah.

2Lihat penilaian Soetapa ini dalam Ummah.. ., 38.

0Sya’rawi, Tafsir..., Jilid I, 626.

31Rahardjo, Ensiklopedi. . ., 499-500.

%2Muhammad Rasyld Ridla, Tafsir al-Mandr, Jilid 11 (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), 4.
BRahman, Tewa..., 91; dan Ridla, Tafsir. .., 4-5.

MSya’rawi, Tafsir.. ., Jilid I, 1626.

BKuntowijoyo, ldentitas Politik Umat Islam (Bandung: Mizan, 1997), 4.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 245



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

Secara geografis, Islam lahir di Timur Tengah® yang terletak di tengah
antara peradaban Barat (Romawi) dan Timur (Persia).

Allah Manusia Lain
3 :> Ummah |:|'> (Ahl al-Kitab/
Muhammad Wasath Non-Ahl al-Kitab)

v

Ummah Wasath adalah umat teladan,
yang paling benar, yang menyaksikan
kepada seluruh manusia tentang
tugasnya sebagai umat Allah

Tetlepas dari perbedaan pendapat tersebut, bila merujuk ayat al-Qur’an
di atas (Qs. al-Baqarah [2]: 143), tampak bahwa posisi pertengahan itu
(visualisasinya lihat gambar di atas) karena umat Islam berada antara Nabi
Muhammad yang menerima wahyu dari Allah dan umat lainnya. Pada posisi
ita, wmmah wasath merupakan saksi bagi manusia (syubadi’ ‘ala al-nds),’’ dan

3Menurut Bernard Lewis, terma Timur Tengah (Middle East) telah ditemukan pada
tahun 1902 oleh seorang sejarawan perairan Amerika yang bernama Alfred Thayer Mahan,
untuk menunjuk kepada zona/area yang terletak antara Arabia dan India, dengan
pusatnya—menurut sudut pandang pakar perairan—adalah Teluk Persia. “Ekspresi
geografis” yang relatif baru ini telah dilansir oleh The Times dan kemudian oleh Pemerintah
Ingeris. Dan bersamaan dengan terma yang lebih baru, yaitu Timur Dekat (Near Fast)
segera keduanya umum dipergunakan. Kedua terma itu (Timur Tengah dan Timur Dekat)
adalah termasuk nama baru meski tidak dikategorisasikan dalam terma modern. Kedua
terma tersebut juga termasuk peninggalan historis dengan Barat-Eropa sebagai parameter
pusatnya. Dalam amatan historis Peter Mansfield, sebelum Perang Dunia I, lumrah untuk
membedakan antara Timur Dekat (the Near East) yang meliputi Yunani, Bulgaria, Turki,
Laut Tengah dan Mesir; dan Timur Tengah (the Middle East) yang mencakup Arabia,
Mesopotamia, Teluk Persia, Iran dan Afghanistan. Kemudian secara berangsur-angsur,
dipergunakan terma “Timur Tengah (Middle East) untuk merujuk kepada kedua wilayah
tersebut, kecuali Yunani dan Bulgaria di wilayah Barat, dan Afghanistan di wilayah Timur.
Namun terma Timur Tengah itu mencakup juga Sudan dan kadang-kadang Libya dan
bahkan negara-negara Afrika Utara lainnya. Jika zona ini dikombinasikan, maka luasnya
adalah sekitar 3.726.000 mil persegi. Lihat Bernard Lewis, The Middle East and the West
(London: Lowe & Brydone [Printers], 1968), 9; dan Peter Mansfield, “Introduction: the
Region Defined,” dalam The Middle East: A Political and Economic Survey, ed. Peter Mansfield
(London: Oxford University Press, 1973), 1.

Menurut Abdullah Yusuf Ali, saksi (sy#hadi’/the witness) itu harus tidak boleh
mementingkan diri sendiri, diperlengkapi dengan pengetahuan langsung dari sumber
pertama (first-hand knowledge) dan berpihak kepada keadilan. Lihat Ali, The Holy. .., 57.

246 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

Nabi Muhammad adalah saksi bagi orang muslim (#mmah wasath) tersebut.
Proses kesaksian itu mengalir dari Allah kepada Nabi Muhammad,? dari
Nabi Muhammad kepada wzmah dan diteruskan kepada seluruh manusia.

Ummah Muslimah. 1a bermakna suatu komunitas yang saleh, suatu
komunitas moral, yang bukan hanya mendengar hukum-hukum Allah, tetapi
sekaligus juga pengamal hukum-hukum itu dengan setia dan taat.® Ide
tentang u#mmah muskimabh ini dapat ditelusuri pada kelompok ayat berikut; Qs.
al-Mu’minan (23): 52; al-Anbiya’ (21): 92; al-Jatsiyah (45): 28; al-Nahl (16):
89 dan 92; al-‘Ankabut (29): 18; al-A‘raf (7): 181; al-Ra‘d (13): 30; al-Bagarah
(2): 128, 134, 141, dan 143; Ali ‘Imran (3): 104, 110, dan 113; al-Nahl (106):
120; al-Hajj (22): 34; dan al-Ma’idah (5): 60).

Di antara beberapa ayat tersebut di atas, Qs. al-Bagarah (2): 127-8 adalah
secara khusus mengilustrasikan secara jelas dan sadar, bagaimana al-Qur’an
menyatukan antara agama Ibrahim dan umat Muhammad. Doa Ibrahim itu
mendapat pemenuhannya dalam #mmah muslimah, yaita ummab yang berserah
diri kepada Allah. Dalam doa Ibrahim tersebut, bukannya umat Yahudi atau
Kristen yang dipakai sebagai contoh yang tertinggi dan terbaik, melainkan
ummah  muslimah. Hal ita diperjelas lagi dalam Qs. al-Baqarah (2): 135.
Konteks lebih luas lagi menunjukkan bahwa praktik-praktik inovatif Islam
beserta kepercayaannya berhubungan dengan sejarah yang suci, yaitu sejarah
Ibrahim yang membangun Ka‘bah. Perubahan giblah pada bulan Rajab atau
Sya‘ban tahun ke-2 Hijrah dari Yerusalem ke Makkah, merupakan aspek
yang sentral (Qs. al-Baqarah [2]: 142-243).40

Umimabh  muslimah ita  lahir demi tercapainya tujuan Allah, yaitu
mempersatukan wzmah yang sudah terpecah-belah itu. Uwmmmah muslimab
merupakan zhe chosen people of God yang terbaik, pendegar sekaligus pelaku
hukum-hukum Allah, yang mengerjakan yang ma‘mif dan menjauhi yang
munkar. Dengan demikian, u#mmah muslimah mengemban misi Allah, untuk
mempersatukan seluruh manusia.#! Oleh karena itu keanggotaan seseorang
dalam wmmabh muslimah itu tidak lagi berdasar keanggotaan pada suatu suku

3Ayat al-Qur’an yang menjelaskan hal ini, misalnya, Qs. al-Nisa’ (4): 33 atau 79. Kedua
ayat tersebut didukung pula oleh ayat lain dalam Qs. al-Ra‘d (13): 43.

MAl, The Hoby. .., 52.

“0Atas dasar ini, Djaka Soetapa memandang wmmah muslimah ita sama dengan ummab
wasath, seperti yang disebut dalam Qs. Ali ‘Imran (3): 104. Lihat Soetapa, Ummab. .., 52.

#“Dapat dicatat bahwa menurut Djaka Soetapa, tujuan itu juga menjadi tujuan orang
Yahudi dan Kristen. Lihat 1bid., 246.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 247



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

tertentu, melainkan mempunyai persyaratan-persyaratan tertentu, sesual
dengan sifat wmmabh muslimab yang suprarasial.

Untuk menjadi anggota wmmah muslimah ditantut syarat-syarat tertentu
yang menentukan kualitasnya sebagai anggota, sekaligus juga menentukan
hubungan antarpribadi dengan wmmah muslimah. Syarat-syarat yang dimaksud
dapat dikategorisasikan menjadi dua bagian; pertama, syarat yang berkaitan
dengan sikap batiniyah (sikap mental), yang mencakup empat hal utama,
yaitu zslam, iman, banif, dan din. Syarat kedna, berkaitan dengan tindakan
lahiriyah, yang meliputi shalat, puasa, zakat, dan melaksanakan haji bagi yang
mampu. Melalui haji tersebut, Makkah sebagai kota suci, mempererat
kembali hubungan antara muslim dan Ibrahim sebagai “bapak leluhur”; juga
mempererat hubungan antarsesama muslim.*?

Ummah dalam Piagam Madinah

Hijrah Nabi Muhammad saw ke Madinah pada tahun 622 M,%
merupakan era baru dalam usaha beliau mengefektitkan dakwah Islam,
karena di kota ini beliau telah memperoleh dukungan yang kuat dari
warganya. Warga negara Madinah masa itu terbagi dalam tiga kelompok,
yaitu (1) kaum muslimin, yang terdiri atas kaum mubdjirin dan kaum anshar,*
sebagai penduduk mayoritas;*> (2) kaum musyrik Arab, termasuk di

“Lihat Soetapa, Ummab. .., 166-78.

#Nabi saw tiba di Madinah saat hijrah dimulai dengan singgah pertama kali di rumah
Abu Ayyab (Bani Najjar) pada hari Jum’at tanggal 12 Rabi’ul Awwal tahun 1 Hijrah atau
bertepatan dengan tanggal 28 September 622 M. Lihat Shafi al-Rahman al-Mubarak Fawri,
al-Rabig al-Makhtim: Babts fi al-Sirah al-Nabawiyyah (Beirut Lebanon: Dar al-Fikr, 1991),
1606.

#“Kelompok anshir merupakan gabungan suku Aws dan Khazraj. Pada saat itu, untuk
pertama kalinya, orang-orang yang berasal dari asal geografis, suku, dan latar belakang yang
berbeda, secara totalitas bekerja sama dan mengidentifikasi diri sebagai satu kelompok
sosial tertentu. Belakangan, Suhayl dari Roma, Salman al-Farisi dari Persia, dan Gavan dari
Kurdi, dimasukkan ke dalam kelompok ini. Lihat Ali Bulac, “Piagam Madinah” dalam
Wacana Isiam 1iberal: Pemikiran Isiam Kontemporer tentang Isu-isn Global, Charles Kurzman, ed.,
ter. Bahrul Ulum dan Heri Junaidi (Jakarta: Paramadina, 2001), 265.

#Penduduk muslim termasuk golongan minoritas di Madinah (Yatsrib) pada saat Nabi
Muhammad melakukan sensus untuk pertama kalinya setelah tiba di Madinah. Dari total
10.000 penduduk Madinah, penduduk muslim berjumlah 1.500 orang. Lihat Ibid., 265-06;
dan Abdul Qadir Djaelani, Mewujudkan Masyarakat Sejabtera dan Damai (Surabaya: PT Bina
Ilmu, 1997), 591.

248 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

dalamnya kaum munafik, dengan tokoh ‘Abd al-Lah bin Ubay bin Salal;4
(3) kaum Yahudi, yang terdiri atas tiga klan kecil, yaitu Bant Qaynaqa’, Bant
Nadlir, dan Bant Qurayzhah sebagai penduduk minoritas.*”

Dalam rangka mewujudkan masyarakat Madinah yang utuh dan bersatu,
Nabi Muhammad membuat petjanjian tertulis—disebut shabifah*®*—yang

#Ketika Rasul melakukan sensus penduduk, golongan musyriq Arab termasuk
penduduk mayoritas di Madinah. Dari jumlah keseluruhan penduduk Madinah (minus
mubhgjirin) tersebut, 4.500 orang adalah kelompok musyriq Arab. Lihat Bulac, “Piagam
Madinah,” dalam Kurzman ed., Wacana. .., 266.

4'Sebelum kedatangan kaum muslimin dari Makkah ke Madinah, kaum Yahudi
termasuk golongan mayoritas kedua setelah kaum musyrik Arab. Dari jumlah keseluruhan
warga Madinah (10.000) pada saat sensus, kelompok ini berjumlah 4.000 orang. Lihat Ibid.;
dan Djaelani, Mewujudkan. .., 591; serta Pulungan, Prinsip..., 26-7.

48 A/-Shabifah dalah nama yang disebut dalam naskah perjanjian dan ditulis sebanyak 8
kali. Di dalam naskah juga tertulis sebutan A#i#ib sebanyak 2 kali. Para ahli ilmu
pengetahuan, khususnya ahli sejarah, menyebut naskah politik itu dengan nama yang
berbeda-beda. Isma‘ll R. al-Faraqi, William Montgomery Watt, bersama Antony Black,
Andrew Rippin, dan Jan Knappers, menamainya “The Constitution of Medina”. R.A.
Nicholson, Fazlur Rahman, dan Munawir Sjadzali menyebut “Charter”. Philip K. Hitty
menamainya “Agreement”’. Maxime Rodinson menyebut “Document (as The Leaf)”.
Muhammad S. El-Awa menulis “Dustir al-Madinah”. Nurcholish Madjid menamainya
“Mitsaq al-Madinah”, dan Zainal Abidin Ahmad dengan “Piagam”. Tulisan ini
menggunakan sebutan “Piagam Madinah”. Penjabarannya, kata “Piagam” menunjuk
kepada naskah, sementara kata “Madinah” menunjuk kepada tempat dibuatnya naskah.
Piagam itu sendiri berarti “surat resmi yang berisi pernyataan tentang sesuatu hal”.
Sedangkan secara konvensional, perkataan “madinah” diartikan sebagai kota. Karena itu,
tindakan Nabi Muhammad saw yang mengubah nama Yatsrib menjadi Madinah adalah
scbuah pernyataan niat bahwa beliau bersama para pendukungnya hendak membangun
masyarakat beradab. Lihat al-FarGqi, “Introduction” dalam ‘Abdul Hamid A. Abu
Sulayman, Towards Islamic Theory of International Relations: New Directions for Methodology and
Thonght (USA: 1IIT, 1994), xxxviii; W. Montgomery Watt, Mubammad: Prophet and Statesman
(New York: Oxford University Press, 1964), 93; W. Montgomery Watt, The Majesty That
Was Islam (London: Sidgwich & Jackson, 19706), 5; Antony Black, The History of Isiamic
Political Thonght: From the Prophet to the Present (New York: Routledge, 2001), 10; Andrew
Rippin dan Jan Knappert, Textual Sonrces for the Study of Islam (Chicago: The University of
Chicago Press, 1986), 80; R.A. Nicholson, A Literary History of the Arabs (New York:
Cambridge University Press, 1969), 173; Fazlur Rahman, Is/kn (Chicago: University of
Chicago Press, 1979), 18-9; Rodinson, Mubhammad..., 152; El-Awa, On the Political
System. . .,15; Munawir Sjadzali, Islam and Govermental System: Teachings, History, and Reflections
(Jakarta: INIS, 1991), 8; Zainal Abidin Ahmad, Piagam Nabi Mubammad SAW: Konstitusi
Negara Tertulis yang Pertama di Dunia (Jakarta: Bulan Bintang, 1973); Ahmad Sukardja,
Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan tentang Dasar Hidup

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 249



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

dapat diterima oleh semua kelompok sosial yang bercorak majemuk.
Perjanjian tertulis itu dapat disebut “Piagam Kerjasama” atau “Kontrak
Sosial” yang disetujui secara demokratis di antara ketiga kelompok
masyarakat Madinah yang kemudian dikenal dengan nama “Piagam
Madinah” atau “Konstitusi Madinah”.4

Piagam Madinah adalah dokumen politik pertama dalam dunia Islam
yang berisi rumusan tentang prinsip-prinsip kesepakatan bersama dalam
rangka membangun masyarakat politik.> Menurut Muhammad Tahir Azhari,
para pakar tentang Islam menilai Konstitusi/Piagam itu sebagai konstitusi
tertulis pertama di dunia.’! Apa yang dikemukakan oleh Azhari dapat
dibenarkan dengan melihat realitas historis bahwa Piagam Madinah jauh
melampaui Konstitusi Amerika Serikat (1787) yang biasanya dipandang
sebagai konstitusi pertama di dunia, yang dipelopori Declaration of Human
Rights (5 Juli 1775). Ia juga mendahului Konstitusi Perancis (1795) yang
dipelopori Les droits de I'home et du citoyen (Agustus 1789). Bahkan ia juga
mendahului konvensi (konstitusi tidak tertulis) Inggris yang disebut Magna
Charta (15 Juni 1215).52

Dalam perspektif ilmu politik dan sejarah kebudayaan, Piagam Madinah
menampakkan diri sebagai suatu dokumen unik. Ia adalah konstitusi pertama
di dunia yang sifatnya modern, tetapi lahir pada zaman pramodern. Kata
kuncinya terletak pada kata wmmah. Para sarjana Barat menilai dokumen

Bersama dalam Masyarakat yang Majemnk (Jakarta: Ul Press, 1995), 2-3; Ali, et.al., Kamus...,
680 dan Nurcholish Madjid, Cita-cita Politik Islam Era Reformasi (Jakarta: Paramadina, 1999),
164.

#“Pjagam ini mempunyai dua bagian yang berbeda. Pertama, terdiri dari 23 pasal yang
berkaitan dengan kaum pengungsi (muhgjirin) dan kaum penolong (anshar). Kedua, terdiri
dari pasal-pasal yang menyangkut hak dan kewajiban suku Yahudi. Dengan diumumkan
piagam ini, Nabi Muhammad saw. menyatukan suku-suku Madinah yang heterogen, yaitu
suku Aws dan Khazraj yang selama lebih dari satu abad terlibat perang, termasuk kaum
muhdjirin dan  anshar, ke dalam suatu kesatuan politik yang padu. Lihat Djaelani,
Mewnjudkan. .., 591 dan Pulungan, Prinsip..., 87, dan Syed Mahmudun Nasit, Islan Konsepsi
dan Sejarabnya, ter. Adang Affandi (Bandung : PT Remaja Rosda Karya, 1994), 129.

%Madjid, Cita. .., 57.

1Lihat Azhari, Negara..., 13.

52Rachmat T. Hidayat, “Piagam Madinah, Konstitusi Pertama di Dunia” dalam
Mohammad Shoelhi, Demokrasi Madinah: Model Demokrasi Cara Rasulullah (Jakarta:
Republika, 2003), 7.

250 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

tersebut adalah UUD yang memberi legitimasi hukum bagi berdirinya suatu
negara. Karena itu, kata wzmah di sini dapat diartikan sebagai negara.>

Interpretasi Ummah dalam Piagam Madinah

Dalam Piagam Madinah, pengertian #mmah beserta cakupan maknanya
dipergunakan dalam dua model dengan pasal yang berbeda, yaitu (1) dipakai
untuk menyebut komunitas seagama, dan (2) dipakai untuk menyebut
komunitas yang pluralistik yang terdiri atas berbagai agama, ras, dan suku
tetapi bergabung dalam satu-kesatuan sosial-politik.>*

Pengertian model pertama dapat dilihat pada pasal 1 yang menyatakan
bahwa kaum muslim dan mukmin dari kalangan Quraisy dan Yatsrib dan
serta orang yang mengikuti dan berjuang bersama, mereka adalah satu
ummah. Pasal tersebut berbunyi:® znnabum wummah wibidah min din al-nds
(Sesungguhnya mereka [suku Quraisy dan penduduk asli Madinah] adalah
satu umat, yang berbeda dengan komunitas manusia lain). Dalam pasal ini,

5Negara atau pemerintah pada hakikatnya adalah suatu badan politik yang diberi
kekuasaan, kalau perlu dengan paksaan, untuk melaksanakan kehendak dan memelihara
kepentingan umum dan menghindarkannya dari ancaman. Dengan definisi ini, maka
Piagam Madinah itu memang merupakan konstitusi sebuah negara, dengan Muhammad
sebagai kepala negara. Jika diperincikan, unsur negara terdiri dari: (1) sekelompok orang,
(2) tunduk kepada aturan tertentu, (3) mendiami daerah tertentu, (4) memiliki kekuasaan,
dan (5) memiliki kedaulatan. Dalam penilaian Abdul Karim Zaidan, unsur-unsur tersebut
ditemukan dalam negara Islam pertama yang didirikan Rasulullah di Madinah. Sekelompok
orang itu adalah kaum musliman yang terdiri dari muhajirdn dan anshar. Peraturan yang
ditaati oleh sekelompok orang itu adalah syari’ah Islam dengan segala kaidahnya. Daerah
yang mereka tempati adalah Madinah. Kekuasaan yang dimiliki ialah yang melekat pada
Nabi saw dengan kedudukannya sebagai kepala negara. Dan kedaulatannya terlihat jelas
dari perjanjian yang diselenggarakan oleh Rasulullah saw dalam kedudukannya sebagai
kepala negara. Lihat Rahardjo, Ewsiklopedi..., 495-6; dan Abdul Karim Zaidan, Masalah
Kenegaraan dalam Pandangan Isiam, ter. Abdul Aziz (Jakarta: Yayasan Al-Amin, 1984), 9-10.

SAsrori S. Karni, Civil Society dan Ummab: Sintesa Diskursif “Rumah” Demofkrasi (Jakarta:
Logos, 1999), 88.

55Teks tersebut versi Ibn Hisyam/Shafi al-Rahman al-Mubarak Fawti. Sedangkan versi
Ibn Salam, teks tersebut tanpa menggunakan huruf »znz. Bunyi pasal 1 versi Ibn Salam yang
dimaksud adalah znnabum ummah waihidah min din al-nas. Perbedaan ini tidak menyebabkan
petbedaan arti. Kata min din dengan min ghayr yang berarti “dengan tiada/tanpa”, dan din
sama dengan ghayr yang berarti “selain”. Lihat Ibn Hisyam, A/~S7rah al-Nabawiyyah (Mesit:
Musthafa Bab al-Halabi, t.th.), 147-50; Fawti, a/-Rabig..., 168 dan Abl ‘Ubayd al-Qasim
bin Salam, Kitib al-Amwail (Beirut Lebanon: Dar al-Kutub al-Timiyyah, 1406 H/1986 M),
215.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 251



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

terma #mmah mengandung pengertian organisasi yang diikat oleh ‘agidalh
Islam. Kata wmmah di sini digunakan untuk menyebutkan populasi orang-
orang yang telah masuk Islam, tanpa melihat suku, asal-usul, ras, kedudukan
sosial, dan sebagainya.’® Dengan demikian, cakupan wmmah dalam pasal 1
tersebut cenderung homogen dan eksklusif, yaitu hanya pada kaum muslim.

Ketetapan tersebut merupakan pernyataan dan prinsip fundamental yang
mempersatukan orang-orang mukmin dan muslim yang berasal dari dua
golongan besar (mubdgjirin dan anshar) yang berasal dari berbagai suku dan
golongan menjadi umat yang satu.’’ Dasar yang mengikat mereka adalah
keyakinan (faith), yaitu ‘agidah lslam, yang membedakan mereka dari umat
yang lain. Konsep persatuan semacam ini dalam pandangan Ahmad Sukardja
merupakan modus baru, yaitu persatuan atas dasar ikatan agama.>8

Sedangkan pengertian wmmah dengan model kedua di atas dapat ditilik
lebih lanjut pada pasal 25 yang menunjukkan cakupan wmwmalh yang lebih luas
dan inklusif. Pasal 25 (sebagaimana pasal 1), memiliki dua versi. Versi Ibn
Hisyam,* Shafi al-Rahman al-Mubarak Fawri,®© Muhammad Hamid al-Lah,°!
dan Muhammad Mamduh al-‘Arabi, 62 berbunyi:

b\.;:;::::- 53@3-:::::- wdjs A @W}J‘ 33N s 3 M 1558 3 °\}3 ("3"*"‘5 51
6.”9\ j \4;\9’2 ey Y\MJJA\M

Artinya: “Kaum Yahudi dari Bani ‘Awf adalah satu umat dengan mukminin. Bagi kaum
Yahudi agama mereka, dan bagi kaum muslimin agama mereka. Juga (kebebasan

S6Sukardja, Piagam. .., 63.

5Dalam realitas empiris, Nabi Muhammad saw telah membangun persaudaraan secara
individual antara Muhajirin Makkah dan kaum Anshir Madinah. Ini dapat terlihat
misalnya bagaimana beliau mempersaudarakan antara AbG Bakr (muhgjir) dan Kharja’ bin
Zayd (anshar); antara Umar bin Khaththab (muhajir) dan ‘Utbah bin Malik (anshar) atau
antara ‘Utsman bin ‘Affan (muhajir) dan Aws bin Tsabit (anshar). Lihat Sayyid Safdar
Hosain, The Early History of Islam: An Impartial Review of the Early Islamic Period (New Delhi
India: Low Price Publications, 1995), 95-6.

Sukardja, Piagam..., 64. Tesis Sukardja (dalam disertasinya) itu sejalan dengan
Antony Black yang menilai bahwa masyarakat baru yang dibentuk Nabi saw., didasarkan
pada Syarf’ah (hukum agama atau “Code”) untuk mendeterminasi berbagai hal yang
meliputi moral, hukum, keyakinan, dan ritual keagamaan. Lihat Black, The History.. ., 9.

¥Ibn Hisyam, S#rab..., 147-50.

OFawrd, al-Rabig..., 173

OLihat dalam karyanya, Majmi'ah al-Watsi'iq al-Siydsiyyah li al-‘Abd al-Nabawi wa al-
Khilafah al-Résyidah (Beirut: Dar al-Irsyad, 1969), 41-7.

©2Lihat karyanya, Dawlah al-Rasil fi al-Madinah (Mesir: Dar al-Kutub, 1988), 167-71.

252 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

ini berlaku) bagi sekutu-sekutu dan diri mereka sendiri, kecuali bagi yang zalim
dan jahat. Hal demikian akan merusak diri dan keluarganya™.63

Sementara versi Aba ‘Ubayd al-Qasim bin Salam,% pasal 25 berbunyi:
8 330 o8 D5 5 vl by Bl o bl sl s 5 el (B Y
ol 5 B Y o YA 5 T

Perbedaan susunan redaksi kedua versi tersebut adalah pada penempatan
kata mawdilihim dan anfusabum, meski tetap mengandung makna yang serupa.
Yang menjadi masalah adalah penggunaan kata ma‘a pada versi pertama dan
kata min pada versi kedua. Namun, jika kata ma‘a yang berarti “bersama”
dan kata min yang berarti “bagian” yang ditekankan, maka kata wmmah dalam
pasal tersebut menghimpun komunitas yang beragam sebagai umat yang
satu. Sehingga pengertian #mmah dalam pasal ini, mengandung makna
organisasi umat yang menghimpun jami‘ah atau komunitas yang beragam
atas dasar ikatan sosial, ekonomi, dan politik. Dalam pasal ini, Yahudi tidak
dimaksudkan dalam pengertian agama, tetapi pengertian suatu kelompok
dalam sebuah negara Madinah. Hal ini juga diisyaratkan dengan
dipadankannya kata “yahadi” dengan kata “mu’minin”, tidak kata
“muslimin” pada bagian awal. Baru pada bagian selanjutnya, kata “yahadi”
digandengkan dengan “muslimin” untuk menunjukkan agama. Berdasarkan
pasal ini, Muhammad ‘Abduh menegaskan bahwa konsep #mmah dalam
Islam diikat berdasarkan agama dan kemanusiaan.®

Ketetapan pasal 25 tersebut berlaku juga bagi Yahudi Bani al-Najjar
(pasal 20), Yahudi Bani al-Harits (pasal 27), Yahudi Bani Sa‘idah (pasal 28),
Yahudi Bani Jusyam (pasal 29), Yahudi Bani Aws (pasal 30), Yahudi Bani
Tsa’labah (pasal 31), Yahudi Bani Jafnah keluarga Tsa’labah (pasal 32),
Yahudi Bani al-Syutaybah (pasal 33), sekutu-sekutu (mawali) Tsa’labah (pasal
34), orang-orang dekat/teman kepercayaan (bathinah) Yahudi (pasal 35).

93Terjemahan ini mengikuti versi Ahmad Sukardja dalam disertasinya. Lihat Sukardja,
Piagam. .., 53. Bandingkan dengan Pulungan, Prinsip..., 293; Bulac, “Piagam Madinah”
dalam Kurzman ed. Wacana..., 270; Nasit, Islam..., 131-2; dan A. Hasjmy, Di Mana
Letaknya Negara Islam (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1984), 273; serta Sjadzali, Isiam. .., 10-5.

04Ibn Salam, Kitdb. .., 217.

05‘Abduh mengakui agama sebagai salah satu faktor perekat sosial. Perekat sosial lain
yang lebih universal adalah unsur kemanusiaan. Tampaknya, kedua faktor perekat sosial ini
ada pada Piagam Madinah (pasal 1 dan 25); Ridla, Tafsir..., 282; dan Dewan Redaksi
Ensiklopedi Islam, Ensikloped Isiam, Jilid 5 (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1995), 130.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 253



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

Dalam pandangan Nurcholish Madjid, berdasarkan fakta sejarah dapat
ditegaskan bahwa agama Islam dalam keasliannya tidak memaksakan atau
memperjuangkan suatu sistem politikk yang eksklusif.% Realitas ini
menunjukkan bahwa Nabi Muhammad bersama kaum yang menerima
risalah kerasulannya, dengan jelas dan terbuka, secara formal membangun
masyarakat politik bersama golongan penganut agama yang berbeda.

Sebagai satu  wmmah, seluruh warga Madinah dengan keragaman
kelompok agama dan kelompok sosial memikul tugas bersama untuk
mewujudkan tatanan kemasyarakatan yang berpijak di atas prinsip-prinsip
utama, seperti keadilan,%” persamaan,®® ketaatan pada hukum,® kebebasan,”
bela negara,’! musyawarah, 7> polittkk damai dan proteksi,”> persatuan
dan persaudaraan,’ serta amr ma‘rif dan nahy munkar.’

%Nurcholish Madjid, “Cita-cita Politik Kita” dalam _Aspirasi Umat Islam Indonesia
(Jakarta: Leppenas, 1983), 9.

¢"Prinsip keadilan tercermin dalam pasal 2-10. Sementara dalam pasal 17 disebutkan
bahwa syarat membuat perjanjian damai harus didasarkan atas prinsip persamaan dan
keadilan. Pasal 16 menegaskan prinsip keadilan harus diterapkan atas kaum Yahudi.

8Konsep persamaan dalam Piagam Madinah dapat dilihat pasal 22, 23, 24, 37, dan 40.

®Prinsip ketaatan pada hukum, tercermin dalam pasal 21. Dalam praktiknya, prinsip
ini pernah berujung pada pengusiran kaum Yahudi Bani Qunayqa’, Nadhir, dan Qurayzah
yang telah menghianati petjanjian. Hal itu disebabkan oleh perbuatan mereka yang
bersama kaum munafiq telah membantu kafir Quraisy dalam memusuhi kaum mukmin.
Lihat Hamka, S¢jarah Umat Islam (Singapura: Pustaka Nasional, 1994), 125.

"Prinsip kebebasan yang tertuang dalam Piagam Madinah, paling tidak mencakup
enam hal, yaitu (1) kebebasan menerapkan adat-istiadat yang baik (tercermin dalam pasal
2-10); (2) kebebasan dari kemiskinan, hal ini ditegaskan bahwa setiap mukmin diwajibkan
membantu sesamanya yang kekurangan (pasal 11); (3) kebebasan menuntut hak dan
terbebas dari penganiayaan (pasal 16 dan 30); (4) kebebasan dari rasa takut (pasal 47); (5)
kebebasan berpendapat (pasal 23 dan 37); dan (6) kebebasan beragama (pasal 25).

71Hal tersebut tersurat/tersirat dalam pasal 24, 37, dan 38 serta 44 Piagam Madinah.

72Prinsip musyawarah ini secara implisit terdapat dalam pasal 17. Dalam pandangan J.
Suyuthi Pulungan, klausa “harus atas dasar persamaan dan adil di antara mereka”
menghendaki adanya pelaksanaan musyawarah atau konsultasi. Kenyataan ini
menunjukkan bahwa Nabi Muhammad saw bukanlah pemimpin otoriter, tiranik, despotis,
statis, dan antidialog. Lihat Pulungan, Prinsip..., 209; Nasit, Islam..., 133-4; Sufyanto,
Masyarakat Tamaddun: Kritik Hermenentis Masyarakat Madani Nurcholish Madjid (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar dan LP2IF, 2001), 165-7; dan Azhary, Negara..., 127-9.

Konsep damai dan proteksi internal, terkandung dalam pasal 15, 17, 36, 37, 39, 40,
41, dan 47. Sikap perdamaian secara eksternal ditegaskan pasal 45 Piagam Madinah.

74Persatuan dan kesatuan dalam Piagam tertulis pada pasal 1, 15, 17, 25, dan 37.

254 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Baru Konsep Ummah

Prinsip-prinsip bernegara dan bermasyarakat tersebut dalam pandangan
Robert N. Bellah terlalu modern pada masanya, sehingga setelah Nabi
Muhammad saw wafat, ia tidak bertahan lama. Timur Tengah dan umat
manusia saat itu belum siap dengan prasarana sosial yang diperlukan untuk
menopang suatu tatanan sosial yang modern seperti yang dirintis Nabi
Muhammad saw.”¢ Prinsip-prinsip modern yang dicobaterapkan dalam
ummah Madinah saat itu merupakan rintisan awal kehidupan kebangsaan
dalam sejarah kemanusiaan.””

Catatan Penutup

Mengacu kepada penjelasan ayat-ayat al-Qur’an dan Piagam Madinah di
atas, dapat digarisbawahi beberapa esensi yang menggambarkan konsep
kewargaan dalam Islam sebagaimana terpatri dalam terma #mmah. Pertama,
ummah memiliki kepercayaan kepada Allah dan keyakinan kepada Nabi
Muhammad saw sebagai nabi terakhir, memiliki kitab yang satu (al-Qur’an)
dan bentuk pengabdian yang satu kepada Allah. Pendek kata, anggota #mmah
diikat oleh Islam. Kedwua, Islam memberikan identitas kepada wmmah dan
mengajarkan semangat universal. Al-Qur’an menjelaskan bahwa manusia
seluruhnya adalah sama, yang membedakan hanyalah ketakwaan. Islam tidak
mengakui kasta, kelas sosial, atau warna kulit sebagai pembeda.
Konsekuensinya, universalitas Islam ini menolak pembatasan umatnya
berdasarkan suku, kelompok, dan batas wilayah.

Ketiga, karena umat Islam bersifat universal, maka secara alamiah umat
Islam juga bersifat organik. Kesatuan organik ini diikat oleh semangat
persaudaraan seiman. Persaudaraan dalam Islam tidak berdasarkan
hubungan-hubungan primordial seperti kekeluargaan, darah, dan keturunan.
Bahkan al-Qur’an menegasikan hubungan-hubungan tersebut. Keempat, Islam
tidak dapat mendukung ajaran kolektivitas komunisme dan individualisme
kaum kapitalis. Islam mengakui hak-hak milik individu dan membolehkan
umatnya untuk mencari harta sebanyak-banyaknya dengan cara yang baik
dan halal. Namun, Islam juga mengajarkan bahwa pada milik individu

Prinsip amr ma'rif naby munkar yang berfungsi kontrol sosial atau menurut
Kuntowijoyo bermuatan humanisasi, emansipasi, dan liberasi itu terdapat dalam pasal 13,
20, dan 27.

76Robert N. Bellah, Beyond Belief New York: Harper and Row, 1976), 150-1.

""Thomas W. Arnold, The Preaching of Islam (New Delhi: Low Price Publications, 1995),
33.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 255



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Iskam: Tafsir Barn Konsep Ummah

tersebut terdapat hak-hak orang lain. Karenanya, Allah mewajibkan
pembayaran zakat dan infaq sebagai modus pemerataan harta.

Kelima, berdasar prinsip-prinsip di atas, sistem politik yang digariskan
Islam tidak sama dengan pandangan-pandangan Barat seperti nasionalisme
dan teritorialisme yang didasarkan pada batasan wilayah, darah, warna, kulit,
dan bahasa. Islam, dalam politik, memberikan nilai-nilai yang universal demi
menegakkan dan merealisasikan wahyu-wahyu Allah. Basis ideologi politik
Islam adalah zawhid, yang mengakui hukum-hukum Allah.

Melalui ciri-ciri dan identitas esensial tersebut dapatlah ditegaskan bahwa
ummah dalam Islam dibangun di atas dasar semangat ‘agidah yang kokoh,
persamaan mutlak setiap manusia, keteladanan, kemanusiaan, dan
penghargaan atas hak-hak individu yang paling asasi. Ummah dalam Islam
melewati batas-batas wilayah yang sempit dan dalam waktu sama
menghormati perbedaan-perbedaan teritorial, agama, dan kelas sosial.
Dengan demikian, konsep kewargaan dalam Islam yang terpatri dalam terma
ummah mengandaikan dan menyiratkan sebagai “entitas” yang berbeda dalam
konsep yang sama manakala ia minus, apalagi nihil, dari kelima konklusi di
atas. Di situlah benang merahnya. Wa al-Lab a'lam bi al-shawib.®

256 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



