
Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 239 

PROPOSISI KEWARGAAN DALAM ISLAM: 
 TAFSIR BARU KONSEP UMMAH  

Abdul Fattah 
___________________________________________________________ 

Abstract 

An Islamic term relating to discourse of citizenship is ummah. In Islamic 
terminology, the term is a unique one, and no other equal term of Western languages that 
has the same range of meaning as it does. While other terms—e.g. the people, the nation, 
or the state—are respectively limited under certain culture, ethnic, race, geography, 
language, historical element shared or combination of them all, the term of ummah goes 
beyond these all borders of meaning. 

This article is aimed at revealing the range meaning of the term ummah and 
reformulating it in the current modern context. The term is stated in the Qur‘an 64 times 
in 24 different chapters, surah, through two expressions of meaning. First, it is used in 
homonym with several meaning like certain time, model, animals, related to term ummî, 
or genie. Secondly, it is used in terms of unification of religious community with its all 
branches. As comparison, in the Madinah Carter the term is used in two senses of 
meaning. First, in the article 1, with likely exclusive sense, it is used to mean an 
organization or community that shares a same religion. Secondly, in the article 25, with 
more inclusive sense, it is used to mean a pluralistic community that share or live in a 
socio-politic unity. 

The two kind of using the term ummah in the Qur‘an and the Madinah Carter 
indicate that Islam has given clear identity to the concept of ummah, and taught a spirit 
of universality that is bundled by the spirit of shared faith brotherhood. The concept goes 
beyond the limitation of ethnicity, race, group, language, and territorial border, as what is 
going on in the Western knowledge and practices. 

Keywords:  Ummah, al-Qur‘an, Piagam Madinah, Fiqh Siyâsah, Persaudaraan 
Seiman, Hubungan Primordial. 

_______________ 

REKONSTRUKSI konsep ummah sebagai sebuah entitas dari pemikiran politik 
Islam belum memperoleh perhatian khusus dalam khazanah fiqh siyâsah sunni 
klasik. Literatur fiqh siyâsah yang menjadi referensi teori politik Islam 
sebagaimana dapat teramati  dalam  karya-karya monumental beberapa 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

240 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

tokoh semisal Ibn Abî Rabî‟, al-Fârâbî, al-Mawardî, al-Juwaynî, al-Ghazâlî, 
dan Ibn Taymiyyah, cenderung lebih banyak mengkaji tema-tema bernuansa 
“negara sentris”,1 dan hanya memberikan perhatian sedikit terhadap agenda 
penciptaan masyarakat mandiri yang berorientasi pada pemberdayaan.2  

Pada sikuens berikutnya, keadaan tersebut mulai bergeser. Sejumlah 
pemikir politik Islam modern semisal Jamâl al-Dîn al-Afghânî,3 Muhammad 
„Abduh,4 dan Husayn Haykal5 mulai mengembangkan kontra wacana 
terhadap wacana fiqh siyâsah klasik. Mereka, yang sedikit banyak bersentuhan 
dengan dinamika sosial politik Barat, mulai mengembangkan wacana fiqh 
siyâsah yang memberi perhatian proporsional terhadap kekuatan politik 
masyarakat dan penguatan posisi tawar rakyat vis-a-vis negara. 

Namun yang memulai menaruh perhatian serius terhadap ummah sebagai 
konsep politik Islam justru para orientalis, khususnya W. Montgomery Watt6 
dan Bernard Lewis.7 Baru belakangan dari kalangan Islam, muncul nama Alî 
Syarî„atî8 dan Ismâ„îl Râjî al-Fârûqî.9 Karenanya, tulisan ini menemukan titik 

                                                 
1Fiqh siyâsah sunni klasik lebih banyak membincang proses terbentuknya negara, unsur 

dan sendi negara, pengangkatan, pemberhentian dan syarat kepala negara, eksistensi 
lembaga pemerintahan, sumber kekuasaan, bentuk pemerintahan, dan sejenisnya. Lihat J. 
Suyuti Pulungan, Fiqh Siyasah Ajaran, Sejarah dan Pemikiran (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 
1994), 66-76 dan 217-8; Fazlur Rahman, “The Principle of Shura and the Role of the 
Ummah in Islam” dalam Mumtaz Ahmad (ed.) State Politics and Islam (Washington: 
American Trust Publication, 1986), 87-96; dan Azyumardi Azra, Menuju Masyarakat Madani 
Gagasan, Fakta, dan Tantangan (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1999), 3-4. 

2Lihat Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah, dan Pemikiran. vol.5. 
(Jakarta: UI-Press, 1993), 42-90; dan Mehdi Muzaffari, Kekuasaan dalam Islam, ter. Abdul 
Rahman Ahmed (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1994), 2-4.  

3Tentang Jamâl al-Dîn al-Afghânî, lihat Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1986), 11. 

4Tentang Muhammad „Abduh, lihat Sjadzali, Islam…, 129. 
5Lihat karya Husayn Haykal, al-Hukûmât al-Islâmiyyah (Mesir: Dâr al-Ma„ârif, 1983), 53. 
6Lihat karya Watt, Muhammad Prophet and Statesman (London: Oxford University Press, 

1961). Menurut John L. Esposito, buku ini merupakan versi ringkas dua karyanya, 
Muhammad at Mecca (Oxford: Clarendon Press, 1953) dan Muhammad at Medina (Oxford: 
Clarendon Press, 1956). Keterangan ini dalam footnote 14 karya Esposito, Ancaman Islam 
Mitos atau Realitas?, ter. Alwiyyah Abdurrahman dan MISSI (Bandung: Mizan, 1996), 39. 

7Lihat karya Lewis, Political Language of Islam (Chicago: Chicago University Press, 1988), 
terutama pada bab 3 dan 5. 

8Syarî„atî tentang ummah merupakan pengembangan tulisan W. Montgomery Watt 
untuk memperkuat tesisnya tentang keharusan imâmah. Lihat karya Syarî„atî, Ummah dan 
Imamah: Suatu Tinjauan Sosiologis, ter. Afif Muhammad (Bandung: Pustaka Hidayah, 1995). 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 241 

signifikansinya, paling tidak dapat menjadi sebuah “pelepasan” (outlet) ketika 
muncul hasrat (tepatnya hajat) intelektual untuk mengkaji konsep kewargaan 
dalam Islam yang dapat disandingkan dengan konsep yang sama dari entitas 
lain semisal Barat. 

Diskursus Etimologis Konsep Ummah 

Kata “ummah” terambil dari kata amma–ya‘ummu  yang berarti menuju, 

menumpu, dan meneladani. Dari akar kata yang sama, lahir antara lain kata 

umm yang berarti “ibu” dan imâm yang maknanya “pemimpin”; karena 

keduanya   menjadi teladan, tumpuan pandangan, dan harapan anggota 

masyarakat.10 Ibn Manzûr mengungkapkan makna leksikal ummah dengan 

arti: (1) suatu golongan manusia (jamâ‗ah), (2) setiap kelompok manusia yang 

dinisbatkan kepada Nabi, dan (3) setiap generasi manusia sebagai satu 

umat.11 
Sementara itu, Ibn Khaldûn (1332-1406 M) menganalisis terma tersebut 

dengan pendekatan sosiologis. Melalui pendekatan ini, dia mengartikulasikan 
bahwa terma “ummah” memiliki kandungan makna yang sangat erat dengan 
konsep group, people (rakyat), atau ras, dengan sedikit dikesampingkan faktor 
bahasa. Baginya, terma ummah merupakan sebuah fenomena baru yang 
memiliki cakupan lebih luas dari negara (dawlah).12 

Menurut Frederick M. Denny (guru besar pada Departemen Studi 
Agama pada University of Colorado Boulder, ummah merupakan terma 
komunal-religius Arab kuno yang menjangkau jajaran agama, nilai-nilai yang 
dianut bersama, dan keprihatinan yang menjadi perhatian bersama. Bagi 
Denny, ummah di satu sisi memiliki pengertian kultural, tetapi hal itu tidak 
menunjukkan kebangsaan, pertalian keluarga, atau etnisitas. Paling tidak, 
pengertian ummah yang telah berkembang sepenuhnya adalah ummah sama 
atau identik dengan “komunitas muslim”. Ummah muslim merupakan 
                                                 

9Ini dapat ditelusuri melalui karyanya yang berjudul: Al-Tawhîd: Its Implications for 
Thought and Life (Herndon, Virginia, USA: International Institute of Islamic Thought, 
1995), 103-28. Lihat juga Abdul Fattah, Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Umat 
(Surabaya: LPAM, 2004), 117-209. 

10M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‘an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat 
(Bandung: Mizan, 1996), 325; dan M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 
1999), 20. 

11Ibn Manzûr, Lisân al-‗Arab Juz XII (Beirut: Dâr Shâdir, 1994), 22. 
12Pandangan Ibn Khaldûn ini dapat dibaca pada tulisan Nazih Ayubi dalam Political 

Islam: Religion and Politics in the Arab World (USA and Canada: Routledge, 1993), 21. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

242 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

totalitas kaum muslim yang ada di dunia pada suatu waktu tertentu dan atau 
mereka yang memiliki perasaan sejarah bersama (sense of shared history) 
mengenai “petualangan” Islam yang diwariskan dari masa lalu.13  

Di antara pemikir muslim yang serius mengulas makna generik ummah 
adalah „Alî Syarî„atî. Menurutnya, ummah berasal dari kata umm yang artinya 
“bermaksud” (qashada) dan “berniat keras” (‗azama).14 Pengertian ini terdiri 
atas tiga arti,  yakni “gerakan”, “tujuan”, dan “ketetapan hati yang sadar”. 
Kata umm pada mulanya mencakup arti ―taqaddum‖ atau “kemajuan”. Jadi ada 
empat arti yang tercakup, yaitu usaha, gerakan, kemajuan, dan tujuan.15 

Lebih lanjut, „Alî Syarî„atî memandang terma tersebut memiliki 
keistimewaan dibandingkan dengan beberapa istilah berikut yang sejenis; 
nation, qabîlah, qawm, sya„b, thabaqah, mujtama‗ atau jamâ‗ah, thâ‘ifah, race, 
mass/jumhûr, atau people (yakni sekelompok individu manusia yang menempati 
suatu kawasan tertentu dan menetap).16 Letak keistimewaannya dalam 
pandangan Syarî„atî adalah istilah ummah tersebut, sepenuhnya mengharuskan 
dan mewajibkan adanya ‘imâmah. Singkatnya, dalam perspektif Syarî„atî, 
ummah adalah sebuah istilah yang mengandung nilai dinamisme dan nilai 
progresivisme, karena unsur yang paling pokok dari ummah adalah “gerak”. 

Dalam konteks Islam Indonesia, khususnya di Jawa, sebagaimana 
dikemukakan Sidney Jones17 juga menunjukkan adanya dinamika penerapan 
konsep ummah. Ummah pada abad XVII M bermakna global, yaitu mencakup 
umat Islam di kawasan manapun di dunia. Kemudian pada abad XX M, 

                                                 
13Lihat Frederick M. Deny, Islam and the Muslim Community (San Fransisco: Harper & 

Row Publishers, 1987), 10. 
14Syarî„atî juga melihat adanya beberapa arti yang berbeda yang terbentuk dari asal kata 

ini, antara lain “amâm” (depan) sebagai lawan kata “warâ‟ ” dan “khalaf” (belakang). ‗Am 
al-ra‘s yang berarti pemimpin, panutan, dan teladan. Sementara ta‘mîm berarti mengubah 
kemampuan khusus menjadi umum dan bersifat sosial yang dimiliki oleh ummah. Lihat 
Syarî„atî, Ummah…, 50 (terutama footnote no. 2).  

15Lihat ibid. Muhammad Husayn al-Thabâtabâ‟î memiliki pandangan yang sama 
mengenai definisi ummah dengan Syarî„atî. Bedanya, ummah dalam definisi al-Thabâtabâ‟î 
lebih sederhana, yaitu dibatasi pada maksud atau tujuan yang sama. Lihat Muhammad 
Husayn al-Thabâtabâ‟î, al-Mîzân fî Tafsîr al-Qur‘ân, Juz XIV (Beirut: Mu‟assasah al-„Ilmi li 
al-Mathbû‟ât, 1991), 323. 

16Ibid., 50-2. Lihat pula Nanih Machendrawaty dan Agus Ahmed Safei, Pengembangan 
Masyarakat Islam: Dari Ideologi, Strategi sampai Tradisi (Bandung: PT Rosdakarya, 2001), 7. 

17Lihat Sydney Jones, “Pengkerutan dan Pemuaian Makna Umat dan Peran Nahdlatul 
Ulama,” dalam Tradisionalisme Radikal Persinggungan Nahdlatul Ulama-Negara, Greg Fealy dan 
Greg Barton, eds. (Yogyakarta: LKiS, 1997), 89-117. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 243 

setelah runtuhnya Turki Utsmânî, maknanya “mengkerut” menjadi berskala 
“nasional”, meliputi wilayah Hindia Belanda. Berikutnya setelah Serikat 
Islam berdiri dan berhadapan dengan golongan Eropa dan China, ummah 
saat itu diartikan sebagai kalangan bumi putera. Setelah Indonesia merdeka, 
ummah diidentikkan dengan para pemilih partai Islam. Belakangan ada 
kecenderungan mengglobalnya kembali makna ummah, misalnya dengan 
terbentuknya OKI (Organisasi Konferensi Islam).  

Ummah dalam Al-Qur’an 

Dalam al-Qur‟an kata ummah dan jamaknya umam, disebutkan 64 kali 
dalam 24 surat,18 52 kali di antaranya disebut dalam bentuk tunggal (mufrad) 
dan digunakan dengan dua macam cara pengungkapan. Pertama, penggunaan 
istilah ummah secara homonim dengan beberapa kandungan arti semisal 
waktu yang tertentu,19 contoh atau teladan,20 dikaitkan dengan istilah ummî,21 
binatang yang ada di bumi atau burung yang terbang dengan dua sayap,22 
dan bermakna makhluk jin.23 Dan kedua, penggunaan istilah ummah  dalam 
arti persekutuan masyarakat agamawi beserta percabangannya.24 Sekali lagi, 
setiap makna ummah yang berbeda-beda tersebut, memiliki  korelasi yang 
tidak sama satu dengan yang lain.  

Ummah Wâhidah. Dalam al-Qur‟an, istilah ummah wâhidah yang 
bermakna ide kesatuan dapat dijumpai dalam Qs. al-Zukhruf (43): 33; al-
Mu‟minûn (23): 52-4; al-Anbiyâ‟ (21): 92;  al-Nahl (6): 2-93; Hûd ([11): 118;  
al-Syûrâ ([42): 8; Yûnus (10): 19; al-Baqârah (2): 213; al-Nahl (16): 120; dan  
al-Mâ‟idah (5): 48). 

Menurut Djaka Soetapa sebutan ummah wâhidah dalam al-Qur‟an muncul 
pada periode Makkah I dan II (misalnya Qs. al-Zukhruf (43): 33; al-
Mu‟minûn (23): 52-4; dan al-Anbiyâ‟ (21): 91-4), dan menunjuk kepada 
kesatuan umat manusia dalam arti yang agamawi, yang secara ideal 
mempunyai kepercayaan yang satu dan sama. Namun, pada periode Makkah 

                                                 
18Rahardjo, Ensiklopedi…, 482-3. 
19Qs. Hûd (11): 8 dan Qs. Yûsuf (12): 45. 
20Qs. al-Nahl (16): 120. 
21Qs. al-A„râf (7): 157-8. 
22Qs. al-An„âm (6): 38. 
23Qs. al-Ahqâf (46): 18. 
24Djaka Soetapa, Ummah Komunikasi Religius, Sosial dan Politis dalam Al-Qur‘an 

(Yogyakarta: Duta Wacana University Press dan Mitra Gama Widya, 1991), 19-54. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

244 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

III25 dan periode Madinah, kesatuan itu menjadi terpecah-belah yang 
disebabkan karena kekerasan hati dan tingkah- laku manusia, sekaligus juga 
merupakan suatu misteri yang dikehendaki oleh Allah sendiri Qs. al-Nahl 
(16): 93; Hûd (11): 118; al-Syûrâ (42): 8; Yûnus (10): 19; al-Baqârah (2): 213; 
dan al-Mâ‟idah (5): 48). Karena terpecah-belah, muncullah komunitas-
komunitas yang tertentu, misalnya,  Ahl al-Kitâb atau Ibrâhîm Qs. al-
Mu‟minûn (23): 52; al-Anbiyâ‟ (21): 92; al-Nahl (16): 92; al-„Ankabût (29): 
18), para pengikut Nûh Qs. Hûd (11): 48), orang-orang Yahudi dan Kristen 
Qs. Fâthir (35): 42), serta Banî Isrâ‟îl Qs. (7): 168).26 

Dalam konteks itu, patut dikaji ulang tesis yang dikemukakan oleh Fazlur 
Rahman tentang keanekaragamaan agama-agama. Menurut Rahman, 
kesadaran mengenai keanekaragaman agama-agama meskipun semuanya 
terpancar dari sumber yang sama, merupakan sebuah masalah teologis yang 
sangat penting bagi Nabi Muhammad. Hal ini sedemikian menghujam dan 
mendukakan hatinya sehingga masalah ini pun tetap disinggung al-Qur‟an. 
Mengapa wahyu-wahyu tersebut merupakan sumber yang memecah-belah 
umat manusia adalah sepenuhnya rahasia Allah.27 

Menurut al-Qur‟an, manfaat positif dari keanekaragamaan agama-agama 
dan kaum-kaum itu adalah agar mereka saling berlomba di dalam kebajikan, 
sebagaimana terbaca dari Qs. al-Mâ‟idah (5): 48. Ayat tersebut bagi Rahman, 
dapat dibandingkan dengan Qs. al-Baqârah (2): 148 dan 177; di mana setelah 
menyatakan perubahan kiblat dari Yerusalem ke Makkah, ditandaskan bahwa 
kiblat itu sebenarnya tidak penting, sedang yang penting adalah kesalehan 
dan berlomba-lomba di dalam kebajikan.28 

Ummah Wasath. Konsep ini muncul pada periode Madinah, yaitu 
ketika konsep ummah sebagai komunitas agamawi sudah semakin 

                                                 
25Istilah periode Makkah I, II, dan III tampaknya merujuk pada pembagian 

“sikuens”/penggal waktu ketika Nabi Muhammad saw berada di Makkah prahijrah 
(semenjak menerima wahyu pertama pada tanggal 17 Ramadlan tahun 611 M). Jika diteliti, 
Nabi Muhammad saw berada di Makkah kurang lebih 12 tahun (terhitung 611-622 M). 
Dengan demikian, periode Makkah I, II, dan III mengacu pada 4 tahun pertama, 4 tahun 
kedua, dan 4 tahun terakhir (prahijrah). 

26Ibid., 144. 
27Pendapat Rahman ini didasarkan pada Qs. Yûnus (10): 19. Bandingkan dengan 

Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur-an: Text, Translation, and Commentary (Qatar: Publications 
of Presidency of Islamic Courts & Affairs, 1946), 488. Bandingkan pula dengan Mutawallî 
Sya‟râwî, Tafsîr Sya‘râwî, Jilid II (Mesir: Akhbâr al-Yawm, 1991), 903-5.  

28Lihat penjelasan Rahman tentang hal ini dalam Tema…, 240. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 245 

berkembang. Jika pada periode Makkah ummah itu menolak utusan Allah 
(Qs. al-Mu‟min [40]: 5; al-Naml [27]: 83; dan al-„Ankabût [29]: 18, maka pada 
periode Madinah, konsep ummah itu sudah berkembang menjadi lebih 
eksklusif, yang dikenakan kepada orang muslim sebagai ummah par excellence. 
Ummah itu, terdiri atas pengikut Nabi Muhammad yang “menyerahkan diri 
kepada Allah” (Qs. al-Baqârah [2]: 128).29 

Menurut asal katanya, al-wasth adalah bagian yang terbaik, yaitu bagian 
yang ada di tengah-tengah atau apa yang berada di antara dua tepi.30 Banyak 
terjadi bahwa suatu golongan menjadi unggul dalam percaturan politik, 
karena menempatkan diri sebagai moderat dan berdiri di tengah-tengah. 
Pemimpin yang berhasil pada umumnya adalah yang dapat berdiri di tengah-
tengah dan bersikap moderat. Meminjam istilah Ibn Taymiyyah, masyarakat 
itu memiliki al-‗aqîdah al-wasathiyyah atau etos moderat.31 

Sebagaimana tertera dalam Qs. al-Baqârah (2): 143, ummah wasath 
merupakan predikat yang diberikan kepada umat Islam. Tujuan posisi tengah 
dalam ayat tersebut bukanlah untuk perwujudan posisi tengah itu sendiri. 
Dengan posisi tengah itu diharapkan umat Islam dapat menjadi saksi 
(syuhadâ‘) atas perbuatan manusia pada umumnya. Dalam pemikiran 
Muhammmad Rasyîd Ridlâ, untuk menjadi saksi, diperlukan posisi tengah, 
agar dapat melihat dua sisi secara seimbang.32 

Dengan demikian, letak keutamaan ummah Islam adalah pada cirinya yang 
wasath, moderat, dan berada di tengah-tengah. Menurut Rahman dan Ridlâ, 
posisi tengah itu adalah antara Yahudi yang sangat keras dan Kristen yang 
sangat lunak karena etikanya yang terlalu spiritual dan lemah lembut.33 
Sedangkan Mutawallî Sya‟râwî berpendapat bahwa posisi tengah itu adalah 
dalam konteks îmân dan ‗aqîdah, yaitu antara kaum atheis dan  politheis.34  

Kuntowijoyo berpandangan bahwa posisi tengah35 umat Islam tidak 
sekedar pada tingkat konsep, tetapi juga pada tingkat geografis dan sejarah. 

                                                 
29Lihat penilaian Soetapa ini dalam Ummah…, 38.  
30Sya‟râwî, Tafsîr…, Jilid I, 626. 
31Rahardjo, Ensiklopedi…, 499-500. 
32Muhammad Rasyîd Ridlâ, Tafsîr al-Manâr, Jilid II (Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.), 4. 
33Rahman, Tema…, 91; dan Ridlâ, Tafsîr…, 4-5. 
34Sya‟râwî, Tafsîr…, Jilid I, 1626. 
35Kuntowijoyo, Identitas Politik Umat Islam (Bandung: Mizan, 1997), 4. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

246 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Secara geografis, Islam lahir di Timur Tengah,36 yang terletak di tengah 
antara peradaban Barat (Romawi) dan Timur (Persia).  

 

Terlepas dari perbedaan pendapat tersebut, bila merujuk ayat al-Qur‟an 
di atas (Qs. al-Baqârah [2]: 143), tampak bahwa posisi pertengahan itu 
(visualisasinya lihat gambar di atas)  karena umat Islam berada antara Nabi 
Muhammad yang menerima wahyu dari Allah dan umat lainnya. Pada posisi 
itu, ummah wasath merupakan saksi bagi manusia (syuhadâ‘ ‗ala al-nâs),37 dan 

                                                 
36Menurut Bernard Lewis, terma Timur Tengah (Middle East) telah ditemukan pada 

tahun 1902 oleh seorang sejarawan perairan Amerika yang bernama Alfred Thayer Mahan, 
untuk menunjuk kepada zona/area yang terletak antara Arabia dan India, dengan 
pusatnya—menurut sudut pandang pakar perairan—adalah Teluk Persia. “Ekspresi 
geografis” yang relatif baru ini telah dilansir oleh The Times dan kemudian oleh Pemerintah 
Inggris. Dan bersamaan dengan terma yang lebih baru, yaitu Timur Dekat (Near East) 
segera keduanya umum dipergunakan. Kedua terma itu (Timur Tengah dan Timur Dekat) 
adalah termasuk nama baru meski tidak dikategorisasikan dalam terma modern. Kedua 
terma tersebut juga termasuk peninggalan historis dengan Barat-Eropa sebagai parameter 
pusatnya. Dalam amatan historis Peter Mansfield, sebelum Perang Dunia I, lumrah untuk 
membedakan antara Timur Dekat (the Near East) yang meliputi Yunani, Bulgaria, Turki, 
Laut Tengah dan Mesir; dan Timur Tengah (the Middle East) yang mencakup Arabia, 
Mesopotamia, Teluk Persia, Iran dan Afghanistan. Kemudian secara berangsur-angsur, 
dipergunakan terma “Timur Tengah (Middle East) untuk merujuk kepada kedua wilayah 
tersebut, kecuali Yunani dan Bulgaria di wilayah Barat, dan Afghanistan di wilayah Timur. 
Namun terma Timur Tengah itu mencakup juga Sudan dan kadang-kadang Libya dan 
bahkan negara-negara Afrika Utara lainnya. Jika zona ini dikombinasikan, maka luasnya 
adalah sekitar 3.726.000 mil persegi. Lihat Bernard Lewis, The Middle East and the West 
(London: Lowe & Brydone [Printers], 1968), 9; dan Peter Mansfield, “Introduction: the 
Region Defined,” dalam The Middle East: A Political and Economic Survey, ed. Peter Mansfield 
(London: Oxford University Press, 1973), 1. 

37Menurut Abdullah Yusuf Ali, saksi (syuhadâ‘/the witness) itu harus tidak boleh 
mementingkan diri sendiri, diperlengkapi dengan pengetahuan langsung dari sumber 
pertama (first-hand knowledge) dan berpihak kepada keadilan. Lihat Ali, The Holy…, 57. 

Ummah Wasath adalah umat teladan, 
yang paling benar, yang menyaksikan 

kepada seluruh manusia tentang 
tugasnya sebagai umat Allah 

 Allah 

 Muhammad 
Ummah 
Wasath 

Manusia Lain  
(Ahl al-Kitâb/ 

Non-Ahl al-Kitâb) 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 247 

Nabi Muhammad adalah saksi bagi orang muslim (ummah wasath) tersebut. 
Proses kesaksian itu mengalir dari Allah kepada Nabi Muhammad,38 dari 
Nabi Muhammad kepada ummah dan diteruskan kepada seluruh manusia.  

Ummah Muslimah. Ia bermakna suatu komunitas yang saleh, suatu 
komunitas moral, yang bukan hanya mendengar hukum-hukum Allah, tetapi 
sekaligus juga pengamal hukum-hukum itu dengan setia dan taat.39 Ide 
tentang ummah muslimah ini dapat ditelusuri pada kelompok ayat berikut; Qs. 
al-Mu‟minûn (23): 52; al-Anbiyâ‟ (21): 92; al-Jâtsiyah (45): 28; al-Nahl (16): 
89 dan 92; al-„Ankabût (29): 18; al-A„râf (7): 181; al-Ra„d (13): 30; al-Baqârah 
(2): 128, 134, 141, dan 143; Alî „Imrân (3): 104, 110, dan 113; al-Nahl (16): 
120; al-Hajj (22): 34; dan al-Mâ‟idah (5): 66). 

Di antara beberapa ayat tersebut di atas, Qs. al-Baqârah (2): 127-8 adalah 
secara khusus mengilustrasikan secara jelas dan sadar, bagaimana al-Qur‟an 
menyatukan antara agama Ibrâhîm dan umat Muhammad. Doa Ibrâhîm itu 
mendapat pemenuhannya dalam ummah muslimah, yaitu ummah yang berserah 
diri kepada Allah. Dalam doa Ibrâhîm tersebut, bukannya umat Yahudi atau 
Kristen yang dipakai sebagai contoh yang tertinggi dan terbaik, melainkan 
ummah muslimah. Hal itu diperjelas lagi dalam Qs. al-Baqârah (2): 135. 
Konteks lebih luas lagi menunjukkan bahwa praktik-praktik inovatif Islam 
beserta kepercayaannya berhubungan dengan sejarah yang suci, yaitu sejarah 
Ibrâhîm yang membangun Ka„bah. Perubahan qiblah pada bulan Rajab atau 
Sya„bân tahun ke-2 Hijrah dari Yerusalem ke Makkah, merupakan aspek 
yang sentral (Qs. al-Baqârah [2]: 142-243).40 

Ummah muslimah itu lahir demi tercapainya tujuan Allah, yaitu 
mempersatukan ummah yang sudah terpecah-belah itu. Ummah muslimah 
merupakan the chosen people of God yang terbaik, pendegar sekaligus pelaku 
hukum-hukum Allah, yang mengerjakan yang ma‗rûf dan menjauhi yang 
munkar. Dengan demikian, ummah muslimah mengemban misi Allah, untuk 
mempersatukan seluruh manusia.41 Oleh karena itu keanggotaan seseorang 
dalam ummah muslimah itu tidak lagi berdasar keanggotaan pada suatu suku 

                                                 
38Ayat al-Qur‟an yang menjelaskan hal ini, misalnya, Qs. al-Nisâ‟ (4): 33 atau 79. Kedua 

ayat tersebut didukung pula oleh ayat lain dalam Qs. al-Ra„d (13): 43.  
39Ali, The Holy…, 52. 
40Atas dasar ini, Djaka Soetapa memandang ummah muslimah itu sama dengan ummah 

wasath, seperti yang disebut dalam Qs. Âli „Imrân (3): 104. Lihat Soetapa, Ummah…, 52.  
41Dapat dicatat bahwa menurut Djaka Soetapa, tujuan itu juga menjadi tujuan orang 

Yahudi dan Kristen. Lihat Ibid., 246. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

248 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

tertentu, melainkan mempunyai persyaratan-persyaratan tertentu, sesuai 
dengan sifat ummah muslimah yang suprarasial.  

Untuk menjadi anggota ummah muslimah dituntut syarat-syarat tertentu 
yang menentukan kualitasnya sebagai anggota, sekaligus juga menentukan 
hubungan antarpribadi dengan ummah muslimah. Syarat-syarat yang dimaksud 
dapat dikategorisasikan menjadi dua bagian; pertama, syarat yang berkaitan 
dengan sikap batiniyah (sikap mental), yang mencakup empat hal utama, 
yaitu islâm, îmân, hanîf, dan dîn. Syarat kedua,  berkaitan dengan tindakan 
lahiriyah, yang meliputi shalat, puasa, zakat, dan melaksanakan haji bagi yang 
mampu. Melalui haji tersebut, Makkah sebagai kota suci, mempererat 
kembali hubungan antara muslim dan Ibrâhîm sebagai “bapak leluhur”, juga 
mempererat hubungan antarsesama muslim.42  

Ummah dalam Piagam Madinah 

Hijrah Nabi Muhammad saw ke Madinah pada tahun 622 M,43 
merupakan era baru dalam usaha beliau mengefektifkan dakwah Islam, 
karena di kota ini beliau telah memperoleh dukungan yang kuat dari 
warganya. Warga negara Madinah masa itu terbagi dalam tiga kelompok, 
yaitu (1) kaum muslimîn, yang terdiri atas kaum muhâjirîn dan kaum anshâr,44 
sebagai penduduk mayoritas;45 (2) kaum musyrik Arab, termasuk di 

                                                 
42Lihat Soetapa, Ummah…, 166-78. 
43Nabi saw tiba di Madinah saat hijrah dimulai dengan singgah pertama kali di rumah 

Abû Ayyûb (Banî Najjâr) pada hari Jum‟at tanggal 12 Rabi‟ul Awwal tahun 1 Hijrah atau 
bertepatan dengan tanggal 28 September 622 M. Lihat Shafî al-Rahmân al-Mubârak Fawrî, 
al-Rahîq al-Makhtûm: Bahts fî al-Sîrah al-Nabawiyyah (Beirut Lebanon: Dâr al-Fikr, 1991), 
166. 

44Kelompok anshâr merupakan gabungan suku Aws dan Khazraj. Pada saat itu, untuk 
pertama kalinya, orang-orang yang berasal dari asal geografis, suku, dan latar belakang yang 
berbeda, secara totalitas bekerja sama dan mengidentifikasi diri sebagai satu kelompok 
sosial tertentu. Belakangan, Suhayl dari Roma, Salmân al-Fârisî dari Persia, dan Gavan dari 
Kurdi, dimasukkan ke dalam kelompok ini. Lihat Ali Bulac, “Piagam Madinah” dalam 
Wacana Islam Liberal: Pemikiran Islam Kontemporer tentang Isu-isu Global, Charles Kurzman, ed., 
ter. Bahrul Ulum dan Heri Junaidi (Jakarta: Paramadina, 2001), 265. 

45Penduduk muslim termasuk golongan minoritas di Madinah (Yatsrib) pada saat Nabi 
Muhammad melakukan sensus untuk pertama kalinya setelah tiba di Madinah. Dari total 
10.000 penduduk Madinah, penduduk muslim berjumlah 1.500 orang. Lihat Ibid., 265-6; 
dan Abdul Qadir Djaelani, Mewujudkan Masyarakat Sejahtera dan Damai (Surabaya: PT Bina 
Ilmu, 1997), 591. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 249 

dalamnya kaum munafik, dengan tokoh  „Abd al-Lâh bin Ubay bin Salûl;46 
(3) kaum Yahudi, yang terdiri atas tiga klan kecil, yaitu Banû Qaynûqâ‟, Banû 
Nadlîr, dan Banû Qurayzhah sebagai penduduk minoritas.47 

Dalam rangka mewujudkan masyarakat Madinah yang utuh dan bersatu, 
Nabi Muhammad membuat perjanjian tertulis—disebut shahîfah48—yang 

                                                 
46Ketika Rasul melakukan sensus penduduk, golongan musyriq Arab termasuk 

penduduk mayoritas di Madinah. Dari jumlah keseluruhan penduduk Madînah (minus 
muhâjirîn) tersebut, 4.500 orang adalah kelompok musyriq Arab. Lihat Bulac, “Piagam 
Madinah,” dalam Kurzman ed., Wacana…, 266. 

47Sebelum kedatangan kaum muslimin dari Makkah ke Madinah, kaum Yahudi 
termasuk golongan mayoritas kedua setelah kaum musyrik Arab. Dari jumlah keseluruhan 
warga Madinah (10.000) pada saat sensus, kelompok ini berjumlah 4.000 orang. Lihat Ibid.; 
dan Djaelani, Mewujudkan…, 591; serta Pulungan, Prinsip…, 26-7. 

48Al-Shahîfah dalah nama yang disebut dalam naskah perjanjian dan ditulis sebanyak 8 
kali. Di dalam naskah juga tertulis sebutan kitâb sebanyak 2 kali. Para ahli ilmu 
pengetahuan, khususnya ahli sejarah, menyebut naskah politik itu dengan nama yang 
berbeda-beda. Ismâ„îl R. al-Fârûqî, William Montgomery Watt, bersama Antony Black, 
Andrew Rippin, dan Jan Knappers, menamainya “The Constitution of Medina”. R.A. 
Nicholson, Fazlur Rahman, dan Munawir Sjadzali menyebut “Charter”. Philip K. Hitty 
menamainya “Agreement”. Maxime Rodinson menyebut “Document (as The Leaf)”. 
Muhammad S. El-Awa menulis “Dustûr al-Madînah”. Nurcholish Madjid menamainya 
“Mîtsâq al-Madînah”, dan Zainal Abidin Ahmad dengan “Piagam”. Tulisan ini 
menggunakan sebutan “Piagam Madinah”. Penjabarannya, kata “Piagam” menunjuk 
kepada naskah, sementara kata “Madinah” menunjuk kepada tempat dibuatnya naskah. 
Piagam itu sendiri berarti “surat resmi yang berisi pernyataan tentang sesuatu hal”. 
Sedangkan secara konvensional, perkataan “madînah” diartikan sebagai kota. Karena itu, 
tindakan Nabi Muhammad saw yang mengubah nama Yatsrib menjadi Madînah adalah 
sebuah pernyataan niat bahwa beliau bersama para pendukungnya hendak membangun 
masyarakat beradab. Lihat al-Fârûqî, “Introduction” dalam „Abdul Hamid A. Abu 
Sulayman, Towards Islamic Theory of International Relations: New Directions for Methodology and 
Thought (USA: IIIT, 1994), xxxviii; W. Montgomery Watt, Muhammad: Prophet and Statesman 
(New York: Oxford University Press, 1964), 93; W. Montgomery Watt, The Majesty That 
Was Islam (London: Sidgwich & Jackson, 1976), 5; Antony Black, The History of Islamic 
Political Thought: From the Prophet to the Present (New York: Routledge, 2001), 10; Andrew 
Rippin dan Jan Knappert, Textual Sources for the Study of Islam (Chicago: The University of 
Chicago Press, 1986), 80; R.A. Nicholson, A Literary History of the Arabs (New York: 
Cambridge University Press, 1969), 173; Fazlur Rahman, Islam (Chicago: University of 
Chicago Press, 1979), 18-9; Rodinson, Muhammad…, 152; El-Awa, On the Political 
System…,15; Munawir Sjadzali, Islam and Govermental System: Teachings, History, and Reflections 
(Jakarta: INIS, 1991), 8; Zainal Abidin Ahmad, Piagam Nabi Muhammad SAW: Konstitusi 
Negara Tertulis yang Pertama di Dunia (Jakarta: Bulan Bintang, 1973); Ahmad Sukardja, 
Piagam Madinah dan Undang-Undang Dasar 1945: Kajian Perbandingan tentang Dasar Hidup 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

250 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

dapat diterima oleh semua kelompok sosial yang bercorak majemuk. 
Perjanjian tertulis itu dapat disebut “Piagam Kerjasama” atau “Kontrak 
Sosial” yang disetujui secara demokratis di antara ketiga kelompok 
masyarakat Madinah yang kemudian dikenal dengan nama “Piagam 
Madinah” atau “Konstitusi Madinah”.49   

Piagam Madinah adalah dokumen politik pertama dalam dunia Islam 
yang berisi rumusan tentang prinsip-prinsip kesepakatan bersama dalam 
rangka membangun masyarakat politik.50 Menurut Muhammad Tahir Azhari, 
para pakar tentang Islam menilai Konstitusi/Piagam itu sebagai konstitusi 
tertulis pertama di dunia.51 Apa yang dikemukakan oleh Azhari dapat 
dibenarkan dengan melihat realitas historis bahwa Piagam Madinah jauh 
melampaui Konstitusi Amerika Serikat (1787) yang biasanya dipandang 
sebagai konstitusi pertama di dunia, yang dipelopori Declaration of Human 
Rights (5 Juli 1775). Ia juga mendahului Konstitusi Perancis (1795) yang 
dipelopori Les droits de l‘home et du citoyen (Agustus 1789). Bahkan ia juga 
mendahului konvensi (konstitusi tidak tertulis) Inggris yang disebut Magna 
Charta (15 Juni 1215).52  

Dalam perspektif ilmu politik dan sejarah kebudayaan, Piagam Madinah 
menampakkan diri sebagai suatu dokumen unik. Ia adalah konstitusi pertama 
di dunia yang sifatnya modern, tetapi lahir pada zaman pramodern. Kata 
kuncinya terletak pada kata ummah. Para sarjana Barat menilai dokumen 

                                                 
Bersama dalam Masyarakat yang Majemuk (Jakarta: UI Press, 1995), 2-3; Ali, et.al., Kamus…, 
680 dan Nurcholish Madjid, Cita-cita Politik Islam Era Reformasi (Jakarta: Paramadina, 1999), 
164. 

49Piagam ini mempunyai dua bagian yang berbeda. Pertama, terdiri dari 23 pasal yang 
berkaitan dengan kaum pengungsi (muhâjirîn) dan kaum penolong (anshâr). Kedua, terdiri 
dari pasal-pasal yang menyangkut hak dan kewajiban suku Yahudi. Dengan diumumkan 
piagam ini, Nabi Muhammad saw. menyatukan suku-suku Madinah yang heterogen, yaitu 
suku Aws dan Khazraj yang selama lebih dari satu abad terlibat perang, termasuk kaum 
muhâjirîn dan anshâr, ke dalam suatu kesatuan politik yang padu. Lihat Djaelani, 
Mewujudkan…, 591 dan Pulungan, Prinsip…, 87, dan Syed Mahmudun Nasir, Islam Konsepsi 
dan Sejarahnya, ter. Adang Affandi (Bandung : PT Remaja Rosda Karya, 1994), 129. 

50Madjid, Cita…, 57.  
51Lihat Azhari, Negara…, 13. 
52Rachmat T. Hidayat, “Piagam Madinah, Konstitusi Pertama di Dunia” dalam 

Mohammad Shoelhi, Demokrasi Madinah: Model Demokrasi Cara Rasulullah (Jakarta: 
Republika, 2003), 7. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 251 

tersebut adalah UUD yang memberi legitimasi hukum bagi berdirinya suatu 
negara. Karena itu, kata ummah di sini dapat diartikan sebagai negara.53 

Interpretasi Ummah dalam Piagam Madinah 

Dalam Piagam Madinah, pengertian ummah beserta cakupan maknanya 
dipergunakan dalam dua model dengan pasal yang berbeda, yaitu (1) dipakai 
untuk menyebut komunitas seagama, dan (2) dipakai untuk menyebut 
komunitas yang pluralistik yang terdiri atas berbagai agama, ras, dan suku 
tetapi bergabung dalam satu-kesatuan sosial-politik.54 

Pengertian  model pertama dapat dilihat pada pasal 1 yang menyatakan 
bahwa kaum muslim dan mukmin dari kalangan Quraisy dan Yatsrib dan 
serta orang yang mengikuti dan berjuang bersama, mereka adalah satu 
ummah. Pasal tersebut berbunyi:55 innahum ummah wâhidah min dûn al-nâs 
(Sesungguhnya mereka [suku Quraisy dan penduduk asli  Madinah] adalah 
satu umat, yang berbeda dengan komunitas manusia lain). Dalam pasal ini, 

                                                 
53Negara atau pemerintah pada hakikatnya adalah suatu badan politik yang diberi 

kekuasaan, kalau perlu dengan paksaan, untuk melaksanakan kehendak dan memelihara 
kepentingan umum dan menghindarkannya dari ancaman. Dengan definisi ini, maka 
Piagam Madinah itu memang merupakan konstitusi sebuah negara, dengan Muhammad 
sebagai kepala negara. Jika diperincikan, unsur negara terdiri dari: (1) sekelompok orang, 
(2) tunduk kepada aturan tertentu, (3) mendiami daerah tertentu, (4) memiliki kekuasaan, 
dan (5) memiliki kedaulatan. Dalam penilaian Abdul Karim Zaidan, unsur-unsur tersebut 
ditemukan dalam negara Islam pertama yang didirikan Rasulullah di Madinah. Sekelompok 
orang itu adalah kaum muslimûn yang terdiri dari muhâjirûn dan anshâr. Peraturan yang 
ditaati oleh sekelompok orang itu adalah syarî‟ah Islam dengan segala kaidahnya. Daerah 
yang mereka tempati adalah Madinah. Kekuasaan yang dimiliki ialah yang melekat pada 
Nabi saw dengan kedudukannya sebagai kepala negara. Dan kedaulatannya terlihat jelas 
dari perjanjian yang diselenggarakan oleh Rasulullah saw dalam kedudukannya sebagai 
kepala negara. Lihat Rahardjo, Ensiklopedi…, 495-6; dan Abdul Karim Zaidan, Masalah 
Kenegaraan dalam Pandangan Islam, ter. Abdul Aziz (Jakarta: Yayasan Al-Amin, 1984), 9-10. 

54Asrori S. Karni, Civil Society dan Ummah: Sintesa Diskursif ―Rumah‖ Demokrasi (Jakarta: 
Logos, 1999), 88. 

55Teks tersebut versi Ibn Hisyâm/Shafî al-Rahmân al-Mubârak Fawrî. Sedangkan versi 
Ibn Salâm, teks tersebut tanpa menggunakan huruf min. Bunyi pasal 1 versi Ibn Salâm yang 
dimaksud adalah  innahum ummah wâhidah min dûn al-nâs. Perbedaan ini tidak menyebabkan 
perbedaan arti. Kata min dûn dengan min ghayr yang berarti “dengan tiada/tanpa”, dan dûn 
sama dengan ghayr  yang berarti “selain”. Lihat Ibn Hisyâm, Al-Sîrah al-Nabawiyyah (Mesir: 
Musthafâ Bâb al-Halabî, t.th.), 147-50; Fawrî, al-Rahîq…, 168 dan Abû „Ubayd al-Qâsim 
bin Salâm, Kitâb al-Amwâl (Beirut Lebanon: Dâr al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1406 H/1986 M), 
215. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

252 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

terma ummah mengandung pengertian organisasi yang diikat oleh ‗aqîdah 
Islam. Kata ummah di sini digunakan untuk menyebutkan populasi orang-
orang yang telah masuk Islam, tanpa melihat suku, asal-usul, ras, kedudukan 
sosial, dan sebagainya.56 Dengan demikian, cakupan ummah dalam pasal 1 
tersebut cenderung homogen dan eksklusif, yaitu hanya pada kaum muslim.  

Ketetapan tersebut merupakan pernyataan dan prinsip fundamental yang 
mempersatukan orang-orang mukmin dan muslim yang berasal dari dua 
golongan besar (muhâjirîn dan anshâr) yang berasal dari berbagai suku dan 
golongan menjadi umat yang satu.57 Dasar yang mengikat mereka adalah 
keyakinan (faith), yaitu ‗aqîdah Islam, yang membedakan mereka dari umat 
yang lain. Konsep persatuan semacam ini dalam pandangan Ahmad Sukardja 
merupakan modus baru, yaitu persatuan atas dasar ikatan agama.58 

Sedangkan pengertian ummah dengan model kedua di atas dapat ditilik 
lebih lanjut pada pasal 25 yang menunjukkan cakupan ummah yang lebih luas 
dan inklusif. Pasal 25 (sebagaimana pasal 1), memiliki dua versi. Versi Ibn 
Hisyâm,59 Shâfî al-Rahmân al-Mubârak Fawrî,60 Muhammad Hamîd al-Lâh,61 
dan Muhammad Mamdûh al-„Arabî, 62  berbunyi: 

ان َّ  ِ يهُوْد َّ    ِ يْ نُ هُمَّْ  ل لْي  هُوْد َّ الْمُؤْم ن يْن م ع َّ  امُ ة َّ  ع وْف َّ ب ن يَّ   يْ نُ هُمَّْ  ل لْمُسْل م يْن َّ و َّ د    و ا نْ فُس هُمَّْ م و ال يْه مَّْ د 
 ب  يْت ه َّ ا هْل َّ و َّ ن  فْس هَُّ إ ل َّ  يُ وْت غَُّ  ل َّ ف ا ن هَُّ ا ث م َّ و َّ  ا ظْل م َّ  م نَّ إ ل َّ
Artinya: “Kaum Yahudi dari Bani „Awf adalah satu umat dengan mukminin. Bagi kaum 

Yahudi agama mereka, dan bagi kaum muslimin agama mereka. Juga (kebebasan 

                                                 
56Sukardja, Piagam…, 63. 
57Dalam realitas empiris, Nabi Muhammad saw telah membangun persaudaraan secara 

individual antara Muhâjirûn Makkah dan kaum Anshâr Madinah. Ini dapat terlihat 
misalnya bagaimana beliau mempersaudarakan antara Abû Bakr (muhâjir) dan Kharja‟ bin 
Zayd (anshâr); antara Umar bin Khaththâb (muhâjir) dan „Utbah bin Mâlik (anshâr) atau 
antara „Utsmân bin „Affân (muhâjir) dan Aws bin Tsâbit (anshâr). Lihat Sayyid Safdar 
Hosain, The Early History of Islam: An Impartial Review of the Early Islamic Period (New Delhi 
India: Low Price Publications, 1995), 95-6. 

58Sukardja, Piagam…, 64. Tesis Sukardja (dalam disertasinya) itu sejalan dengan  
Antony Black yang menilai bahwa masyarakat baru yang dibentuk Nabi saw., didasarkan 
pada Syarî‟ah (hukum agama atau “Code‖) untuk mendeterminasi berbagai hal yang 
meliputi moral, hukum, keyakinan, dan ritual keagamaan. Lihat Black, The History…, 9. 

59Ibn Hisyâm, Sîrah…, 147-50. 
60Fawrî, al-Rahîq…, 173. 
61Lihat dalam karyanya, Majmû‘ah al-Watsâ‘iq al-Siyâsiyyah li al-‗Ahd al-Nabawî wa al-

Khilâfah al-Râsyidah (Beirut: Dâr al-Irsyâd, 1969), 41-7. 
62Lihat karyanya, Dawlah al-Rasûl fî al-Madînah (Mesir: Dâr al-Kutub, 1988), 167-71. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 253 

ini berlaku) bagi sekutu-sekutu dan diri mereka sendiri, kecuali bagi yang zalim 
dan jahat. Hal demikian akan merusak diri dan keluarganya”.63 

Sementara versi Abû „Ubayd al-Qâsim bin Salâm,64 pasal 25  berbunyi:  

يهُوْد َّ ان َّ  ِ يْ نُ هُمَّْ ل لْي  هُوْد َّ الْمُؤْم ن يْن م ن َّ امُ ة َّ و ا نْ فُس هُمَّْ م و ال يْه مَّْ و َّ ع وْف َّ ب ن يَّ  يْ نُ هُم  ل لْمُسْل م يْن َّ و د  إ ل َّ د  ِْ  
 ب  يْت ه ا هْل َّ و َّ ن  فْس هَُّ إ ل َّ  يُ وْت غَُّ  ل َّ ف ا ن هَُّ  ا ث م َّ و َّ  ا ظْل م َّ  م نَّ

Perbedaan susunan redaksi kedua versi tersebut adalah pada penempatan 
kata mawâlîhim dan anfusahum, meski tetap mengandung makna yang serupa. 
Yang menjadi masalah adalah penggunaan kata ma‗a pada versi pertama dan 
kata min pada versi kedua. Namun, jika kata ma‗a  yang berarti “bersama” 
dan kata min yang berarti “bagian” yang ditekankan, maka kata ummah dalam 
pasal tersebut menghimpun komunitas yang beragam sebagai umat yang 
satu. Sehingga pengertian ummah dalam pasal  ini, mengandung makna 
organisasi umat yang menghimpun jamâ‗ah atau komunitas yang beragam 
atas dasar ikatan sosial, ekonomi, dan politik. Dalam pasal ini, Yahudi tidak 
dimaksudkan dalam pengertian agama, tetapi pengertian suatu kelompok 
dalam sebuah negara Madinah. Hal ini juga diisyaratkan dengan 
dipadankannya kata “yahûdî” dengan kata “mu‟minîn”, tidak kata 
“muslimîn” pada bagian awal. Baru pada bagian selanjutnya, kata “yahûdî” 
digandengkan dengan “muslimîn” untuk menunjukkan agama. Berdasarkan 
pasal ini, Muhammad „Abduh menegaskan bahwa konsep ummah dalam 
Islam diikat berdasarkan agama dan kemanusiaan.65  

Ketetapan pasal 25 tersebut berlaku juga bagi Yahudi Banî al-Najjâr 
(pasal 26), Yahudi Banî al-Hârits (pasal 27), Yahudi Banî Sâ‘idah (pasal 28), 
Yahudi Banî Jusyâm (pasal 29), Yahudi Banî Aws (pasal 30), Yahudi Banî 
Tsa‟labah (pasal 31), Yahudi Banî Jafnah keluarga Tsa‟labah (pasal 32), 
Yahudi Banî al-Syutaybah (pasal 33), sekutu-sekutu (mawâli) Tsa‟labah (pasal 
34), orang-orang dekat/teman kepercayaan (bathânah) Yahudi (pasal 35).  

                                                 
63Terjemahan ini mengikuti versi Ahmad Sukardja dalam disertasinya. Lihat Sukardja, 

Piagam…, 53. Bandingkan dengan Pulungan, Prinsip…, 293; Bulac, “Piagam Madinah” 
dalam Kurzman ed. Wacana…, 270; Nasir, Islam…, 131-2; dan A. Hasjmy, Di Mana 
Letaknya Negara Islam (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1984), 273; serta Sjadzali, Islam…, 10-5. 

64Ibn Salâm, Kitâb…, 217. 
65„Abduh mengakui agama sebagai salah satu faktor perekat sosial. Perekat sosial lain 

yang lebih universal adalah unsur kemanusiaan. Tampaknya, kedua faktor perekat sosial ini 
ada pada Piagam Madinah (pasal 1 dan 25); Ridlâ, Tafsîr…, 282; dan Dewan Redaksi 
Ensiklopedi Islam, Ensiklopedi Islam, Jilid 5 (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1995), 130. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

254 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Dalam pandangan Nurcholish Madjid, berdasarkan fakta sejarah dapat 
ditegaskan bahwa agama Islam dalam keasliannya tidak memaksakan atau 
memperjuangkan suatu sistem politik yang eksklusif.66 Realitas ini 
menunjukkan bahwa Nabi Muhammad bersama kaum yang menerima 
risalah kerasulannya, dengan jelas dan terbuka, secara formal membangun 
masyarakat politik bersama golongan penganut agama yang berbeda. 

Sebagai satu ummah, seluruh warga Madinah dengan keragaman 
kelompok agama dan kelompok sosial memikul tugas bersama untuk 
mewujudkan tatanan kemasyarakatan yang berpijak di atas prinsip-prinsip 
utama, seperti keadilan,67 persamaan,68 ketaatan pada hukum,69 kebebasan,70 
bela negara,71  musyawarah, 72  politik   damai    dan    proteksi,73  persatuan    
dan  persaudaraan,74 serta amr ma‗rûf dan nahy munkar.75  

                                                 
66Nurcholish Madjid, “Cita-cita Politik Kita” dalam Aspirasi Umat Islam Indonesia 

(Jakarta: Leppenas, 1983), 9.  
67Prinsip keadilan tercermin dalam pasal 2-10. Sementara dalam pasal 17 disebutkan 

bahwa syarat membuat perjanjian damai harus didasarkan atas prinsip persamaan dan 
keadilan. Pasal 16 menegaskan prinsip keadilan harus diterapkan atas kaum Yahudi. 

68Konsep persamaan dalam Piagam Madinah dapat dilihat pasal 22, 23, 24, 37, dan 40. 
69Prinsip ketaatan pada hukum, tercermin dalam pasal 21. Dalam praktiknya, prinsip 

ini pernah berujung pada pengusiran kaum Yahudi Banî Qunayqâ‟, Nadhîr, dan Qurayzah 
yang telah menghianati perjanjian. Hal itu disebabkan oleh perbuatan mereka yang 
bersama kaum munafiq telah membantu kafir Quraisy dalam memusuhi kaum mukmin. 
Lihat Hamka, Sejarah Umat Islam (Singapura: Pustaka Nasional, 1994), 125. 

70Prinsip kebebasan yang tertuang dalam Piagam Madinah, paling tidak mencakup 
enam hal, yaitu (1) kebebasan menerapkan adat-istiadat yang baik (tercermin dalam pasal 
2-10); (2) kebebasan dari kemiskinan, hal ini ditegaskan bahwa setiap mukmin diwajibkan 
membantu sesamanya yang kekurangan (pasal 11); (3) kebebasan menuntut hak dan 
terbebas dari penganiayaan (pasal 16 dan 36); (4) kebebasan dari rasa takut (pasal 47); (5) 
kebebasan berpendapat (pasal 23 dan 37); dan (6) kebebasan beragama (pasal 25).  

71Hal tersebut tersurat/tersirat dalam pasal 24, 37, dan 38 serta 44 Piagam Madinah. 
72Prinsip musyawarah ini secara implisit terdapat dalam pasal 17. Dalam pandangan J. 

Suyuthi Pulungan, klausa “harus atas dasar persamaan dan adil di antara mereka” 
menghendaki adanya pelaksanaan musyawarah atau konsultasi. Kenyataan ini 
menunjukkan bahwa Nabi Muhammad saw bukanlah pemimpin otoriter, tiranik, despotis, 
statis, dan antidialog. Lihat Pulungan, Prinsip…, 209; Nasir, Islam…, 133-4; Sufyanto, 
Masyarakat Tamaddun: Kritik Hermeneutis Masyarakat Madani Nurcholish Madjid (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar dan LP2IF, 2001), 165-7; dan Azhary, Negara…, 127-9. 

73Konsep damai dan proteksi internal, terkandung dalam pasal 15, 17, 36, 37, 39, 40, 
41, dan 47. Sikap perdamaian secara eksternal ditegaskan pasal 45 Piagam Madinah. 

74Persatuan dan kesatuan dalam Piagam tertulis pada pasal 1, 15, 17, 25, dan 37. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 255 

Prinsip-prinsip bernegara dan bermasyarakat tersebut dalam pandangan 
Robert N. Bellah terlalu modern pada masanya, sehingga setelah Nabi 
Muhammad saw wafat, ia tidak bertahan lama. Timur Tengah dan umat 
manusia saat itu belum siap dengan prasarana sosial yang diperlukan untuk 
menopang suatu tatanan sosial yang modern seperti yang dirintis Nabi 
Muhammad saw.76 Prinsip-prinsip modern yang dicobaterapkan dalam 
ummah Madinah saat itu merupakan rintisan awal kehidupan kebangsaan 
dalam sejarah kemanusiaan.77 

Catatan Penutup 

Mengacu kepada penjelasan ayat-ayat al-Qur‟an dan Piagam Madinah di 
atas, dapat digarisbawahi beberapa esensi yang menggambarkan konsep 
kewargaan dalam Islam sebagaimana terpatri dalam terma ummah. Pertama, 
ummah memiliki kepercayaan kepada Allah dan keyakinan kepada Nabi 
Muhammad saw sebagai nabi terakhir, memiliki kitab yang satu (al-Qur‟an) 
dan bentuk pengabdian yang satu kepada Allah. Pendek kata, anggota ummah 
diikat oleh Islam. Kedua, Islam memberikan identitas kepada ummah dan 
mengajarkan semangat universal. Al-Qur‟an menjelaskan bahwa manusia 
seluruhnya adalah sama, yang membedakan hanyalah ketakwaan. Islam tidak 
mengakui kasta, kelas sosial, atau warna kulit sebagai pembeda. 
Konsekuensinya, universalitas Islam ini menolak pembatasan umatnya 
berdasarkan suku, kelompok,  dan  batas wilayah. 

Ketiga, karena umat Islam bersifat universal, maka secara alamiah umat 
Islam juga bersifat organik. Kesatuan organik ini diikat oleh semangat 
persaudaraan seiman. Persaudaraan dalam Islam tidak berdasarkan 
hubungan-hubungan primordial seperti kekeluargaan, darah, dan keturunan. 
Bahkan al-Qur‟an menegasikan hubungan-hubungan tersebut. Keempat, Islam 
tidak dapat mendukung ajaran kolektivitas komunisme dan individualisme 
kaum kapitalis. Islam mengakui hak-hak milik individu dan membolehkan 
umatnya untuk mencari harta sebanyak-banyaknya dengan cara yang baik 
dan halal. Namun, Islam juga mengajarkan bahwa pada milik individu 

                                                 
75Prinsip amr ma‗rûf nahy munkar yang berfungsi kontrol sosial atau menurut 

Kuntowijoyo bermuatan humanisasi, emansipasi, dan liberasi itu terdapat dalam pasal 13, 
20, dan 27. 

76Robert N. Bellah, Beyond Belief (New York: Harper and Row, 1976), 150-1. 
77Thomas W. Arnold, The Preaching of Islam (New Delhi: Low Price Publications, 1995), 

33. 



Abdul Fattah, Proposisi Kewargaan dalam Islam: Tafsir Baru Konsep Ummah 
______________________________________________________________________ 

256 Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

tersebut terdapat hak-hak orang lain. Karenanya, Allah mewajibkan 
pembayaran zakat dan infaq sebagai modus pemerataan harta. 

 Kelima, berdasar prinsip-prinsip di atas, sistem politik yang digariskan 
Islam tidak sama dengan pandangan-pandangan Barat seperti nasionalisme 
dan teritorialisme yang didasarkan pada batasan wilayah, darah, warna, kulit, 
dan bahasa. Islam, dalam politik, memberikan nilai-nilai yang universal demi 
menegakkan dan merealisasikan wahyu-wahyu Allah. Basis ideologi politik 
Islam adalah tawhîd, yang mengakui hukum-hukum Allah. 

Melalui ciri-ciri dan identitas esensial tersebut dapatlah ditegaskan bahwa 
ummah dalam Islam dibangun di atas dasar semangat ‘aqîdah yang kokoh, 
persamaan mutlak setiap manusia, keteladanan, kemanusiaan, dan 
penghargaan atas hak-hak individu yang paling asasi. Ummah dalam Islam 
melewati batas-batas wilayah yang sempit dan dalam waktu sama 
menghormati perbedaan-perbedaan teritorial, agama, dan kelas sosial. 
Dengan demikian, konsep kewargaan dalam Islam yang terpatri dalam terma 
ummah mengandaikan dan menyiratkan sebagai “entitas” yang berbeda dalam 
konsep yang sama manakala ia minus, apalagi nihil, dari kelima konklusi di 
atas. Di situlah benang merahnya. Wa al-Lâh a‗lam bi al-shawâb.● 


