WACANA INTELEKTUAL MUSLIM INDONESIA
TENTANG KOMPATIBILITAS ISLAM DENGAN DEMOKRASI

Winengan

Abstract

In the beginning era of Islam, contexctual and bighly abstract terms like democracy
was unknown. Therefore, when the term exists and is applied in the context of muslims’
States, it is responded in various ways due to some reasons. First, respond under
genealogical reasons that assumes that democracy was first applied in the Western countries
as a product of secular and liberal thinking process. Second, respond under philosophical
reasons which looks at democracy through its political aspect that is closely related to state
power in which people are found as the source of the power. In the meantime, as for a
muslims, the dignity of power is in the Hand of Allah, the Creator.

The problem aronses due to the application of democracy in Islam interest some
Indonesian Moslem scholars. By using Islamic teaching value study approaches, this article
is aimed at describing their opinions about the meaning of term democracy. Among them
are M. Amien Rais, Nurcholish Madjid, Ismail Sunny, Syafi’i Ma'arif, Abdoerraoef,
Jalaluddin Rakbmat, Mubammad Natsir, Mubammad Tahir Azbary, M. Dawanm
Rahardjo, Abdurrabman Wahid, and Munawir Sadzali.

Based on their point of views, it seems that they do not question the meaning of
democracy genealogically. They agree, even, support the concept of democracy which is
understood contemporarily, in terms of the power of majority, people’s voice (political
participations), and free and responsible election. About the philosophical definition,
although they accept the concept of people power, they still perceive the supremacy of God'’s
order (Syariah) as the basis and is treated as the highest source of power.

Keywords:  Islam, Demokrasi, Intelektual muslim, Syara, Kedanlatan Rakyat,
Kedaunlatan Tuban.

SEKARANG ini istilah demokrasi telah diterima oleh hampir semua
pemerintahan di dunia. Akibatnya adalah menjamurnya penggunaan kata
demokrasi, seperti demokrasi liberal, demokrasi terpimpin, demokrasi
sosialis, demokrasi Pancasila, dan sebagainya. Perubahan penggunaan
semacam itu di satu sisi dimaksudkan untuk membawa konsep demokrasi

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 203



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

lebih dekat kepada kultur masyarakat tertentu, di sisi lain untuk
menjustifikasi sistem politik yang diajukan oleh pemerintah tertentu.

Dalam konteks negara-negara muslim, banyak di antara intelektual Islam
telah mengamati dan mendiskusikan kesesuaian antara Islam dan demokrasi.
Bahkan pemerintahan di negara-negara muslim mengklaim bahwa sistem
politik mereka sedang bergerak ke arah yang demokratis, meskipun
ditafsirkan dengan cara sendiri-sendiri. Sedangkan meningkatnya partisipasi
gerakan-gerakan Islam dalam proses demokratisasi pada akhir 1980-an dan
1990-an yang terus menuju ke pusat-pusat kekuasaan seakan menunjukkan
gejala kecenderungan kepada kesesuaian antara Islam dan demokrasi.
Namun bersamaan dengan gejala itu, sebenarnya muncul problem filosofis
terutama karena demokrasi dipandang berdasarkan pada sekularisme,
sedangkan Islam adalah agama yang berdasarkan pada kepercayaan kepada
Tuhan. Akibatnya, dalam kenyataan muncul berbagai respons atau bentuk
pemikiran di kalangan para ulama, intelektual, dan aktivis muslim terhadap
kontradiksi Islam dengan istilah atau konsep demokrasi, termasuk intelektual
muslim yang ada di Indonesia. Dalam tulisan ini, pembahasan tentang
pemikiran intelektual muslim Indonesia dalam mengkaji kontradiksi Islam
dengan konsep demokrasi lebih difokuskan pada persoalan tentang
kedaulatan rakyat dengan kedaulatan Tuhan.

Konsep dan Nilai-nilai Demokrasi

Secara literal, demokrasi mempunyai makna kekuasaan oleh rakyat. Kata
demokrasi, secara etimologis, berasal dari bahasa Yunani demos (rakyat) dan
kratos (kekuasaan). Istilah demokrasi telah dikenal sejak abad ke-5 SM yang
pada awalnya sebagai respons terhadap pengalaman buruk monarki dan
kediktatoran di negara-negara Kota Yunani Kuno. Di tempat asal
kelahirannya tersebut, pada awalnya demokrasi dipraktekkan sebagai sistem
di mana seluruh warga negara membentuk lembaga legislatif. Hal ini
dimungkinkan oleh kenyataan jumlah penduduk negara-negara Kota kurang
lebih 10.000 jiwa. Sementara wanita, anak kecil, dan budak tidak mempunyai
hak politik. Pada waktu itu tidak ada pemisahan kekuasaan dan semua
pejabat bertanggung jawab sepenuhnya pada suatu majelis rakyat yang
memenuhi syarat untuk mengontrol berbagai persoalan eksekutif, legislatif,
dan yudikatif.!

Masykuri Abdillah, Demokrasi di Persimpangan Makna (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1999),
73.

204 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Ide-ide demokrasi modern berkembang dengan ide-ide dan lembaga-
lembaga dari tradisi pencerahan yang dimulai pada abad ke-16. Tradisi
tersebut adalah ide-ide sekularisme yang diprakarsai oleh Niccolo
Machiavelli (1469-1527), ide “negara kontrak” oleh Thomas Hobbes (1588-
1679), gagasan tentang konstitusi negara dan liberalisme serta pemisahan
kekuasaan legislatif, eksekutif, dan lembaga federal oleh John Locke (1632-
1704) yang disempurnakan oleh Baron de Montesquieu (1689-1755), yang
idenya mengenai pemisahan kekuasaan menjadi lembaga legislatif, eksekutif,
dan yudikatif serta ide-ide tentang kedaulatan rakyat dan kontrak sosial yang
diperkenalkan oleh Jean Jacques Rousseau (1712-1778).2 Meskipun dengan
penafsiran yang berbeda, ada persamaan mengenai ide-ide sekularisme dan
hak-hak asasi. Ide-ide tersebut merupakan respons terhadap monarki absolut
akhir abad pertengahan dalam sejarah Eropa, yang menggantikan kekuasaan
gereja (teokrasi). Demokrasi dalam bentuknya saat ini mulai muncul sejak
Revolusi Amerika tahun 1776, kemudian disusul dengan Revolusi Prancis
tahun 1789.

Istilah demokrasi mempunyai beberapa pengertian dalam penggunaan
kontemporer sebagaimana dapat dilihat dalam definisi-definisi berikut ini:

1. Joseph A. Scumpeter mengemukakan bahwa metode demokrasi adalah
suatu perencanaan institusional untuk mencapai keputusan politik di
mana individu-individu memperoleh kekuasaan untuk memutuskan
dengan cara perjuangan kompetitif atas suara rakyat. Definisi ini adalah
yang paling umum digunakan oleh ilmuwan sosial

2. Sidney Hook mendefinisikan demokrasi sebagai bentuk pemerintahan di
mana keputusan-keputusan pemerintah yang penting atau arah kebijakan
di balik keputusan itu secara langsung maupun tidak langsung didasarkan
pada kesepakatan mayoritas yang diberikan secara bebas dari rakyat
dewasa.

3. Philippe C. Schmitter dan Terry Lynn Karl mendefinisikan demokrasi
politik sebagai suatu sistem pemerintahan di mana pemerintah dimintai
tanggung jawab atas tindakan-tindakan mereka di wilayah publik oleh
warga negara yang bertindak secara tidak langsung melalui kompetisi dan
kerjasama dengan para wakil mereka yang telah terpilih.?

Ketiga  definisi  tersebut mengimplikasikan bahwa  demokrasi
mengandung unsur-unsur kekuasaan mayoritas, suara rakyat, pemilihan yang

2M. Arif Nasution, Demokrasi dan Problema Otonomi Daerah (Bandung: Mandar Maju, 2000), 3.
3Abdillah, Demokrasi. .., T4.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 205



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

bebas dan bertanggung jawab. Hal ini berarti bahwa dalam penggunaan
kontemporernya, demokrasi didefinisikan lebih pragmatis ketimbang
filosofis. Pada zaman pencerahan, demokrasi pada mulanya didefinisikan
dalam pengertian yang lebih filosofis, yakni dengan ide kedaulatan rakyat
sebagai lawan kedaulatan Tuhan (teokrasi) dan kedaulatan monarki.

Pada masa sckarang istilah demokrasi bagi banyak orang dianggap
sebagai kata yang mengimplikasikan nilai-nilai, perjuangan untuk kebebasan,
dan jalan hidup yang lebih baik. Demokrasi bukan hanya merupakan metode
kekuasaan mayoritas melalui partisipasi rakyat dan kompetisi yang bebas,
tetapi juga mengandung nilai-nilai universal, khususnya nilai-nilai persamaan,
kebebasan, dan pluralisme, walaupun konsep-konsep operasionalnya
bervariasi menurut kondisi budaya negara tertentu. Eksistensi demokrasi
juga berkaitan dengan eksistensi hak asasi manusia. Dalam hal ini Philippe C.
Schmitter dan Terry Lynn Karl bahkan mengkarakterisasikan demokrasi
bukan sebagai kekuasaan otokrasi, otoritarian, diktator, totalitarian, absolut,
monarki, aristokrasi, dan kesultanan.* Hal ini juga berarti bahwa demokrasi
tidak hanya berhubungan dengan institusi formal, tetapi juga dengan
cksistensi nilai-nilai dalam kehidupan sosial dan politik.

Kontradiksi Islam dengan Konsep Demokrasi

Islam dan demokrasi merupakan dua konsep dari entitas kultur yang
berbeda. Maka ketika keduanya bertemu, betapapun nilai-nilai yang
terkandung di dalamnya secara relatif bersesuaian, namun tak pelak
menimbulkan gesekan-gesekan tajam.

Memang, dalam wacana awal Islam, bahasa-bahasa kontekstual dan
berabstrak tinggi seperti demokrasi ini tidak ada dan tidak dikenal oleh
umatnya. Oleh karena itu, jika ada yang menuntut diberlakukannya
demokrasi, hal itu sulit diterapkan kepada umat Islam pada waktu itu.
Mereka tidak tahu apa yang harus dilakukan ketika disuruh berdemokrasi.
Berbeda halnya jika mereka disuruh bermusyawarah, itu mudah bagi mereka,
karena musyawarah bersifat workable, sedangkan demokrasi itu harus
berpikir. Di samping itu, audience-nya adalah masyarakat yang tidak terdidik,
sehingga semua terserah pada konsep-konsep praktis yang ditawarkan nabi
yang kemudian diteorikan. Namun proses teoritisasi inilah yang sebenarnya
tidak berkembang di kalangan umat Islam.

41bid., 76.

206 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Munculnya persoalan demokrasi bagi umat Islam di abad modern ini,
pertama-tama, disebabkan oleh adanya kecurigaan dari umat Islam bahwa
demokrasi secara genealogis lahir di Barat. Sedangkan pada saat yang
bersamaan, ada kecurigaan lain tentang prejudice Barat—Timur atau Islam—
Kristen yang diakui atau tidak usianya masih panjang. Ini merupakan salah
satu konstrain. Namun di kalangan tertentu yang lebih wise, mereka tidak
akan dengan mudah terjebak pada kondisi yang disebut sebagai genetic fallacy,
yaitu kesalahan berdasarkan asal usul. Sebuah pemikiran tidak dapat
dihukum baik atau buruk, sah atau tidak sah, hak atau bathil hanya
berdasarkan asal usul, karena akan berbahaya. Di dalam hadits (yang dikutip
Masdar F. Mas’udi), Rasulullah saw. mengatakan, “@/Hikmabh dlalldh al-
mukmin”, (bahwa kebenaran itu adalah barang yang hilang milik orang
mukmin). Oleh karena itu, di mana pun ia ditemukan, maka wajib diambil
tanpa melihat darimana datangnya, Barat atau Timur.>

Problema demokrasi yang kedua bagi umat Islam adalah karena
demokrasi sebagai sebuah wacana kehidupan politik sangat berkaitan dengan
kekuasaan negara yang mengandaikan bahwa sumber kedaulatan adalah
rakyat atau warga negara. Sementara itu, ada satu keyakinan yang seperti
sudah menjadi dogma bagi umat Islam bahwa kedaulatan ada di genggaman
Allah. Menurut Masdar F. Mas’udi, sebenarnya ungkapan kedaulatan ada di
genggaman Allah seperti teori Al-Mauduadi tidak perlu dicurigai. Hanya saja
kettka ia mengatakan bahwa kedaulatan ada di genggaman Allah,
sesungguhnya tidak bermaksud apa-apa selain bahwa semua berasal dari
Allah. Jadi jangankan kedaulatan, alam semesta dan manusia pun berasal dari
Allah. Akan tetapi persoalan di dalam kedaulatan adalah ketika orang
bertanya siapa yang berhak mengangkat seorang pemimpin pemerintahan
atau kepala negara dan menentukan sebuah aturan-aturan kehidupan di
dalam bernegara? Apakah Allah sendiri yang harus hadir di tengah-tengah
parlemen atau melalui pikiran dan kesadaran manusia?¢

Akan tetapi persoalan ini dirancukan lagi oleh keyakinan bahwa
kedaulatan ada di genggaman Allah yang sekaligus berarti bahwa yang berhak
mengangkat seorang pemimpin dan membuat aturan-aturan yang berkaitan
dengan urusan kenegaraan itu haruslah Allah. Jika Allah tidak hadir secara
fisik, berarti ketentuan yang ada di dalam agama. Namun, karena ketentuan

SMasdar F. Mas’udi, “Islam, HAM, dan Demokrasi,” dalam Mewujudkan Satu Ummab, ed. M.
Dawam Raharjo (Jakarta: Pustaka Zaman, 2002), 84.
Thid., 86.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 207



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

di dalam agama pun tidak dapat berbicara, maka melalui mulut para
pemimpinnya. Inilah yang menjadi kontradiksi pemahaman Umat Islam
terthadap munculnya konsep demokrasi.

Munculnya kontradiksi antara Islam dengan konsep demokrasi pada awal
abad modern ini di kalangan umat Islam tidak hanya mendapat respons di
kalangan intelektual muslim yang ada di luar Indonesia, tetapi mendapat
respon juga di kalangan intelektual muslim yang ada di Indonesia, terutama
dalam persoalan antara konsep kedaulatan rakyat dengan kedaulatan Tuhan.

Penerimaan terhadap Konsep Demokrasi

Sejak awal kebangkitan nasional, para pemimpin dan intelektual muslim
di Indonesia merespons demokrasi sebagai sistem yang harus dijalankan
dalam kehidupan sosial dan politik, seperti Sarekat Islam (SI) yang dalam
kongres keduanya (1917) menuntut pemerintah kolonial untuk menerapkan
sistem yang demokratis. Dalam sidang BPUPKI yang mendiskusikan tentang
dasar negara dan konstitusi Indonesia, para pemimpin muslim mendukung
pelaksanaan diskusi-diskusi itu secara demokratis. Demikian pula selama
periode Demokrasi Parlementer dan Demokrasi Terpimpin, partai-partai
Islam serta intelektual muslim mendukung terwujudnya demokrasi.

Selama Orde Baru, para pemimpin serta intelektual muslim juga
mendukung demokrasi, karena dua alasan. Pertama, nilai-nilainya sesuai
dengan nilai-nilai Islam tentang masyarakat. Kedna, demokrasi merupakan
cara yang tepat untuk mengartikulasikan aspirasi dan kepentingan-
kepentingan Islam, karena umat Islam di Indonesia adalah mayoritas,
sementara sistem demokrasi pada dasarnya adalah sistem kekuasaan
mayoritas. Dalam kenyataannya, sistem demokrasi muslim sebenarnya
mempunyai keuntungan, seperti dalam perdebatan tentang dasar negara
tahun 1945 yang menghasilkan kompromi dalam bentuk Piagam Jakarta.
Pada pemilu tahun 1955, walaupun partai-partai politik Islam tidak
memperoleh suara mayoritas, namun mereka optimis pandangan utamanya
dapat diterima, bahwa Islam harus menjadi dasar negara dalam sidang
Majelis Konstituante tahun 1956-1958. Para pendukung Islam sebagai dasar
negara dalam kenyataannya meningkat secara perlahan-lahan, tetapi presiden
akhirnya mengeluarkan dekrit 5 Juli 1959 untuk kembali kepada UUD 1945
dan membubarkan Majelis Konstituante.”

"Jalaluddin Rakhmat, “Islam dan Demokrasi”, dalam Agama dan Demokrasi, ed. Tim Editor
Franz Magnis Suseno (Jakarta: Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat, 1992), 43.

208 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Secara teologis penerimaan para intelektual muslim terhadap konsep
demokrasi didasarkan pada ajaran-ajaran al-Qur’an dan praktik historis
musyawarah pada masa Nabi Muhammad dan Khulafa’ al-Rasyidin. Seperti
halnya intelektual muslim di negara lain yang mendukung demokrasi, mereka
juga mendasarkan pendapatnya pada Qs. Ali ‘Imran (3): 159, “wa syawirbum fi
al-amr”’, dan al-Syara (42): 38, “wa amrubum syira baynabun?’. Mereka
mempunyai konsep sendiri tentang demokrasi, yang tidak sama dengan
demokrasi liberal atau demokrasi sosialis.

Kedaulatan Rakyat vs Kedaulatan Tuhan

Persoalan konsep kedaulatan rakyat »is a vis konsep kedaulatan Tuhan
mendapat respons dari kalangan intelektual muslim di Indonesia pada awal
abad modern ini. Muhammad Natsir, ketua Masyumi (1952-1958), misalnya,
mendukung demokrasi walaupun dia mempunyai penafsiran tersendiri.
Menurutnya, Islam adalah sistem demokratis, dalam pengertian bahwa Islam
menolak zs#bdid (despotisme), absolutisme, dan otoritarianisme. Hal itu tidak
berarti bahwa semua hal dalam pemerintahan Islam diputuskan melalui
Majelis Syiri (Dewan Permusyawaratan). Keputusan-keputusan demokratis
diimplementasikan hanya pada masalah-masalah yang tidak disebutkan
secara spesifik dalam syariah, sehingga tidak ada keputusan demokratis,
misalnya pada larangan judi dan zina.® Menurut Natsir, Islam mempunyai
konsep dan karakteristik sendiri. Islam tidak harus 100% demokratis atau
100% otokratis. Islam adalah sintesis antara demokrasi dan otokrasi.
Meskipun Natsir dikenal sebagai seorang demokrat sejati dan pendukung
demokrasi, namun dia tetap mendukung kedaulatan Tuhan.

Di antara intelektual muslim lain yang mendukung demokrasi, bahkan
lebih progresif daripada Natsir, adalah Z. A. Ahmad. Sementara Natsir
mengajukan kedaulatan Tuhan, Ahmad menerima kedaulatan rakyat. Di
negara Islam menurut Ahmad, rakyat mempunyai dua hak, yaitu hak untuk
menyusun undang-undang dan hak untuk memilih kepala negara.® Pemikiran
tersebut didasarkan pada Qs. Ali ‘Imran (3): 159, “Dan bermusyawarahlah
dengan mereka (rakyat) dalam persoalan-persoalan negara”, al-Syara (42): 38, “...
yang menjalankan pemerintabannya dengan musyawarah di antara mereka”, dan Qs.
al-Nisa’ (4): 59 mengenai konsep #/ul-amr minkum (penguasa di antara kamu).

8Muhammad Natsir, “Islam ‘Demokrasi’?”, dalam bukunya Capita Selecta (Jakarta: Bulan
Bintang, 1973), 452.
9Z. A. Ahmad, Republik Islam Demofkratis (Tebing Tinggi, Deli: Pustaka Maju, 1951), 36

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 209



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Sejalan dengan pemikiran Natsir, Ismail Suny adalah salah satu dari
intelektual muslim yang masih memegangi ide kedaulatan Tuhan.
Menurutnya, kedaulatan yang hakiki berada pada Tuhan, sementara otoritas
rakyat adalah kepercayaan suci yang harus berada dalam batas-batas
kehendak Tuhan. Menurutnya, kedaulatan rakyat sebagaimana yang juga
dipahami di Indonesia, pada dasarnya merupakan penerapan kedaulatan
Tuhan oleh semua rakyat sebagai hamba-Nya, dimana implementasi aturan-
aturan Tuhan dalam kehidupan sosial dan politik diimplementasikan oleh
rakyat melalui para wakil mereka.l® Sejalan dengan Suny, Abdoerraoef juga
memperkenalkan ide kedaulatan Tuhan, sedangkan kedaulatan rakyat hanya
berfungsi sebagai implementasi dari kedaulatan Tuhan. Namun Abdoerraoef
tidak sependapat dengan Suny bahwa kedaulatan Tuhan, kedaulatan rakyat,
dan kedaulatan negara dapat dikumpulkan bersama-sama dan mempunyai
status sama. Abdoerraoef mendukung bahwa sistem politik Islam adalah
sistem yang sekarang ini kita sebut sistem demokrasi dan menolak sistem
teokrasi. Dia mendifinisikan demokrasi sebagai sistem yang mencakup
pemerintahan itu sendiri, partisipasi politik anggota-anggotanya, kebebasan
spiritual, dan persamaan di muka hukum.!!

Sementara itu, Jalaluddin Rakhmat memandang demokrasi sebagai istilah
yang mempunyai pengertian berbeda-beda. Dia mendukung demokrasi
sebagi konsep bagi sistem politik yang didasarkan pada dua prinsip,
partisipasi politik dak hak asasi manusia. Prinsip-prinsip ini menyebabkan
rakyat berpartisipasi dalam keputusan-keputusan publik dan melindungi hak-
hak asasi manusia, yakni hak kebebasan berbicara, hak mengontrol
kekuasaan, dan hak persamaan di muka hukum.!? Konsep demokrasi ini
tidak hanya sesuai dengan ajaran Islam, tetapi juga merupakan perwujudan
dari ajaran-ajaran Islam dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Jadi, baik
Sunny, Abdoerraoef, dan Rakhmat mendukung demokrasi, tetapi mereka
pada dasarnya setuju tentang kedaulatan Tuhan yang diimplementasikan
dengan kedaulatan rakyat.

Berbeda dari mereka terdapat beberapa intelektual muslim lain tidak
mempersoalkan gagasan kedaulatan rakyat dewasa ini. Menurut Munawir
Sjadzali, tidak dapat diingkari bahwa pada hakikatnya kedaulatan tertinggi
berada pada Tuhan, tetapi konsep kedaulatan rakyat tidak pernah diartikan

Ismail Sunny, Mekanisme Demofkrasi Pancasila (Jakarta: Aksara Baru, 1987), 7.
" Abdoerraoef, al-Qur'an dan Hukum (Jakarta: Bulan Bintang, 1971), 205.
127hid, 205.

210 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

untuk menolak kedaulatan Tuhan. Secara historis, kedaulatan rakyat
diperkenalkan untuk menentang kedaulatan monarki yang ketika itu
mempunyai kekuasaan absolut.!3 Sejalan dengan Sjadzali, Ahmad Syafii
Maarif mengkritik pendapat Maududi tentang kedaulatan Tuhan, yaitu
kedaulatan ada di genggaman Allah sebagai suatu yang membingungkan. Dia
juga mengkritik apa yang dikatakan oleh H. A. R. Gibb:

“Pemimpin umat adalah Allah, dan hanya Allah semata. Kekuasaan-Nya tidak terbatas,
dan perintahnya sebagaimana yang diwahyukan kepada Muhammad, menjadi hukum
dan konstitusi umat. Karena Tuhan sendiri adalah pembuat keputusan tunggal, maka
tidak ada ruang dalam teori politik Islam yang dapat menjadi legislasi atau kekuasaan
legislatif, baik yang dimiliki oleh pemerintahan temporal atau apa pun. Tidak ada
kedaulatan negara, dalam pengertian bahwa negara mempunyai hak untuk menentukan
hukumnya sendiri, meskipun mungkin mempunyai sedikit kebebasan untuk
menentukan struktur konstitusi padanya. Hukum di atas negara, baik secara logika
maupun dalam hal waktu, dan adanya negara hanya bertujuan untuk memelihara dan
menyelenggarakan hukum.”4

Menurut Maarif, apa yang dikatakan Gibb tersebut secara tidak langsung
menyatakan bahwa pintu z#had telah tertutup dan menjadikan pemikiran
politik Islam membingungkan. Menurutnya, seharusnya seseorang tidak
perlu mempersoalkan antara kedaulatan absolut Tuhan dengan kedaulatan
politik negara tertentu, karena dampaknya akan sangat besar. Ide tentang
kedaulatan Tuhan sekilas tampak mengangkat Tuhan pada posisi yang sangat
tingei, akan tetapi pada hakikatnya ide tersebut merendahkan posisi-Nya
pada tingkat yang tidak sepantasnya, semata-mata karena kerancuan
memahami ayat-ayat al-Qur’an. 1

Ada beberapa argumen untuk menerima konsep demokrasi melalui
rujukan al-Quran serta pengamalan Nabi Muhammad dan Khulafa’ al-
Rasyidin. M. Amien Rais, misalnya menafsirkan syzri (musyawarah) sebagai
prinsip yang menolak elitisme. Elitisme adalah pandangan yang
membenarkan bahwa hanya pemimpin (elit) yang mengetahui bagaimana
mengatur dan mengelola negara, sedangkan rakyat hanyalah massa pasif yang
mengikuti kehendak kaum elit. Menurut Rais, mungkin benar mengatakan
bahwa syziri dapat di sebut demokrasi, tetapi dia secara sengaja menghindari
istilah itu dalam konteks sistem politik Islam, karena saat ini istilah

BMunawir Sjazali, Islan dan Tata Negara Sejarah dan Pemikiran (Jakarta, UI Press, 1990), 172.

“Ahmad Syafi’i Ma’atif, Isiam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang Percaturan dalam Konstitnate
(Jakakrta, LP3ES, 1987),130.

15]bid.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 211



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

demokrasi menjadi konsep yang disalahpahami, dalam pengertian bahwa
beberapa negara, yang banyak atau sedikit anti demokrasi, dapat menyebut
sistem mereka demokratis.'® Hal ini tidak berarti bahwa Rais menolak
demokrasi itu sendiri, tetapi hanya mengemukakan bahwa istilah demokrasi
dewasa ini telah disalahpahami sesuai dengan kepentingan politik rezim
tertentu. Ada tiga alasan utama kenapa Rais menerima demokrasi. Pertama,
al-Qur'an memerintahkan umat Islam untuk melaksanakan musyawarah
dalam menyelesaikan masalah-masalah mereka. Kedua, secara historis Nabi
Muhammad menerapkan musyawarah ini dengan umat Islam dalam
menyelesaikan masalah-masalah mereka. Ke#iga, secara rasional, di mana umat
Islam diperintahkan untuk menyelesaikan dilema dan masalah-masalah
mereka, menunjukkan bahwa sistem yang demokratis adalah bentuk tertinggi
mengenai sistem politik dalam sejarah umat manusia.!” Jadi, Rais tidak
melihat ada pertentangan antara Islam dengan demokrasi. Sebaliknya, dia
berpendapat bahwa demokrasi paling sesuai dengan semangat dan substansi
al-Qur’an dan Sunnah. Karena itu dia menyangkal bahwa demokrasi hanya
tepat bagi negara-negara Barat.

Secara historis, musyawarah dipraktekkan oleh Nabi Muhammad selama
Perang Uhud, vyaitu ketika mayoritas pasukannya memintanya untuk
menghadapi musuh dari luar kota. Hal itu memperlihatkan, menurut Maarif,
bahwa asal usul metode demokrasi dalam sejarah Islam muncul ketika terjadi
Perang Uhud. Pada zaman Khulafa’ al-Rasyidin, musyawarah pertama kali
dilakukan di rumah Bani Sa’idah sesaat setelah wafatnya Nabi Muhammad.
Musyawarah menghasilkan terpilihnya Abt Bakar sebagai khalifah pertama.
Abt Bakar dalam baiatnya sebagai khalifah mendeklarasikan setelah dia
menerima mandat dari rakyat yang memintanya untuk mengimplementasikan
al-Qur’an dan Sunnah. Oleh karena itu, dia harus didukung selama dia
mengimplementasikannya. Akan tetapi jika dia melakukan kesalahan fatal,
dia harus diberhentikan dati kekhalifahan. Hal ini berarti, menurut Maarif,
bahwa negara Islam mempersyaratkan kesepakatan umat Islam, dan hal ini
dapat dikategorikan sebagai nilai demokratis. Model demokrasi dapat
disesuaikan menurut keadaan di mana umat Islam berada, dan karena alasan
ini, 77#7hdd mempunyai peran penting di masyarakat.!

16M. Amien Rais, “Islam Politik dan Demokrasi di Indonesia” dalam Basco Carvallo dan Dasrizal
(eds) Aspirasi Umat Islam Indonesia (Jakarta, Leppenas, 1983), 54.

M. Amien Rais, Beberapa Catatan Kecil tentang Pemerintaban Islam (Bandung: Mizan, 1992), 71.

8Maarif, Islam ..., 50.

212 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Konsep gyird, menurut Rais, dapat berperan sebagai benteng yang kuat
untuk menentang pelanggaran negara, otoritarianisme, despotisme,
kediktatoran, dan sistem-sistem lain yang mengabaikan hak-hak politik
rakyat.  Partisipasi  polittk  rakyat dihormati sepenuhnya dalam
penyelenggaraan negara, karena mereka pada hakikatnya adalah para pemilik
negara, sementara para pemimpin hanyalah pelayan rakyat. Prinsip ini juga
mensyaratkan bahwa kekuasaan negara harus dipilih secara bebas oleh
rakyat, berdasarkan prinsip kedaulatan rakyat. Sedangkan sistem monarki,
menurut Rais tidak sesuai dengan Islam. Sebuah sistem monarki, di mana
raja hanya merupakan simbol, tetapi kekuasaan yang sebenarnya tetap berada
pada rakyat, seperti Kerajaan Inggris, jelas lebih sesuai dengan Islam
daripada sistem monarki Kerajaan Saudi Arabia, misalnya. Dengan kata lain,
Kerajaan Inggris lebih islami ketimbang Kerajaan Saudi Arabia, karena pada
yang pertama (Kerajaan Inggris) kedaulatan berada di tangan rakyat dan
kekuasaan yang sebenarnya dipilih oleh rakyat tiap empat tahun sekali,
sementara pada yang kedua (Kerajaan Saudi Arabia) kedaulatan raja dan para
bangsawan adalah pewaris negara dan tidak bertanggung jawab kepada
rakyat.

Sementara itu, Nurcholish Madjid menyadari bahwa nilai-nilai Islam dan
nilai-nilai demokrasi bertentangan, tetapi dia melihat kesesuaian antara Islam
dan demokrasi. Dia mendasarkan penerimaannya atas demokrasi bukan
hanya berdasarkan dua ayat Qs. Ali Imran (3): 159 dan Qs. Fushshilat (41):
38, tetapi juga Qs. al-Fatihah (1): 6, “Zhdind al-sirith al-mustaqin?’. Menurutnya,
Islam menganggap manusia sebagai makhluk yang secara fundamental
bersifat positif dan optimis (fitrah), sementara pada saat yang sama
mempunyai keterbatasan-keterbatasan yang potensial. Al-Qur’an dan Sunnah
memberikan tuntunan kepada manusia, tetapi itu bersifat umum, keduanya
tidak menjelaskan bagaimana mengimplementasikan tuntunan tersebut.
Untuk persoalan-persoalan yang rinci dan praktis, manusia dituntut
melakukan z##had. Dalam mekanisme sosial, 777hdd menghasilkan demokrasi
yang tentu saja mengimplikasikan diskusi-diskusi dan argument-argumen.
Karena keterbatasan-keterbatasan manusia, 7#hdd harus dilakukan secara
kolektif dan demokratis, khususnya dalam persoalan-persoalan yang
menyangkut urusan publik, dan memohon kepada Tuhan untuk
membimbing hamba-Nya ke jalan yang lurus.’” Madjid juga mendasarkan
pendapatnya pada praktik-praktik Khulafa’ al-Rasyidin. Menurutnya, selama

Y Abdillah, Demokrasi. .., 83.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 213



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

periode Khulafa’ al-Rasyidin, Islam menampilkan suatu bentuk kehidupan
politik modern, dalam arti bahwa ada partisipasi politik rakyat yang universal,
dan sistem rekrutmen kepemimpinan didasarkan pada bakat dan kecakapan
pribadi, tidak didasarkan pada keistimewaan yang diperoleh melalui
hubungan keluarga. Hal ini dianggap sebagai gagasan yang sangat modern
untuk saat itu, yang kegagalannya dapat dijelaskan dengan penggantian oleh
sistem Monarki Umayyah. Sebagaimana masyarakat egalitarian dan
partisipatoris, Madjid berpendapat bahwa periode Islam klasik benar-benar
menyerupai citra masyarakat yang adil, terbuka, dan demokratis. 20

Menyadari bahwa demokrasi lebih merupakan cara untuk mengatur
negara, M. Dawam Rahardjo, berpendapat bahwa demokrasi tidak dapat
meyelesaikan seluruh problema manusia, karena kehendak umum tidak
selalu merupakan cara terbaik untuk mencapainya; mengingat kebanyakan
manusia tidak mempunyai pengetahuan yang pasti tentang segala sesuatu,
seperti dalam ayat Qs. al-A‘raf (7): 187 dikatakan “wa likinna aktsar al-nis ld
ya'lamin (akan tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahuinya).?! Menurut
Raharjo, ada nilai-nilai lain Islam yang lebih fundamental dan esensial yang
telah diperkenalkan sejak awal sejarahnya, khususnya tentang nilai-nilai
keadilan, persamaan, dan musyawarah. Secara historis, demokrasi sebenarnya
sangat terbatas, dalam arti bahwa demokrasi bukanlah nilai yang
fundamental, tetapi muncul pada waktu dan kondisi sosial tertentu. Ketika
perkembangan masyarakat muslim mencapai kondisi semacam itu, maka
akan melahirkan sistem yang demokratis.

Beberapa intelektual muslim tidak memberikan definisi yang pasti
tentang demokrasi, karena memang ia sebenarnya sangat sulit untuk
didefinisikan secara tepat. Menurut Rais, sistem yang demokratis tidak dapat
didefinisikan dengan adanya institusi-institusi formal negara, sepertinya
adanya DPR, partai-partai politik, pemilu dan hak-hak warga negara.
Demokrasi lebih baik didefinisikan dengan merujuk pada ide tentang
“demokrasi substansial”. Ada beberapa sistem politik yang tampaknya
demokratis, tetapi pada dasarnya otoritarian dan bahkan anti demokrasi.??
Karena itu, menurut Rais lebih tepat menentukan kriteria demokrasi
ketimbang berupaya mendefinisikannya. Dia menyebutkan paling tidak,

2'Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban ( Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992),
114.

21 Abdillah, Denokrasi..., 87.

22M. Amien Rais, Denmokrasi dan Proses Politik (Jakarta: LP3ES, 1980), xvi.

214 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

sepuluh kriteria demokrasi yang dapat dikembangkan: 1) partisipasi rakyat
dalam pembuatan keputusan, 2) persamaan di muka hukum, 3) distribusi
pendapatan yang adil, 4) kesempatan yang sama dalam pendidikan, 5)
kebebasan berbicara, kebebasan pers, kebebasan berserikat dan kebebasan
beragama, 6) tersedianya informasi dan keterbukaan informasi, 7)
menghormati etika politik, 8) kebebasan individu, 9) kerja sama, dan 10) hak
untuk protes. Sedangkan yang lain agar menjadi efektif : 1) kontinuitas
mekanisme pengawasan dan penyeimbangan di antara para penguasa serta
antara mereka dan rakyat, 2) jaminan atas, paling tidak, empat kebebasan;
kebebasan berekspresi, kebebasan pers, kebebasan beragama, dan kebebasan
berkehendak, 3) implementasi kontrol rakyat terhadap para pemimpinnya, 4)
pembagian kekuasaan di antara kelompok-kelompok sosial, dan 5) pemilihan
wakil-wakil rakyat yang bebas.??

Ada juga perbedaan pendapat di kalangan intelektual muslim mengenai
metode demokrasi. Menurut Abdurrahman Wahid, musyawarah dapat
menghasilkan konsensus (7i'), dan metode pembuatan keputusan dapat
didasarkan pada suara mayoritas, sebagaimana dipraktikkan oleh Nabi
Muhammad, ketika beliau dan umat Islam saat itu menghadapi kaum
Quraisy yang mengepung kota Madinah. Ada dua alternatif bagi umat Islam
dalam menghadapi musuh, yaitu cara ofensif atau difensif. Secara pribadi,
Nabi memilih posisi defensif, tetapi mayoritas umat Islam memilih cara
ofensif dalam menghadapi kaum Quraisy. Hasilnya adalah bahwa keputusan
mayoritas umatlah yang dipakai. Namun, Wahid berpendapat bahwa konsep
sydra tidak sama dengan demokrasi liberal, karena dalam sy4ri tujuan
utamanya adalah semangat persaudaraan dan kerjasama berdasarkan
kepercayaan kepada Allah dan kepentingan rakyat dan bukan atas nama
kemenangan kelompok tertentu.?* Sekarang ini, mekanisme pembuatan
keputusan tanpa mendasarkan pada metode-metode tertentu (misalnya,
voting) adalah sangat sulit dijalankan, khususnya jika ada perbedaan pendapat,
yang semuanya sesuai dengan dasar-dasar Islam dan peraturan hukum. Oleh
karena itu, adalah masuk akal ketika Sjadzali mengkritik pendapat Maududi
tentang kemungkinan bagi kepala negara untuk menolak suara mayoritas
Majelis Syiri dan menerima suara minoritas atau bahkan mengabaikan
seluruh keputusan bersama.

21bid., 71.
2Abdurrahman Wahid, Muslim di Tengah Pergumulan ( Jakarta: Leppenas, 1983), 94.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 215



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Dalam sistem yang demokratis, semua keputusan politik dan tindakan
penguasa atau pemerintah lainnya harus dipertanggungjawabkan kepada
rakyat. Menurut Azhari, kekuasaan pada dasarnya adalah amanat yang
diberikan dan dilimpahkan oleh rakyat agar dijalankan dengan adil,
sebagaimana dinyatakan dalam Qs. al-Nisa’ (4): 58, “Sesungoubnya Allah
menyurub  kamn  menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan
menyuruh  kamn apabila menetapkan hukum di antara manusia, supaya kanmn
menetapkan dengan adil”. Oleh karena itu, kekuasaan yang dalam pengertian
luas mencakup lembaga legislatif, eksekutif, dan yudikatif harus dijalankan
dengan jujur dan tidak disalahgunakan.? Kekuasaan ini tentu saja harus
dipertanggungjawabkan tidak hanya kepada rakyat, tetapi juga kepada Tuhan,
sebagaimana dikatakan Nabi Muhammad, “Sesunggubnya kamu semna adalab
pemimpin dan akan dimintai pertanggungiawaban atas kepemimpinanmn”. Hadits ini
mengimplikasikan bentuk kepemimpinan, baik formal maupun non-formal.
Para pemimpin formal adalah mereka yang menduduki posisi dalam
organisasi pemerintahan, sementara pemimpin non-formal adalah para
pemimpin masyarakat atau mereka yang menduduki posisi terhormat dalam
masyarakat. Madjid juga mengutip hadits tersebut di atas sebagai dasar
argumentasinya mengenai pertanggungjawaban kekuasaan. Dalam konteks
negara, pertanggungjawaban itu mengambil bentuk upaya-upaya pemerintah
dalam mewujudkan kesejahteraan rakyat.2

Dalam perspektif teologis, para intelektual muslim di Indonesia
umumnya merespons konsep demokrasi pada tingkat normatif dan etis.
Mereka tidak merespons konsep tersebut pada tingkat operasional, misalnya,
mengenai institusi-institusi politik atau mekanisme sistem yang demokratis.
Hal ini karena mereka agaknya menganggap institusi-institusi demokrasi
sebagai politik praktis yang dapat diubah sesuai dengan perubahan sosial
yang terjadi. Mereka agaknya juga menganggap institusi-institusi politik
selama periode Nabi Muhammad dan Khulafa’ al-Rasyidin tidak berlaku
secara universal. Namun dalam konteks proses dan pembangunan politik di
Indonesia, respons mereka lebih operasional ketimbang perspektif teologis.

Di antara intelektual muslim yang mengungkapkan gagasannya tentang
institusi politik pada tingkat operasional adalah Abdoerraoef. Dia mengakui
bahwa tidak ada perintah khusus mengenai bentuk negara, sehingga umat

21bid., 84.
2Nurcholish Madjid, “Kaum Muslim dan Partisipasi Partai Politik: Masalah Hak-hak Individu
dan Sosial yang Teringkari”, dalam Isiam Doktrin (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992), 114.

216 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Islam secara relatif bebas menentukan bentuk negara sesuai dengan kondisi
mereka, baik berbentuk kerajaan, republik atau bahkan fubrerstaat.?’ Jelaslah
bahwa Abdoerraoef adalah seorang pembela sistem demokrasi, sebagaimana
Rais, dia tidak setuju dengan sistem monarki murni seperti di Saudi Arabia.
Dia bahkan membandingkan gagasan politik Islam dengan teori pemisahan
kekuasaan kekuasaan (cksekutif, legislatif, dan yudikatif) yang diperkenalkan
oleh Montesquieu. Menurutnya, Qs. al-Nisa’ (4): 58-59 menjelaskan tentang
tiga fungsi dalam negara, yaitu fungsi permusyawaratan untuk mengesahkan
hukum, fungsi penerapan, dan pelaksanaan hukum, dan fungsi keputusan
dengan menggunakan hukum.?® Namun, al-Qur’an tidak menjelaskan apakah
ketiga fungsi tersebut dipisahkan atau disatukan, sehingga umat Islam boleh
memilih jawaban mana yang lebih tepat terhadap kondisi, tempat, dan kapan
mereka hidup. Dia menyatakan bahwa teori pemisahan kekuasaan tidak
menjamin kebebasan rakyat, sebaliknya menfungsikan ketiga lembaga
tersebut dapat menjamin kebebasan semacam itu.

Merespons pandangan Abdoerraoef tersebut, Tahir Azhary mengatakan
bahwa umat Islam boleh mengambil institusi-institusi politik yang berasal
dari nonmuslim dan secara empiris memperlihatkan keefektifannya, seperti
teoti check and balance serta teori distribusi kekuasaan.?? Sedangkan dalam
konteks ini Madjid memilith untuk menyesuaikan teori politik Islam yang
diperkenalkan oleh ulama klasik dengan bentuk-bentuk modern. Dia
mengakui bahwa dalam perspektif historis, #/ al-amr (penguasa)
dimanifestasikan dalam bentuk ah/ al-hal wa al-‘agd (kelompok ulama yang
berhak memutuskan masalah-masalah publik) yang secara implisit diakui
oleh rakyat. Sedangkan dalam konteks modernnya, hal ini dapat dicapai
melalui parlemen atau Majelis Rakyat yang anggota-anggotanya dipilih rakyat
melalui pemilu. Sebagaimana Madjid, Rahardjo mendukung institusionalisasi
pemilu untuk memilih @b/ al-hal wa al-‘agd atau Mayjelis Sydird atau apapun
namanya semacam Majelis Permusyawaratan Rakyat. Institusi ini dapat
dihubungkan dengan lembaga perwakilan rakyat semacam Dewan
Perwakilan Rakyat yang menjalankan mandat rakyat dan berfungsi sebagai
pemegang kekuasaan tertinggi dalam negara.3? Dalam sistem demokrasi

2’Abdoettaoef, al-Qur'an. .., 221.

21bid., 223.

M. Tahir Azhary, Negara Hukum, Sunatu Studi tentang Implementasi Hukum Islam pada Periode
Negara Madinah dan Masa Kini (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), 73.

M. Dawam Rahardjo, Islam dan Masyarakat dalam Intelektnal, Intelegensia, dan Prilakn Politik
Bangsa (Bandung: Mizan, 1993), 260.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 217



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi

Indonesia, konteks ini terlihat dari fungsi, kedudukan, dan keanggotaan
MPR dan DPR.

Generasi intelektual muslim Indonesia yang awal memang mendukung
demokrasi, tetapi sebagian besar mereka masih tetap mengakui kedaulatan
Tuhan, sementara sebagian besar generasi mudanya menerima kedaulatan
rakyat dalam pengertian praktis, dan hanya sedikit yang masih tetap
memegangi konsep kedaulatan Tuhan. Hal ini berarti bahwa generasi muda
cenderung menafsirkan Islam secara kontekstual dengan realisme politik.

Catatan Akhir

Berdasarkan kajian di atas dapat disimpulkan bahwa para intelektual
muslim Indonesia menerima unsur-unsur demokrasi seperti yang
diperkenalkan oleh Hook, Schumpeter, Schmitter, dan Karl, yaitu kekuasaan
mayoritas, suara rakyat (partisipasi politik), dan pemilihan yang bebas dan
bertanggung jawab. Namun problemny adalah dapat atau tidaknya
demokrasi itu diterapkan seutuhnya, seperti dalam demokrasi liberal. Karena
dalam demokrasi Islam kehendak rakyat hanya dapat diimplementasikan
selama tidak bertentangan dengan perintah-peritah Tuhan.

Generasi intelektual muslim yang lebih tua seperti Muhammad Natsir,
Ismail Sunny, Abdoerraoef, dan Jalaluddin Rakhmat memang mendukung
demokrasi, tetapi sebagian besar mereka masih tetap mengakui kedaulatan
Tuhan, sementara sebagian besar generasi mudanya seperti Munawir
Sjadzali, M. Amien Rais, Syafi’i Ma’arif, Nurcholish Madjid, M. Dawam
Raharjo, Tahir Azhary, maupun Abdurrahman Wahid menerima kedaulatan
rakyat dalam pengertian praktis, dan hanya sedikit yang masih tetap
memegangi konsep kedaulatan Tuhan. Hal ini berarti bahwa generasi muda
intelektual muslim Indonesia cenderung menafsirkan Islam secara
kontekstual dengan realisme politik.

Para intelektual muslim Indonesia bahkan mendukung demokrasi dalam
pengertian realisme politik atau dalam pengertian praktis seperti yang
dipahami dalam penggunaan kontemporer, sebagaimana disebutkan dalam
beberapa definisi di atas. Namun dalam pengertian filosofis, mereka masih
mengakui supremasi perintah Tuhan (syariah) sebagai standar dasar, yang
dianggap sebagai sumber kedaulatan tertinggi. Sedangkan konsep demokrasi
secara  genealogis  bagi  intelektual =~ muslim  Indonesia  tidak
dipermasalahkannya.®

218 Ulnmnna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005



