
 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 203 

WACANA INTELEKTUAL MUSLIM INDONESIA  
TENTANG KOMPATIBILITAS ISLAM DENGAN DEMOKRASI 

Winengan 
___________________________________________________________ 

Abstract 

In the beginning era of  Islam, contextual and highly abstract terms like democracy 
was unknown. Therefore, when the term exists and is applied in the context of muslims‟ 
states, it is responded in various ways due to some reasons. First, respond under 
genealogical reasons that assumes that democracy was first applied in the Western countries 
as a product of secular and liberal thinking process. Second, respond under philosophical 
reasons which looks at democracy through its political aspect that is closely related to state 
power in which people are found as the source of the power. In the meantime, as for a 
muslims, the dignity of power is in the Hand of Allah, the Creator. 

The problem arouses due to the application of democracy in Islam interest some 
Indonesian Moslem scholars. By using Islamic teaching value study approaches, this article 
is aimed at describing their opinions about the meaning of term democracy. Among them 
are M. Amien Rais, Nurcholish Madjid, Ismail Sunny, Syafi‟i Ma‟arif, Abdoerraoef, 
Jalaluddin Rakhmat, Muhammad Natsir, Muhammad Tahir Azhary, M. Dawam 
Rahardjo, Abdurrahman Wahid, and Munawir Sadzali. 

Based on their point of views, it seems that they do not question the meaning of 
democracy genealogically. They agree, even, support the concept of democracy which is 
understood contemporarily, in terms of the power of majority, people‟s voice (political 
participations), and free and responsible election. About the philosophical definition, 
although they accept the concept of people power, they still perceive the supremacy of God‟s 
order (Syariah) as the basis and is treated as the highest source of power. 

Keywords:  Islam, Demokrasi, Intelektual muslim, Syûrâ, Kedaulatan Rakyat, 
Kedaulatan Tuhan. 

_______________ 

SEKARANG ini istilah demokrasi telah diterima oleh hampir semua 
pemerintahan di dunia. Akibatnya adalah menjamurnya penggunaan kata 
demokrasi, seperti demokrasi liberal, demokrasi terpimpin, demokrasi 
sosialis, demokrasi Pancasila, dan sebagainya. Perubahan penggunaan 
semacam itu di satu sisi dimaksudkan untuk membawa konsep demokrasi 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

204  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

lebih dekat kepada kultur masyarakat tertentu, di sisi lain untuk 
menjustifikasi sistem politik yang diajukan oleh pemerintah tertentu. 

Dalam konteks negara-negara muslim, banyak di antara intelektual Islam 
telah mengamati dan mendiskusikan kesesuaian antara Islam dan demokrasi. 
Bahkan pemerintahan di negara-negara muslim mengklaim bahwa sistem 
politik mereka sedang bergerak ke arah yang demokratis, meskipun 
ditafsirkan dengan cara sendiri-sendiri. Sedangkan meningkatnya partisipasi 
gerakan-gerakan Islam dalam proses demokratisasi pada akhir 1980-an dan 
1990-an yang terus menuju ke pusat-pusat kekuasaan seakan menunjukkan 
gejala kecenderungan kepada kesesuaian antara Islam dan demokrasi. 
Namun bersamaan dengan gejala itu, sebenarnya muncul problem filosofis 
terutama karena demokrasi dipandang berdasarkan pada sekularisme, 
sedangkan Islam adalah agama yang berdasarkan pada kepercayaan kepada 
Tuhan. Akibatnya, dalam kenyataan muncul berbagai respons atau bentuk 
pemikiran di kalangan para ulama, intelektual, dan aktivis muslim terhadap 
kontradiksi Islam dengan istilah atau konsep demokrasi, termasuk intelektual 
muslim yang ada di Indonesia. Dalam tulisan ini, pembahasan tentang 
pemikiran intelektual muslim Indonesia dalam mengkaji kontradiksi Islam 
dengan konsep demokrasi lebih difokuskan pada persoalan tentang 
kedaulatan rakyat dengan kedaulatan Tuhan. 

Konsep dan Nilai-nilai Demokrasi  

Secara literal, demokrasi mempunyai makna kekuasaan oleh rakyat. Kata 
demokrasi, secara etimologis, berasal dari bahasa Yunani demos (rakyat) dan 
kratos (kekuasaan). Istilah demokrasi telah dikenal sejak abad ke-5 SM yang 
pada awalnya sebagai respons terhadap pengalaman buruk monarki dan 
kediktatoran di negara-negara Kota Yunani Kuno. Di tempat asal 
kelahirannya tersebut, pada awalnya demokrasi dipraktekkan sebagai sistem 
di mana seluruh warga negara membentuk lembaga legislatif. Hal ini 
dimungkinkan oleh kenyataan jumlah penduduk negara-negara Kota kurang 
lebih 10.000 jiwa. Sementara wanita, anak kecil, dan budak tidak mempunyai 
hak politik. Pada waktu itu tidak ada pemisahan kekuasaan dan semua 
pejabat bertanggung jawab sepenuhnya pada suatu majelis rakyat yang 
memenuhi syarat untuk mengontrol berbagai persoalan eksekutif, legislatif, 
dan yudikatif.1  

                                                 
1Masykuri Abdillah, Demokrasi di Persimpangan Makna (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 1999), 

73. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 205 

Ide-ide demokrasi modern berkembang dengan ide-ide dan lembaga-
lembaga dari tradisi pencerahan yang dimulai pada abad ke-16. Tradisi 
tersebut adalah ide-ide sekularisme yang diprakarsai oleh Niccolo 
Machiavelli (1469-1527), ide “negara kontrak” oleh Thomas Hobbes (1588-
1679), gagasan tentang konstitusi negara dan liberalisme serta pemisahan 
kekuasaan legislatif, eksekutif, dan lembaga federal oleh John Locke (1632-
1704) yang disempurnakan oleh Baron de Montesquieu (1689-1755), yang 
idenya mengenai pemisahan kekuasaan menjadi lembaga legislatif, eksekutif, 
dan yudikatif serta ide-ide tentang kedaulatan rakyat dan kontrak sosial yang 
diperkenalkan oleh Jean Jacques Rousseau (1712-1778).2 Meskipun dengan 
penafsiran yang berbeda, ada persamaan mengenai ide-ide sekularisme dan 
hak-hak asasi. Ide-ide tersebut merupakan respons terhadap monarki absolut 
akhir abad pertengahan dalam sejarah Eropa, yang menggantikan kekuasaan 
gereja (teokrasi). Demokrasi dalam bentuknya saat ini mulai muncul sejak 
Revolusi Amerika tahun 1776, kemudian disusul dengan Revolusi Prancis 
tahun 1789. 

Istilah demokrasi mempunyai beberapa pengertian dalam penggunaan 
kontemporer sebagaimana dapat dilihat dalam definisi-definisi berikut ini: 
1. Joseph A. Scumpeter mengemukakan bahwa metode demokrasi adalah 

suatu perencanaan institusional untuk mencapai keputusan politik di 
mana individu-individu memperoleh kekuasaan untuk memutuskan 
dengan cara perjuangan kompetitif atas suara rakyat. Definisi ini adalah 
yang paling umum digunakan oleh ilmuwan sosial 

2. Sidney Hook mendefinisikan demokrasi sebagai bentuk pemerintahan di 
mana keputusan-keputusan pemerintah yang penting atau arah kebijakan 
di balik keputusan itu secara langsung maupun tidak langsung didasarkan 
pada kesepakatan mayoritas yang diberikan secara bebas dari rakyat 
dewasa. 

3. Philippe C. Schmitter dan Terry Lynn Karl mendefinisikan demokrasi 
politik sebagai suatu sistem pemerintahan di mana pemerintah dimintai 
tanggung jawab atas tindakan-tindakan mereka di wilayah publik oleh 
warga negara yang bertindak secara tidak langsung melalui kompetisi dan 
kerjasama dengan para wakil mereka yang telah terpilih.3 
Ketiga definisi tersebut mengimplikasikan bahwa demokrasi 

mengandung unsur-unsur kekuasaan mayoritas, suara rakyat, pemilihan yang 

                                                 
2M. Arif Nasution, Demokrasi dan Problema Otonomi Daerah (Bandung: Mandar Maju, 2000), 3. 
3Abdillah, Demokrasi…, 74. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

206  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

bebas dan bertanggung jawab. Hal ini berarti bahwa dalam penggunaan 
kontemporernya, demokrasi didefinisikan lebih pragmatis ketimbang 
filosofis. Pada zaman pencerahan, demokrasi pada mulanya didefinisikan 
dalam pengertian yang lebih filosofis, yakni dengan ide kedaulatan rakyat 
sebagai lawan kedaulatan Tuhan (teokrasi) dan kedaulatan monarki.  

Pada masa sekarang istilah demokrasi bagi banyak orang dianggap 
sebagai kata yang mengimplikasikan nilai-nilai, perjuangan untuk kebebasan, 
dan jalan hidup yang lebih baik. Demokrasi bukan hanya merupakan metode 
kekuasaan mayoritas melalui partisipasi rakyat dan kompetisi yang bebas, 
tetapi juga mengandung nilai-nilai universal, khususnya nilai-nilai persamaan, 
kebebasan, dan pluralisme, walaupun konsep-konsep operasionalnya 
bervariasi menurut kondisi budaya negara tertentu. Eksistensi demokrasi 
juga berkaitan dengan eksistensi hak asasi manusia. Dalam hal ini Philippe C. 
Schmitter dan Terry Lynn Karl bahkan mengkarakterisasikan demokrasi 
bukan sebagai kekuasaan otokrasi, otoritarian, diktator, totalitarian, absolut, 
monarki, aristokrasi, dan kesultanan.4 Hal ini juga berarti bahwa demokrasi 
tidak hanya berhubungan dengan institusi formal, tetapi juga dengan 
eksistensi nilai-nilai dalam kehidupan sosial dan politik.  

Kontradiksi Islam dengan Konsep Demokrasi 

Islam dan demokrasi merupakan dua konsep dari entitas kultur yang 
berbeda. Maka ketika keduanya bertemu, betapapun nilai-nilai yang 
terkandung di dalamnya secara relatif bersesuaian, namun tak pelak 
menimbulkan gesekan-gesekan tajam. 

Memang, dalam wacana awal Islam, bahasa-bahasa kontekstual dan 
berabstrak tinggi seperti demokrasi ini tidak ada dan tidak dikenal oleh 
umatnya. Oleh karena itu, jika ada yang menuntut diberlakukannya 
demokrasi, hal itu sulit diterapkan kepada umat Islam pada waktu itu. 
Mereka tidak tahu apa yang harus dilakukan ketika disuruh berdemokrasi. 
Berbeda halnya jika mereka disuruh bermusyawarah, itu mudah bagi mereka, 
karena musyawarah bersifat workable, sedangkan demokrasi itu harus 
berpikir. Di samping itu, audience-nya adalah masyarakat yang tidak terdidik, 
sehingga semua terserah pada konsep-konsep praktis yang ditawarkan nabi 
yang kemudian diteorikan. Namun proses teoritisasi inilah yang sebenarnya 
tidak berkembang di kalangan umat Islam. 

                                                 
4Ibid., 76. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 207 

Munculnya persoalan demokrasi bagi umat Islam di abad modern ini, 
pertama-tama, disebabkan oleh adanya kecurigaan dari umat Islam bahwa 
demokrasi secara genealogis lahir di Barat. Sedangkan pada saat yang 
bersamaan, ada kecurigaan lain tentang prejudice Barat–Timur atau Islam–
Kristen yang diakui atau tidak usianya masih panjang. Ini merupakan salah 
satu konstrain. Namun di kalangan tertentu yang lebih wise, mereka tidak 
akan dengan mudah terjebak pada kondisi yang disebut sebagai genetic fallacy, 
yaitu kesalahan berdasarkan asal usul. Sebuah pemikiran tidak dapat 
dihukum baik atau buruk, sah atau tidak sah, hak atau bathil hanya 
berdasarkan asal usul, karena akan berbahaya. Di dalam hadits (yang dikutip 
Masdar F. Mas‟udi), Rasulullah saw. mengatakan, “al-Hikmah dlallâh al-
mukmin”, (bahwa kebenaran itu adalah barang yang hilang milik orang 
mukmin). Oleh karena itu, di mana pun ia ditemukan, maka wajib diambil 
tanpa melihat darimana datangnya, Barat atau Timur.5  

Problema demokrasi yang kedua bagi umat Islam adalah karena 
demokrasi sebagai sebuah wacana kehidupan politik sangat berkaitan dengan 
kekuasaan negara yang mengandaikan bahwa sumber kedaulatan adalah 
rakyat atau warga negara. Sementara itu, ada satu keyakinan yang seperti 
sudah menjadi dogma bagi umat Islam bahwa kedaulatan ada di genggaman 
Allah. Menurut Masdar F. Mas‟udi, sebenarnya ungkapan kedaulatan ada di 
genggaman Allah seperti teori Al-Maudûdî tidak perlu dicurigai. Hanya saja 
ketika ia mengatakan bahwa kedaulatan ada di genggaman Allah, 
sesungguhnya tidak bermaksud apa-apa selain bahwa semua berasal dari 
Allah. Jadi jangankan kedaulatan, alam semesta dan manusia pun berasal dari 
Allah. Akan tetapi persoalan di dalam kedaulatan adalah ketika orang 
bertanya siapa yang berhak mengangkat seorang pemimpin pemerintahan 
atau kepala negara dan menentukan sebuah aturan-aturan kehidupan di 
dalam bernegara? Apakah Allah sendiri yang harus hadir di tengah-tengah 
parlemen atau melalui pikiran dan kesadaran manusia?6 

Akan tetapi persoalan ini dirancukan lagi oleh keyakinan bahwa 
kedaulatan ada di genggaman Allah yang sekaligus berarti bahwa yang berhak 
mengangkat seorang pemimpin dan membuat aturan-aturan yang berkaitan 
dengan urusan kenegaraan itu haruslah Allah. Jika Allah tidak hadir secara 
fisik, berarti ketentuan yang ada di dalam agama. Namun, karena ketentuan 

                                                 
5Masdar F. Mas‟udi, “Islam, HAM, dan Demokrasi,” dalam Mewujudkan Satu Ummah, ed. M. 

Dawam Raharjo (Jakarta: Pustaka Zaman, 2002), 84. 
6Ibid., 86. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

208  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

di dalam agama pun tidak dapat berbicara, maka melalui mulut para 
pemimpinnya. Inilah yang menjadi kontradiksi pemahaman Umat Islam 
terhadap munculnya konsep demokrasi.  

Munculnya kontradiksi antara Islam dengan konsep demokrasi pada awal 
abad modern ini di kalangan umat Islam tidak hanya mendapat respons di 
kalangan intelektual muslim yang ada di luar Indonesia, tetapi mendapat 
respon juga di kalangan intelektual muslim yang ada di Indonesia, terutama 
dalam persoalan antara konsep kedaulatan rakyat dengan kedaulatan Tuhan. 

Penerimaan terhadap Konsep Demokrasi 

Sejak awal kebangkitan nasional, para pemimpin dan intelektual muslim 
di Indonesia merespons demokrasi sebagai sistem yang harus dijalankan 
dalam kehidupan sosial dan politik, seperti Sarekat Islam (SI) yang dalam 
kongres keduanya (1917) menuntut pemerintah kolonial untuk menerapkan 
sistem yang demokratis. Dalam sidang BPUPKI yang mendiskusikan tentang 
dasar negara dan konstitusi Indonesia, para pemimpin muslim mendukung 
pelaksanaan diskusi-diskusi itu secara demokratis. Demikian pula selama 
periode Demokrasi Parlementer dan Demokrasi Terpimpin, partai-partai 
Islam serta intelektual muslim mendukung terwujudnya demokrasi. 

Selama Orde Baru, para pemimpin serta intelektual muslim juga 
mendukung demokrasi, karena dua alasan. Pertama, nilai-nilainya sesuai 
dengan nilai-nilai Islam tentang masyarakat. Kedua, demokrasi merupakan 
cara yang tepat untuk mengartikulasikan aspirasi dan kepentingan-
kepentingan Islam, karena umat Islam di Indonesia adalah mayoritas, 
sementara sistem demokrasi pada dasarnya adalah sistem kekuasaan 
mayoritas. Dalam kenyataannya, sistem demokrasi muslim sebenarnya 
mempunyai keuntungan, seperti dalam perdebatan tentang dasar negara 
tahun 1945 yang menghasilkan kompromi dalam bentuk Piagam Jakarta. 
Pada pemilu tahun 1955, walaupun partai-partai politik Islam tidak 
memperoleh suara mayoritas, namun mereka optimis pandangan utamanya 
dapat diterima, bahwa Islam harus menjadi dasar negara dalam sidang 
Majelis Konstituante tahun 1956-1958. Para pendukung Islam sebagai dasar 
negara dalam kenyataannya meningkat secara perlahan-lahan, tetapi presiden 
akhirnya mengeluarkan dekrit 5 Juli 1959 untuk kembali kepada UUD 1945 
dan membubarkan Majelis Konstituante.7  

                                                 
7Jalaluddin Rakhmat, “Islam dan Demokrasi”, dalam Agama dan Demokrasi, ed. Tim Editor 

Franz Magnis Suseno (Jakarta: Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat, 1992), 43. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 209 

Secara teologis penerimaan para intelektual muslim terhadap konsep 
demokrasi didasarkan pada ajaran-ajaran al-Qur‟an dan praktik historis 
musyawarah pada masa Nabi Muhammad dan Khulafa‟ al-Râsyidîn. Seperti 
halnya intelektual muslim di negara lain yang mendukung demokrasi, mereka 
juga mendasarkan pendapatnya pada Qs. Âli „Imrân (3): 159, “wa syâwirhum fî 
al-amr”, dan al-Syûrâ (42): 38, “wa amruhum syûrâ baynahum”. Mereka 
mempunyai konsep sendiri tentang demokrasi, yang tidak sama dengan 
demokrasi liberal atau demokrasi sosialis.  

Kedaulatan Rakyat vs Kedaulatan Tuhan 

Persoalan konsep kedaulatan rakyat vis a vis konsep kedaulatan Tuhan 
mendapat respons dari kalangan intelektual muslim di Indonesia pada awal 
abad modern ini. Muhammad Natsir, ketua Masyumi (1952-1958), misalnya, 
mendukung demokrasi walaupun dia mempunyai penafsiran tersendiri. 
Menurutnya, Islam adalah sistem demokratis, dalam pengertian bahwa Islam 
menolak istibdâd (despotisme), absolutisme, dan otoritarianisme. Hal itu tidak 
berarti bahwa semua hal dalam pemerintahan Islam diputuskan melalui 
Majelis Syûrâ (Dewan Permusyawaratan). Keputusan-keputusan demokratis 
diimplementasikan hanya pada masalah-masalah yang tidak disebutkan 
secara spesifik dalam syariah, sehingga tidak ada keputusan demokratis, 
misalnya pada larangan judi dan zina.8 Menurut Natsir, Islam mempunyai 
konsep dan karakteristik sendiri. Islam tidak harus 100% demokratis atau 
100% otokratis. Islam adalah sintesis antara demokrasi dan otokrasi. 
Meskipun Natsir dikenal sebagai seorang demokrat sejati dan pendukung 
demokrasi, namun dia tetap mendukung kedaulatan Tuhan.  

Di antara intelektual muslim lain yang mendukung demokrasi, bahkan 
lebih progresif daripada Natsir, adalah Z. A. Ahmad. Sementara Natsir 
mengajukan kedaulatan Tuhan, Ahmad menerima kedaulatan rakyat. Di 
negara Islam menurut Ahmad, rakyat mempunyai dua hak, yaitu hak untuk 
menyusun undang-undang dan hak untuk memilih kepala negara.9 Pemikiran 
tersebut didasarkan pada Qs. Âli „Imrân (3): 159, “Dan bermusyawarahlah 
dengan mereka (rakyat) dalam persoalan-persoalan negara”, al-Syûrâ (42): 38, “… 
yang menjalankan pemerintahannya dengan musyawarah di antara mereka”, dan Qs. 
al-Nisâ‟ (4): 59 mengenai konsep ulul-amr minkum (penguasa di antara kamu).  

                                                 
8Muhammad Natsir, “Islam „Demokrasi‟?”, dalam bukunya Capita Selecta (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1973), 452. 
9Z. A. Ahmad, Republik Islam Demokratis (Tebing Tinggi, Deli: Pustaka Maju, 1951), 36 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

210  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Sejalan dengan pemikiran Natsir, Ismail Suny adalah salah satu dari 
intelektual muslim yang masih memegangi ide kedaulatan Tuhan. 
Menurutnya, kedaulatan yang hakiki berada pada Tuhan, sementara otoritas 
rakyat adalah kepercayaan suci yang harus berada dalam batas-batas 
kehendak Tuhan. Menurutnya, kedaulatan rakyat sebagaimana yang juga 
dipahami di Indonesia, pada dasarnya merupakan penerapan kedaulatan 
Tuhan oleh semua rakyat sebagai hamba-Nya, dimana implementasi aturan-
aturan Tuhan dalam kehidupan sosial dan politik diimplementasikan oleh 
rakyat melalui para wakil mereka.10 Sejalan dengan Suny, Abdoerraoef juga 
memperkenalkan ide kedaulatan Tuhan, sedangkan kedaulatan rakyat hanya 
berfungsi sebagai implementasi dari kedaulatan Tuhan. Namun Abdoerraoef 
tidak sependapat dengan Suny bahwa kedaulatan Tuhan, kedaulatan rakyat, 
dan kedaulatan negara dapat dikumpulkan bersama-sama dan mempunyai 
status sama. Abdoerraoef mendukung bahwa sistem politik Islam adalah 
sistem yang sekarang ini kita sebut sistem demokrasi dan menolak sistem 
teokrasi. Dia mendifinisikan demokrasi sebagai sistem yang mencakup 
pemerintahan itu sendiri, partisipasi politik anggota-anggotanya, kebebasan 
spiritual, dan persamaan di muka hukum.11  

Sementara itu, Jalaluddin Rakhmat memandang demokrasi sebagai istilah 
yang mempunyai pengertian berbeda-beda. Dia mendukung demokrasi 
sebagi konsep bagi sistem politik yang didasarkan pada dua prinsip, 
partisipasi politik dak hak asasi manusia. Prinsip-prinsip ini menyebabkan 
rakyat berpartisipasi dalam keputusan-keputusan publik dan melindungi hak-
hak asasi manusia, yakni hak kebebasan berbicara, hak mengontrol 
kekuasaan, dan hak persamaan di muka hukum.12 Konsep demokrasi ini 
tidak hanya sesuai dengan ajaran Islam, tetapi juga merupakan perwujudan 
dari ajaran-ajaran Islam dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Jadi, baik 
Sunny, Abdoerraoef, dan Rakhmat mendukung demokrasi, tetapi mereka 
pada dasarnya setuju tentang kedaulatan Tuhan yang diimplementasikan 
dengan kedaulatan rakyat. 

Berbeda dari mereka terdapat beberapa intelektual muslim lain tidak 
mempersoalkan gagasan kedaulatan rakyat dewasa ini. Menurut Munawir 
Sjadzali, tidak dapat diingkari bahwa pada hakikatnya kedaulatan tertinggi 
berada pada Tuhan, tetapi konsep kedaulatan rakyat tidak pernah diartikan 

                                                 
10Ismail Sunny, Mekanisme Demokrasi Pancasila (Jakarta: Aksara Baru, 1987), 7. 
11Abdoerraoef, al-Qur‟an dan Hukum (Jakarta: Bulan Bintang, 1971), 205. 
12Ibid, 205. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 211 

untuk menolak kedaulatan Tuhan. Secara historis, kedaulatan rakyat 
diperkenalkan untuk menentang kedaulatan monarki yang ketika itu 
mempunyai kekuasaan absolut.13 Sejalan dengan Sjadzali, Ahmad Syafii 
Maarif mengkritik pendapat Maududi tentang kedaulatan Tuhan, yaitu 
kedaulatan ada di genggaman Allah sebagai suatu yang membingungkan. Dia 
juga mengkritik apa yang dikatakan oleh H. A. R. Gibb: 

“Pemimpin umat adalah Allah, dan hanya Allah semata. Kekuasaan-Nya tidak terbatas, 
dan perintahnya sebagaimana yang diwahyukan kepada Muhammad, menjadi hukum 
dan konstitusi umat. Karena Tuhan sendiri adalah pembuat keputusan tunggal, maka 
tidak ada ruang dalam teori politik Islam yang dapat menjadi legislasi atau kekuasaan 
legislatif, baik yang dimiliki oleh pemerintahan temporal atau apa pun. Tidak ada 
kedaulatan negara, dalam pengertian bahwa negara mempunyai hak untuk menentukan 
hukumnya sendiri, meskipun mungkin mempunyai sedikit kebebasan untuk 
menentukan struktur konstitusi padanya. Hukum di atas negara, baik secara logika 
maupun dalam hal waktu, dan adanya negara hanya bertujuan untuk memelihara dan 
menyelenggarakan hukum.”14  

Menurut Maarif, apa yang dikatakan Gibb tersebut secara tidak langsung 
menyatakan bahwa pintu ijtihad telah tertutup dan menjadikan pemikiran 
politik Islam membingungkan. Menurutnya, seharusnya seseorang tidak 
perlu mempersoalkan antara kedaulatan absolut Tuhan dengan kedaulatan 
politik negara tertentu, karena dampaknya akan sangat besar. Ide tentang 
kedaulatan Tuhan sekilas tampak mengangkat Tuhan pada posisi yang sangat 
tinggi, akan tetapi pada hakikatnya ide tersebut merendahkan posisi-Nya 
pada tingkat yang tidak sepantasnya, semata-mata karena kerancuan 
memahami ayat-ayat al-Qur‟an. 15 

Ada beberapa argumen untuk menerima konsep demokrasi melalui 
rujukan al-Qur‟an serta pengamalan Nabi Muhammad dan Khulafâ‟ al-
Râsyidîn. M. Amien Rais, misalnya menafsirkan syûrâ (musyawarah) sebagai 
prinsip yang menolak elitisme. Elitisme adalah pandangan yang 
membenarkan bahwa hanya pemimpin (elit) yang mengetahui bagaimana 
mengatur dan mengelola negara, sedangkan rakyat hanyalah massa pasif yang 
mengikuti kehendak kaum elit. Menurut Rais, mungkin benar mengatakan 
bahwa syûrâ dapat di sebut demokrasi, tetapi dia secara sengaja menghindari 
istilah itu dalam konteks sistem politik Islam, karena saat ini istilah 

                                                 
13Munawir Sjazali, Islam dan Tata Negara Sejarah dan Pemikiran (Jakarta, UI Press, 1990), 172. 
14Ahmad Syafi‟i Ma‟arif, Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang Percaturan dalam Konstituate 

(Jakakrta, LP3ES, 1987),130. 
15Ibid. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

212  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

demokrasi menjadi konsep yang disalahpahami, dalam pengertian bahwa 
beberapa negara, yang banyak atau sedikit anti demokrasi, dapat menyebut 
sistem mereka demokratis.16 Hal ini tidak berarti bahwa Rais menolak 
demokrasi itu sendiri, tetapi hanya mengemukakan bahwa istilah demokrasi 
dewasa ini telah disalahpahami sesuai dengan kepentingan politik rezim 
tertentu. Ada tiga alasan utama kenapa Rais menerima demokrasi. Pertama, 
al-Qur‟an memerintahkan umat Islam untuk melaksanakan musyawarah 
dalam menyelesaikan masalah-masalah mereka. Kedua, secara historis Nabi 
Muhammad menerapkan musyawarah ini dengan umat Islam dalam 
menyelesaikan masalah-masalah mereka. Ketiga, secara rasional, di mana umat 
Islam diperintahkan untuk menyelesaikan dilema dan masalah-masalah 
mereka, menunjukkan bahwa sistem yang demokratis adalah bentuk tertinggi 
mengenai sistem politik dalam sejarah umat manusia.17 Jadi, Rais tidak 
melihat ada pertentangan antara Islam dengan demokrasi. Sebaliknya, dia 
berpendapat bahwa demokrasi paling sesuai dengan semangat dan substansi 
al-Qur‟an dan Sunnah. Karena itu dia menyangkal bahwa demokrasi hanya 
tepat bagi negara-negara Barat. 

Secara historis, musyawarah dipraktekkan oleh Nabi Muhammad selama 
Perang Uhud, yaitu ketika mayoritas pasukannya memintanya untuk 
menghadapi musuh dari luar kota. Hal itu memperlihatkan, menurut Maarif, 
bahwa asal usul metode demokrasi dalam sejarah Islam muncul ketika terjadi 
Perang Uhud. Pada zaman Khulafâ‟ al-Râsyidîn, musyawarah pertama kali 
dilakukan di rumah Bani Sa‟idah sesaat setelah wafatnya Nabi Muhammad. 
Musyawarah menghasilkan terpilihnya Abû Bakar sebagai khalifah pertama. 
Abû Bakar dalam baiatnya sebagai khalifah mendeklarasikan setelah dia 
menerima mandat dari rakyat yang memintanya untuk mengimplementasikan 
al-Qur‟an dan Sunnah. Oleh karena itu, dia harus didukung selama dia 
mengimplementasikannya. Akan tetapi jika dia melakukan kesalahan fatal, 
dia harus diberhentikan dari kekhalifahan. Hal ini berarti, menurut Maarif, 
bahwa negara Islam mempersyaratkan kesepakatan umat Islam, dan hal ini 
dapat dikategorikan sebagai nilai demokratis. Model demokrasi dapat 
disesuaikan menurut keadaan di mana umat Islam berada, dan karena alasan 
ini, ijtîhâd mempunyai peran penting di masyarakat.18  

                                                 
16M. Amien Rais, “Islam Politik dan Demokrasi di Indonesia” dalam Basco Carvallo dan Dasrizal 

(eds) Aspirasi Umat Islam Indonesia (Jakarta, Leppenas, 1983), 54. 
17M. Amien Rais, Beberapa Catatan Kecil tentang Pemerintahan Islam (Bandung: Mizan, 1992), 71. 
18Maarif, Islam …, 50. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 213 

Konsep syûrâ, menurut Rais, dapat berperan sebagai benteng yang kuat 
untuk menentang pelanggaran negara, otoritarianisme, despotisme, 
kediktatoran, dan sistem-sistem lain yang mengabaikan hak-hak politik 
rakyat. Partisipasi politik rakyat dihormati sepenuhnya dalam 
penyelenggaraan negara, karena mereka pada hakikatnya adalah para pemilik 
negara, sementara para pemimpin hanyalah pelayan rakyat. Prinsip ini juga 
mensyaratkan bahwa kekuasaan negara harus dipilih secara bebas oleh 
rakyat, berdasarkan prinsip kedaulatan rakyat. Sedangkan sistem monarki, 
menurut Rais tidak sesuai dengan Islam. Sebuah sistem monarki, di mana 
raja hanya merupakan simbol, tetapi kekuasaan yang sebenarnya tetap berada 
pada rakyat, seperti Kerajaan Inggris, jelas lebih sesuai dengan Islam 
daripada sistem monarki Kerajaan Saudi Arabia, misalnya. Dengan kata lain, 
Kerajaan Inggris lebih islami ketimbang Kerajaan Saudi Arabia, karena pada 
yang pertama (Kerajaan Inggris) kedaulatan berada di tangan rakyat dan 
kekuasaan yang sebenarnya dipilih oleh rakyat tiap empat tahun sekali, 
sementara pada yang kedua (Kerajaan Saudi Arabia) kedaulatan raja dan para 
bangsawan adalah pewaris negara dan tidak bertanggung jawab kepada 
rakyat. 

Sementara itu, Nurcholish Madjid menyadari bahwa nilai-nilai Islam dan 
nilai-nilai demokrasi bertentangan, tetapi dia melihat kesesuaian antara Islam 
dan demokrasi. Dia mendasarkan penerimaannya atas demokrasi bukan 
hanya berdasarkan dua ayat Qs. Âli „Imrân (3): 159 dan Qs. Fushshilat (41): 
38, tetapi juga Qs. al-Fâtihah (1): 6, “ihdinâ al-sirâth al-mustaqîm”. Menurutnya, 
Islam menganggap manusia sebagai makhluk yang secara fundamental 
bersifat positif dan optimis (fitrah), sementara pada saat yang sama 
mempunyai keterbatasan-keterbatasan yang potensial. Al-Qur‟an dan Sunnah 
memberikan tuntunan kepada manusia, tetapi itu bersifat umum, keduanya 
tidak menjelaskan bagaimana mengimplementasikan tuntunan tersebut. 
Untuk persoalan-persoalan yang rinci dan praktis, manusia dituntut 
melakukan ijtîhâd. Dalam mekanisme sosial, ijtîhâd menghasilkan demokrasi 
yang tentu saja mengimplikasikan diskusi-diskusi dan argument-argumen. 
Karena keterbatasan-keterbatasan manusia, ijtîhâd harus dilakukan secara 
kolektif dan demokratis, khususnya dalam persoalan-persoalan yang 
menyangkut urusan publik, dan memohon kepada Tuhan untuk 
membimbing hamba-Nya ke jalan yang lurus.19 Madjid juga mendasarkan 
pendapatnya pada praktik-praktik Khulafâ‟ al-Râsyidîn. Menurutnya, selama 

                                                 
19Abdillah, Demokrasi…, 83. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

214  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

periode Khulafâ‟ al-Râsyidîn, Islam menampilkan suatu bentuk kehidupan 
politik modern, dalam arti bahwa ada partisipasi politik rakyat yang universal, 
dan sistem rekrutmen kepemimpinan didasarkan pada bakat dan kecakapan 
pribadi, tidak didasarkan pada keistimewaan yang diperoleh melalui 
hubungan keluarga. Hal ini dianggap sebagai gagasan yang sangat modern 
untuk saat itu, yang kegagalannya dapat dijelaskan dengan penggantian oleh 
sistem Monarki Umayyah. Sebagaimana masyarakat egalitarian dan 
partisipatoris, Madjid berpendapat bahwa periode Islam klasik benar-benar 
menyerupai citra masyarakat yang adil, terbuka, dan demokratis. 20  

Menyadari bahwa demokrasi lebih merupakan cara untuk mengatur 
negara, M. Dawam Rahardjo, berpendapat bahwa demokrasi tidak dapat 
meyelesaikan seluruh problema manusia, karena kehendak umum tidak 
selalu merupakan cara terbaik untuk mencapainya; mengingat kebanyakan 
manusia tidak mempunyai pengetahuan yang pasti tentang segala sesuatu, 
seperti dalam ayat Qs. al-A„râf (7): 187 dikatakan “wa lâkinna aktsar al-nâs lâ 
ya„lamûn (akan tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahuinya).21 Menurut 
Raharjo, ada nilai-nilai lain Islam yang lebih fundamental dan esensial yang 
telah diperkenalkan sejak awal sejarahnya, khususnya tentang nilai-nilai 
keadilan, persamaan, dan musyawarah. Secara historis, demokrasi sebenarnya 
sangat terbatas, dalam arti bahwa demokrasi bukanlah nilai yang 
fundamental, tetapi muncul pada waktu dan kondisi sosial tertentu. Ketika 
perkembangan masyarakat muslim mencapai kondisi semacam itu, maka 
akan melahirkan sistem yang demokratis. 

Beberapa intelektual muslim tidak memberikan definisi yang pasti 
tentang demokrasi, karena memang ia sebenarnya sangat sulit untuk 
didefinisikan secara tepat. Menurut Rais, sistem yang demokratis tidak dapat 
didefinisikan dengan adanya institusi-institusi formal negara, sepertinya 
adanya DPR, partai-partai politik, pemilu dan hak-hak warga negara. 
Demokrasi lebih baik didefinisikan dengan merujuk pada ide tentang 
“demokrasi substansial”. Ada beberapa sistem politik yang tampaknya 
demokratis, tetapi pada dasarnya otoritarian dan bahkan anti demokrasi.22 
Karena itu, menurut Rais lebih tepat menentukan kriteria demokrasi 
ketimbang berupaya mendefinisikannya. Dia menyebutkan paling tidak, 

                                                 
20Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban ( Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992), 

114. 
21Abdillah, Demokrasi…, 87. 
22M. Amien Rais, Demokrasi dan Proses Politik (Jakarta: LP3ES, 1986), xvi. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 215 

sepuluh kriteria demokrasi yang dapat dikembangkan: 1) partisipasi rakyat 
dalam pembuatan keputusan, 2) persamaan di muka hukum, 3) distribusi 
pendapatan yang adil, 4) kesempatan yang sama dalam pendidikan, 5) 
kebebasan berbicara, kebebasan pers, kebebasan berserikat dan kebebasan 
beragama, 6) tersedianya informasi dan keterbukaan informasi, 7) 
menghormati etika politik, 8) kebebasan individu, 9) kerja sama, dan 10) hak 
untuk protes. Sedangkan yang lain agar menjadi efektif : 1) kontinuitas 
mekanisme pengawasan dan penyeimbangan di antara para penguasa serta 
antara mereka dan rakyat, 2) jaminan atas, paling tidak, empat kebebasan; 
kebebasan berekspresi, kebebasan pers, kebebasan beragama, dan kebebasan 
berkehendak, 3) implementasi kontrol rakyat terhadap para pemimpinnya, 4) 
pembagian kekuasaan di antara kelompok-kelompok sosial, dan 5) pemilihan 
wakil-wakil rakyat yang bebas.23  

Ada juga perbedaan pendapat di kalangan intelektual muslim mengenai 
metode demokrasi. Menurut Abdurrahman Wahid, musyawarah dapat 
menghasilkan konsensus (ijmâ„), dan metode pembuatan keputusan dapat 
didasarkan pada suara mayoritas, sebagaimana dipraktikkan oleh Nabi 
Muhammad, ketika beliau dan umat Islam saat itu menghadapi kaum 
Quraisy yang mengepung kota Madinah. Ada dua alternatif bagi umat Islam 
dalam menghadapi musuh, yaitu cara ofensif atau difensif. Secara pribadi, 
Nabi memilih posisi defensif, tetapi mayoritas umat Islam memilih cara 
ofensif dalam menghadapi kaum Quraisy. Hasilnya adalah bahwa keputusan 
mayoritas umatlah yang dipakai. Namun, Wahid berpendapat bahwa konsep 
syûrâ tidak sama dengan demokrasi liberal, karena dalam syûrâ tujuan 
utamanya adalah semangat persaudaraan dan kerjasama berdasarkan 
kepercayaan kepada Allah dan kepentingan rakyat dan bukan atas nama 
kemenangan kelompok tertentu.24 Sekarang ini, mekanisme pembuatan 
keputusan tanpa mendasarkan pada metode-metode tertentu (misalnya, 
voting) adalah sangat sulit dijalankan, khususnya jika ada perbedaan pendapat, 
yang semuanya sesuai dengan dasar-dasar Islam dan peraturan hukum. Oleh 
karena itu, adalah masuk akal ketika Sjadzali mengkritik pendapat Maududi 
tentang kemungkinan bagi kepala negara untuk menolak suara mayoritas 
Majelis Syûrâ dan menerima suara minoritas atau bahkan mengabaikan 
seluruh keputusan bersama.  

                                                 
23Ibid., 71. 
24Abdurrahman Wahid, Muslim di Tengah Pergumulan ( Jakarta: Leppenas, 1983), 94. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

216  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Dalam sistem yang demokratis, semua keputusan politik dan tindakan 
penguasa atau pemerintah lainnya harus dipertanggungjawabkan kepada 
rakyat. Menurut Azhari, kekuasaan pada dasarnya adalah amanat yang 
diberikan dan dilimpahkan oleh rakyat agar dijalankan dengan adil, 
sebagaimana dinyatakan dalam Qs. al-Nisâ‟ (4): 58, “Sesungguhnya Allah 
menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak menerimanya, dan 
menyuruh kamu apabila menetapkan hukum di antara manusia, supaya kamu 
menetapkan dengan adil”. Oleh karena itu, kekuasaan yang dalam pengertian 
luas mencakup lembaga legislatif, eksekutif, dan yudikatif harus dijalankan 
dengan jujur dan tidak disalahgunakan.25 Kekuasaan ini tentu saja harus 
dipertanggungjawabkan tidak hanya kepada rakyat, tetapi juga kepada Tuhan, 
sebagaimana dikatakan Nabi Muhammad, “Sesungguhnya kamu semua adalah 
pemimpin dan akan dimintai pertanggungjawaban atas kepemimpinanmu”. Hadits ini 
mengimplikasikan bentuk kepemimpinan, baik formal maupun non-formal. 
Para pemimpin formal adalah mereka yang menduduki posisi dalam 
organisasi pemerintahan, sementara pemimpin non-formal adalah para 
pemimpin masyarakat atau mereka yang menduduki posisi terhormat dalam 
masyarakat. Madjid juga mengutip hadits tersebut di atas sebagai dasar 
argumentasinya mengenai pertanggungjawaban kekuasaan. Dalam konteks 
negara, pertanggungjawaban itu mengambil bentuk upaya-upaya pemerintah 
dalam mewujudkan kesejahteraan rakyat.26  

Dalam perspektif teologis, para intelektual muslim di Indonesia 
umumnya merespons konsep demokrasi pada tingkat normatif dan etis. 
Mereka tidak merespons konsep tersebut pada tingkat operasional, misalnya, 
mengenai institusi-institusi politik atau mekanisme sistem yang demokratis. 
Hal ini karena mereka agaknya menganggap institusi-institusi demokrasi 
sebagai politik praktis yang dapat diubah sesuai dengan perubahan sosial 
yang terjadi. Mereka agaknya juga menganggap institusi-institusi politik 
selama periode Nabi Muhammad dan Khulafâ‟ al-Râsyidîn tidak berlaku 
secara universal. Namun dalam konteks proses dan pembangunan politik di 
Indonesia, respons mereka lebih operasional ketimbang perspektif teologis. 

Di antara intelektual muslim yang mengungkapkan gagasannya tentang 
institusi politik pada tingkat operasional adalah Abdoerraoef. Dia mengakui 
bahwa tidak ada perintah khusus mengenai bentuk negara, sehingga umat 

                                                 
25Ibid., 84. 
26Nurcholish Madjid, “Kaum Muslim dan Partisipasi Partai Politik: Masalah Hak-hak Individu 

dan Sosial yang Teringkari”, dalam Islam Doktrin (Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992), 114. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 217 

Islam secara relatif bebas menentukan bentuk negara sesuai dengan kondisi 
mereka, baik berbentuk kerajaan, republik atau bahkan fuhrerstaat.27 Jelaslah 
bahwa Abdoerraoef adalah seorang pembela sistem demokrasi, sebagaimana 
Rais, dia tidak setuju dengan sistem monarki murni seperti di Saudi Arabia. 
Dia bahkan membandingkan gagasan politik Islam dengan teori pemisahan 
kekuasaan kekuasaan (eksekutif, legislatif, dan yudikatif) yang diperkenalkan 
oleh Montesquieu. Menurutnya, Qs. al-Nisâ‟ (4): 58-59 menjelaskan tentang 
tiga fungsi dalam negara, yaitu fungsi permusyawaratan untuk mengesahkan 
hukum, fungsi penerapan, dan pelaksanaan hukum, dan fungsi keputusan 
dengan menggunakan hukum.28 Namun, al-Qur‟an tidak menjelaskan apakah 
ketiga fungsi tersebut dipisahkan atau disatukan, sehingga umat Islam boleh 
memilih jawaban mana yang lebih tepat terhadap kondisi, tempat, dan kapan 
mereka hidup. Dia menyatakan bahwa teori pemisahan kekuasaan tidak 
menjamin kebebasan rakyat, sebaliknya menfungsikan ketiga lembaga 
tersebut dapat menjamin kebebasan semacam itu. 

Merespons pandangan Abdoerraoef tersebut, Tahir Azhary mengatakan 
bahwa umat Islam boleh mengambil institusi-institusi politik yang berasal 
dari nonmuslim dan secara empiris memperlihatkan keefektifannya, seperti 
teori check and balance serta teori distribusi kekuasaan.29 Sedangkan dalam 
konteks ini Madjid memilih untuk menyesuaikan teori politik Islam yang 
diperkenalkan oleh ulama klasik dengan bentuk-bentuk modern. Dia 
mengakui bahwa dalam perspektif historis, ulî al-amr (penguasa) 
dimanifestasikan dalam bentuk ahl al-hal wa al-„aqd (kelompok ulama yang 
berhak memutuskan masalah-masalah publik) yang secara implisit diakui 
oleh rakyat. Sedangkan dalam konteks modernnya, hal ini dapat dicapai 
melalui parlemen atau Majelis Rakyat yang anggota-anggotanya dipilih rakyat 
melalui pemilu. Sebagaimana Madjid, Rahardjo mendukung institusionalisasi 
pemilu untuk memilih ahl al-hal wa al-„aqd atau Majelis Syûrâ atau apapun 
namanya semacam Majelis Permusyawaratan Rakyat. Institusi ini dapat 
dihubungkan dengan lembaga perwakilan rakyat semacam Dewan 
Perwakilan Rakyat yang menjalankan mandat rakyat dan berfungsi sebagai 
pemegang kekuasaan tertinggi dalam negara.30 Dalam sistem demokrasi 

                                                 
27Abdoerraoef, al-Qur‟an…, 221. 
28Ibid., 223. 
29M. Tahir Azhary, Negara Hukum, Suatu Studi tentang Implementasi Hukum Islam pada Periode 

Negara Madinah dan Masa Kini (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), 73. 
30M. Dawam Rahardjo, Islam dan Masyarakat dalam Intelektual, Intelegensia, dan Prilaku Politik 

Bangsa (Bandung: Mizan, 1993), 260. 



Winengan, Wacana Intelektual Muslim Indonesia tentang Kompatibilitas Islam dengan Demokrasi 
______________________________________________________________________ 

218  Ulumuna, Volume IX Edisi 16 Nomor 2 Juli-Desember 2005 

Indonesia, konteks ini terlihat dari fungsi, kedudukan, dan keanggotaan 
MPR dan DPR.  

Generasi intelektual muslim Indonesia yang awal memang mendukung 
demokrasi, tetapi sebagian besar mereka masih tetap mengakui kedaulatan 
Tuhan, sementara sebagian besar generasi mudanya menerima kedaulatan 
rakyat dalam pengertian praktis, dan hanya sedikit yang masih tetap 
memegangi konsep kedaulatan Tuhan. Hal ini berarti bahwa generasi muda 
cenderung menafsirkan Islam secara kontekstual dengan realisme politik. 

Catatan Akhir 

Berdasarkan kajian di atas dapat disimpulkan bahwa para intelektual 
muslim Indonesia menerima unsur-unsur demokrasi seperti yang 
diperkenalkan oleh Hook, Schumpeter, Schmitter, dan Karl, yaitu kekuasaan 
mayoritas, suara rakyat (partisipasi politik), dan pemilihan yang bebas dan 
bertanggung jawab. Namun problemny adalah dapat atau tidaknya 
demokrasi itu diterapkan seutuhnya, seperti dalam demokrasi liberal. Karena 
dalam demokrasi Islam kehendak rakyat hanya dapat diimplementasikan 
selama tidak bertentangan dengan perintah-peritah Tuhan. 

Generasi intelektual muslim yang lebih tua seperti Muhammad Natsir, 
Ismail Sunny, Abdoerraoef, dan Jalaluddin Rakhmat memang mendukung 
demokrasi, tetapi sebagian besar mereka masih tetap mengakui kedaulatan 
Tuhan, sementara sebagian besar generasi mudanya seperti Munawir 
Sjadzali, M. Amien Rais, Syafi‟i Ma‟arif, Nurcholish Madjid, M. Dawam 
Raharjo, Tahir Azhary, maupun Abdurrahman Wahid menerima kedaulatan 
rakyat dalam pengertian praktis, dan hanya sedikit yang masih tetap 
memegangi konsep kedaulatan Tuhan. Hal ini berarti bahwa generasi muda 
intelektual muslim Indonesia cenderung menafsirkan Islam secara 
kontekstual dengan realisme politik. 

Para intelektual muslim Indonesia bahkan mendukung demokrasi dalam 
pengertian realisme politik atau dalam pengertian praktis seperti yang 
dipahami dalam penggunaan kontemporer, sebagaimana disebutkan dalam 
beberapa definisi di atas. Namun dalam pengertian filosofis, mereka masih 
mengakui supremasi perintah Tuhan (syariah) sebagai standar dasar, yang 
dianggap sebagai sumber kedaulatan tertinggi. Sedangkan konsep demokrasi 
secara genealogis bagi intelektual muslim Indonesia tidak 
dipermasalahkannya.● 


