
 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 189 

MAHKAMAH SYAR‘IYYAH DI KESULTANAN BIMA: 
WUJUD DIALEKTIKA HUKUM ANTARA ISLAM DAN ADAT 

Muh. Salahuddin 
___________________________________________________________ 

Judul: Peradilan Agama dalam Pemerintahan Islam di Kesultanan Bima 
Penulis: Abdul Ghani Abdullah 

Penerbit: Yayasan Lengge, Mataram, 2004 
Tebal: 387 Halaman 

_______________ 

DIALEKTIKA Islam dengan adat-istiadat Nusantara menghasilkan berbagai 
ragam corak, warna, dan peradaban masyarakat di kawasan ini. Dalam 
konteks itu sulit dibedakan secara tegas (clear-cut) mana yang hukum adat dan 
mana pula yang hukum Islam. Maka, tak mengherankan, bila penyatuan 
dialektik antara hukum adat dan hukum Islam sejauh itu telah memunculkan 
kearifan lokal, seperti pepatah masyhur Melayu yang berbunyi “adat 
bersendikan syara’ syara’ bersendikan kitabullah” (adat berasaskan pada hukum 
syara’ dan syara’ berasal dari kitabullah), juga pepatah Bugis, “adat hula-hula to 
syara’, syara’ hula-hula to adati” (adat bersendikan syara’, dan syara’ bersendikan 
adat).  

Dua pepatah tersebut adalah gambaran bahwa ada penerimaan dan 
pengakuan terhadap hukum Islam yang diadaptasikan ke dalam sistem adat.1 
Pepatah tersebut di atas juga sebuah penegasan bahwa pola penyelesaian 
perkara hukum dalam masyarakat Islam pada zaman kesultanan Islam 
Nusantara selalu merujuk dan tunduk pada ketentuan hukum adat yang 
berlaku dan diakui (kebolehannya) oleh hukum Islam. Dalam banyak kasus, 
terkadang banyak sulit untuk memastikan mana hukum adat (tradisi) dan 
mana hukum Islam. Dalam pada itu hukum adat seakan telah menyatu 
dengan dan menjadi bagian dari hukum Islam itu sendiri.2  

                                                 
1Sebagaimana diakui Soepomo bahwa hukum adat di sebagian Nusantara adalah 

hukum non-statutair yang berasal dari adat-kebiasaan dan sebagian hukum Islam. Lihat R. 
Soepomo, Bab-bab tentang Hukum Adat (Jakarta: Pradnya Paramita, 1993), 3. 

2Sebagaimana diungkap Cak Nur bahwa bagi banyak orang sulit memisahkan agama 
dan budaya. Menurutnya, agama dan tradisi memang tidak dapat dibedakan, tetapi 
sebenarnya dapat dipisahkan. Agama bersifat mutlak dan primer, sedangkan budaya adalah 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

190  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Problem hukum itulah yang kemudian menuntut adanya suatu lembaga 
perangkat pemerintahan berupa institusi peradilan yang bertugas untuk 
menyelesaikan perkara bagi anggota masyarakat yang bersengketa. Dalam 
sejarah Indonesia, ada beragam nama lembaga peradilan Islam. Di Aceh, 
misalnya, lembaga peradilan Islam dikenal dengan Mahkamah Syar’iyyah. Di 
Kerajaan Mataram dikenal dengan istilah pengadilan serambi (surambi). Di 
Sulawesi dikenal dengan lembaga Qadli. Sementara di Kalimantan Selatan 
dikenal dengan istilah Mahkamah Syara’ dan di Bima dikenal dengan sebutan 
Mahkamah Syar’iyyah.3 Lembaga-lembaga tersebut, walau berbeda nama, 
tapi tugasnya sama, yakni: menyelesaikan perkara yang berkaitan dalam 
masalah perkawinan, perceraian, kewarisan, hibah, wakaf, zakat, sadaqah, 
dan lain semacamnya. 

Di sebagian wilayah Nusantara, seperti kerajaan Islam Aceh dan 
kesultanan Islam Bima, wewenang lembaga peradilan Islam tidak hanya 
sebatas perkara keperdataan belaka, melainkan juga perkara pidana, seperti 
pencurian, pembunuhan, pemerkosaan, penganiayaan, penghinaan, 
penipuan, pemukulan, dan lain-lain. Oleh sebab itu, dalam sejarah nasional 
Indonesia, Aceh dan Bima dikenal sebagai kerajaan Islam yang pernah 
memberlakukan hukum Islam secara penuh (pidana-perdata). 

Bertolak dari realitas histroris seperti digambarkan di atas, Abdul Ghani 
Abdullah (selanjutnya disingkat AGhA), sang penulis buku “Peradilan 
Agama dalam Pemerintahan Islam di Kesultanan Bima (1947-1957)”4 yang 
hendak diulas ini, merasa tertantang untuk menelusup dan menguak lebih 
dalam guna mengkaji seluk-beluk lembaga peradilan Islam pada masa 
kesultanan Bima. Ketertarikan AGhA untuk menulis, sebagaimana diakuinya 

                                                 
sub-ordinate dari agama dan bersifat skunder. Lihat Nurcholish Madjid, Islam Agama 
Kemusiaan (Jakarta: Paramadina, 1995), 36. 

3Keseluruhan lembaga peradilan tersebut adalah lembaga peradilan yang didirikan pada 
masa kekuasaan kesultanan Islam di Indonesia. Di Aceh, sultan adalah pemegang 
keputusan hukum tertinggi. Al-Qâdlî al-Mâlik al-‘Âdil adalah gelar sultan sebagai hakim 
tertinggi. Pada awalnya, pengadilan surambi di kerajaan Mataram adalah lembaga peradilan 
perdata yang kemudian pada masa kesultanan dijadikan sebagai lembaga peradilan Islam 
yang berwenang untuk memutus perkara dalam bidang perkawinan, perceraian, dan 
kewarisan serta memberi masukan (fatwâ) kepada sultan tentang hal-hal yang berkaitan 
dengan hukum Islam. Lembaga peradilan Islam di Banjar dibentuk pada tahun 1778 di era 
pemerintahan Sultan Tahmidillah. Di kesultanan Bima, Mahkamah Syar‘iyyah tidak hanya 
mengurusi lembaga peradilan, tapi juga mencakup hal-hal yang berkaitan dengan 
pendidikan, politik, penerangan (masyarakat), dan lain-lain.  

4Diterbitkan Yayasan Lengge Mataram tahun 2004.  



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 191 

sendiri, selain latar belakang intelektual dan disiplin keilmuan yang ia tekuni, 
juga didorong oleh faktor “subjektivitas”-nya sebagai orang asli Bima.5 

Latar Sosial dan Intelektual Penulis6 

AGhA dilahirkan di desa Ngali, 25 km arah selatan kota Bima dalam 
sebuah keluarga dan lingkungan masyarakat yang religius. Masa kecilnya 
dihabiskan di Ngali dengan bermain dan mengaji di rumah guru ngaji, 
sebagaimana layaknya anak-anak kecil Bima kala itu. Sesekali AGhA pergi ke 
sawah membantu kedua orangtuanya. 

Pendidikan formalnya diawali dari Sekolah Rakyat (SR) di Bima. Selepas 
itu, ia melanjutkan pendidikannya di sekolah Pendidikan Guru Agama Atas 
Negeri (PGAAN) di Mataram dan tamat tahun 1966. Tidak puas dengan itu, 
AGhA merantau ke Jakarta untuk mencari kerja dan melanjutkan studi. Di 
ibukota, ia pernah mengajar di beberapa sekolah, baik pada tingkat sekolah 
dasar (SD), sekolah mengah pertama (SMP) maupun sekolah menengah atas 
(SMA). Tahun 1971, ia meraih gelar sarjana dari fakultas Hukum Universitas 
Islam Jakarta dalam bidang hukum dan ilmu pengetahuan kemasyarakatan 
dengan prestasi cum laude. 

Gelar sarjana yang disandangnya tak menghentikan minatnya untuk 
meningkatkan pengetahuan dan melanjutkan studi. Ia pun mendaftarkan diri 
sebagai mahasiswa pada Program Pascasarjana Universitas Indonesia dalam 
spesialisasi yang sama: ilmu hukum. Seusai itu, ia meneruskan lagi studinya 
pada tingkat doktoral di IAIN Syarif Hidayatullah dengan spesialisasi 
Hukum Islam. Gelar doktor pun diraihnya pada tahun 1987. 

Sementara itu, pendidikan non-gelar dalam peningkatan mutu bahasa 
Inggris pernah ia ikuti di Canberra College of Advance Education Canberra 
University. Dari sinilah kemudian ia mengenal tokoh intelektual Australia 
seperti Henry Chambert Soebardi dan Mitsuo Nakamura, keduanya guru 
besar di Australian National University (ANU), yang banyak membantu 
AGhA, baik secara personal maupun intelektual. Termasuk juga dalam 
proses penyelesaian disertasi ini. 

                                                 
5Lihat Abdul Ghani Abdullah, Peradilan Agama dalam Pemerintahan Islam di Kesultanan 

Bima (1947-1957) (Mataram: Lengge, 2004), 2. 
6Riwayat hidup AGhA di bagian ini dikutip dari buku yang ia tulis dan juga berdasar 

penuturan beberapa kawan Bima yang ada di Mataram yang pernah hidup bersamanya 
selama sekolah, baik di Bima maupun di Mataram.  



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

192  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Sebagai intelektual dan akademisi, ia mengabdikan ilmu dan keahliannya 
di bidang hukum pada beberapa perguruan tinggi di Jakarta dan Bandung. 
Antara lain, pada Program Magister IAIN Sunan Gunung Djati Bandung, 
Program Magister Hukum Universitas Indonesia, Program Pascasarjana 
IAIN Syarif Hidayatullah, Program Magister Hukum Universitas Jayabaya 
Jakarta, dan Program Magister Hukum di Universitas Muhammadiyah 
Jakarta. Pada institusi terakhir, selain sebagai ketua jurusan pada Program 
Magister Hukum, ia juga merangkap sebagai direktur Program Pascasarjana. 
Pada IAIN Sunan Gunug Djati Bandung dan IAIN Syarif Hidayatullah, 
AGhA diangkat sebagai guru besar tetap dalam bidang hukum. Dalam dunia 
tulis-menulis, ada dua karya AGhA dalam bentuk buku yang telah 
diterbitkan.7 Selain aktif dalam kegiatan akademik di kampus, ia juga aktif 
dalam berbagai seminar dan konfrensi internasional tentang hukum, 
terorisme, dan money laundering.  

Di luar itu, sejak tahun 2000 ia dipercaya memegangi jabatan sebagai 
Direktur Jenderal Peraturan Perundang-undangan dan Hak Asasi Manusia 
Departemen Kehakiman. Dalam penentuan susunan kabinet SBY-Kalla yang 
lalu, namanya sempat mencuat sebagai calon kuat menteri Kehakiman dan 
HAM, walau akhirnya ia kandas. 

Satu yang pasti bahwa AGhA adalah sosok yang konsisten menekuni 
ilmu hukum sebagai bidang spesialisasi keilmuan. Segala kesempatan, 
amanah, dan penghargaan yang diberikan padanya selalu terkait dengan 
spesialisasi ilmu yang selama ini ia tekuni itu.  

Dinamika Peradilan Islam di Bima 

Buku ini pada awalnya adalah sebuah disertasi yang diujikan pada 
program pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta tahun 1987. Secara 
garis besar, penelitian yang dilakukan AGhA adalah sebuah kajian historis-
eksploratif tentang lembaga peradilan Islam di Bima. Sebagai kajian historis, 
tentu penelitian ini merujuk pada bukti dan pelaku sejarah yang masih ada 
saat itu. Untuk referensi utama adalah kitab BO, yaitu catatan sejarah 
kerajaan Bima.8 Sementara pelaku sejarah, seperti mantan pejabat kesultanan, 

                                                 
7Selain buku yang di-review ini, buku lain karya AGhA berjudul Kompilasi Hukum Islam 

dalam Tata Hukum Indonesia (Jakarta: Gema Insani Press, 1992). 
8Dari segi isinya, BO dapat dibedakan menjadi 4 macam, yaitu BO sangajikai, BO 

bicarakai, BO bumi luma dan BO qadi. Dari kelima naskah tersebut BO sangajikai adalah 
naskah yang terpenting, karena di dalamnya berisi tentang putusan dan peristiwa penting 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 193 

lebena’e, dan cepelebe adalah sumber hidup dalam penelitian ini.9 Selain itu, 
arsip-arsip yang masih tersimpan di istana kesultanan dan pengadilan adalah 
alat lain untuk memperkuat hasil penelitian. 

AGhA berusaha mencari jawab atas pertanyaan seputar sistem peradilan 
Islam pada masa kesultanan Bima. Hal itu mencakup struktur dan susunan 
organisasi, wewenang hukum, sumber pengambilan hukum, sistem beracara 
dalam peradilan, dan pelaksanaan keputusan pengadilan. Selain itu, dia juga 
memotret setting sosial-politik masyarakat Bima dalam kaitannya dengan 
evolusi perubahan sistem dan fungsi lembaga peradilan Islam di kesultanan 
Bima. Dua pokok masalah tersebut adalah inti dari penelitiannya.  

Mengawali kajiannya, AGhA mengulas sejarah awal munculnya peradilan 
agama Islam di berbagai wilayah di Indonesia sebagai bahan perbandingan 
lembaga peradilan yang ada di kesultanan Bima. Paparan AGhA lebih 
memusat pada masalah peradilan Islam dan campur-tangan politik Hindia 
Belanda dalam mengatur kehidupan hukum masyarakat Indonesia. Adanya 
lembaga peradilan Islam di Nusantara tidak terlepas dari kepentingan politik 
internal kesultanan dan jaringan internasional Islam (intelektual, politik, 
perdagangan) yang saat itu hampir menguasai dua per tiga wilayah dunia. 
Karena itu, sistem administrasi dan struktur organisasi peradilan agama dari 
satu tempat dan tempat lainnya sangat berbeda. Pada sebagian kesultanan 
Islam di Nusantara, lembaga peradilan agama include dalam sistem 
pemerintahan, dan pada sebagian lainnya berkedudukan sebagai lembaga 
external yang berdiri sendiri di luar sistem pemerintahan.10  

                                                 
kerajaan/kesultanan. BO bicarakai adalah naskah yang berisi tentang tata pemerintahan. 
BO bumi luma adalah kumpulan tentang adat-istiadat Bima dan lembaga peradilan Bima. 
Sementara BO qadi adalah inventarisasi tentang kumpulan yurisprudensi hukum para 
hakim di kesultanan Bima, kegiatan dakwah, dan penyiaran Islam di Bima.  

9Dalam struktur organisasi kesultanan Bima, Majelis Paruga Suba adalah majelis tertinggi 
yang membawahi tiga majelis, yakni majelis hadat, majelis tureli, dan majelis Islam (syar’iyyah). 
Majelis Syar’iyyah dipimpin oleh seorang Qadli/Imam yang beranggotakan 17 orang lebe. 
Lihat Abdullah Tajib, Sejarah Bima Dana Mbojo (Jakarta: Harapan Masa, 1995), 186. 
Sedangkan Loir mengatakan, pejabat lebe terdiri dari 18 orang. lihat Henry Chambert Loir 
dan Siti Maryam R. Salahuddin, BO’ Sangaji Kai Catatan Kerajaan Bima (Jakarta: Yayasan 
Obor, 2000), 616. Lebe itu sendiri berasal dari bahasa Melayu Lebai. Dalam istilah Bima lebe 
dipahami sebagai pegawai agama dan sekaligus pegawai pemerintahan. Ibid., 632. Lebena’e 
adalah pegawai agama pada tingkat kejenelian (kecamatan). Sedangkan cepelebe adalah 
wakil/pengganti lebena’e yang bertugas pada tingkat desa atau dusun.  

10Daniel S. Lev, Peradilan Agama di Indonesia (Jakarta: Intermasa, 1986), 3. Di 
Kesultanan Mataram, pejabat agama yang terdiri dari modin, penghulu naib, penghulu, dan 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

194  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Sejauh itu, paparan AGhA seputar sejarah peradilan agama di Indonesia 
tersbut belum mampu memotret dengan baik-utuh-holistik tentang 
keterkaitan lembaga politik (kesultanan), jaringan Islam internasional, dan 
agama dalam proses pembentukan lembaga peradilan Islam. Dari titik ini 
pulalah seharusnya AGhA memulai eksplorasinya tentang sejarah 
kedatangan Islam ke Bima dan pemberlakuan hukum Islam di kesultanan 
Bima. 

Kehadiran Islam sendiri di Bima melalui dua arah, yakni timur dan barat. 
Dari arah barat, Islam diperkenalkan oleh Sayyid Murtolo, putra syekh 
Maulana Ibrahim Asmara dan Candra Welan (Putri Campa). Di Gresik, Jawa 
timur, ia dikenal dengan sebutan Raden Santri, sedangkan di Bima ia dikenal 
dengan Raja Pandita Bima. Sayyid Murtolo adalah adik kandung Sunan 
Ampel Surabaya, salah seorang Wali Songo. Tesis ini senada dengan apa 
yang dikemukan Syamsu tentang proses islamisasi daerah bagian timur 
Indonesia, khususnya pulau Sumbawa.11  

Kedatangan Islam di Bima dari arah barat diawali dengan perdagangan. 
Komunikasi yang lancar antarsesama pedagang ternyata mengundang 
ketertarikan para pedagang Bima untuk mengetahui dan menganut agama 
Islam. Dari hubungan yang erat tersebut, banyak masyarakat Bima yang 
masuk Islam, khususnya para pedagang dan masyarakat pesisir. Namun, misi 
penyebaran Islam Sayyid Murtolo tak cukup banyak mengkonversi 
masyarakat Bima ke Islam, kecuali sekelompok kecil masyarakat pedagang 
dan pesisir saja.  

Kegagalan misi Sayyid Murtolo dalam mengemban tugas untuk 
menyebarkan agama Islam di Bima, menurut Tajib, adalah karena Islam 

                                                 
penghulu ageng masuk dalam sistem/struktur organisasi pemerintahan. Artinya, lembaga 
peradilan pun masuk dalam pengawasan pemerintah. Demikian pula di Aceh, pejabat 
peradilan agama masuk dalam sistem pemerintahan dengan masing-masing jabatan dan 
tingkatan jenjang penyelesaian perkara Keucik pada tingkat desa, oeloebalang pada tingkat 
kecamatan, panglima sagi pada tingkat kabupaten, dan malikun adil (mahkamah agung) pada 
tingkat pusat. Lihat Abdul Halim, Peradilan Agama dalam Politik Hukum di Indonesia (Jakarta: 
RajaGrafindo, 2002), 42. Bisri memetakan bahwa beberapa kerajaan/kesultanan di 
Sumatera Utara, Sulawesi Utara, dan Sumatera Selatan tidak memasukkan lembaga 
peradilan agama dalam sistem pemerintahan. Sedangkan di kesultanan Tallo dan Goa 
(Sulawesi Selatan), Ternate, Kalimantan Selatan, Cirebon, Kalimantan Timur, dan lain-lain 
memasukkan lembaga peradilan dalam sistem/struktur pemerintahan. Lihat Cik Hasan 
Bisri, Perdilan Agama di Indonesia (Jakarta: RajaGrafindo, 2000), 115. 

11Muhammad Syamsu As. Ulama’ Pembawa Islam di Indonesia dan Sekitarnya (Jakarta: 
Lentera Basritama, 1999), 117.  



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 195 

disebarkan dengan kekerasan.12 Ada misi dan keinginan yang berkaitan 
dengan kekuasaan politik; penaklukan. Aspek itulah yang menjadi alasan kuat 
masyarakat dan raja Bima saat itu untuk menolak Islam yang disebarkan oleh 
Sayyid Murtolo. Namun, bagaimanapun, yang pasti Bima telah mengenal 
Islam sejak abad XV melalui pedagang yang datang dari Jawa. Dan, itu 
merupakan cikal-bakal bagi perkembangan Islam selanjutnya di daerah Bima. 

Sementara dari arah timur, Islam dikenal melalui pedagang dan saudagar 
yang berasal dari Goa, Tallo, Luwu, Bone, dan Ternate.13 Selain hubungan 
dagang, hubungan dan kepentingan politik sangat kental dalam penyebaran 
Islam di Bima. Dalam pada itu, pengaruh Islam Goa lebih banyak mewarnai 
corak Islam yang berkembang di Bima.14 Sebagian tradisi dan budaya yang 
berkembang di Goa menjadi tradisi dan budaya Bima yang dimodifikasi. Ada 
banyak kemiripan, baik dari segi tata pemerintahan, mode pakaian, rumah, 
bentuk ritual, dan aliran Islam yang dikembangkan. 

Dalam hal tata laksana pemerintahan pada kesultanan Bima, pengaruh 
kerajaan Goa tampak cukup dominan. Doktrin yang diberikan Sultan Goa 
dan para muballigh yang ia tugasi untuk mengajarkan Islam pada La Kai 
(Abdul Kahir), Raja Bima yang pertama kali masuk Islam, dalam banyak hal 
sangat berpengaruh pada sistem pemerintahan di kesultanan Bima. 
Termasuk dalam hal itu adalah upaya dan bentuk-bentuk pemberlakuan 
hukum Islam di wilayah kesultanan Bima.  

Pengakuan kesultanan Bima terhadap keberlakuan hukum Islam dan 
hukum adat secara bersamaan di wilayah kesultanan Bima tampak dalam 
lambang kerajaan Bima yang berbentuk Burung Garuda berkepala dua, dua 
sayap dan ekor yang terbentang.15 Kepala yang sebelah kiri melambangkan 
sistem adat (pemerintahan) dan kepala kanan adalah simbol pemberlakuan 
hukum Islam.16 Pendek kata, pmberlakuan hukum Islam mendapat 

                                                 
12Tajib, Sejarah..., 106. 
13Abdullah, Peradilan...., 83. 
14Konflik politik internal dalam pemerintahan Bima berupa perebutan kekuasaan 

memaksa pemangku jabatan sah (La Kai) tahta kerajaan bersama 3 orang pengikut setianya 
melarikan diri ke Makassar. Di sana mereka belajar Islam, meminta dukungan politik 
kerajaan Goa dan menyusun kekuatan untuk merebut kembali kerajaan. Lengkapnya lihat 
Tajib, Sejarah…. 

15Selengkapnya tentang makna simbol kesultanan Bima, lihat Abdullah, Peradilan...., 
134. 

16Aplikasi lambang tersebut dalam sistem pemerintahan diulas AGhA pada halaman 
131-5. 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

196  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

dukungan kuat dari pemerintahan kesultanan Bima. Lembaga eksekutif dan 
yudikatif berseiring-jalan dalam pelaksanaan hukum Islam di wilayah 
kesultanan Bima. 

Di Bima, lembaga peradilan Islam tersebut dikenal dengan nama 
Mahkamah Syar’iyyah. Penggunaan istilah Mahkamah Syar’iyyah bagi 
lembaga peradilan Islam di Bima tersebut dimulai sejak 14 Agustus 1788 
M.17 Selain sebagai lembaga peradilan, Mahkamah Syar’iyyah juga berfungsi 
sebagai lembaga pemerintahan yang menitikberatkan aktivitasnya pada 
masalah pencatatan perkawinan, perceraian, pendidikan, kewarisan, wakaf, 
dakwah, penentuan hari besar Islam, pelaksana kegiatan-kegiatan keagamaan, 
dan mengurus keberangkatan dan kepulangan jama’ah haji yang berasal dari 
Bima.18 Untuk hal terakhir, biasanya para calon jama’ah haji dikumpulkan di 
istana untuk bertemu Sultan, lalu mereka diiring ke pelabuhan untuk 
diberangkatkan. 

Sebagai lembaga peradilan, Mahkamah Syar’iyyah menerima, memproses, 
dan memutuskan perkara sesuai dengan ketentuan hukum Islam. Terlebih 
lagi dalam kasus pidana. Besarnya sanksi hukum yang diganjarkan kepada 
pelaku tindak pidana menjadi kewenangan hakim dalam mengambil 
keputusan hukum.19 

Belakangan, tepatnya tahun 1908, Mahkamah Syar’iyyah dilikuidasi. 
Akibatnya, untuk beberapa tahun, kesultanan Bima mengalami kevakuman 
hukum. Hal itu terjadi karena besarnya campur-tangan pemerintah Belanda 
dalam sistem hukum dan pemerintahan di kesultanan Bima. Salah satu wujud 
konkrit dari intervensi itu adalah digantinya Mahkamah Syar’iyyah dengan 
sistem peradilan Belanda (landraad).20 

                                                 
17Ibid., 134. 
18Ibid., 155. Fungsi Mahkamah Syar’iyyah sebagai lembaga pemerintahan pada masa 

kesultanan Bima mungkin dapat disamakan dengan fungsi Departemen Agama sekarang 
ini.  

19Rincian detail tentang kitab fiqh yang menjadi referensi para hakim tersebut lihat 
ibid., 183-94. Masing-masing hakim mempunyai kitab fiqh lebih dari 7 kitab berbahasa 
Arab.  

20Hal ini terjadi sebagai buntut dari kekalahan kesultanan Goa dalam beberapa kali 
pertempuran melawan Belanda. Akibatnya, beberapa sekutu kerajaan Gowa, seperti 
Ternate, Tidore, Bone, Luwu, Bacan, Sopeeng, Bima, dan lain-lain harus tunduk pada 
perjanjian Bongaya antara Sultan Hasanuddin (kesultanan Goa) dan Cornelis Speelman 
(pemerintah Belanda) yang isinya adalah perjanjian perdamaian, persekutuan, dan 
persahabatan antarkedua belah pihak. Dalam beberapa pasal perjanjian tersebut, ada 4 
pasal yang secara langsung menyebut nama kesultanan Bima. Ibid., 84-5. 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 197 

Tindakan sewenang-wenang pemerintah Belanda terhadap kesultanan 
Bima tentu saja mendapat perlawanan dari rakyat Bima. Perang Ngali dan 
banjir darah di Soriutu adalah bukti sejarah heroisme masyarakat Bima 
melawan penjajah itu. Perjuangan rakyat Bima sendiri bertujuan untuk 
kembali memberlakukan sistem hukum dan peradilan Islam di wilayah 
kesultanan Bima.21 Puncak dari perjuangan rakyat Bima itu adalah 
pembentukan Komite Aksi Penangkapan Belanda (KAPB) pada bulan Maret 
1942 sebagai wadah mobilisasi massa. Berita seputar kekalahan Belanda oleh 
tentara Jepang, semakin memperkuat KAPB melakukan perlawanan 
terhadap Belanda. Hasilnya, pada tanggal 15 April 1942, rakyat Bima berhasil 
memukul mundur pasukan Belanda dari daerah Bima. Sejak saat itu, secara de 
facto dan de jure, kesultanan Bima mulai menjalankan secara penuh roda 
pemerintahannya sendiri dan memfungsikan kembali Mahkamah Syar’iyyah 
dengan nama baru: Badan Hukum Syara’.22 Seiring dengan dinamika 
perkembangan masyarakat, modernisasi terhadapnya dilakukan oleh 
kesultanan Bima sebagaimana tertuang dalam beslit (surat keputusan) No. 42 
tanggal 4 Mei 1947. Dalam beslit tersebut juga ditunjuk 7 orang anggota 
Badan Hukum Syara’ dengan masing-masing jabatan tertentu.23 

Badan Hukum Syara’ kesultanan Bima juga tidak hanya mengambil peran 
sebatas lembaga peradilan, tetapi juga menangani masalah pendidikan dan 
dakwah.24 Sebagai lembaga peradilan pun, Badan Hukum Syara’ hanya 

                                                 
21Ibid., 87. 
22Ibid., 87. 
23Ibid., 166-9. Ketujuh orang pejabat Badan Hukum Syara’ tersebut adalah Haji 

Abdurrahman Idris sebagai Imam, Haji Ishaq Abdul Kadir sebagai penghulu, Haji Yasin 
sebagai lebedala, Haji Usman Abidin sebagai khatib tua, Haji Abu Bakar Husein sebagai 
khatib karoto, Haji Muhammad Saleh Abdul Qadir sebagai khatib lawili dan Haji Abdul 
Malik Sulaiman sebagai khatib to’i. Kesemua anggota Badan Hukum Syara’ itu adalah 
mereka yang belajar dan lama bermukim di Makkah dan Madinah. Kedatangan mereka ke 
Bima adalah atas panggilan Sultan Bima untuk mengembangkan pendidikan dan dakwah 
Islam di Bima. Dengan demikian, dapat dipastikan bahwa kualifikasi keilmuan para hakim 
tersebut tidak dapat diragukan. Penguasaan mereka terhadap referensi Arab tidak dapat 
disangkal. Mengenai sejarah hidup dan pendidikan para anggota Badan Hukum Syara’ 
tersebut lihat ibid., 184-95. Adapun tugas dan wewenang masing-masing anggota Badan 
Hukum Syara’ termaktub dalam Instruksi Sultan Bima tanggal 4 Mei 1947. Ibid., 172-73. 
Struktur organisasi Badan Hukum Syara dapat dilihat Ibid., 170. 

24AGhA mencatat 13 peran dan fungsi Badan Hukum Syara pada masa itu, antara lain 
sebagai imam pada acara keagamaan, melakukan hisâb dan ru’yat, menetapkan arah kiblat 
masjid, mengawasi penggunaan dan pemeliharaan masjid, mengurus keberangkatan haji, 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

198  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

menangani kasus perkara perdata. Di sinilah mungkin letak perbedaan 
mendasar dari Mahkamah Syar’iyyah kesultanan Bima sebelum tahun 1908 
dengan Badan Hukum Syara’ tahun 1947. 

Selanjutnya, pengakuan dan penggabungan diri kesultanan Bima ke 
dalam Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) memaksa dilakukannya 
pemisahan antara lembaga peradilan dan non-peradilan yang ada dalam 
tubuh organisasi Badan Hukum Syara’ kesultanan Bima. UU No. 32 tahun 
1954 tentang Pemberlakuan UU No. 22 tahun 1946 di daerah luar Jawa dan 
Madura telah memaksa Badan Hukum Syara’ untuk mau tidak mau segera 
mengadaptasikan diri dengan pemberlakuan undang-undang tersebut.25 Tak 
pelak, perubahan itu membuat fungsi, status, dan wewenang Badan Hukum 
Syara’ kesultanan Bima menjadi menyempit, dan hanya mengurus perkara 
keperdataan sebagaimana lembaga peradilan agama saat ini. Dalam pada itu, 
Pengadilan Agama/Mahkamah Syar’iyyah (PAMASYA) ditetapkan sebagai 
nama pengganti Badan Hukum Syara’ dan Haji Ishaq Abdul Qadir ditunjuk 
sebagai ketua berdasarkan Keputusan Menteri Agama No. B/IV/2/9/6550 
tanggal 9 Desember 1964. 

Sementara itu, tugas pengembangan dakwah, pendidikan, dan 
pengurusan harta wakaf di Bima kemudian diserahkan ke Yayasan Islam 
Bima sebagai “jelmaan” dari wewenang dan fungsi Badan Hukum Syara’ 
yang bersifat non-judicial. Eksistensi Yayasan Islam Bima sebagai pengganti 
Badan Hukum Syara’ tertuang dalam surat keputusan Bupati Bima No. 
Pem./I/1/A.16/SPKS/21 tanggal 16 Maret 1968.26 

Akhirnya, ringkas kata, lembaga peradilan Islam di Bima melewati sejarah 
yang cukup panjang. Tarik-ulur kepentingan politik berlangsung mewarnai 
eksistensinya, mulai sejak zaman sebelum kemerdekaan, zaman penjajahan, 
masa kemerdekaan hingga ke masa pasca-pengakuan diri kesultanan Bima 
sebagai bagian dari Republik Indonesia. Penyebutan nama lembaga pun 
berganti silih, mulai Mahkamah Syar’iyyah, Badan Hukum Syara’, dan 
kemudian sekarang menjadi Yayasan Islam Bima. Kini, lembaga peradilan 

                                                 
pelaksana kegiatan dakwah, membina khatib dan juru dakwah, mengurus zakat, pelaksana 
administrasi wakaf dan baitul mal, pemeliharaan anak yatim, mengawasi dan membina 
pejabat di lingkungan Badan Hukum Syara’, dan mengurus tanah pekuburan. Ibid., 197-9. 

25Tarik-ulur seputar proses perubahan wewenang dan fungsi Badan Hukum Syara’ ini 
dibahas AGhA dalam Bab VI (289-307).  

26Untuk uraian tentang wewenang dan fungsi Yayasan Islam Bima, lihat ibid., 307-14. 
Pada halaman itu juga dapat dilihat perkembangan yayasan tersebut dalam mengemban 
fungsi dan wewenangnya.  



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 199 

kesultanan Bima itu menjadi lembaga sosial yang bergerak dalam bidang 
pengembangan dan penyiaran Islam (dakwah), pendidikan, dan pengelolaan 
harta wakaf. 

Rekonstruksi Sejarah Tanpa Konteks Sejarah? 

Kajian AGhA adalah sebuah kajian historis tentang lembaga peradilan 
Islam di kesultanan Bima. Kajian ini adalah topik yang cukup menarik, 
karena penelusuran komprehensif-holistik tentang lembaga peradilan Islam 
pada tingkat lokal daerah sangatlah jarang dilakukan. Sajian informasi 
tentang sejarah lembaga peradilan Islam di Indonesia umumnya dilakukan 
secara parsial dan biasanya dikaitkan dengan campur-tangan politik 
pemerintah Hindia Belanda dalam pembentukan pengadilan agama Islam. 
Alhasil, pengungkapan sejarah seputar lembaga peradilan Islam sejauh ini 
bisa dikata tidak utuh-mendalam. 

Catatan penting yang perlu digarisbawahi dalam buku ini adalah bahwa 
penulisan sejarah Islam lokal di Indonesia mau tak mau harus terikat dengan 
konteks sejarah nasional dan Internasional. Dan untuk itu perlu pendekatan 
multidimensi dalam menguak sejarah Islam lokal. Keniscayaan tersebut 
sebagaimana diungkap J.C. Van Leur bahwa sumber sejarah daerah di 
Indonesia tersebar di berbagai negara, seperti Malaysia, Singapura, China, 
Belanda, Prancis, Portugis, Spanyol, dan lain-lain.27 Untuk itu dibutuhkan 
sedikit kearifan untuk memahami sejarah Islam lokal. 

Penelusuran sejarah Islam lokal adalah upaya memahami peristiwa masa 
lalu dalam konteks kekinian. Artinya, penulisan sejarah bukan hanya sekedar 
“merekam” ulang sebuah peristiwa, tetapi sekaligus memaknai peristiwa 
tersebut sesuai dengan realitas perkembangan budaya, sosial, hukum, dan 
teknologi yang ada dalam masyarakat. Terkait dengan buku ini, AGhA 
tampaknya sekedar merekam sejarah sebagai bahan untuk “membangkitkan 
rasa bangga” masyarakat Bima yang memiliki “kekayaan” peradaban yang 
sangat maju. Tentu sangatlah disayangkan, sebab―sebagaimana diingatkan 
Mansur―penulisan sejarah Islam lokal seyogyanya tidak dilepaskan dari 
domain sejarah nasional, tidak menggambarkan perkembangan yang putus, 
dan penulisan sejarah Islam lokal bukan berarti menumbuhkan rasa 
etnosentrisme dan penciptaan demarkasi wilayah.28 Terkait teguran Mansur 

                                                 
27Dikutip oleh Ahmad Mansur Suryanegara, Menemukan Sejarah Wacana Pergerakan Islam 

di Indonesia (Bandung: Mizan, 1996), 69. 
28Ibid., 70. 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

200  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

itu, tulisan AGhA perlu dikritisi dalam hal kebermaknaannya dalam konteks 
kekinian dan pilihannya untuk tidak mengkaitkan bahasannya ke dalam 
domain sejarah nasional Indonesia. Akibatnya, penelusuran dan deskripsinya 
tentang lembaga peradilan Islam di kesultanan Bima seakan-akan tidak 
dipengaruhi oleh kesultanan/kerajaan Islam lainnya di Nusantara. 

Penerapan hukum Islam di Bima pada masa kesultanan adalah upaya 
kreatif ulama dan para pemimpin Bima saat itu untuk memberlakukan 
hukum Islam dalam penyelesaian perkara hukum yang timbul dalam 
masyarakat. Dengan kata lain, penerapan hukum Islam di Bima adalah upaya 
nyata positivisasi fiqh (formalisasi syari’at) ke dalam aturan hukum 
pemerintah/negara. Penerapan dan pemberlakuan aturan hukum semacam 
itu, jika dikaitkan dengan otonomi daerah, maka akan sangat memungkinkan 
berlakunya kembali hukum Islam di wilayah Bima dan sekitarnya. Namun, 
yang perlu diingat, penerapan hukum perlu menggali aspirasi mayoritas 
masyarakat. Di situ, keputusan masyarakat untuk menerapkan hukum Islam 
sungguh-sungguh berdasar atas kesadaran dan bukan karena adanya paksaan 
dari penguasa. Dengan demikian, hukum Islam (melalui formalisasi syari’at) 
akan tampil sebagai hukum yang demokratis.29 

Untuk menuju terwujudnya hukum Islam yang demokratis tersebut, 
dibutuhkan kerangka metodologi yang berpijak pada perkembangan 
keilmuan mutakhir. Dalam hal itu, perangkat ijtihâd harus dioptimalkan 
untuk merespons setiap perubahan yang ada dalam masyarakat. At-Turaby 
menuliskan bahwa kelemahan berfikir (ijtihâd) umat Islam sekarang ini 
disebabkan oleh tidak digunakannya ilmu pengetahuan yang rasional (al-
ma‘ârif al-‘aqliyyah) sebagai perangkat dan tidak adanya upaya menyesuaikan 
diri dengan realitas sosial kemasyarakatan dan hanya berkutat pada masalah-
masalah pemikiran belaka.30 Oleh karena itu, ijtihâd perlu diorientasikan pada 
nilai kemaslahatan, meringankan beban dan aturan antisipatif bagi 
keburukan. Slogan al-Islâm shâlih li kulli zamân wa makân, Islâm rahmatan li al-
‘âlamîn, ummatan wasathan, dan lain sebagainya tidak hanya sekedar jargon 
kosong dalam lembaran kitab suci. Diperlukan selalu pemaknaan dan 
                                                 

29Jika dikaitkan dengan tesis Mahfud bahwa pemerintah yang demokratis akan 
menciptakan produk hukum yang demokratis dan pemerintah yang otoriter akan 
menciptakan produk hukum yang otoriter, maka prosedur sebagaimana di atas dapat 
dikategorikan sebagai proses pembuatan aturan hukum yang demokratis: menjaring 
aspirasi dari bawah. Moh. Mahfud MD., Pergulatan Politik dan Hukum di Indonesia 
(Yogyakarta: UII Press, 1998), 1-27.  

30Hasan At-Turaby, Fiqh Demokratis (Bandung: Arasy, 2003), 14. 



Muh. Salahuddin, Mahkamah Syar‘iyyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 201 

penafsiran yang dikaitkan dengan realitas perkembangan dan kondisi 
masyarakat guna mewujudkan hukum Islam yang demokratis. 

Hal lain yang juga perlu disoroti dalam tulisan AGhA adalah keterkaitan 
historis lembaga peradilan agama pada masa kesultanan Bima dengan 
lembaga-lembaga peradilan sejenis di belahan lain Nusantara. Azra, dalam 
penelitiannya yang merujuk pada dokumen Timur Tengah mengungkapkan 
bahwa ada keterkaitan antara ulama Timur Tengah dan kesultanan yang ada 
di wilayah Nusantara. Saling mempengaruhi antara ulama Timur Tengah dan 
ulama di beberapa kesultanan di Nusantara (Aceh, Goa, Banten, Bima, dan 
lain-lain) berlangsung sangat intim pada abad awal XVII.31 Lebih jauh Azra 
menegaskan bahwa jaringan intelektual yang terbentuk melalui satu jalur, 
khususnya yang berkait dalam masalah sufisme. Para tokoh, seperti Ar-
Raniri, As-Sinkili, dan Al-Maqassari adalah ulama Nusantara yang hidup 
sezaman dan memberikan warna baru bagi gerak pembaruan Islam di 
kawasan Nusantara. 

Masa di rentang awal abad XVII itu juga sekaligus merupakan awal 
perkembangan lembaga peradilan agama di Nusantara. Artinya, tidak 
menutup kemungkinan adanya pengaruh ulama Nusantara yang, 
sebagaimana dikatakan Azra, terkait dalam jaringan ulama. Inilah yang luput 
dari “pantauan” AGhA ketika menyajikan sejarah panjang lembaga peradilan 
agama di kesultanan Bima. 

Namun, apapun, buku yang ditulis AGhA ini adalah sebuah eksplorasi 
awal yang menarik tentang tumbuh-kembang-surut lembaga peradilan Islam 
di Bima. Menarik, setidaknya hal itu mengingatkan banyak orang tentang 
betapa dinamika peradilan Islam kesultanan Bima itu menjadi salah satu 
penegas fakta bahwa selalu ada kelindan dialogis yang niscaya antara 
universalitas hukum Islam dan lokalitas adat. Dan apa yang dilakukan AGhA 
dapat disebut sebagai ikhtiar untuk mengetengahkan kembali kekayaan lokal 
yang hampir tenggelam dan dilupakan oleh orang Bima sendiri. Adapun 
kekurangan yang tak terhindarkan pada buku AGhA, sebagaimana yang coba 
dikritisi dalam review ini, adalah wajar saja sebagai sebuah karya ilmiah, 
terlebih ia karya rintisan. Dan itu artinya tantangan bagi siapapun untuk 
melanjutkan, melengkapi, apa yang telah dirintisnya itu.●  

                                                 
31Saling mempengaruhi tersebut terjadi dalam bidang sufisme dan syari’ah. Lihat 

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Tinur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XII dan XVIII: 
Melacak Akar Pembaruan Pemikiran Islam Indonesia (Bandung: Mizan, 1995), 105.  


