MAHKAMAH SYAR‘IYYAH DI KESULTANAN BIMA:
WUJUD DIALEKTIKA HUKUM ANTARA ISLAM DAN ADAT

Muh. Salahuddin

Judul: Peradilan Agama dalam Pemerintahan Islam di Kesultanan Bima
Penulis: Abdul Ghani Abdullah
Penerbit: Yayasan Lengge, Mataram, 2004
Tebal: 387 Halaman

DIALEKTIKA Islam dengan adat-istiadat Nusantara menghasilkan berbagai
ragam corak, warna, dan peradaban masyarakat di kawasan ini. Dalam
konteks itu sulit dibedakan secara tegas (¢clear-cuf) mana yang hukum adat dan
mana pula yang hukum Islam. Maka, tak mengherankan, bila penyatuan
dialektik antara hukum adat dan hukum Islam sejauh itu telah memunculkan
kearifan lokal, seperti pepatah masyhur Melayu yang berbunyi “adat
bersendikan syara’ syara’ bersendikan kitabullah” (adat berasaskan pada hukum
syara’ dan syara’ berasal dari kitabullah), juga pepatah Bugis, “adat hula-hula to
syara’, syara’ hula-hula to adat?” (adat bersendikan syara’, dan syara’ bersendikan
adat).

Dua pepatah tersebut adalah gambaran bahwa ada penerimaan dan
pengakuan terhadap hukum Islam yang diadaptasikan ke dalam sistem adat.!
Pepatah tersebut di atas juga sebuah penegasan bahwa pola penyelesaian
perkara hukum dalam masyarakat Islam pada zaman kesultanan Islam
Nusantara selalu merujuk dan tunduk pada ketentuan hukum adat yang
berlaku dan diakui (kebolehannya) oleh hukum Islam. Dalam banyak kasus,
terkadang banyak sulit untuk memastikan mana hukum adat (tradisi) dan
mana hukum Islam. Dalam pada itu hukum adat seakan telah menyatu
dengan dan menjadi bagian dari hukum Islam itu sendiri.?

1Sebagaimana diakui Soepomo bahwa hukum adat di sebagian Nusantara adalah
hukum non-statutair yang berasal dari adat-kebiasaan dan sebagian hukum Islam. Lihat R.
Soepomo, Bab-bab tentang Hukum Adat (Jakarta: Pradnya Paramita, 1993), 3.

2Sebagaimana diungkap Cak Nur bahwa bagi banyak orang sulit memisahkan agama
dan budaya. Menurutnya, agama dan tradisi memang tidak dapat dibedakan, tetapi
sebenarnya dapat dipisahkan. Agama bersifat mutlak dan primer, sedangkan budaya adalah

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 189



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syaryyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

Problem hukum itulah yang kemudian menuntut adanya suatu lembaga
perangkat pemerintahan berupa institusi peradilan yang bertugas untuk
menyelesaikan perkara bagi anggota masyarakat yang bersengketa. Dalam
sejarah Indonesia, ada beragam nama lembaga peradilan Islam. Di Aceh,
misalnya, lembaga peradilan Islam dikenal dengan Mahkamah Syar’iyyah. Di
Kerajaan Mataram dikenal dengan istilah pengadilan serambi (surambi). Di
Sulawesi dikenal dengan lembaga Qadli. Sementara di Kalimantan Selatan
dikenal dengan istilah Mahkamah Syara’ dan di Bima dikenal dengan sebutan
Mahkamah Syar’iyyah.> Lembaga-lembaga tersebut, walau berbeda nama,
tapi tugasnya sama, yakni: menyelesaikan perkara yang berkaitan dalam
masalah perkawinan, perceraian, kewarisan, hibah, wakaf, zakat, sadaqah,
dan lain semacamnya.

Di sebagian wilayah Nusantara, seperti kerajaan Islam Aceh dan
kesultanan Islam Bima, wewenang lembaga peradilan Islam tidak hanya
sebatas perkara keperdataan belaka, melainkan juga perkara pidana, seperti
pencurian, pembunuhan, pemerkosaan, penganiayaan, penghinaan,
penipuan, pemukulan, dan lain-lain. Oleh sebab itu, dalam sejarah nasional
Indonesia, Aceh dan Bima dikenal sebagai kerajaan Islam yang pernah
memberlakukan hukum Islam secara penuh (pidana-perdata).

Bertolak dari realitas histroris seperti digambarkan di atas, Abdul Ghani
Abdullah (selanjutnya disingkat AGhA), sang penulis buku “Peradilan
Agama dalam Pemerintahan Islam di Kesultanan Bima (1947-1957)”4 yang
hendak diulas ini, merasa tertantang untuk menelusup dan menguak lebih
dalam guna mengkaji seluk-beluk lembaga peradilan Islam pada masa
kesultanan Bima. Ketertarikan AGhA untuk menulis, sebagaimana diakuinya

sub-ordinate dari agama dan bersifat skunder. Lihat Nurcholish Madjid, Islam Agama
Kemusiaan (Jakarta: Paramadina, 1995), 36.

3Keseluruhan lembaga peradilan tersebut adalah lembaga peradilan yang didirikan pada
masa kekuasaan kesultanan Islam di Indonesia. Di Aceh, sultan adalah pemegang
keputusan hukum tertinggi. ALQddli al-Malik al-‘Adil adalah gelar sultan sebagai hakim
tertinggi. Pada awalnya, pengadilan s#rambi di kerajaan Mataram adalah lembaga peradilan
perdata yang kemudian pada masa kesultanan dijadikan sebagai lembaga peradilan Islam
yang berwenang untuk memutus perkara dalam bidang perkawinan, perceraian, dan
kewarisan serta memberi masukan (faswi) kepada sultan tentang hal-hal yang berkaitan
dengan hukum Islam. Lembaga peradilan Islam di Banjar dibentuk pada tahun 1778 di era
pemerintahan Sultan Tahmidillah. Di kesultanan Bima, Mabkamah Syariyyah tidak hanya
mengurusi lembaga peradilan, tapi juga mencakup hal-hal yang berkaitan dengan
pendidikan, politik, penerangan (masyarakat), dan lain-lain.

4Diterbitkan Yayasan Lengge Mataram tahun 2004.

190 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syariyyah di Kesultanan Bima: Wajnd Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

sendiri, selain latar belakang intelektual dan disiplin keilmuan yang ia tekuni,
juga didorong oleh faktor “subjektivitas”-nya sebagai orang asli Bima.>

Latar Sosial dan Intelektual Penulis®

AGhA dilahirkan di desa Ngali, 25 km arah selatan kota Bima dalam
sebuah keluarga dan lingkungan masyarakat yang religius. Masa kecilnya
dihabiskan di Ngali dengan bermain dan mengaji di rumah guru ngaji,
sebagaimana layaknya anak-anak kecil Bima kala itu. Sesekali AGhA pergi ke
sawah membantu kedua orangtuanya.

Pendidikan formalnya diawali dari Sekolah Rakyat (SR) di Bima. Selepas
itu, ia melanjutkan pendidikannya di sekolah Pendidikan Guru Agama Atas
Negeri (PGAAN) di Mataram dan tamat tahun 1966. Tidak puas dengan itu,
AGhA merantau ke Jakarta untuk mencari kerja dan melanjutkan studi. Di
ibukota, ia pernah mengajar di beberapa sekolah, baik pada tingkat sekolah
dasar (SD), sekolah mengah pertama (SMP) maupun sekolah menengah atas
(SMA). Tahun 1971, ia meraih gelar sarjana dari fakultas Hukum Universitas
Islam Jakarta dalam bidang hukum dan ilmu pengetahuan kemasyarakatan
dengan prestasi cum laude.

Gelar sarjana yang disandangnya tak menghentikan minatnya untuk
meningkatkan pengetahuan dan melanjutkan studi. Ia pun mendaftarkan diri
sebagai mahasiswa pada Program Pascasarjana Universitas Indonesia dalam
spesialisasi yang sama: ilmu hukum. Seusai itu, ia meneruskan lagi studinya
pada tingkat doktoral di IAIN Syarif Hidayatullah dengan spesialisasi
Hukum Islam. Gelar doktor pun dirathnya pada tahun 1987.

Sementara itu, pendidikan non-gelar dalam peningkatan mutu bahasa
Inggris pernah ia ikuti di Canberra College of Advance Education Canberra
University. Dari sinilah kemudian ia mengenal tokoh intelektual Australia
seperti Henry Chambert Soebardi dan Mitsuo Nakamura, keduanya guru
besar di Australian National University (ANU), yang banyak membantu
AGhA, baik secara personal maupun intelektual. Termasuk juga dalam
proses penyelesaian disertast ini.

SLihat Abdul Ghani Abdullah, Peradilan Agama dalam Pemerintaban Islam di Kesultanan
Bima (1947-1957) (Mataram: Lengge, 2004), 2.

®Riwayat hidup AGhA di bagian ini dikutip dari buku yang ia tulis dan juga berdasar
penuturan beberapa kawan Bima yang ada di Mataram yang pernah hidup bersamanya
selama sekolah, baik di Bima maupun di Mataram.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 191



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syaryyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

Sebagai intelektual dan akademisi, ia mengabdikan ilmu dan keahliannya
di bidang hukum pada beberapa perguruan tinggi di Jakarta dan Bandung.
Antara lain, pada Program Magister IAIN Sunan Gunung Djati Bandung,
Program Magister Hukum Universitas Indonesia, Program Pascasarjana
IAIN Syarif Hidayatullah, Program Magister Hukum Universitas Jayabaya
Jakarta, dan Program Magister Hukum di Universitas Muhammadiyah
Jakarta. Pada institusi terakhir, selain sebagai ketua jurusan pada Program
Magister Hukum, ia juga merangkap sebagai direktur Program Pascasarjana.
Pada IAIN Sunan Gunug Djati Bandung dan IAIN Syarif Hidayatullah,
AGhA diangkat sebagai guru besar tetap dalam bidang hukum. Dalam dunia
tulis-menulis, ada dua karya AGhA dalam bentuk buku yang telah
diterbitkan.” Selain aktif dalam kegiatan akademik di kampus, ia juga aktif
dalam berbagai seminar dan konfrensi internasional tentang hukum,
terorisme, dan money laundering.

Di luar itu, sejak tahun 2000 ia dipercaya memegangi jabatan sebagai
Direktur Jenderal Peraturan Perundang-undangan dan Hak Asasi Manusia
Departemen Kehakiman. Dalam penentuan susunan kabinet SBY-Kalla yang
lalu, namanya sempat mencuat sebagai calon kuat menteri Kehakiman dan
HAM, walau akhirnya ia kandas.

Satu yang pasti bahwa AGhA adalah sosok yang konsisten menekuni
lmu hukum sebagai bidang spesialisasi keilmuan. Segala kesempatan,
amanah, dan penghargaan yang diberikan padanya selalu terkait dengan
spesialisasi ilmu yang selama ini ia tekuni itu.

Dinamika Peradilan Islam di Bima

Buku ini pada awalnya adalah sebuah disertasi yang diujikan pada
program pascasatjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta tahun 1987. Secara
garis besar, penelitian yang dilakukan AGhA adalah sebuah kajian historis-
cksploratif tentang lembaga peradilan Islam di Bima. Sebagai kajian historis,
tentu penelitian ini merujuk pada bukti dan pelaku sejarah yang masih ada
saat itu. Untuk referensi utama adalah kitab BO, yaitu catatan sejarah
kerajaan Bima.? Sementara pelaku sejarah, seperti mantan pejabat kesultanan,

"Selain buku yang di-review ini, buku lain karya AGhA betrjudul Kompilasi Hukumr Islam
dalam Tata Hukum Indonesia (Jakarta: Gema Insani Press, 1992).

8Dari segi isinya, BO dapat dibedakan menjadi 4 macam, yaitu BO sangajikai, BO
bicarakai, BO bumi luma dan BO qadi. Dari kelima naskah tersebut BO sangajikai adalah
naskah yang terpenting, karena di dalamnya berisi tentang putusan dan peristiwa penting

192 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syariyyah di Kesultanan Bima: Wajnd Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

lebena’e, dan cepelebe adalah sumber hidup dalam penelitian ini.? Selain itu,
arsip-arsip yang masih tersimpan di istana kesultanan dan pengadilan adalah
alat lain untuk memperkuat hasil penelitian.

AGhA berusaha mencari jawab atas pertanyaan seputar sistem peradilan
Islam pada masa kesultanan Bima. Hal itu mencakup struktur dan susunan
organisasi, wewenang hukum, sumber pengambilan hukum, sistem beracara
dalam peradilan, dan pelaksanaan keputusan pengadilan. Selain itu, dia juga
memotret setfing sosial-polittk masyarakat Bima dalam kaitannya dengan
evolusi perubahan sistem dan fungsi lembaga peradilan Islam di kesultanan
Bima. Dua pokok masalah tersebut adalah inti dari penelitiannya.

Mengawali kajiannya, AGhA mengulas sejarah awal munculnya peradilan
agama Islam di berbagai wilayah di Indonesia sebagai bahan perbandingan
lembaga peradilan yang ada di kesultanan Bima. Paparan AGhA lebih
memusat pada masalah peradilan Islam dan campur-tangan politik Hindia
Belanda dalam mengatur kehidupan hukum masyarakat Indonesia. Adanya
lembaga peradilan Islam di Nusantara tidak terlepas dari kepentingan politik
internal kesultanan dan jaringan internasional Islam (intelektual, politik,
perdagangan) yang saat itu hampir menguasai dua per tiga wilayah dunia.
Karena itu, sistem administrasi dan struktur organisasi peradilan agama dari
satu tempat dan tempat lainnya sangat berbeda. Pada sebagian kesultanan
Islam di Nusantara, lembaga peradilan agama inc/ude dalam sistem
pemerintahan, dan pada sebagian lainnya berkedudukan sebagai lembaga
external yang berdiri sendiri di luar sistem pemerintahan.10

kerajaan/kesultanan. BO bicarakai adalah naskah yang berisi tentang tata pemerintahan.
BO bumi luma adalah kumpulan tentang adat-istiadat Bima dan lembaga peradilan Bima.
Sementara BO gadi adalah inventarisasi tentang kumpulan yurisprudensi hukum para
hakim di kesultanan Bima, kegiatan dakwah, dan penyiaran Islam di Bima.

9Dalam struktur organisasi kesultanan Bima, Majelis Parnga Suba adalah majelis tertinggi
yang membawahi tiga majelis, yakni majelis hadat, majelis tureli, dan majelis Islam (syar'iyyab).
Majelis Syar’iyyah dipimpin oleh seorang Qadli/Imam yang beranggotakan 17 orang /ebe.
Lihat Abdullah Tajib, Searah Bima Dana Mbojo (Jakarta: Harapan Masa, 1995), 186.
Sedangkan Loir mengatakan, pejabat /ebe terdiri dari 18 orang. lihat Henry Chambert Loir
dan Siti Maryam R. Salahuddin, BO’ Sangaji Kai Catatan Kerajaan Bima (Jakarta: Yayasan
Obor, 2000), 616. Lebe itu sendiri berasal dari bahasa Melayu Iebaz. Dalam istilah Bima /ebe
dipahami sebagai pegawai agama dan sekaligus pegawai pemerintahan. Ibid., 632. Lebena’e
adalah pegawai agama pada tingkat kgenelian (kecamatan). Sedangkan cepelebe adalah
wakil/pengganti lebena’e yang bertugas pada tingkat desa atau dusun.

WDaniel S. Lev, Peradilan Agama di Indonesia (Jakarta: Intermasa, 1986), 3. Di
Kesultanan Mataram, pejabat agama yang terditi dari wodin, penghuln naib, penghuln, dan

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 193



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syaryyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

Sejauh itu, paparan AGhA seputar sejarah peradilan agama di Indonesia
tersbut belum mampu memotret dengan baik-utuh-holistik tentang
keterkaitan lembaga politik (kesultanan), jaringan Islam internasional, dan
agama dalam proses pembentukan lembaga peradilan Islam. Dari titik ini
pulalah seharusnya AGhA memulai eksplorasinya tentang sejarah
kedatangan Islam ke Bima dan pemberlakuan hukum Islam di kesultanan
Bima.

Kehadiran Islam sendiri di Bima melalui dua arah, yakni timur dan barat.
Dari arah barat, Islam diperkenalkan oleh Sayyid Murtolo, putra syekh
Maulana Ibrahim Asmara dan Candra Welan (Putri Campa). Di Gresik, Jawa
timur, ia dikenal dengan sebutan Raden Santri, sedangkan di Bima ia dikenal
dengan Raja Pandita Bima. Sayyid Murtolo adalah adik kandung Sunan
Ampel Surabaya, salah seorang Wali Songo. Tesis ini senada dengan apa
yang dikemukan Syamsu tentang proses islamisasi daerah bagian timur
Indonesia, khususnya pulau Sumbawa.!!

Kedatangan Islam di Bima dari arah barat diawali dengan perdagangan.
Komunikasi yang lancar antarsesama pedagang ternyata mengundang
ketertarikan para pedagang Bima untuk mengetahui dan menganut agama
Islam. Dari hubungan yang erat tersebut, banyak masyarakat Bima yang
masuk Islam, khususnya para pedagang dan masyarakat pesisir. Namun, misi
penyebaran Islam Sayyid Murtolo tak cukup banyak mengkonversi
masyarakat Bima ke Islam, kecuali sekelompok kecil masyarakat pedagang
dan pesisir saja.

Kegagalan misi Sayyid Murtolo dalam mengemban tugas untuk
menyebarkan agama Islam di Bima, menurut Tajib, adalah karena Islam

penghuln ageng masuk dalam sistem/struktur organisasi pemerintahan. Artinya, lembaga
peradilan pun masuk dalam pengawasan pemerintah. Demikian pula di Aceh, pejabat
peradilan agama masuk dalam sistem pemerintahan dengan masing-masing jabatan dan
tingkatan jenjang penyelesaian perkara Kewcik pada tingkat desa, oeloebalang pada tingkat
kecamatan, panglima sagi pada tingkat kabupaten, dan malikun adi/ (mahkamah agung) pada
tingkat pusat. Lihat Abdul Halim, Peradilan Agama dalam Politik Hukum di Indonesia (Jakarta:
RajaGrafindo, 2002), 42. Bisti memetakan bahwa beberapa kerajaan/kesultanan di
Sumatera Utara, Sulawesi Utara, dan Sumatera Selatan tidak memasukkan lembaga
peradilan agama dalam sistem pemerintahan. Sedangkan di kesultanan Tallo dan Goa
(Sulawesi Selatan), Ternate, Kalimantan Selatan, Cirebon, Kalimantan Timur, dan lain-lain
memasukkan lembaga peradilan dalam sistem/struktur pemerintahan. Lihat Cik Hasan
Bisti, Perdilan Agama di Indonesia (Jakarta: RajaGratindo, 2000), 115.

UMuhammad Syamsu As. Ulama’ Pembawa Islam di Indonesia dan Sekitarnya (Jakarta:
Lentera Basritama, 1999), 117.

194 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syariyyah di Kesultanan Bima: Wajnd Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

disebarkan dengan kekerasan.!> Ada misi dan keinginan yang berkaitan
dengan kekuasaan politik; penaklukan. Aspek itulah yang menjadi alasan kuat
masyarakat dan raja Bima saat itu untuk menolak Islam yang disebarkan oleh
Sayyid Murtolo. Namun, bagaimanapun, yang pasti Bima telah mengenal
Islam sejak abad XV melalui pedagang yang datang dari Jawa. Dan, itu
merupakan cikal-bakal bagi perkembangan Islam selanjutnya di daerah Bima.

Sementara dari arah timur, Islam dikenal melalui pedagang dan saudagar
yang berasal dari Goa, Tallo, Luwu, Bone, dan Ternate.!?> Selain hubungan
dagang, hubungan dan kepentingan politik sangat kental dalam penyebaran
Islam di Bima. Dalam pada itu, pengaruh Islam Goa lebih banyak mewarnai
corak Islam yang berkembang di Bima.!* Sebagian tradisi dan budaya yang
berkembang di Goa menjadi tradisi dan budaya Bima yang dimodifikasi. Ada
banyak kemiripan, baik dari segi tata pemerintahan, mode pakaian, rumah,
bentuk ritual, dan aliran Islam yang dikembangkan.

Dalam hal tata laksana pemerintahan pada kesultanan Bima, pengaruh
kerajaan Goa tampak cukup dominan. Doktrin yang diberikan Sultan Goa
dan para muballigh yang ia tugasi untuk mengajarkan Islam pada La Kai
(Abdul Kahir), Raja Bima yang pertama kali masuk Islam, dalam banyak hal
sangat berpengaruh pada sistem pemerintahan di kesultanan Bima.
Termasuk dalam hal itu adalah upaya dan bentuk-bentuk pemberlakuan
hukum Islam di wilayah kesultanan Bima.

Pengakuan kesultanan Bima terhadap keberlakuan hukum Islam dan
hukum adat secara bersamaan di wilayah kesultanan Bima tampak dalam
lambang kerajaan Bima yang berbentuk Burung Garuda berkepala dua, dua
sayap dan ekor yang terbentang.!> Kepala yang sebelah kiri melambangkan
sistem adat (pemerintahan) dan kepala kanan adalah simbol pemberlakuan
hukum Islam.'® Pendek kata, pmberlakuan hukum Islam mendapat

12Tajib, Sejarah..., 100.

1B3Abdullah, Peradilan...., 83.

14Konflik politik internal dalam pemerintahan Bima berupa perebutan kekuasaan
memaksa pemangku jabatan sah (La Kai) tahta kerajaan bersama 3 orang pengikut setianya
melarikan diri ke Makassar. Di sana mereka belajar Islam, meminta dukungan politik
kerajaan Goa dan menyusun kekuatan untuk merebut kembali kerajaan. Lengkapnya lihat
Tajib, Sejarab. ...

15Selengkapnya tentang makna simbol kesultanan Bima, lihat Abdullah, Peradilan....,
134.

16Aplikasi lambang tersebut dalam sistem pemerintahan diulas AGhA pada halaman
131-5.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 195



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syaryyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

dukungan kuat dari pemerintahan kesultanan Bima. Lembaga eksekutif dan
yudikatif berseiring-jalan dalam pelaksanaan hukum Islam di wilayah
kesultanan Bima.

Di Bima, lembaga peradilan Islam tersebut dikenal dengan nama
Mahkamah Syar’iyyah. Penggunaan istilah Mahkamah Syar’iyyah bagi
lembaga peradilan Islam di Bima tersebut dimulai sejak 14 Agustus 1788
M.17 Selain sebagai lembaga peradilan, Mahkamah Syat’iyyah juga berfungsi
sebagai lembaga pemerintahan yang menitikberatkan aktivitasnya pada
masalah pencatatan perkawinan, perceraian, pendidikan, kewarisan, wakaf,
dakwah, penentuan hari besar Islam, pelaksana kegiatan-kegiatan keagamaan,
dan mengurus keberangkatan dan kepulangan jama’ah haji yang berasal dari
Bima.!'® Untuk hal terakhir, biasanya para calon jama’ah haji dikumpulkan di
istana untuk bertemu Sultan, lalu mereka diiring ke pelabuhan untuk
diberangkatkan.

Sebagai lembaga peradilan, Mahkamah Syar’iyyah menerima, memproses,
dan memutuskan perkara sesuai dengan ketentuan hukum Islam. Terlebih
lagi dalam kasus pidana. Besarnya sanksi hukum yang diganjarkan kepada
pelaku tindak pidana menjadi kewenangan hakim dalam mengambil
keputusan hukum.!?

Belakangan, tepatnya tahun 1908, Mahkamah Syar’iyyah dilikuidasi.
Akibatnya, untuk beberapa tahun, kesultanan Bima mengalami kevakuman
hukum. Hal itu terjadi karena besarnya campur-tangan pemerintah Belanda
dalam sistem hukum dan pemerintahan di kesultanan Bima. Salah satu wujud
konkrit dari intervensi itu adalah digantinya Mahkamah Syar’iyyah dengan
sistem peradilan Belanda (landraad).?

1bid., 134.

18]bid., 155. Fungsi Mahkamah Syar’iyyah sebagai lembaga pemerintahan pada masa
kesultanan Bima mungkin dapat disamakan dengan fungsi Departemen Agama sekarang
ini.

Rincian detail tentang kitab figh yang menjadi referensi para hakim tersebut lihat
ibid., 183-94. Masing-masing hakim mempunyai kitab figh lebih dari 7 kitab berbahasa
Arab.

20Hal ini terjadi sebagai buntut dati kekalahan kesultanan Goa dalam beberapa kali
pertempuran melawan Belanda. Akibatnya, beberapa sekutu kerajaan Gowa, seperti
Ternate, Tidore, Bone, Luwu, Bacan, Sopeeng, Bima, dan lain-lain harus tunduk pada
perjanjian Bongaya antara Sultan Hasanuddin (kesultanan Goa) dan Cornelis Speelman
(pemerintah Belanda) yang isinya adalah perjanjian perdamaian, persekutuan, dan
persahabatan antarkedua belah pihak. Dalam beberapa pasal perjanjian tersebut, ada 4
pasal yang secara langsung menyebut nama kesultanan Bima. Ibid., 84-5.

196 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syariyyah di Kesultanan Bima: Wajnd Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

Tindakan sewenang-wenang pemerintah Belanda terhadap kesultanan
Bima tentu saja mendapat perlawanan dari rakyat Bima. Perang Ngali dan
banjir darah di Soriutu adalah bukti sejarah heroisme masyarakat Bima
melawan penjajah itu. Perjuangan rakyat Bima sendiri bertujuan untuk
kembali memberlakukan sistem hukum dan peradilan Islam di wilayah
kesultanan Bima.?! Puncak dari perjuangan rakyat Bima itu adalah
pembentukan Komite Aksi Penangkapan Belanda (KAPB) pada bulan Maret
1942 sebagai wadah mobilisasi massa. Berita seputar kekalahan Belanda oleh
tentara Jepang, semakin memperkuat KAPB melakukan perlawanan
terhadap Belanda. Hasilnya, pada tanggal 15 April 1942, rakyat Bima berhasil
memukul mundur pasukan Belanda dari daerah Bima. Sejak saat itu, secara de
facto dan de jure, kesultanan Bima mulai menjalankan secara penuh roda
pemerintahannya sendiri dan memfungsikan kembali Mahkamah Syar’iyyah
dengan nama baru: Badan Hukum Syara’.?? Seiring dengan dinamika
perkembangan masyarakat, modernisasi terhadapnya dilakukan oleh
kesultanan Bima sebagaimana tertuang dalam bes/it (surat keputusan) No. 42
tanggal 4 Mei 1947. Dalam /les/it tersebut juga ditunjuk 7 orang anggota
Badan Hukum Syara’ dengan masing-masing jabatan tertentu.??

Badan Hukum Syara’ kesultanan Bima juga tidak hanya mengambil peran
sebatas lembaga peradilan, tetapi juga menangani masalah pendidikan dan

dakwah.?* Sebagai lembaga peradilan pun, Badan Hukum Syara’ hanya

21bid., 87.

2]bid., 87.

B1bid., 166-9. Ketujuh orang pejabat Badan Hukum Syara’ tersebut adalah Haji
Abdurrahman Idris sebagai Imam, Haji Ishaq Abdul Kadir sebagai penghulu, Haji Yasin
sebagai /ebedala, Haji Usman Abidin sebagai &batib tua, Haji Abu Bakar Husein sebagai
khatib karoto, Haji Muhammad Saleh Abdul Qadir sebagai &batib lawili dan Haji Abdul
Malik Sulaiman sebagai khatib to’i. Kesemua anggota Badan Hukum Syara’ itu adalah
mereka yang belajar dan lama bermukim di Makkah dan Madinah. Kedatangan mereka ke
Bima adalah atas panggilan Sultan Bima untuk mengembangkan pendidikan dan dakwah
Islam di Bima. Dengan demikian, dapat dipastikan bahwa kualifikasi keilmuan para hakim
tersebut tidak dapat diragukan. Penguasaan mereka terhadap referensi Arab tidak dapat
disangkal. Mengenai sejarah hidup dan pendidikan para anggota Badan Hukum Syara’
tersebut lihat bid.,, 184-95. Adapun tugas dan wewenang masing-masing anggota Badan
Hukum Syara’ termaktub dalam Instruksi Sultan Bima tanggal 4 Mei 1947. 1bid., 172-73.
Struktur organisasi Badan Hukum Syara dapat dilihat I/id., 170.

2#AGhA mencatat 13 peran dan fungsi Badan Hukum Syara pada masa itu, antara lain
sebagai imam pada acara keagamaan, melakukan Aiséb dan ru’yat, menetapkan arah kiblat
masjid, mengawasi penggunaan dan pemeliharaan masjid, mengurus keberangkatan haji,

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 197



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syaryyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

menangani kasus perkara perdata. Di sinilah mungkin letak perbedaan
mendasar dari Mahkamah Syar’iyyah kesultanan Bima sebelum tahun 1908
dengan Badan Hukum Syara’ tahun 1947.

Selanjutnya, pengakuan dan penggabungan diri kesultanan Bima ke
dalam Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) memaksa dilakukannya
pemisahan antara lembaga peradilan dan non-peradilan yang ada dalam
tubuh organisasi Badan Hukum Syara’ kesultanan Bima. UU No. 32 tahun
1954 tentang Pemberlakuan UU No. 22 tahun 1946 di daerah luar Jawa dan
Madura telah memaksa Badan Hukum Syara’ untuk mau tidak mau segera
mengadaptasikan diri dengan pemberlakuan undang-undang tersebut.?> Tak
pelak, perubahan itu membuat fungsi, status, dan wewenang Badan Hukum
Syara’ kesultanan Bima menjadi menyempit, dan hanya mengurus perkara
keperdataan sebagaimana lembaga peradilan agama saat ini. Dalam pada itu,
Pengadilan Agama/Mahkamah Syar’iyyah (PAMASYA) ditetapkan sebagai
nama pengganti Badan Hukum Syara’ dan Haji Ishaq Abdul Qadir ditunjuk
sebagai ketua berdasarkan Keputusan Menteri Agama No. B/IV/2/9/6550
tanggal 9 Desember 1964.

Sementara itu, tugas pengembangan dakwah, pendidikan, dan
pengurusan harta wakaf di Bima kemudian diserahkan ke Yayasan Islam
Bima sebagai “jelmaan” dari wewenang dan fungsi Badan Hukum Syara’
vang bersifat non-judicial. Eksistensi Yayasan Islam Bima sebagai pengganti
Badan Hukum Syara’ tertuang dalam surat keputusan Bupati Bima No.
Pem./1/1/A.16/SPKS/21 tanggal 16 Maret 1968.26

Akhirnya, ringkas kata, lembaga peradilan Islam di Bima melewati sejarah
yang cukup panjang. Tarik-ulur kepentingan politik berlangsung mewarnai
eksistensinya, mulai sejak zaman sebelum kemerdekaan, zaman penjajahan,
masa kemerdekaan hingga ke masa pasca-pengakuan diri kesultanan Bima
sebagai bagian dari Republik Indonesia. Penyebutan nama lembaga pun
berganti silih, mulai Mahkamah Syar’iyyah, Badan Hukum Syara’, dan
kemudian sekarang menjadi Yayasan Islam Bima. Kini, lembaga peradilan

pelaksana kegiatan dakwah, membina khatib dan juru dakwah, mengurus zakat, pelaksana
administrasi wakaf dan baitul mal, pemeliharaan anak yatim, mengawasi dan membina
pejabat di lingkungan Badan Hukum Syara’, dan mengurus tanah pekuburan. Ibid., 197-9.

Tarik-ulur seputar proses perubahan wewenang dan fungsi Badan Hukum Syara’ ini
dibahas AGhA dalam Bab VI (289-307).

26Untuk uraian tentang wewenang dan fungsi Yayasan Islam Bima, lihat 7bid., 307-14.
Pada halaman itu juga dapat dilihat perkembangan yayasan tersebut dalam mengemban
fungsi dan wewenangnya.

198 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syariyyah di Kesultanan Bima: Wajnd Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

kesultanan Bima itu menjadi lembaga sosial yang bergerak dalam bidang
pengembangan dan penyiaran Islam (dakwah), pendidikan, dan pengelolaan
harta wakaf.

Rekonstruksi Sejarah Tanpa Konteks Sejarah?

Kajian AGhA adalah sebuah kajian historis tentang lembaga peradilan
Islam di kesultanan Bima. Kajian ini adalah topik yang cukup menarik,
karena penelusuran komprehensif-holistik tentang lembaga peradilan Islam
pada tingkat lokal daerah sangatlah jarang dilakukan. Sajian informasi
tentang sejarah lembaga peradilan Islam di Indonesia umumnya dilakukan
secara parsial dan biasanya dikaitkan dengan campur-tangan politik
pemerintah Hindia Belanda dalam pembentukan pengadilan agama Islam.
Alhasil, pengungkapan sejarah seputar lembaga peradilan Islam sejauh ini
bisa dikata tidak utuh-mendalam.

Catatan penting yang perlu digarisbawahi dalam buku ini adalah bahwa
penulisan sejarah Islam lokal di Indonesia mau tak mau harus terikat dengan
konteks sejarah nasional dan Internasional. Dan untuk itu perlu pendekatan
multidimensi dalam menguak sejarah Islam lokal. Keniscayaan tersebut
sebagaimana diungkap J.C. Van Leur bahwa sumber sejarah daerah di
Indonesia tersebar di berbagai negara, seperti Malaysia, Singapura, China,
Belanda, Prancis, Portugis, Spanyol, dan lain-lain.?” Untuk itu dibutuhkan
sedikit kearifan untuk memahami sejarah Islam lokal.

Penelusuran sejarah Islam lokal adalah upaya memahami peristiwa masa
lalu dalam konteks kekinian. Artinya, penulisan sejarah bukan hanya sekedar
“merekam” ulang sebuah peristiwa, tetapi sekaligus memaknai peristiwa
tersebut sesuai dengan realitas perkembangan budaya, sosial, hukum, dan
teknologi yang ada dalam masyarakat. Terkait dengan buku ini, AGhA
tampaknya sekedar merekam sejarah sebagai bahan untuk “membangkitkan
rasa bangga” masyarakat Bima yang memiliki “kekayaan” peradaban yang
sangat maju. Tentu sangatlah disayangkan, sebab—sebagaimana diingatkan
Mansur—penulisan sejarah Islam lokal seyogyanya tidak dilepaskan dari
domain sejarah nasional, tidak menggambarkan perkembangan yang putus,
dan penulisan sejarah Islam lokal bukan berarti menumbuhkan rasa
etnosentrisme dan penciptaan demarkasi wilayah.?® Terkait teguran Mansur

2Dikutip oleh Ahmad Mansur Suryanegara, Menemukan Sejarah Wacana Pergerakan Islam
di Indonesia (Bandung: Mizan, 1996), 69.
21bid., 70.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 199



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syaryyah di Kesultanan Bima: Wujud Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

itu, tulisan AGhA perlu dikritisi dalam hal kebermaknaannya dalam konteks
kekinian dan pilihannya untuk tidak mengkaitkan bahasannya ke dalam
domain sejarah nasional Indonesia. Akibatnya, penelusuran dan deskripsinya
tentang lembaga peradilan Islam di kesultanan Bima seakan-akan tidak
dipengaruhi oleh kesultanan/kerajaan Islam lainnya di Nusantara.

Penerapan hukum Islam di Bima pada masa kesultanan adalah upaya
kreatif ulama dan para pemimpin Bima saat itu untuk memberlakukan
hukum Islam dalam penyelesaian perkara hukum yang timbul dalam
masyarakat. Dengan kata lain, penerapan hukum Islam di Bima adalah upaya
nyata positivisasi figh (formalisasi syari’at) ke dalam aturan hukum
pemerintah/negara. Penerapan dan pembetlakuan aturan hukum semacam
itu, jika dikaitkan dengan otonomi daerah, maka akan sangat memungkinkan
berlakunya kembali hukum Islam di wilayah Bima dan sekitarnya. Namun,
yang perlu diingat, penerapan hukum perlu menggali aspirasi mayoritas
masyarakat. D1 situ, keputusan masyarakat untuk menerapkan hukum Islam
sungguh-sungguh berdasar atas kesadaran dan bukan karena adanya paksaan
dari penguasa. Dengan demikian, hukum Islam (melalui formalisasi syari’at)
akan tampil sebagai hukum yang demokratis.?’

Untuk menuju terwujudnya hukum Islam yang demokratis tersebut,
dibutuhkan kerangka metodologi yang berpijak pada perkembangan
keilmuan mutakhir. Dalam hal itu, perangkat z#hdid harus dioptimalkan
untuk merespons setiap perubahan yang ada dalam masyarakat. At-Turaby
menuliskan bahwa kelemahan berfikir (7#hid) umat Islam sekarang ini
disebabkan oleh tidak digunakannya ilmu pengetahuan yang rasional (a/
ma'‘arif al-‘agliyyah) sebagai perangkat dan tidak adanya upaya menyesuaikan
diri dengan realitas sosial kemasyarakatan dan hanya berkutat pada masalah-
masalah pemikiran belaka.?® Oleh karena itu, 7#/hdd perlu diorientasikan pada
nilai kemaslahatan, meringankan beban dan aturan antisipatif bagi
keburukan. Slogan al-Isidm shalib li kulli zamain wa makan, Islim rabmatan li al-
Glamin, nmmatan wasathan, dan lain sebagainya tidak hanya sekedar jargon
kosong dalam lembaran kitab suci. Diperlukan selalu pemaknaan dan

YJika dikaitkan dengan tesis Mahfud bahwa pemerintah yang demokratis akan
menciptakan produk hukum yang demokratis dan pemerintah yang otoriter akan
menciptakan produk hukum yang otoriter, maka prosedur sebagaimana di atas dapat
dikategorikan sebagai proses pembuatan aturan hukum yang demokratis: menjaring
aspirasi dari bawah. Moh. Mahfud MD., Pergulatan Politik dan Hukum di Indonesia
(Yogyakarta: UII Press, 1998), 1-27.

Hasan At-Turaby, Figh Demokratis Bandung: Arasy, 2003), 14.

200 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Mubh. Salahuddin, Mabkamalh Syariyyah di Kesultanan Bima: Wajnd Dialektika Hukum antara Islam dan Adat

penafsiran yang dikaitkan dengan realitas perkembangan dan kondisi
masyarakat guna mewujudkan hukum Islam yang demokratis.

Hal lain yang juga perlu disoroti dalam tulisan AGhA adalah keterkaitan
historis lembaga peradilan agama pada masa kesultanan Bima dengan
lembaga-lembaga peradilan sejenis di belahan lain Nusantara. Azra, dalam
penelitiannya yang merujuk pada dokumen Timur Tengah mengungkapkan
bahwa ada keterkaitan antara ulama Timur Tengah dan kesultanan yang ada
di wilayah Nusantara. Saling mempengaruhi antara ulama Timur Tengah dan
ulama di beberapa kesultanan di Nusantara (Aceh, Goa, Banten, Bima, dan
lain-lain) berlangsung sangat intim pada abad awal XVIIL.3! Lebih jauh Azra
menegaskan bahwa jaringan intelektual yang terbentuk melalui satu jalur,
khususnya yang berkait dalam masalah sufisme. Para tokoh, seperti Ar-
Raniri, As-Sinkili, dan Al-Maqassari adalah ulama Nusantara yang hidup
sezaman dan memberikan warna baru bagi gerak pembaruan Islam di
kawasan Nusantara.

Masa di rentang awal abad XVII itu juga sekaligus merupakan awal
perkembangan lembaga peradilan agama di Nusantara. Artinya, tidak
menutup kemungkinan adanya pengaruh ulama Nusantara yang,
sebagaimana dikatakan Azra, terkait dalam jaringan ulama. Inilah yang luput
dari “pantauan” AGhA ketika menyajikan sejarah panjang lembaga peradilan
agama di kesultanan Bima.

Namun, apapun, buku yang ditulis AGhA ini adalah sebuah eksplorasi
awal yang menarik tentang tumbuh-kembang-surut lembaga peradilan Islam
di Bima. Menarik, setidaknya hal itu mengingatkan banyak orang tentang
betapa dinamika peradilan Islam kesultanan Bima itu menjadi salah satu
penegas fakta bahwa selalu ada kelindan dialogis yang niscaya antara
universalitas hukum Islam dan lokalitas adat. Dan apa yang dilakukan AGhA
dapat disebut sebagai ikhtiar untuk mengetengahkan kembali kekayaan lokal
yang hampir tenggelam dan dilupakan oleh orang Bima sendiri. Adapun
kekurangan yang tak terhindarkan pada buku AGhA, sebagaimana yang coba
dikritisi dalam review ini, adalah wajar saja sebagai sebuah karya ilmiah,
terlebih ia karya rintisan. Dan itu artinya tantangan bagi siapapun untuk
melanjutkan, melengkapi, apa yang telah dirintisnya itu.®

3Saling mempengaruhi tersebut terjadi dalam bidang sufisme dan syari’ah. Lihat
Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Tinur Tengah dan Kepulanan Nusantara Abad XII dan XV'1I:
Melacak Akar Pembarnan Pemikiran Islam Indonesia (Bandung: Mizan, 1995), 105.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 201



