
  



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Syukri Konsep Pembelajaran  

Menurut Al-Qur’an  1-28 

Sahid HM Konsep Pendidikan Etika  

Sufistik-Filosofis al-Ghazâlî  29-52 

Ali Mudlofir Profesi Pendidik dan Kode Etik 
Pendidikan dalam Pemikiran Abû Ishâq  

al-Kannânî  53-72 

M. Zainuddin Paradigma Pendidikan Islam  

Holistik  73-94 

Irhamni Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren 
Tradisional di Jawa:  
Kajian atas Praktek Penerjemahan 

Jenggotan  95-118 

Warni Djuwita Anak dan Pendidikan Anak  
Usia Dini dalam Cakrawala  

al-Qur’an-Hadis  119-140 

Mardia Manajemen Pendidikan Tinggi Islam  
dalam Spektrum  

Blue Ocean Strategy  141-164 

Mulyono Teknik Manajemen Humas dalam 
Pengembangan Lembaga Pendidikan  

Islam  165-184 

Ismail Suardi Wekke & Educational Technology on Teaching and  

Maimun Aqsha Lubis Learning of Integrated Islamic Education 

in Brunei Darussalam  185-204 

 

INDEKS 

  



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 

dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
  

 



Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011  73 

PARADIGMA PENDIDIKAN ISLAM HOLISTIK 

M. Zainuddin* 
__________________________________________________ 

Abstract: There is a number of Islamic Education outputs who could not 
meet the needs of society and the development of science and technology. 
Therefore, a wholistic paradigm of Islamic education which  urgently needs  
to be formulated and applied in Islamic education This article focuses on 
how Islamic education does not only cover eschatological dimension, but also 
profane one. The approach or methodology used in this paper is a 
philosophical one. The results of the study recommend that the concept and 
curriculum of Islamic education should be focused on character building and 
values teaching as well as developing skills of communication, interpersonal 
relationships, community service, and leadership which all support the 
actualization of human duties and responsibilities as God’s khalîfah on the 
earth. 

Abstrak: Kenyataan menunjukan bahwa masih banyak dari output 
pendidikan Islam yang kurang mampu memenuhi kebutuhan masyarakat 
dan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Artikel ini, melalui 
pendekatan filosofis, memfokuskan kajian pada bagaimana pendidikan 
Islam memiliki dimensi yang tidak saja eskatologis tetapi juga profan. 
Hasil kajian merekomendasikan agar konsep dan kurikulum pendidikan 
Islam difokuskan pada pembentukan karakter dan pengajaran nilai di 
samping pengembangan keterampilan berkomunikasi, hubungan 
interpersonal, pelayanan masyarakat, dan kepemimpinan yang secara 
keseluruhan akan menopang aktualisasi tugas sebagai khalîfah Allah di 
bumi. 

Keywords: Pendidikan Islam, Paradigma, Holistik, Pendekatan 
Filosofis, Prinsip Tauhîd. 

                                                           
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Tarbiyah UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang, Jawa Timur, Jln. Gajayana 50, email: 
aldin_uin@yahoo.com 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

74 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

SEMUA lapisan masyarakat baik orang tua, pendidik maupun 
agamawan kini tengah menghadapi problem besar dalam 
pendidikan, yaitu tentang bagaimana cara terbaik untuk 
mendidik generasi muda dan mempersiapkan mereka 
menghadapi tantangan global di masa mendatang. Sebagian 
kalangan mencoba memberikan jawaban dengan kembali ke 
masa lalu, sementara yang lain hendak menoleh ke masa depan. 
Namun, di atas semua itu sesungguhnya semua orang 
membutuhkan perbaikan dan rekonstruksi konsep pendidikan 
menuju masa depan generasi yang gemilang. 

Problem tentang bagaimana memberikan pendidikan yang 
terbaik untuk anak-anak sekarang membutuhkan penilaian yang 
jujur dengan menjawab beberapa pertanyaan-pertanyaan berikut: 
pertama, di mana posisi kita sekarang?; kedua, di mana seharusnya 
kita berada?; dan ketiga, bagaimana perencanaan kita? Dengan 
kata lain, masa depan anak-anak dan masyarakat kita sangat 
tergantung pada bagaimana kita mampu menjawab pertanyan-
pertanyaan itu secara tepat, dan sejauh mana kita mampu 
mentransfer visi dan misi kehidupan kita kepada generasi 
mendatang.  

Model pendidikan Islam yang digagas dalam tulisan ini 
merupakan usaha menyikapi berbagai isu fundamental 
pendidikan kontemporer, dan sekaligus memberikan usulan 
kerangka reformasinya. Model ini mengusulkan sebuah visi dan 
pendekatan terhadap pendidikan yang tetap memelihara karakter 
dan sesuai fithrah seorang peserta didik serta memberikan 
kemampuan untuk melakukan penemuan jati diri (self discovery), 
kesempurnaan, dan juga kesadaran sosial, yang berangkat dari 
tradisi dan modernisasi yang terseleksi (al-muhâfazhah ‘alâ al-qadîm 
al-shâlih wa al-akhdzu bi al-jadîd al-ashlah). 

Prinsip Pendidikan Islam  

Pembicaraan mengenai pendidikan Islam harus dimulai dari 
cara pandang kita (world view) tentang manusia. Bagaimana 
filsafat kita memandang manusia? Berangkat dari sini, maka akan 
terjawab persoalan substansial pendidikan tersebut. Bahwa 
paradigma filsafat Islam adalah teo-antroposentris, artinya dalam 
memandang manusia, ajaran Islam memandangnya secara utuh 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 75 

tentang sosok dan fungsi manusia itu sendiri. Dalam pandangan 
Islam, manusia adalah makhluk mukallaf yang dibebani kewajiban 
dan tanggung jawab. Dengan akal pikirannya, ia mampu 
menciptakan kreasi spektakuler berupa sains dan teknologi. 
Manusia juga adalah bagian dari realitas kosmos yang menurut 
para ahli pikir disebut sebagai al-kain al-nâthiq, ―makhluk yang 
berbicara‖ dan ―makhluk yang memiliki nilai luhur‖.1 

Menurut al-‗Aqqad,2 manusia lebih tepat dijuluki sebagai 
―makhluk yang berbicara‖ dari pada sebagai ―malaikat yang 
turun ke bumi‖ atau ―binatang yang berevolusi‖, sebab manusia 
lebih mulia ketimbang semua itu. Alasan al-‗Aqqad ini tidaklah 
berlebihan, sebab menurutnya, ―malaikat yang turun ke bumi‖ 
tidak mempunyai kedudukan sebagai pembimbing ke jalan yang 
baik maupun yang buruk, demikian pula ―binatang yang 
berevolusi‖. Hanya manusialah yang mampu memikul beban 
dan tanggung jawab yang diamanatkan oleh Allah kepadanya. 
Oleh sebab itu, tidak heran pula jika ada yang mengatakan, 
bahwa manusia adalah ―pencipta kedua‖ setelah Tuhan. Hal itu 
dapat dipahami betapa manusia yang dianugerahi rasio oleh 
Tuhan itu mampu menciptakan kreasi canggih berupa sains dan 
teknologi, sementara malaikat diperintah sujud kepadanya karena 
tak mampu bersaing secara intelektual. Kelebihan intelektual 
inilah yang menjadikan manusia lebih unggul dari pada makhluk 
lainya, tetapi ia pun akan menjadi dekaden, bahkan lebih rendah 
nilainya dari binatang jika melakukan tindakan yang destruktif, 
melepaskan imannya.3 

Dalam al-Qur‘an, istilah manusia disebut dengan kata-kata: 
al-insân, al-basyar  dan banî Âdam. Sebagian ulama berpendapat, 
al-insân diambil dari kata nasiya-yansâ-nisyân yang berarti lupa; 
maksudnya manusia sering melupakan janjinya kepada Tuhan. 
Manusia disebut al-insân diambil dari kata nasâ-yanûsu yang berarti 
bergoncang. Al-insân diambil dari kata ins yang berarti jinak. 
Sedangkan disebut al-basyar  berarti tampak baik dan indah, 
gembira. Kata al-basyar disebut dalam al-Qur‘an sebanyak 123 
kali, dan pada umumnya bermakna gembira, 37 kali bermakna 

                                                           
1Lihat Qs. al-Tin (95):4-6. 
2al-‗Aqqad, al-Insān fi al-Qur’ân, (Mesir: Dâr al-Islam, 1973I), 21. 
3Lihat Qs. al-Tin (95):5-6 dan al-A’raf (7):179. 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

76 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

manusia dan 2 kali berkaitan dengan hubungan seks. Kata al-
insân mengandung pengertian manusia sebagai makhluk sosial 
dan kultural; al-basyar mengandung pengertian realitas manusia 
sebagai pribadi yang kongkret, manusia dewasa yang sedang 
memasuki kehidupan bertanggung jawab sebagai khalîfah di 
bumi.4  

Manusia terdiri dari jiwa dan raga, ia adalah unik, tidak ada 
makhluk seunik dan seajaib manusia. Manusialah yang mampu 
menguasai alam semesta ini. Binatang sebuas apapun dengan 
kreativitas akalnya bisa ditaklukkan. Dalam pandangan Islam 
manusia adalah makhluk yang memiliki unsur tidak saja jasmâni, 
tetapi juga rûhânî dan nafsânî. Aspek terakhir inilah yang kurang 
menjadi concern, atau sering dilupakan oleh pengelola pendidikan. 
Di samping itu, manusia juga memiliki kedudukan sebagai ‗âbid 
(makhluk yang menyembah Tuhan, Allah), juga berkedudukan 
sebagai khalîfah (pemimpin dan manajer di muka bumi ini). Ini 
yang harus kita pahami. Jika kita berbicara pendidikan Islam, 
maka aspek ini tidak boleh dilupakan. 

Sebagaimana umumnya para filosuf beranggapan termasuk 
Ibn Sina, al-Farabi dan juga al-Ghazali bahwa jiwa itu tersusun 
dari tiga jenis: jiwa nabâtiyah, jiwa hayawâniyah dan jiwa insâniyah. 
Jiwa nabâtiyah adalah jiwa yang berfungsi untuk makan, tumbuh 
dan melahirkan, jiwa hayawâniyah adalah jiwa yang berfungsi 
mengetahui hal-hal kecil dan bergerak sesuai iradah dan jiwa 
insâniyah adalah jiwa yang melakukan perbuatan dan mengetahui 
hal-hal yang bersifat umum.5 

Menurut Iqbal, sosok insân kâmil adalah puncak dari 
perkembangan ego manusia, yang memiliki kekuatan berhadapan 
dengan Tuhan. Kekuatan ego tersebut menyebabkan manusia 
terangkat menjadi khalîfah Tuhan. Insân kâmil adalah manusia 
yang mampu menyerap kebaikan-kebaikan Tuhan dalam dirinya. 
Tuhan dan manusia adalah dua entitas yang berbeda. Relasi 

                                                           
4Lihat misalnya klasifikasi ‗Abd al-Bâqi dalam al-Mu‘jam al-Mufahras li 

Alfâzh al-Qur’ân al-Karîm (Beirut: Dâr Ihyâ al-Turâts al-‗Araby, tt.). 
5Syeikh Saeed, Studies in Muslim Philosophy, (Delhi: Adam Publisher and 

Distributors, 1994), 93; Zainul Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim (Yogyakarta: 
LKiS, 1994), 99-100; Usman Najati, Jiwa dalam Pandangan Para Filsuf Muslim, 
ter. Gazi Saloom (Bandung: Pustaka Hidayah), 144-5. 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 77 

Tuhan dengan manusia bersifat bottom up, artinya bergerak dari 
manusia menuju Tuhan (al-tafkîr fî khalq al-Lâhi  ilâ al-tafkîr fî al-
Lâh). Ini diambil dari hadis: ―tafakkarû fî khalq al-Lâh wa lâ 
tafakkarû fî dzâtih‖ dan ―man ‘arafa nafsah faqad ‘arafa rabbah.6 

Bagaimana manusia mampu berhubungan dengan Tuhan-
nya, dengan sesama manusia, dan dengan alam semesta? Di sini 
sebetulnya al-Qur‘an surat al-Qashash (28):77 sudah 
memberikan penjelasan yang gamblang. Di sini pula sebetulnya 
14 abad yang silam Islam sudah berbicara mengenai etika 
regulasi relasi antar makhluk.  

Dalam perspektif Islam, istilah pendidikan digunakan 
dengan kata tarbiyah. Kata itu merupakan salah satu term dalam 
bahasa arab yang mempunyai banyak arti. Biasanya kata ini 
diartikan pendidikan. Menurut Raghîb al-Asfahânî, kata tarbiyah 
berarti ―menyebabkan sesuatu berkembang dari satu fase ke fase 
selanjutnya sampai mencapai titik puncak potensi‖. Hal itu 
mengindikasikan bahwa fithrah manusia memang telah ada dalam 
diri anak, dan pendidikan merupakan proses mengembangkan 
fitrah tersebut, yang lebih dari sekadar mengisi dan 
menanamkam sesuatu. Kalau dipahami secara luas, maka arti 
tarbiyah adalah suatu disiplin ilmu Islam bagi pembentukan dan 
pengembangan jiwa manusia.7 

Kata tarbiyah berarti meningkatkan dan mengembangkan; ia 
berasal dari akar kata linguistik yang sama arti riba’ (meningkat 
dan berkembang). Dan menurut al-Asfahânî, kata rabb (Lord) 
secara linguistik juga berhubungan dengan kata tarbiyah, sebuah 
pengertian bahwa Tuhan atau Rabb memelihara dan 
mengembangkan kita dalam setiap fase kehidupan sampai kita 
mencapai potensi puncak. Oleh karena itu, konsep peningkatan, 
peninggian, pengembangan, pengasuhan dan pemeliharaan 
adalah aspek tarbiyah. Dalam hal ini juga termasuk wawasan 
tentang sifat pendidikan Islam yang bisa dikombinasikan dengan 
praktik pendidikan modern.8 

                                                           
6Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thought in Islam (New 

Delhi: Kitab Bhavana, 1981), 127. 
7M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulul 

Albab (Malang, UIN Press, 2007), 97. 
8Ibid. 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

78 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Secara etimologis, ulû al-albâb berarti orang-orang yang 
memiliki akal, yaitu daya ruhani yang dapat memahami 
kebenaran baik yang fisik maupun yang metafisik. Secara 
terminologis, ulû al-albâb adalah orang-orang yang memiliki ciri-
ciri pokok antara lain: beriman, berpengetahuan tinggi, berakhlak 
mulia, tekun beribadah, berjiwa sosial dan bertakwa. Sosok ulû 
al-albâb dalam mencari ilmu pengetahuan melalui sumbernya 
yang khas Islami, yaitu wahyu (al-Qur‘an dan al-Sunnah), alam 
semesta (âfâq), diri sendiri (anfus) dan sejarah. Sedangkan cara 
yang ditempuh meliputi: pengetahuan inderawi, pengetahuan 
akal dan pengetahuan intuisi (ilham).9 

Dalam perspektif Islam, kata ilmu mengandung makna yang 
luas dan umum (generik) yang mencakup spektrum arti yang 
telah digunakan dalam sunnah Nabi. Bahwa seorang Muslim 
tidak akan pernah akan keluar dari tanggung jawabnya untuk 
mencari ilmu. Tidak ada lapangan pengetahuan atau sains yang 
tercela atau jelek dalam dirinya sendiri, karena ilmu laksana 
cahaya yang selalu dibutuhkan. Ilmu dianggap tercela karena 
akibat-akibat tercela yang dihasilkan.10 

Bahwa ilmu yang wajib dicari oleh setiap muslim adalah ilmu 
yang bermanfaat dan yang dituntut oleh agama dan dunianya. 
Persoalan apakah jenis ilmunya, adalah hal baru yang tidak 
membawa segi ibadah, yang terpenting sesungguhnya adalah 
esensinya, label dan nama bukanlah persoalan. Bahwa konsep 
ilmu secara mutlak muncul dalam maknanya yang generik 
dengan bukti al-Qur‘an dan al-Sunnah sebagai berikut ini: 
―Katakanlah: adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan 
orang-orang yang tidak mengetahui?‖ (Qs. al-Zumar [39]:9). 
―Dia (Allah) mengajarkan manusia apa yang belum ia ketahui‖ 
(Qs. al-‗Alaq [96]:5). ―Dan Dia (Allah) mengajarkan kepada 
Adam seluruh nama-nama, kemudian mengemukakannya kepada 
malaikat. Dan Allah berfirman: ―sebutkanlah kepada-Ku nama-
nama benda itu jika kamu memang orang yang benar‖ (Qs. al-

                                                           
9Ahmad Waqar Husaini, Islamic Invironmental System Enginering (London: 

Macmillan Press, 1980), 9. Lihat pula Qs. al-An‘âm (6):11, al-Naml (27):60, 
al-‗Ankabût (2):20, al-Rûm (30):42. 

10M. Zainuddin, Filsafat Ilmu: Perspektif Pemikiran Islam (Jakarta: Lintas 
Pustaka, 2006). 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 79 

Baqarah [2]:31).11 Kelengkapan dan kesempurnaan Islam sebagai 
suatu agama menuntut agar setiap lapangan ilmu yang berguna 
bagi masyarakat Islam dianggap sebagai bagian dari kelompok 
―ilmu agama‖. Dalam Islam, batasan untuk mencari ilmu adalah 
bahwa orang-orang Islam harus menuntut ilmu yang berguna 
dan melarang mencari ilmu yang bahayanya lebih besar daripada 
manfaatnya (ilmu sihir, klenik dan sebagainya). 

Kata ulû al-albâb disebut dalam al-Qur‘an mencapai 16 kali 
yang tersebar dalam 10 surat dalam konteksnya yang berbeda-
beda, yaitu dalam surat al-Baqarah (2):179, 197, dan 269; Âli 
‗Imrân (3):7, 190; al-Mâidah (5):100; Yûsuf (12):111; al-Ra‗d 
(13):19; Ibrâhîm (14):52; Shâd (38):29, 43; al-Zumar (39):9, 18, 
21; al-Mu‘min (40):54; al-Thalâq (65):10. Jika dikaji penggunaan 
kata itu dalam berbagai surat dan ayat dalam al-Qur‘an tersebut, 
maka makna ulû al-albâb adalah sosok yang memiliki kualifikasi: 
beriman, berpengetahuan tinggi, berakhlak mulia, tekun 
beribadah, berjiwa sosial dan bertakwa.12 

Dalam konsep Islam, kehidupan praktis seseorang dinilai 
berdasarkan penggabungan prinsip ide (iman) dan tindakan 
(amal) secara bersama-sama. Hal ini menunjukkan bahwa 
keimanan seseorang harus diimplementasikan dalam kehidupan 
sosial. Nabi Muhammad saw menjelaskan bahwa secara empirik 
agama Islam adalah agama yang tidak hanya mengatur hubungan 
manusia dengan Allah (vertikal/hablun min al-Lâh) saja, 
melainkan juga terkait dengan hubungan antar sesama manusia 
atau alam semesta (horizontal/hablun min al-nâs).  

Namun demikian, fenomena yang muncul adalah bahwa 
mayoritas umat Islam kurang menghargai nilai-nilai Islam itu 
sendiri, misalnya dalam hal menepati janji, waktu, kedisiplinan 
dan ketertiban, dan hal-hal lain yang mestinya harus diperhatikan 
oleh umat Islam itu sendiri. Mengapa terjadi keterputusan antara 
nilai dan praktik dalam masyarakat muslim saat ini? Dan peran 
apa yang bisa diberikan oleh pendidikan dalam konteks ini? Hal 
inilah yang merupakan pertanyaan besar yang harus ditemukan 
jawabannya oleh masyarakat muslim saat ini.  

                                                           
11Lihat juga, misalnya, Qs. Yûsuf (12):76, al-Nahl (16):70.  
12Al-Bâqi, Al-Mu’jam...  



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

80 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Permasalahan-permasalahan yang dihadapi masyarakat 
muslim saat ini tidak lepas dari faktor modernisasi dan 
globalisasi yang berdampak pada semua aspek kehidupan: 
ekonomi, sosial, politik, dan juga pendidikan. Pengaruh 
modernitas telah mempunyai andil besar dalam merubah gaya 
dan pola hidup pada hampir semua lapisan masyarakat, termasuk 
masyarakat muslim. Tidak bisa dipungkiri bahwa anak-anak kita 
belajar nilai kebanyakan dari budaya populer dan media massa. 
Pengaruh kolonialisme yang membawa budaya materialisme, 
sekularisme dan individualisme selama berabad-abad telah 
meninggalkan bekas yang tak bisa dihapus pada pola pikir dan 
sistem nilai di dunia muslim saat ini. Problem-problem itu 
memperlemah perkembangan karakter generasi Islam saat ini.  

Kegagalan pendidikan muslim kontemporer secara umum 
juga disebabkan oleh perumusan visi dan misi yang tidak 
kompatibel dengan konsep ideal dan kondisi empiriknya. 
Setidaknya hal itu disebabkan oleh lima alasan. Pertama, secara 
fundamental pengajaran kita tidak fokus pada pengembangan 
karakter dan kepribadian, tidak sejalan dengan yang menjadi 
garapan Nabi saw. Malah pengajaran lebih memfokuskan pada 
fakta dan informasi seperti nama, tanggal, peristiwa dan lain-lain. 
Kedua, kebanyakan yang diajarkan adalah sesuatu yang yang tidak 
relevan dengan kehidupan riil siswa seperti kebutuhan dan 
tantangan yang akan mereka hadapi. Ketiga, metode 
pengajarannya lebih cenderung terpusat pada pengajaran 
(teaching) bukan pada belajar (learning). Hal itu tampak pada masih 
mengentalnya sistem pengajaran maintenance learning yang 
bercirikan lamban, pasif dan menganggap selalu benar 
terhadap warisan masa lalu. Keempat, adanya pandangan 
dikotomis ilmu secara substansial (ilmu agama dan ilmu umum). 
Kelima, pengajaran kita tidak mempersiapkan anak-anak kita 
dengan keterampilan riil (real life skills) yang sangat dibutuhkan 
dalam masyarakat modern saat ini. Selain itu, pendidikan muslim 
kontemporer (dan juga pendidikan pada umumnya) secara tipikal 
tidak memiliki pemahaman yang benar tentang perkembangan 
anak baik secara moral, sosial, psikologis maupun pedagogis. 
Subject matter pendidikan Islam masih berorientasi ke masa lalu 
dan bersifat normatif serta tekstual. Ini bukan berarti bahwa kita 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 81 

harus meninggalkan warisan masa lalu. Warisan masa lalu sangat 
berharga nilainya, karena ia merupakan mata rantai sejarah yang 
tidak boleh diabaikan. Prinsip tetap memelihara tradisi warisan 
masa lalu yang baik dan mengambil tradisi yang lebih baik (al-
muhâfzhah ‘alâ al-qadîm al-shâlih wa al-akhdzu bi al-jadîd al-ashlah) 
justru merupakan prinsip yang tepat bagi sebuah rekonstruksi 
pemikiran pendidikan Islam. Pada sebagian besar masyarakat 
kita sekarang ini masih muncul anggapan, bahwa ―agama‖ dan 
―ilmu‖ merupakan entitas yang berbeda dan tidak bisa 
dipertemukan; keduanya dianggap memiliki wilayah sendiri-
sendiri baik dari segi objek formal-material, metode penelitian, 
kriteria kebenaran, peran yang dimainkan oleh ilmuwan maupun 
status teori masing-masing.13 

Pemahaman yang Salah Kaprah  

Sampai saat ini masih terdapat beberapa kesalahpahaman 
umum (salah kaprah) tentang pendidikan yang terus 
mempengaruhi pemikiran banyak pendidik profesional dan 
berkontribusi pada kegagalan yang terjadi di dunia pendidikan. 
Kesalahpahaman tersebut disebabkan oleh adanya pemahaman 
parsial dan mekanistik tentang anak dan proses pendidikan. Pada 
sebagian pendidik kita masih memiliki anggapan bahwa semua 
anak adalah sama dan dapat diinjeksi informasi secara 
berlebihan. Karena mentalitas inilah, banyak anak-anak yang 
gagal dalam proses pendidikan tanpa adanya beban kesalahan 
yang mereka lakukan. Para pendidik dan orang tua harus 
mengenal dan menerima fakta bahwa setiap anak itu unik dan 
memiliki karakteristik sendiri-sendiri. Justru yang dibutuhkan 
saat ini adalah perubahan terhadap pemahaman yang lebih 
natural, menyeluruh, dan ramah (humanis) tentang anak, 
pendidikan dan proses pembelajaran. 

Dalam table di bawah ini penulis mengidentifikasi—
berdasarkan komponen-komponen pendidikan—sejumlah 
kesalahpahaman umum tentang pendidikan dan sekaligus 
pandangan alternatifnya. 

 

                                                           
13Mouleman, ―Studi Islam di Indonesia‖, Perta (2002). 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

82 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

Komponen Senyatanya Seharusnya 

Visi Pendidikan dianggap 
sebagai disiplin yang 
terpisah; partikularistik, 
masih memakai paradigma 
mekanistik (model 
perusahaan) 

Pendidikan dipandang 
secara holistik dan 
menyeluruh berparadigma 
rekonstruktif. 

Isi Pembelajaran bersifat 
tradisional; sekadar 
informatif, tidak relevan 
dengan kehidupan riil siswa 
fokus pada instruksi/ 
pengajaran textbook.  

Pembelajaran bersifat 
modern, transformatif, 
realistik, kurikulum berbasis 
kehidupan riil  

Struktur Struktur tidak koheren atau 
disusun oleh disiplin 
akademik yang rigid. 

Gagasan bersifat powerful 
(powerful ideas); mampu 
memberi inspirasi dan 
transformasi, mampu 
membangun kepribadian, 

Metode Didaktik (ceramah dan 
kuliah); guru sebagai pusat, 
satu model untuk semua 
siswa, tidak menarik dan 
tidak inspiratif. 

Discovery learning; terpusat 
pada siswa, pengajaran 
bervariasi, gaya 
pembelajaran yang variatif, 
guru sebagai penunjuk 
(guide), modellling dan 
mentoring, model 
pembelajaran 
terpadu/integrated learning 
model (ILM) 

Program Terfokus pada masa lampau 
‘tentang Islam’ sebagai agama, 
ritual-ceremonial. 

Life mastery; terpusat pada 
hal-hal kekinian ‘tentang 
menjadi Muslim‘; Islam 
sebagai gaya hidup; Islam 
untuk pemahaman atau 
penguasaan hidup/Islam for 
Life Mastery (ILM) 

Tujuan Perolehan informasi ansich, 
pengetahuan dan 
keterampilan hanya untuk 
perolehan pekerjaan  

Beyond schooling; bagaimana 
belajar (how to learn), 
pembelajaran seumur 
hidup, pengembangan 
manusia seutuhnya 

Penilaian Tes formal berdasarkan 
buku, benar atau salah, lulus 
atau tidak lulus, tes standar. 

Authentic assessment; tugas 
otentik, berhubungan 
dengan dunia riil, penilaian 
bersifat multi intelligensi 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 83 

Seorang muslim bertanggung jawab untuk mengabdi sebagai 
khalîfah di bumi ini dan mememelihara ekosistem dunia dengan 
penuh amanah. Untuk memenuhi tanggung jawab itu, 
membutuhkan sebuah sistem pendidikan untuk mencetak 
generasi yang profesional dalam mengidentifikasi, memahami, 
dan bekerja secara kooperatif untuk menyelesaikan berbagai 
permasalahan manusiawi yang ada secara menyeluruh. Namun 
demikian dunia ini tidak akan terpelihara dengan sendirinya. 
Oleh karena itu, pembangunan karakter adalah hal yang esensial 
dalam rangka mewujudkan cita-cita mulia tersebut.  

Kini tren pembaruan lagi gencar-gencarnya digaungkan, 
sehingga muslim yang tercerahkan (enlightened muslim) 
menemukan solusi riil terhadap permasalahan-permasalahan dan 
tantangan-tantangan yang dihadapi komunitas muslim, dan 
bahkan sudah sampai pada evaluasi terhadap paradigma 
tradisional dalam masyarakat muslim termasuk bagaimana dan apa 
yang kita ajarkan pada anak-anak kita. Untuk menghadapi 
tantangan tersebut, pembaharuan visi pendidikan dibutuhkan, 
salah satunya adalah mencetak generasi yang mempunyai tingkat 
pemahaman, komitmen, dan tanggung jawab sosial yang 
nantinya akan menggerakkan mereka mengabdikan diri pada 
kemanusiaan dan sosial secara efektif.  

Adapun visi pendidikan di sini bukanlah visi yang baru, 
tetapi lebih merupakan visi pendidikan yang diperbarui (renewed). 
Pada zaman Nabi, pendidikan merupakan sesuatu yang dinamis, 
praktis dan relevan sesuai dengan kebutuhan masyarakat riil. 
Pendidikan di kala itu mempunyai kekuatan dalam hal memberi 
inspirasi dan mentransformasikan kehidupan manusia 
menyeluruh. Model pendidikan profetik itu mempunyai 
substansi pengalaman kehidupan sehari-hari dan permasalahan-
permasalahan komunitas muslim pada awalnya dari masa ke 
masa. Pendidikan tersebut tidak seperti pendidikan Islam yang 
ada sekarang yang stagnan dan tidak responsif. Pendidikan 
seharusnya benar-benar bermakna dalam kehidupan anak-anak 
kita. Untuk merealisasikan cita-cita tersebut, diperlukan adanya 
usaha terpadu dan tepat guna. Para pendidik dan orang tua harus 
meningkatkan usaha mereka dalam menemukan solusi-solusi 
alternatif yang bisa menjembatani adanya kesenjangan antara 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

84 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

nilai dan praktik pada generasi yang akan datang. Tentu saja, 
sekolah mempunyai peranan yang krusial dalam hal ini, 
khususnya program yang sudah maju untuk mempercepat 
sosialisasi pemahaman pendidikan dan mempromosikan peran 
keluarga dalam proses pengembangan karakter. 

Pendidikan Islam adalah hal yang sangat dibutuhkan hari ini 
oleh generasi kita, dan merupakan fokus pendidikan modern 
dalam dunia Muslim saat ini. Investasi dalam pengembangan 
sumberdaya manusia adalah investasi yang paling menjanjikan 
yang bisa dilakukan oleh siapa saja. Sejarah telah 
memperlihatkan bahwa mesin dan teknologi tidak bisa 
menyerang jiwa manusia ketika jiwa tersebut sudah dipenuhi 
oleh tujuan hidup yang jelas dan ketekunan diri. Tujuan inti dari 
pendidikan sebetulnya adalah untuk mencetak orang-orang yang 
punya komitmen yang jelas dalam hidup.  

Visi pendidikan Islam telah membuat perbedaan tegas antara 
mengajarkan ―hal-hal tentang Islam‖ (informatif) dan 
―bagaimana menjadi Muslim sejati‖ (transformatif). Tujuan dari 
pendidikan Islam bukanlah untuk memberi informasi tentang 
Islam kepada anak didik saja, tetapi lebih menekankan 
bagaimana menjadi seorang muslim dan memberi mereka 
inspirasi sehingga ilmu tersebut bisa ditransformasikan dalam 
kehidupan mereka. Adanya perubahan paradigma dari 
pendidikan yang berorientasi pada informasi ke pendidikan yang 
berorientasi pada transformasi adalah esensial untuk dilakukan 
jika kita benar-benar berharap membangun paradigma baru 
pendidikan bagi pembangunan masyarakat muslim ideal. 

Bahwa reformasi yang menyeluruh amatlah dibutuhkan 
dalam sistem pendidikan di dunia Muslim. Adapun pendekatan 
ini berdasarkan pada empat komponen inti; Pertama, kerangka 
konseptual terpadu tentang pendidikan yang berdasarkan prinsip 
tauhîd dan pendidikan holistik. Kedua, tinjauan ulang terhadap 
tujuan pendidikan dan komponennya bagi pengembangan 
karakter (character development). Ketiga, merekonstruksi kurikulum 
atau gagasan-gagasan besar (powerful ideas) yang mempunyai 
kekuatan untuk mentransformasikan kepribadian. Keempat, 
penetapan ulang pengalaman mengajar dan belajar ke arah 
proses pembelajaran penemuan/pencarian (discovery learning). 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 85 

Jika kita menginginkan posisi yang penting dalam percaturan 
dunia saat ini, maka reformasi pendidikan mesti dilakukan. 
Reformasi akan membutuhkan pemikiran ulang dalam 
penstrukturan ulang elemen-elemen kunci dari sebuah lembaga 
pendidikan seperti kerangka konseptual, isi, struktur, dan proses 
pendidikan. Perlu dicatat juga di sini bahwa usaha reformasi 
serupa juga sekarang lagi dilakukan oleh dunia pendidikan Barat. 
Tuntutan untuk menerapkan pendidikan yang holistik, 
pengajaran terpadu, pembelajaran kooperatif, pendidikan 
karakter, pembelajaran penemuan (discovery learning), dan 
penilaian otentik sangat banyak ditemukan dalam literatur 
pendidikan. Adapun konsep pendidikan Islam merupakan usaha 
untuk melakukan reformasi yang sesuai dengan tuntutan-
tuntutan tersebut (dari model industri ke model humanis), yakni 
lebih natural, otentik, dan efektif. 

Kerangka Pendidikan Holistik 

Wilayah pertama yang perlu direformasi adalah visi atau 
kerangka konseptual pendidikan secara menyeluruh. Pendidikan 
bermula dari prinsip tauhîd (keutuhan dan keterpusatan pada 
Tuhan). Hal inilah yang menjadi dasar pijakan dalam pandangan 
dunia pendidikan. Prinsip tauhîd mencakup konsep filosofis 
maupun metodologis yang terstruktur dan koheren terhadap 
pemahaman kita terhadap dunia dan seluruh aspek kehidupan. 
Tauhîd mengajarkan kita untuk menghimpun pandangan yang 
holistik, terpadu, dan komprehensif terhadap pendidikan.  

Pendidikan modern (baik Islam maupun Barat) secara umum 
berdasarkan pandangan pendidikan yang tidak koheren dan 
parsial. Akibatnya, siswa dan guru jarang sekali punya pandangan 
yang sama tentang proses pendidikan secara menyeluruh. 
Kebanyakan siswa meninggalkan sekolah sekitar umur 13–17 
tahun tanpa mempunyai tujuan hidup yang jelas, bahkan yang 
mereka pikirkan hanya mendapatkan kerja.  

Lebih dari itu, prinsip tauhîd menuntut para pendidik 
mempunyai pandangan yang menyeluruh dan tujuan sejati 
terhadap pendidikan dan kehidupan itu sendiri. Oleh karena itu, 
konsep tauhid harus menjadi landasan tentang bagaimana kita 
mendidik anak, termasuk  apa yang diajarkan (isi), bagaimana 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

86 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

kita mengorganisir apa yang harus diajarkan (struktur),  dan 
bagaimana kita mengajarkannya (proses). Akhirnya, tauhîd 
haruslah membentuk fondasi pemikiran, metodologi, dan 
praktik pendidikan kita. 

Konsep pendidikan Islam mestilah dirancang sebagai 
pendidikan yang benar-benar holistik dan terpadu. Holistik 
dalam hal visi, isi, struktur, dan proses dan terpadu dalam 
pendekatannya baik terhadap kurikulum (baik bagaimana dan 
apa yang harus diajarkan), pengetahuan yang menyatupadukan 
dengan praktik, aplikasi dan pelayanan. Konsep ini menegaskan 
bahwa aspek-aspek integratif secara signifikan akan 
meningkatkan kekuatan, relevansi, dan keefektifan pengalaman 
belajar dan mengajar. Konsep ini mengadvokasikan pendekatan 
holistik dalam pendidikan. 

 
Aspek Holistik Pendidikan  

Aspek holistik Contoh 

Tujuan Pembelajaran seumur hidup, bersifat 
komprehensif, menjadikan anak 
didik sebagai khaîru ummah. 

Pandangan 
terhadap anak 

Pemahaman anak secara utuh; 
pikiran, tubuh, jiwa, multi 
intelegensi, dan juga gaya belajar. 

Apa yang harus 
diajarkan 

Gagasan yang powerful dan 
pertanyaan-pertanyaan brillian 
terhadap dunia secara utuh 
(multikultural). 

Bagaimana 
mengorganisir 

Kurikulum terpadu; pembelajaran 
integrated. 

Bagaimana 
mengajarkannya 

Sesuai dengan kemampuan anak 
didik, pengajaran yang bervariasi, 
pemanfaatan lingkungan. 

 
Adapun prinsip tauhîd (holistik, terpadu, terpusat pada 

Tuhan) adalah prinsip dasar dari pendekatan tarbiyah. Selain itu, 
terdapat sejumlah prinsip lainnya yang mendukung terbentuknya 
kerangka teoretis dari pendekatan tersebut. Beberapa prinsip itu 
berasal dari adanya perenungan terhadap proses pertumbuhan 
dan perkembangan alam.  



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 87 

Al-Qur‘an memerintahkan kita untuk memperhatikan 
dengan teliti (misalnya menyelidiki, mengamati dengan cerdas, 
menguraikan, menemukan dan merenungi) ―tanda-tanda‖ Tuhan 
di alam ini dalam rangka mempunyai pemahaman yang lebih 
baik tentang jati diri sebagai manusia. Melalui berdialog dengan 
alam kita bisa memahami adanya hukum alam yang tak 
terelakkan, yakni tentang pertumbuhan dan perkembangan. 
Siang, malam, langit, bumi, bulan dan matahari, dan kejadian 
kosmik lainnya berkembang sesuai dengan pola terpadu. 
Memahami pola pertumbuhan dan perkembangan kosmik itu 
sangatlah penting bagi mereka yang berkecimpung dalam dunia 
pengajaran dan pendidikan. Dengan kekuatan dan 
kebijaksanaannya yang brillian, Allah telah menciptakan makhluk 
dengan cara gradual, dan proses perkembangan yang lebih dari 
sekadar satu babak. Hal itu membutuhkan adanya waktu 
panjang, komitmen, dan konsistensi. Proses itu tidak hanya 
terjadi pada makhluk hidup tapi juga kepada makhluk lainnya; 
bahkan hal itu juga terjadi pada sejarah dan beberapa proses 
alam. Ini adalah merupakan sunnah al-Lâh yang tidak bisa 
dipungkiri dan diganggu gugat. 

Untuk meraih kesuksesan, para pendidik haruslah 
memahami hukum pertumbuhan dan perkembangan itu karena 
hal itu juga terjadi pada anak didik secara langsung. Lebih dari 
itu, mereka harus menggabungkan hukum ini secara filosofis 
pedagogis dan praksisnya. Jika tidak demikian, maka secara alami 
mereka akan menentang arus hukum alam dan akan 
bertentangan dengan perkembangan anak didik. Dengan cara 
memperhatikan faktor-faktor tersebut, para pendidik akan 
sangat mengerti keinginan anak didik dan cara mendidiknya. 
Pendidik haruslah memahami prinsip ini dengan baik. 

Fenomena alam semesta ini haruslah kita pahami sebagai 
tanda-tanda (âyât) kebesaran dan kemahakuasaan Tuhan dan 
harus kita kaitkan dengan dunia pendidikan. Pohon misalnya, 
merupakan metafora sempurna dalam proses ―perkembangan‖ 
yang dikenal dengan tarbiyah. Dalam Qs. Ibrâhîm (14):24, Allah 
menggunakan metafora pohon untuk menjelaskan superioritas 
kebaikan atas kejahatan: ―Tidakkah kamu perhatikan bagaimana 
Allah telah membuat perumpamaan kalimat yang baik seperti 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

88 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

pohon yang baik, akarnya teguh dan cabangnya (menjulang) ke 
langit‖? 

Adapun pohon dan proses pertumbuhannya merupakan 
tanda atau titik renungan yang sangat menakjubkan bagi mereka 
yang membesarkan anak. Para orang tua maupun pendidik harus 
merenunginya secara mendalam untuk menemukan hubungan 
yang bervariasi sehubungan dengan cara mengasuh dan 
membesarkan anak secara benar tepat. Penggunaan metafora 
pohon itu adalah cara untuk menjelaskan sifat tarbiyah dan 
tahap-tahapan pertumbuhan anak.  

Prinsip-Prinsip Kunci Pendidikan Islam 

Dewasa ini pandangan-pandangan penting telah dicetuskan 
tentang bagaimana seorang anak didik bisa belajar dengan sangat 
baik. Khususnya pandangan modern yang mengkaji tentang otak 
dan pendekatan yang diperbaharui ke arah psikologi holistik dan 
pembelajaran terpadu. Di bawah ini adalah deskripsi tentang 
prinsip-prinsip kunci yang membentuk dasar-dasar model 
pendidikan Islam. Ketika beberapa prinsip itu berasal dari 
wawasan atau pandangan modern dalam rangka meraih 
pembelajaran yang efektif, pada saat yang bersamaan bisa 
mencatat bahwa banyak juga dari prinsip tersebut yang ada 
korelasinya dengan pemikiran Islam klasik. Pandangan-
pandangan tersebut penulis gabungkan, karena 
mempertimbangkan implikasi pentingnya yang ditimbulkan 
dalam perencanaan pendidikan dan pengembangan kurikulum. 
1. Fithrah. Setiap anak dilahirkan dalam kondisi fithrah; ibarat 

biji pohon yang sudah terisi bahan dasar yang penting untuk 
pertumbuhannya. Fithrah ini akan terbuka dan berkembang 
secara alami ketika ada pada lingkungan yang tepat. 

2. Unik. Setiap anak adalah unik. Hal itu berdasarkan adanya 
genetik yang unik, bakat yang alami yang dipunyai setiap 
anak. Tiap anak mempunyai kepribadian, temperamen, 
bakat, dan kemampuan yang berbeda-beda. Hal itu 
merupakan bagian fithrah anak, salah satu yang membuat 
mereka unik. Pendidikan harus memelihara keunikan setiap 
anak (dengan mengingat bahwa anak bukanlah objek yang 
bisa dididik secara seragam). 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 89 

3. Bertahap. Tahap-tahapan perkembangan antar anak sangat 
bervariasi. Anak-anak berkembang melalui tahapan-tahapan 
sesuai genetik dan lingkungan. Oleh karena itu, pola 
pendidikan anak harus mengacu pada makna tarbiyah yang 
berarti mengembangkan dari tahapan satu ke tahapan 
berikutnya sampai meraih potensi optimalnya. 

4. Mempertimbangkan emosi. Emosi menyebabkan adanya 
perhatian, motivasi, makna, dan memori. Pengalaman-
pengalaman emosional membuat pembelajaran menjadi 
sangat penting. Untuk alasan inilah (sebagaimana yang juga 
disarankan al-Qur‘an), kekaguman, keingintahuan, dan 
penemuan adalah titik awal proses pembelajaran. Sebaliknya, 
perasaan stress dan ancaman menghalangi pembelajaran yang 
normal dan keefektifannya. 

5. Pola dan pencarian makna. Kita mengetahui makna dari 
pola atau contoh, sementara makna yang lebih mendalam 
berasal dari memahami pola yang lebih besar. Dalam 
pencarian makna, otak mencari pola dengan asosiasi dan 
koneksi antara data baru dengan pengetahuan sebelumnya. 
Pencarian makna ini sangat halus. Intelegensi dan 
pemahaman adalah kemampuan untuk membuat koneksi 
atau hubungan dan mengkonstruksi pola. Al-Qur‘an 
meminta kita untuk menemukan ―pola‖ yang sering muncul 
di alam dan sejarah manusia, atau yang dikenal sebagai 
sunnah al-Lâh. 

6. Problem solving. Pemikiran tingkat tinggi ini mencakup 
pengolahan informasi dan gagasan dengan melakukan 
sintesis, generalisasi, penjelasan atau eksplanasi, hipotesis, 
atau bahkan menyimpulkan yang pada akhirnya bisa 
menelurkan makna dan pemahaman baru. Lebih dari itu, 
nalar bisa mengambil pelajaran dari lingkungan sekitar 
sebagai bahan pertimbangan. Manusia telah hidup berabad-
abad lamanya dengan melakukan problem solving dan 
pemikiran fleksibel (ijtihâd). 

7. Pengetahuan mendalam. ―Pemahaman‖ dan 
―kebijaksanaan‖ adalah tujuan pengetahuan dan pendidikan 
yang sebenarnya. ―Pengetahuan yang mendalam‖ termasuk 
memahami topik sentral secara menyeluruh untuk 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

90 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

menyelidiki adanya koneksi dan hubungan, dan 
menghasilkan pemahaman yang tepat. Dalam Qs. al-
Jumu‗ah (62):2, Allah menginformasikan bahwa tujuan sejati 
dari pendidikan adalah pemahaman yang mendalam dan 
kebijaksanaan (hikmah), bukan informasi.  

8. Pengayaan. Siswa harus ditantang untuk berfikir keras 
terhadap apa yang sedang mereka pelajari, untuk 
berpartisipasi secara aktif dalam diskusi kelompok, berkarya 
secara produktif dalam kegiatan pembelajaran secara 
kooperatif, dan membahas isu-isu kontroversial. Aktifitas 
dan pengalaman tersebut sangat membantu ketercapaian 
keterampilan yang diperlukan untuk mencetak warga yang 
kompeten dalam mempresentasikan dan mempertahankan 
kepercayaan dan prinsipnya secara efektif. Pembelajaran 
yang menantang, dan otentik akan menstimulasi adanya 
keingintahuan, kreatifitas, dan pemikiran tingkat 
tinggi/problem solving. 

9. Hand-on/aktif. Setiap siswa harus dibuat ―tangan mereka 
kotor‖ dalam rangka memperoleh pengetahuan dan 
pemahaman. Hal ini bisa dilakukan dengan pengalaman 
pembelajaran yang aktif. Pembelajaran dan pengajaran yang 
efektif harus menekankan pada aktifitas yang melibatkan 
gerak tubuh dan otak sehingga anak didik dapat berinteraksi 
dengan apa yang sedang mereka pelajari dan 
menggunakannya di dalam kehidupan sehari-hari secara 
bermakna. Guru harus benar-benar mempersiapkan 
pengajaran yang aktif dan bermakna. Karena hal ini juga 
menjadi anjuran al-Qur‘an antara penggabungan teori 
dengan prakteknya (imân dan ‘amal). 

10. Realistik dan relevan. Anak didik harus merasa bahwa isi 
pelajaran yang mereka pelajari adalah berharga karena hal itu 
berguna dan relevan dengan kehidupan mereka secara 
langsung. Anak didik harus diperlihatkan tentang manfaat 
dan potensi yang akan muncul dari penerapan pengetahuan 
yang mereka peroleh dalam kehidupan sehari-hari mereka. 
Hubungan dengan dunia secara riil termasuk bisanya 
membuat koneksi antara pengetahuan yang mereka peroleh 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 91 

lewat partisipasi antara pelajar dengan komunitas dunia yang 
ada di luar sekolah (dîn). 

11. Berorientasi pada nilai. Dengan memfokuskan pada nilai 
dan menekankan pada dimensi etika dalam setiap topik, 
maka pendidikan akan menjadi roda yang kokoh untuk 
pengembangan moral dan karakter. Para pendidik perlu 
menyadari bahwa setiap aspek pengalaman belajar mengajar 
membawa nilai pada setiap anak didik dan memberikan 
kesempatan mereka untuk belajar nilai dari pengalaman 
belajar tersebut (akhlâk). 

12. Berorientasi sosial (perbincangan substantif, pembelajaran 
kooperatif). Bahasa merupakan kunci dasar komunikasi 
manusia. Kebanyakan pembelajaran terjadi dengan adanya 
perbincangan dan interaksi dengan yang lainnya, khususnya 
dalam komunitas belajar. Perbincangan substantif meliputi 
dialog, perbincangan dengan teman dan para ahli tentang 
topik tertentu dalam rangka memahami suatu konsep. 
Pengalaman kooperatif lewat kelompok, tim akan sangat 
bermanfaat bagi pemahaman terhadap sesuatu yang baru 
sekaligus aplikasinya. Secara esensial, Nabi Muhammad saw 
menggunakan sifat pikiran sosial, perbincangan substantif, 
dan pembelajaran kooperatif dalam memformulasikan 
komunitas belajar pada awal mula Islam (suhbah, ta‘âwun). 

13. Pembelajaran dengan model (modelling). Pembelajaran yang 
riil bukanlah dipaksakan akan tetapi diorkestrakan. Hal ini 
menekankan akan pentingnya asosiasi, role-modelling/model 
peran, dan pengawasan (qudwah). 

14. Holistik. Pendidikan bermula dari prinsip tauhîd (keutuhan 
dan keterpusatan pada Tuhan). Hal inilah yang menjadi 
dasar pijakan dalam pandangan terhadap pendidikan. Prinsip 
tauhîd mencakup konsep filosofis maupun metodologis yang 
terstruktur dan koheren terhadap pemahaman kita terhadap 
dunia dan seluruh aspek kehidupan. Tauhîd mengajarkan kita 
untuk menghimpun pandangan yang holistik, terpadu, dan 
komprehensif terhadap pendidikan.  

15. Integratif. Pembelajaran efektif haruslah terpadu; mendidik 
anak secara spiritual, moral, intelektual, fisik, emosi, dan 
sosial. Integrasi itu mencakup integrasi topik, waktu, tempat, 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

92 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

dan budaya; integrasi dalam kurikulum; integrasi antara 
pengetahuan, kepercayaan, nilai-nilai dan aplikasinya dan 
aksi. Aspek-aspek integrasi itu memiliki potensi yang kuat 
untuk mencapai pembelajaran efektif. Pembelajaran juga 
harus memadukan antara pikiran dan fisik. Semua 
pembelajaran tergantung pada penilaian fisiologis badan 
anak didik. Gizi, hormon, lingkaran perhatian, dan waktu 
adalah bagian terpadu dalam pembelajaran (tauhîd ).14  

Konten Pendidikan Karakter 

Isi kurikulum, atau ―apa yang diajarkan‖ perlu direformasi. 
Secara umum, tujuan pendidikan adalah transfer ilmu 
pengetahuan. Namun demikian, tujuan sejati dari pendidikan itu 
sendiri adalah lebih dari sekadar memberi informasi, melainkan 
untuk pengembangan manusia seutuhnya.  

Di Barat saat ini telah disadari betapa pentingnya pendidikan 
karakter. Di Amerika, misalnya para pendidik, politisi dan orang 
tua mulai sadar bahwa pendidikan karakter sangat urgen dan 
dibutuhkan sebagai komponen kunci dalam kurikulum sekolah, 
karena tanpa itu masyarakat tidak mempunyai jaminan untuk 
merasakan keamanan dan kedamaian seiring dengan banyaknya 
kemajuan teknologi yang ciptakan dan dimiliki.  

Hal yang serupa juga dialami oleh masyarakat muslim 
dewasa ini. Melihat pengalaman masyarakat muslim selama 
bertahun-tahun yang lalu, bahwa pendidikan tanpa karakter akan 
mencetak orang-orang yang melakukan eksploitasi, baik pada 
manusia maupun lingkungannya (ekologis). Krisis yang dialami 
masyarakat muslim saat ini boleh jadi adalah hasil dari gagalnya 
mendidik hati/nurani sehingga implikasi pendidikan yang ada 
kurang berhasil secara optimal.  

Konsep al-akhlâq al-karîmah atau akhlâq karîmah—bukan 
akhlâq al-karîmah—sering dipahami secara simplistik, karena 
hanya dipahami sebatas sopan santun saja. Padahal al-akhlâq al-
karîmah itu mencakup berbuat kebajikan kepada semua, 
termasuk menjaga keseimbangan alam semesta ini (mencakup 
persoalan ekologi, HAM, keadilan, demokratisasi, dan 

                                                           
14Diadaptasi dari tulisan Tauhidi, ―Tarbiyah Project‖, Makalah 

dipresentasikan dalam International Conference on Islamic Education (2003), 3-13. 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 93 

ketimpangan sosial). Jika ini yang dipahami, maka kurikulum 
akhlâk karîmah menjadi wajib di semua lembaga pendidikan, 
apapun jenis dan jenjangnya. Hal yang sama terjadi pada kata 
adab, atau al-adab, yang sering dipahami secara sederhana sebagai 
tata krama atau sopan santun murid dengan guru atau anak 
dengan orang tua. Padahal al-adab itu memiliki ekstensi makna 
ta’dib yang berarti mengembangkan peradaban. Maka tidak 
mungkin seorang Nabi Muhammad saw diutus oleh Allah swt ke 
dunia ini untuk memperbaiki akhlak, kalau akhlak itu hanya 
bermakna sopan santun. Inilah akhlâq karîmah yang sepadan 
dengan ihsân, yang merupakan kelanjutan dari Islam dan iman. 

Catatan Akhir  

Anggapan bahwa pendidikan Islam masih merupakan 
subsistem dari sistem pendidikan secara umum haruslah dilihat 
dalam kapasitas rancang bangun bagi para pakar pendidikan 
Islam untuk melakukan rekonstruksi pendidikan Islam tersebut.  
Adapun konsep pendidikan Islam berlandaskan kepercayaan 
bahwa pengembangan dan transformasi manusia, khususnya 
pengembangan karakter adalah tujuan sentral pendidikan. Oleh 
karena itu, konsep pendidikan Islam harus mengembangkan 
program pendidikan berfokuskan pada karakter dan pengajaran 
nilai, yang menekankan pada isu identitas dan jati diri manusia, 
di samping juga mengembangkan keterampilan-keterampilan 
dalam berkomukasi dan hubungan interpersonal, pelatihan 
pelayanan masyarakat dan kepemimpinan, melaksanakan tugas 
dan tanggung jawab sebagai khalîfah di bumi. Kurikulum 
pendidikan Islam haruslah disusun dan distrukturkan untuk 
memenuhi keseluruhan tujuan-tujuan tersebut di atas.  

Kurikulum sebetulnya juga tidak saja yang verbal, yang 
tertulis mengenai tujuan, isi, dan bahan pelajaran, tetapi lebih 
dari itu ada kurikulum non-verbal (hidden curriculum) yang berupa 
uswah dan qudwah para pendidik, guru (termasuk pemimpin 
bangsa). Maka hakikat guru, pendidik dan pemimpin itu 
seharusnya semua ucapan, perbuatan dan ketetapannya menjadi 
panutan orang lain (murid, siswa dan yang dipimpinnya). 

Para ilmuwan Islam dan pengelola lembaga pendidikan di 
dunia Islam memiliki tanggung jawab dalam mengatasi masalah 



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Islam Holistik 
_________________________________________________________________ 

94 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 

keterputusan antara nilai dan praktik yang terjadi di dunia 
pendidikan saat ini. Selama berabad-abad, dunia pendidikan 
selalu dipahami sebagai proses transmisi dari pada sebagai proses 
transformasi. Pengajaran hanya difokuskan pada mentransfer 
informasi dan harus dihafal daripada dilaksanakan atau 
diinternalisasi. Dalam era informasi dan meluasnya dunia multi 
media sekarang ini di mana internet dan komunikasi global 
menjadi trend, pendekatan Islami harus tetap dijadikan sebagai 
sistem nilai baik secara individual maupun sosial, khususnya 
dalam menghadapi masyarakat modern dan sekuler saat ini. Wa 
al-Lâh a‘lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
‗Abbas Mahmud al-‗Aqqad, al-Insân fî al-Qur’ân (Mesir: Dâr al-

Islam, 1973). 
Ahmad Waqar Husaini, Islamic Environmental System Engineering 

(London: Macmillan Press, 1980). 
Departemen Agama, Perta Jurnal Komunikasi Perguruan Tinggi 

(2002). 
Fu‘ad ‗Abd al-Bâqi, al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfazh al-Qur’ân al-

Karîm (Beirut: Dâr Ihyâ al-Turâts al-‗Araby, tt.). 
Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thought in Islam, 

(New Delhi: Kitab Bhavana, 1981). 
M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi 

Ulul Albab (Malang, UIN Press, 2007). 
___________, Filsafat Ilmu: Perspektif Pemikiran Islam (Jakarta, 

Lintas Pustaka, 2006). 
Syeikh Saeed, Studies in Muslim Philosiphy (Delhi: Adam Publisher 

and Distributors, 1994).  
Tauhidi, ―Tarbiyah Project”, Makalah dipresentasikan dalam 

International Conference on Islamic Education (2003). 
Usman Najati, Jiwa dalam Pandangan Para Filsuf Muslim, ter. Gazi 

Saloom (Bandung: Pustaka Hidayah).  
Zainul Hamdi, Tujuh Filsuf Muslim (Yogyakarta: LKiS, 1994). 
  


	Daftar Isi UJSK.XV.1.2011.pdf
	Paradigma Pendidikan Islam Holistik.pdf

