ISSN 1411-3457

[[LUMUIN

Jurmal Studi Keislaman
Volume XV *Nomor 1 «Juni 2011

KONSEP PEMBELAJARAN MENURUT AL-QUR'AN
Syukri

PROFES!I PENDIDIK DAN KODE ETIK PENDIDIKAN:
DALAM PEMIKIRAN ABU ISHAQ AL-KANNANI
Ali Mudlofir

PARADIGMA PENDIDIKAN ISLAM HOLISTIK
M. Zainuddin

) KEARIFAN LOKAL
~ DALAM PENDIDIKAN PESANTREN TRADISIONAL DI JAWA:
KAJIAN ATAS PRAKTEK PENERJEMAHAN JENGGOTAN

Irhamni

MANAJEMEN PENDIDIKAN TINGGI ISLAM
DALAM SPEKTRUM BLUE OCEAN STRATEGY
Mardia

- EDUCATIONAL TECHNOLOGY ON TEACHING AND LEARNING
" OF INTEGRATED ISLAMIC EDUCATION IN BRUNEI DARUSSALAM
i lsmail Suardi Wekke & Maimun Agsha Lubis

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM!



ISI

TRANSLITERASI
ARTIKEL
Syukri Konsep Pembelajaran
Menurut Al-Qur’an e 1-28
Sahid HM Konsep Pendidikan Etika
Sufistik-Filosofis al-Ghazali @ 29-52
Ali Mudlofir Profesi Pendidik dan Kode Etik
Pendidikan dalam Pemikiran Abt Ishaq
al-Kannani e 53-72
M. Zainuddin Paradigma Pendidikan Islam
Holistik ® 73-94
Irhamni Kearifan Lokal Pendidikan Pesantren

Tradisional di Jawa:
Kajian atas Praktek Penerjemahan

Jenggotan  95-118

Warni Djuwita Anak dan Pendidikan Anak
Usia Dini dalam Cakrawala
al-Qur’an-Hadis e 119-140

Mardia Manajemen Pendidikan Tinggi Islam
dalam Spektrum
Blue Ocean Strategy  141-164

Mulyono Teknik Manajemen Humas dalam
Pengembangan Lembaga Pendidikan
Islam e 165-184

Ismail Suardi Wekke & Educational Technology on Teaching and

Maimun Aqsha Lubis Learning of Integrated Islamic Education
in Brunei Darussalam e 185-204

INDEKS



Arab

C o M 0o (r

C.

G

oo b b GGG

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

= f

S = 9

4 =k

J = 1

& = m

O = n

s = 0w

> = h

. = >

¢ = ¥

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 4 (upanjang)
s = aw

gl = ay



PARADIGMA PENDIDIKAN ISLAM HOLISTIK
M. Zainuddin*

Abstract: There is a number of Islamic Education outputs who could not
meet the needs of society and the development of science and technology.
Therefore, a wholistic paradigm of Islamic education which urgently needs
to be formulated and applied in Islamic education This article focuses on
how Islamic education does not only cover eschatological dimension, but also
profane one. The approach or methodology used in this paper is a
philosophical one. The results of the study recommend that the concept and
curriculum of Islamic education shonld be focused on character building and
values teaching as well as developing skills of communication, interpersonal
relationships, community service, and leadership which all support the
actualization of buman duties and responsibilities as God'’s khalifah on the
earth.

Abstrak: Kenyataan menunjukan babwa masib banyak dari output
pendidikan Islam yang kurang mampu memenubi kebutuban masyarakat
dan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi. Artikel inz, melalui
pendekatan filosofis, memfokuskan kajian pada bagaimana pendidikan
Islam memiliki dimensi yang tidak saja eskatologis tetapi juga profan.
Hasil kajian merekomendasikan agar konsep dan kurikulum pendidikan
Islam difokuskan pada pembentukan karakter dan pengajaran nilai di
samping  pengembangan  keterampilan  berkomunikasi,  hubungan
interpersonal, pelayanan masyarakat, dan kepemimpinan yang secara
keseluruban akan menopang aktualisasi tugas sebagai khalitah Allah di

bumi.

Keywords:Pendidikan Islam, Paradigma, Holistik, Pendekatan
Filosofis, Prinsip Taubid.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Tarbiyah UIN Maulana Malik
Ibrahim  Malang, Jawa  Timur, Jln. Gajayana 50, email:
aldin_uin@yahoo.com

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 73



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

SEMUA lapisan masyarakat baik orang tua, pendidik maupun
agamawan kini tengah menghadapi problem besar dalam
pendidikan, yaitu tentang bagaimana cara terbaik untuk
mendidik  generasi muda dan mempersiapkan mereka
menghadapi tantangan global di masa mendatang. Sebagian
kalangan mencoba memberikan jawaban dengan kembali ke
masa lalu, sementara yang lain hendak menoleh ke masa depan.
Namun, di atas semua itu sesungguhnya semua orang
membutuhkan perbaikan dan rekonstruksi konsep pendidikan
menuju masa depan generasi yang gemilang.

Problem tentang bagaimana memberikan pendidikan yang
terbaik untuk anak-anak sekarang membutuhkan penilaian yang
jujur dengan menjawab beberapa pertanyaan-pertanyaan berikut:
pertama, di mana posisi kita sekarang?; &edna, di mana seharusnya
kita berada?; dan kefiga, bagaimana perencanaan kita? Dengan
kata lain, masa depan anak-anak dan masyarakat kita sangat
tergantung pada bagaimana kita mampu menjawab pertanyan-
pertanyaan itu secara tepat, dan sejauh mana kita mampu
mentransfer visi dan misi kehidupan kita kepada generasi
mendatang.

Model pendidikan Islam yang digagas dalam tulisan ini
merupakan usaha menyikapi berbagai isu fundamental
pendidikan kontemporer, dan sekaligus memberikan usulan
kerangka reformasinya. Model ini mengusulkan sebuah visi dan
pendekatan terhadap pendidikan yang tetap memelihara karakter
dan sesuai fithrah seorang peserta didik serta memberikan
kemampuan untuk melakukan penemuan jati diti (se)f discovery),
kesempurnaan, dan juga kesadaran sosial, yang berangkat dari
tradisi dan modernisasi yang terseleksi (almubdifazhab ‘ald al-qadin
al-shilib wa al-akbdzn bi al-jadid al-ashlab).

Prinsip Pendidikan Islam

Pembicaraan mengenai pendidikan Islam harus dimulai dari
cara pandang kita (world wview) tentang manusia. Bagaimana
filsafat kita memandang manusia? Berangkat dari sini, maka akan
terjawab persoalan substansial pendidikan tersebut. Bahwa
paradigma filsafat Islam adalah teo-antroposentris, artinya dalam
memandang manusia, ajaran Islam memandangnya secara utuh

74 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

tentang sosok dan fungsi manusia itu sendiri. Dalam pandangan
Islam, manusia adalah makhluk ukallaf yang dibebani kewajiban
dan tanggung jawab. Dengan akal pikirannya, ia mampu
menciptakan kreasi spektakuler berupa sains dan teknologi.
Manusia juga adalah bagian dari realitas kosmos yang menurut
para ahli pikir disebut sebagai a/-kain al-nithig, “makhluk yang
berbicara” dan “makhluk yang memiliki nilai luhur”.!

Menurut al-‘Aqqad,? manusia lebih tepat dijuluki sebagai
“makhluk yang berbicara” dari pada sebagai “malaikat yang
turun ke bumi” atau “binatang yang berevolusi”, sebab manusia
lebih mulia ketimbang semua itu. Alasan al-‘Aqqad ini tidaklah
berlebihan, sebab menurutnya, “malaikat yang turun ke bumi”
tidak mempunyai kedudukan sebagai pembimbing ke jalan yang
baik maupun yang buruk, demikian pula “binatang yang
berevolusi”. Hanya manusialah yang mampu memikul beban
dan tanggung jawab yang diamanatkan oleh Allah kepadanya.
Oleh sebab itu, tidak heran pula jika ada yang mengatakan,
bahwa manusia adalah “pencipta kedua” setelah Tuhan. Hal itu
dapat dipahami betapa manusia yang dianugerahi rasio oleh
Tuhan itu mampu menciptakan kreasi canggih berupa sains dan
teknologi, sementara malaikat diperintah sujud kepadanya karena
tak mampu bersaing secara intelektual. Kelebihan intelektual
inilah yang menjadikan manusia lebih unggul dari pada makhluk
lainya, tetapi ia pun akan menjadi dekaden, bahkan lebih rendah
nilainya dari binatang jika melakukan tindakan yang destruktif,
melepaskan imannya.?

Dalam al-Qut’an, istilah manusia disebut dengan kata-kata:
al-insin, al-basyar dan bani Adam. Sebagian ulama berpendapat,
al-insan diambil dari kata nasiya-yansi-nisyan yang berarti lupa;
maksudnya manusia sering melupakan janjinya kepada Tuhan.
Manusia disebut al-insdn diambil dari kata nasd-yaniisu yang berarti
bergoncang. Al-insan diambil dari kata 7ns yang berarti jinak.
Sedangkan disebut al-basyar berarti tampak baik dan indah,
gembira. Kata al-basyar disebut dalam al-Qur’an sebanyak 123
kali, dan pada umumnya bermakna gembira, 37 kali bermakna

Lihat Qs. a/-Tin (95):4-6.
2al-‘Aqqad, allnsan fi al-Qur'an, Mesir: Dar al-Islam, 1973I), 21.
3Lihat Qs. a/~Tin (95):5-6 dan a/-A’raf (7):179.

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 75



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

manusia dan 2 kali berkaitan dengan hubungan seks. Kata a/-
msan mengandung pengertian manusia sebagai makhluk sosial
dan kultural; al-basyar mengandung pengertian realitas manusia
sebagai pribadi yang kongkret, manusia dewasa yang sedang
memasuki kehidupan bertanggung jawab sebagai &balifah di
bumi.*

Manusia terdiri dari jiwa dan raga, ia adalah unik, tidak ada
makhluk seunik dan seajaib manusia. Manusialah yang mampu
menguasai alam semesta ini. Binatang sebuas apapun dengan
kreativitas akalnya bisa ditaklukkan. Dalam pandangan Islam
manusia adalah makhluk yang memiliki unsur tidak saja jasmani,
tetapl juga rshani dan nafsani. Aspek terakhir inilah yang kurang
menjadi concern, atau sering dilupakan oleh pengelola pendidikan.
Di samping itu, manusia juga memiliki kedudukan sebagai ‘dbid
(makhluk yang menyembah Tuhan, Allah), juga berkedudukan
sebagai khalifah (pemimpin dan manajer di muka bumi ini). Ini
yang harus kita pahami. Jika kita berbicara pendidikan Islam,
maka aspek ini tidak boleh dilupakan.

Sebagaimana umumnya para filosuf beranggapan termasuk
Ibn Sina, al-Farabi dan juga al-Ghazali bahwa jiwa itu tersusun
dari tiga jenis: jiwa nabatiyah, jiwa hayawaniyah dan jiwa insaniyah.
Jiwa nabitiyah adalah jiwa yang berfungsi untuk makan, tumbuh
dan melahirkan, jiwa bayawaniyah adalah jiwa yang berfungsi
mengetahui hal-hal kecil dan bergerak sesuai iradah dan jiwa
insaniyah adalah jiwa yang melakukan perbuatan dan mengetahui
hal-hal yang bersifat umum.>

Menurut Iqgbal, sosok insin kdmil adalah puncak dari
perkembangan ego manusia, yang memiliki kekuatan berhadapan
dengan Tuhan. Kekuatan ego tersebut menyebabkan manusia
terangkat menjadi &halifah Tuhan. Insin kdmil adalah manusia
yang mampu menyerap kebaikan-kebaikan Tuhan dalam dirinya.
Tuhan dan manusia adalah dua entitas yang berbeda. Relasi

4Lihat misalnya klasifikasi ‘Abd al-Baqi dalam a/~-Mujam al-Mufabras i
Alfazh al-Qur'an al-Karipe (Beirut: Dar Thya al-Turats al-‘Araby, tt.).

>Syeikh Saeed, Studies in Muslin Philosophy, (Delhi: Adam Publisher and
Distributors, 1994), 93; Zainul Hamdi, Twjub Filsuf Muslim (Y ogyakarta:
LKIS, 1994), 99-100; Usman Najati, Jiwa dalam Pandangan Para Filsuf Muslim,
ter. Gazi Saloom (Bandung: Pustaka Hidayah), 144-5.

76 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Tuhan dengan manusia bersifat bottom up, artinya bergerak dari
manusia menuju Tuhan (a/-tafkir fi kbalq al-Lahi ili al-tafkir i al-
Lah). Ini diambil dari hadis: “Zafakkari fi khalg al-Lih wa li
tafakkari fi dzatih”’ dan “man ‘arafa nafsab fagad ‘arafa rabbah.®

Bagaimana manusia mampu berhubungan dengan Tuhan-
nya, dengan sesama manusia, dan dengan alam semesta? Di sini
sebetulnya  al-Qur’an  surat al-Qashash  (28):77  sudah
memberikan penjelasan yang gamblang. Di sini pula sebetulnya
14 abad yang silam Islam sudah berbicara mengenai etika
regulasi relasi antar makhluk.

Dalam perspektif Islam, istilah pendidikan digunakan
dengan kata zarbiyah. Kata itu merupakan salah satu term dalam
bahasa arab yang mempunyai banyak arti. Biasanya kata ini
diartikan pendidikan. Menurut Raghib al-Asfahani, kata zarbiyah
berarti “menyebabkan sesuatu berkembang dari satu fase ke fase
selanjutnya sampai mencapai titik puncak potensi”. Hal itu
mengindikasikan bahwa fizhrah manusia memang telah ada dalam
diri anak, dan pendidikan merupakan proses mengembangkan
fitrah  tersebut, yang lebih dari sekadar mengisi dan
menanamkam sesuatu. Kalau dipahami secara luas, maka arti
tarbiyah adalah suatu disiplin ilmu Islam bagi pembentukan dan
pengembangan jiwa manusia.’

Kata zarbiyah berarti meningkatkan dan mengembangkan; ia
berasal dari akar kata linguistik yang sama arti 77ba’ (meningkat
dan berkembang). Dan menurut al-Asfahani, kata rabb (LLord)
secara linguistik juga berhubungan dengan kata zarbiyah, sebuah
pengertian bahwa Tuhan atau Rabb memelihara dan
mengembangkan kita dalam setiap fase kehidupan sampai kita
mencapai potensi puncak. Oleh karena itu, konsep peningkatan,
peninggian, pengembangan, pengasuhan dan pemeliharaan
adalah aspek tarbiyah. Dalam hal ini juga termasuk wawasan
tentang sifat pendidikan Islam yang bisa dikombinasikan dengan
praktik pendidikan modern.8

®Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thonght in Islam (New
Delhi: Kitab Bhavana, 1981), 127.

™. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadu: Menyiapkan Generasi Ulnl
Albab (Malang, UIN Press, 2007), 97.

81bid.

Ulnmuna, N olume XV Nomor 1 Juni 2011 77



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Secara etimologis, #/i al-albib berarti orang-orang yang
memiliki akal, yaitu daya ruhani yang dapat memahami
kebenaran baik yang fistk maupun yang metafisik. Secara
terminologis, #/ii al-albib adalah orang-orang yang memiliki ciri-
ciri pokok antara lain: beriman, berpengetahuan tinggi, berakhlak
mulia, tekun beribadah, betjiwa sosial dan bertakwa. Sosok /i
al-albab dalam mencari ilmu pengetahuan melalui sumbernya
yang khas Islami, yaitu wahyu (al-Qur’an dan al-Sunnah), alam
semesta (dfdq), diri sendiri (anfus) dan sejarah. Sedangkan cara
yang ditempuh meliputi: pengetahuan inderawi, pengetahuan
akal dan pengetahuan intuisi (ilham).”

Dalam perspektif Islam, kata ilmu mengandung makna yang
luas dan umum (generik) yang mencakup spektrum arti yang
telah digunakan dalam sunnah Nabi. Bahwa seorang Muslim
tidak akan pernah akan keluar dari tanggung jawabnya untuk
mencari ilmu. Tidak ada lapangan pengetahuan atau sains yang
tercela atau jelek dalam dirinya sendiri, karena ilmu laksana
cahaya yang selalu dibutuhkan. Ilmu dianggap tercela karena
akibat-akibat tercela yang dihasilkan.!?

Bahwa ilmu yang wajib dicari oleh setiap muslim adalah ilmu
yang bermanfaat dan yang dituntut oleh agama dan dunianya.
Persoalan apakah jenis ilmunya, adalah hal baru yang tidak
membawa segi ibadah, yang terpenting sesungguhnya adalah
esensinya, label dan nama bukanlah persoalan. Bahwa konsep
ilmu secara mutlak muncul dalam maknanya yang generik
dengan bukti al-Qur’an dan al-Sunnah sebagai berikut ini:
“Katakanlah: adakah sama orang-orang yang mengetahui dengan
orang-orang yang tidak mengetahui?” (Qs. al-Zumar [39]:9).
“Dia (Allah) mengajarkan manusia apa yang belum ia ketahui”
(Qs. al-‘Alaq [96]:5). “Dan Dia (Allah) mengajarkan kepada
Adam seluruh nama-nama, kemudian mengemukakannya kepada
malaikat. Dan Allah berfirman: “sebutkanlah kepada-Ku nama-
nama benda itu jika kamu memang orang yang benar” (Qs. al-

9Ahmad Waqar Husaini, Iskamic Invironmental System Enginering (London:
Macmillan Press, 1980), 9. Lihat pula Qs. al-An’am (6):11, al-Naml (27):60,
al-‘Ankabut (2):20, al-Ram (30):42.

1OM. Zainuddin, Filsafat Lmn: Perspektif Pemikiran Islam (Jakarta: Lintas
Pustaka, 20006).

78 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Bagarah [2]:31).1! Kelengkapan dan kesempurnaan Islam sebagai
suatu agama menuntut agar setiap lapangan ilmu yang berguna
bagi masyarakat Islam dianggap sebagai bagian dari kelompok
“ilmu agama”. Dalam Islam, batasan untuk mencari ilmu adalah
bahwa orang-orang Islam harus menuntut ilmu yang berguna
dan melarang mencari ilmu yang bahayanya lebih besar daripada
manfaatnya (ilmu sihir, klenik dan sebagainya).

Kata /i al-albdb disebut dalam al-Qur’an mencapai 16 kali
yang tersebar dalam 10 surat dalam konteksnya yang berbeda-
beda, yaitu dalam surat al-Baqarah (2):179, 197, dan 269; Ali
Imran (3):7, 190; al-Maidah (5):100; Yasuf (12):111; al-Ra‘d
(13):19; Ibrahim (14):52; Shad (38):29, 43; al-Zumar (39):9, 18,
21; al-Mu’'min (40):54; al-Thalaq (65):10. Jika dikaji penggunaan
kata itu dalam berbagai surat dan ayat dalam al-Qur’an tersebut,
maka makna #/ii al-albdb adalah sosok yang memiliki kualifikasi:
beriman, berpengetahuan tinggi, berakhlak mulia, tekun
beribadah, berjiwa sosial dan bertakwa.!2

Dalam konsep Islam, kehidupan praktis seseorang dinilai
berdasarkan penggabungan prinsip ide (##an) dan tindakan
(amal) secara bersama-sama. Hal ini menunjukkan bahwa
keimanan seseorang harus diimplementasikan dalam kehidupan
sosial. Nabi Muhammad saw menjelaskan bahwa secara empirik
agama Islam adalah agama yang tidak hanya mengatur hubungan
manusia dengan Allah  (vertikal/pablun  min  al-I.dh) saja,
melainkan juga terkait dengan hubungan antar sesama manusia
atau alam semesta (hotizontal/ hablun min al-nas).

Namun demikian, fenomena yang muncul adalah bahwa
mayoritas umat Islam kurang menghargai nilai-nilai Islam itu
sendiri, misalnya dalam hal menepati janji, waktu, kedisiplinan
dan ketertiban, dan hal-hal lain yang mestinya harus diperhatikan
oleh umat Islam itu sendiri. Mengapa terjadi keterputusan antara
nilai dan praktik dalam masyarakat muslim saat ini? Dan peran
apa yang bisa diberikan oleh pendidikan dalam konteks ini? Hal
inilah yang merupakan pertanyaan besar yang harus ditemukan
jawabannya oleh masyarakat muslim saat ini.

1] ihat juga, misalnya, Qs. Yuasuf (12):706, al-Nahl (16):70.
12A1-Baqi, A-Mujan...

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 79



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Permasalahan-permasalahan  yang dihadapi masyarakat
muslim saat ini tidak lepas dari faktor modernisasi dan
globalisasi yang berdampak pada semua aspek kehidupan:
ckonomi, sosial, politik, dan juga pendidikan. Pengaruh
modernitas telah mempunyai andil besar dalam merubah gaya
dan pola hidup pada hampir semua lapisan masyarakat, termasuk
masyarakat muslim. Tidak bisa dipungkiri bahwa anak-anak kita
belajar nilai kebanyakan dari budaya populer dan media massa.
Pengaruh kolonialisme yang membawa budaya materialisme,
sekularisme dan individualisme selama berabad-abad telah
meninggalkan bekas yang tak bisa dihapus pada pola pikir dan
sistem nilai di dunia muslim saat ini. Problem-problem itu
memperlemah perkembangan karakter generasi Islam saat ini.

Kegagalan pendidikan muslim kontemporer secara umum
juga disebabkan oleh perumusan visi dan misi yang tidak
kompatibel dengan konsep ideal dan kondisi empiriknya.
Setidaknya hal itu disebabkan oleh lima alasan. Pertama, secara
fundamental pengajaran kita tidak fokus pada pengembangan
karakter dan kepribadian, tidak sejalan dengan yang menjadi
garapan Nabi saw. Malah pengajaran lebih memfokuskan pada
takta dan informasi seperti nama, tanggal, peristiwa dan lain-lain.
Kedna, kebanyakan yang diajarkan adalah sesuatu yang yang tidak
relevan dengan kehidupan riil siswa seperti kebutuhan dan
tantangan yang akan mereka hadapi. Kefga, metode
pengajarannya lebih cenderung terpusat pada pengajaran
(teaching) bukan pada belajar (fearning). Hal itu tampak pada masih
mengentalnya sistem pengajaran  maintenance learning yang
bercirikan lamban, pasif dan menganggap selalu benar
terthadap warisan masa lalu. Keempat, adanya pandangan
dikotomis ilmu secara substansial (ilmu agama dan ilmu umum).
Kelima, pengajaran kita tidak mempersiapkan anak-anak kita
dengan keterampilan riil (real life skills) yang sangat dibutuhkan
dalam masyarakat modern saat ini. Selain itu, pendidikan muslim
kontemporer (dan juga pendidikan pada umumnya) secara tipikal
tidak memiliki pemahaman yang benar tentang perkembangan
anak baik secara moral, sosial, psikologis maupun pedagogis.
Subject matter pendidikan Islam masih berorientasi ke masa lalu
dan bersifat normatif serta tekstual. Ini bukan berarti bahwa kita

80 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

harus meninggalkan warisan masa lalu. Warisan masa lalu sangat
berharga nilainya, karena ia merupakan mata rantai sejarah yang
tidak boleh diabaikan. Prinsip tetap memelihara tradisi warisan
masa lalu yang baik dan mengambil tradisi yang lebih baik (a/
mubafihah ‘ald al-qadim al-shalib wa al-akhdzn bi al-jadid al-ashlab)
justru merupakan prinsip yang tepat bagi sebuah rekonstruksi
pemikiran pendidikan Islam. Pada sebagian besar masyarakat
kita sekarang ini masih muncul anggapan, bahwa “agama” dan
“ilmu” merupakan entitas yang berbeda dan tidak bisa
dipertemukan; keduanya dianggap memiliki wilayah sendiri-
sendiri baik dari segi objek formal-material, metode penelitian,
kriteria kebenaran, peran yang dimainkan oleh ilmuwan maupun
status teori masing-masing.!3

Pemahaman yang Salah Kaprah

Sampai saat ini masih terdapat beberapa kesalahpahaman
umum (salah kaprah) tentang pendidikan yang terus
mempengaruhi pemikiran banyak pendidik profesional dan
berkontribusi pada kegagalan yang terjadi di dunia pendidikan.
Kesalahpahaman tersebut disebabkan oleh adanya pemahaman
parsial dan mekanistik tentang anak dan proses pendidikan. Pada
sebagian pendidik kita masih memiliki anggapan bahwa semua
anak adalah sama dan dapat diinjeksi informasi secara
berlebihan. Karena mentalitas inilah, banyak anak-anak yang
gagal dalam proses pendidikan tanpa adanya beban kesalahan
yang mereka lakukan. Para pendidik dan orang tua harus
mengenal dan menerima fakta bahwa setiap anak itu unik dan
memiliki karakteristik sendiri-sendiri. Justru yang dibutuhkan
saat ini adalah perubahan terhadap pemahaman yang lebih
natural, menyeluruh, dan ramah (humanis) tentang anak,
pendidikan dan proses pembelajaran.

Dalam table di bawah ini penulis mengidentifikasi—
berdasarkan ~ komponen-komponen  pendidikan—sejumlah
kesalahpahaman umum tentang pendidikan dan sekaligus
pandangan alternatifnya.

BMouleman, “Studi Islam di Indonesia”, Perta (2002).

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 81



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Komponen Senyatanya Seharusnya
Visi Pendidikan dianggap Pendidikan dipandang
sebagai disiplin yang secara holistik dan
terpisah; partikularistik, menyeluruh berparadigma
masih memakai paradigma | rekonstruktif.
mekanistik (model
perusahaan)

Isi Pembelajaran bersifat Pembelajaran bersifat
tradisional; sekadar modern, transformatif,
informatif, tidak relevan realistik, kurikulum berbasis
dengan kehidupan riil siswa | kehidupan riil
fokus pada instruksi/
pengajaran fextbook.

Struktur | Struktur tidak koheren atau | Gagasan bersifat powerfu/
disusun oleh disiplin (powerful ideas); mampu
akademik yang rigzd. memberi inspirasi dan

transformasi, mampu
membangun kepribadian,

Metode | Didaktik (ceramah dan Discovery learning; terpusat
kuliah); guru sebagai pusat, | pada siswa, pengajaran
satu model untuk semua bervariasi, gaya
siswa, tidak menarik dan pembelajaran yang variatif,
tidak inspiratif. guru sebagai penunjuk

(guide), modellling dan
mentoring, model
pembelajaran
terpadu/integrated learning
model (ILM)

Program | Terfokus pada masa lampau | Life mastery; terpusat pada
‘tentang Islam’ sebagai agama, | hal-hal kekinian %entang
ritual-ceremonial. menjadi Musling; Islam

sebagai gaya hidup; Islam
untuk pemahaman atau
penguasaan hidup/ Iskam for
Life Mastery (1LM)

Tujuan Perolehan informasi ansich, | Beyond schooling bagaimana
pengetahuan dan belajar (bow to learn),
keterampilan hanya untuk pembelajaran seumur
perolehan pekerjaan hidup, pengembangan

manusia seutuhnya

Penilaian | Tes formal berdasarkan Authentic assessment; tugas
buku, benar atau salah, lulus | otentik, berhubungan
atau tidak lulus, tes standar. | dengan dunia riil, penilaian

bersifat multi intelligensi
82 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011




M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Seorang muslim bertanggung jawab untuk mengabdi sebagai
khalifah di bumi ini dan mememelihara ekosistem dunia dengan
penuh amanah. Untuk memenuhi tanggung jawab itu,
membutuhkan sebuah sistem pendidikan untuk mencetak
generasi yang profesional dalam mengidentifikasi, memahami,
dan bekerja secara kooperatif untuk menyelesaikan berbagai
permasalahan manusiawi yang ada secara menyeluruh. Namun
demikian dunia ini tidak akan terpelihara dengan sendirinya.
Oleh karena itu, pembangunan karakter adalah hal yang esensial
dalam rangka mewujudkan cita-cita mulia tersebut.

Kini tren pembaruan lagi gencar-gencarnya digaungkan,
sehingga muslim yang tercerahkan  (enlightened — niuslim)
menemukan solusi riil terhadap permasalahan-permasalahan dan
tantangan-tantangan yang dihadapi komunitas muslim, dan
bahkan sudah sampai pada evaluasi terhadap paradigma
tradisional dalam masyarakat muslim termasuk bagaimana dan apa
yang kita ajarkan pada anak-anak kita. Untuk menghadapi
tantangan tersebut, pembaharuan visi pendidikan dibutuhkan,
salah satunya adalah mencetak generasi yang mempunyai tingkat
pemahaman, komitmen, dan tanggung jawab sosial yang
nantinya akan menggerakkan mereka mengabdikan diri pada
kemanusiaan dan sosial secara efektif.

Adapun visi pendidikan di sini bukanlah visi yang baru,
tetapi lebih merupakan visi pendidikan yang diperbarui (renewed).
Pada zaman Nabi, pendidikan merupakan sesuatu yang dinamis,
praktis dan relevan sesuai dengan kebutuhan masyarakat riil.
Pendidikan di kala itu mempunyai kekuatan dalam hal memberi
inspirasi dan  mentransformasikan  kehidupan = manusia
menyeluruh. Model pendidikan profetik itu mempunyai
substansi pengalaman kehidupan sehari-hari dan permasalahan-
permasalahan komunitas muslim pada awalnya dari masa ke
masa. Pendidikan tersebut tidak seperti pendidikan Islam yang
ada sekarang yang stagnan dan tidak responsif. Pendidikan
seharusnya benar-benar bermakna dalam kehidupan anak-anak
kita. Untuk merealisasikan cita-cita tersebut, diperlukan adanya
usaha terpadu dan tepat guna. Para pendidik dan orang tua harus
meningkatkan usaha mereka dalam menemukan solusi-solusi
alternatif yang bisa menjembatani adanya kesenjangan antara

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 83



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

nilai dan praktik pada generasi yang akan datang. Tentu saja,
sekolah mempunyai peranan yang krusial dalam hal ini,
khususnya program yang sudah maju untuk mempercepat
sosialisasi pemahaman pendidikan dan mempromosikan peran
keluarga dalam proses pengembangan karakter.

Pendidikan Islam adalah hal yang sangat dibutuhkan hari ini
oleh generasi kita, dan merupakan fokus pendidikan modern
dalam dunia Muslim saat ini. Investasi dalam pengembangan
sumberdaya manusia adalah investasi yang paling menjanjikan
yang bisa dilakukan oleh siapa saja. Sejarah  telah
memperlihatkan bahwa mesin dan teknologi tidak bisa
menyerang jiwa manusia ketika jiwa tersebut sudah dipenuhi
oleh tujuan hidup yang jelas dan ketekunan diri. Tujuan inti dari
pendidikan sebetulnya adalah untuk mencetak orang-orang yang
punya komitmen yang jelas dalam hidup.

Visi pendidikan Islam telah membuat perbedaan tegas antara
mengajarkan  “hal-hal  tentang Islam” (informatif) dan
“bagaimana menjadi Muslim sejati” (transformatif). Tujuan dari
pendidikan Islam bukanlah untuk memberi informasi tentang
Islam kepada anak didik saja, tetapi lebih menekankan
bagaimana menjadi seorang muslim dan memberi mereka
inspirasi sehingga ilmu tersebut bisa ditransformasikan dalam
kehidupan mereka. Adanya perubahan paradigma dari
pendidikan yang berorientasi pada informasi ke pendidikan yang
berorientasi pada transformasi adalah esensial untuk dilakukan
jika kita benar-benar berharap membangun paradigma baru
pendidikan bagi pembangunan masyarakat muslim ideal.

Bahwa reformasi yang menyeluruh amatlah dibutuhkan
dalam sistem pendidikan di dunia Muslim. Adapun pendekatan
ini berdasarkan pada empat komponen inti; Pertama, kerangka
konseptual terpadu tentang pendidikan yang berdasarkan prinsip
tanpid dan pendidikan holistik. Kedua, tinjauan ulang terhadap
tujuan pendidikan dan komponennya bagi pengembangan
karakter (character development). Ketiga, merekonstruksi kurikulum
atau gagasan-gagasan besar (powerful ideas) yang mempunyai
kekuatan untuk mentransformasikan kepribadian. Keempat,
penetapan ulang pengalaman mengajar dan belajar ke arah
proses pembelajaran penemuan/pencatian (discovery learning).

84 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Jika kita menginginkan posisi yang penting dalam percaturan
dunia saat ini, maka reformasi pendidikan mesti dilakukan.
Reformasi akan membutuhkan pemikiran wulang dalam
penstrukturan ulang elemen-elemen kunci dari sebuah lembaga
pendidikan seperti kerangka konseptual, isi, struktur, dan proses
pendidikan. Perlu dicatat juga di sini bahwa usaha reformasi
serupa juga sekarang lagi dilakukan oleh dunia pendidikan Barat.
Tuntutan untuk menerapkan pendidikan yang holistik,
pengajaran  terpadu, pembelajaran kooperatif, pendidikan
karakter, pembelajaran penemuan (discovery  learning), dan
penilaian otentik sangat banyak ditemukan dalam literatur
pendidikan. Adapun konsep pendidikan Islam merupakan usaha
untuk melakukan reformasi yang sesuai dengan tuntutan-
tuntutan tersebut (dari model industri ke model humanis), yakni
lebih natural, otentik, dan efektif.

Kerangka Pendidikan Holistik

Wilayah pertama yang perlu direformasi adalah visi atau
kerangka konseptual pendidikan secara menyeluruh. Pendidikan
bermula dari prinsip zaubid (keutuhan dan keterpusatan pada
Tuhan). Hal inilah yang menjadi dasar pijakan dalam pandangan
dunia pendidikan. Prinsip faubhid mencakup konsep filosofis
maupun metodologis yang terstruktur dan koheren terhadap
pemahaman kita terhadap dunia dan seluruh aspek kehidupan.
Tanhid mengajarkan kita untuk menghimpun pandangan yang
holistik, terpadu, dan komprehensif terhadap pendidikan.

Pendidikan modern (baik Islam maupun Barat) secara umum
berdasarkan pandangan pendidikan yang tidak koheren dan
parsial. Akibatnya, siswa dan guru jarang sekali punya pandangan
yang sama tentang proses pendidikan secara menyeluruh.
Kebanyakan siswa meninggalkan sekolah sekitar umur 13-17
tahun tanpa mempunyai tujuan hidup yang jelas, bahkan yang
mereka pikirkan hanya mendapatkan kerja.

Lebih dari itu, prinsip fawhid menuntut para pendidik
mempunyai pandangan yang menyeluruh dan tujuan sejati
terhadap pendidikan dan kehidupan itu sendiri. Oleh karena itu,
konsep tauhid harus menjadi landasan tentang bagaimana kita
mendidik anak, termasuk apa yang diajarkan (isi), bagaimana

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 85



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

kita mengorganisir apa yang harus diajarkan (struktur), dan
bagaimana kita mengajarkannya (proses). Akhirnya, ‘aubid
haruslah membentuk fondasi pemikiran, metodologi, dan
praktik pendidikan kita.

Konsep pendidikan Islam mestilah dirancang sebagai
pendidikan yang benar-benar holistik dan terpadu. Holistik
dalam hal visi, isi, struktur, dan proses dan terpadu dalam
pendekatannya baik terhadap kurikulum (baik bagaimana dan
apa yang harus diajarkan), pengetahuan yang menyatupadukan
dengan praktik, aplikasi dan pelayanan. Konsep ini menegaskan
bahwa  aspek-aspek integratif —secara  signifikan  akan
meningkatkan kekuatan, relevansi, dan keefektifan pengalaman
belajar dan mengajar. Konsep ini mengadvokasikan pendekatan
holistik dalam pendidikan.

Aspek Holistik Pendidikan

Aspek holistik Contoh

Tujuan Pembelajaran seumur hidup, bersifat
komprehensif, menjadikan anak
didik sebagai &hatrn ummab.

Pandangan Pemahaman anak secara utuh;

terhadap anak pikiran, tubuh, jiwa, multi
intelegensi, dan juga gaya belajar.

Apa yang harus Gagasan yang powerful dan

diajarkan pertanyaan-pertanyaan brillian
terhadap dunia secara utuh
(multikultural).

Bagaimana Kurikulum terpadu; pembelajaran

mengorganisir integrated.

Bagaimana Sesuai dengan kemampuan anak

mengajarkannya didik, pengajaran yang bervariasi,
pemanfaatan lingkungan.

Adapun prinsip fauhid (holistik, terpadu, terpusat pada
Tuhan) adalah prinsip dasar dari pendekatan tarbiyah. Selain itu,
terdapat sejumlah prinsip lainnya yang mendukung terbentuknya
kerangka teoretis dari pendekatan tersebut. Beberapa prinsip itu
berasal dari adanya perenungan terhadap proses pertumbuhan
dan perkembangan alam.

86 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

Al-Qur'an memerintahkan kita untuk memperhatikan
dengan teliti (misalnya menyelidiki, mengamati dengan cerdas,
menguraikan, menemukan dan merenungi) “tanda-tanda” Tuhan
di alam ini dalam rangka mempunyai pemahaman yang lebih
baik tentang jati diri sebagai manusia. Melalui berdialog dengan
alam kita bisa memahami adanya hukum alam yang tak
terelakkan, yakni tentang pertumbuhan dan perkembangan.
Siang, malam, langit, bumi, bulan dan matahari, dan kejadian
kosmik lainnya berkembang sesuai dengan pola terpadu.
Memahami pola pertumbuhan dan perkembangan kosmik itu
sangatlah penting bagi mereka yang berkecimpung dalam dunia
pengajaran  dan  pendidikan.  Dengan  kekuatan  dan
kebijaksanaannya yang brillian, Allah telah menciptakan makhluk
dengan cara gradual, dan proses perkembangan yang lebih dari
sekadar satu babak. Hal itu membutuhkan adanya waktu
panjang, komitmen, dan konsistensi. Proses itu tidak hanya
terjadi pada makhluk hidup tapi juga kepada makhluk lainnya;
bahkan hal itu juga terjadi pada sejarah dan beberapa proses
alam. Ini adalah merupakan swwnah al-lLah yang tidak bisa
dipungkiri dan diganggu gugat.

Untuk meraih  kesuksesan, para pendidik haruslah
memahami hukum pertumbuhan dan perkembangan itu karena
hal itu juga terjadi pada anak didik secara langsung. Lebih dari
itu, mereka harus menggabungkan hukum ini secara filosofis
pedagogis dan praksisnya. Jika tidak demikian, maka secara alami
mereka akan menentang arus hukum alam dan akan
bertentangan dengan perkembangan anak didik. Dengan cara
memperhatikan faktor-faktor tersebut, para pendidik akan
sangat mengerti keinginan anak didik dan cara mendidiknya.
Pendidik haruslah memahami prinsip ini dengan baik.

Fenomena alam semesta ini haruslah kita pahami sebagai
tanda-tanda (ayat) kebesaran dan kemahakuasaan Tuhan dan
harus kita kaitkan dengan dunia pendidikan. Pohon misalnya,
merupakan metafora sempurna dalam proses “perkembangan”
yang dikenal dengan tarbiyah. Dalam Qs. Ibrahim (14):24, Allah
menggunakan metafora pohon untuk menjelaskan superioritas
kebaikan atas kejahatan: “Tidakkah kamu perhatikan bagaimana
Allah telah membuat perumpamaan kalimat yang baik seperti

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 87



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

pohon yang baik, akarnya teguh dan cabangnya (menjulang) ke
langit”?

Adapun pohon dan proses pertumbuhannya merupakan
tanda atau titik renungan yang sangat menakjubkan bagi mereka
yang membesarkan anak. Para orang tua maupun pendidik harus
merenunginya secara mendalam untuk menemukan hubungan
yang bervariasi sehubungan dengan cara mengasuh dan
membesarkan anak secara benar tepat. Penggunaan metafora
pohon itu adalah cara untuk menjelaskan sifat tarbiyah dan
tahap-tahapan pertumbuhan anak.

Prinsip-Prinsip Kunci Pendidikan Islam

Dewasa ini pandangan-pandangan penting telah dicetuskan
tentang bagaimana seorang anak didik bisa belajar dengan sangat
baik. Khususnya pandangan modern yang mengkaji tentang otak
dan pendekatan yang diperbaharui ke arah psikologi holistik dan
pembelajaran terpadu. Di bawah ini adalah deskripsi tentang
prinsip-prinsip kunci yang membentuk dasar-dasar model
pendidikan Islam. Ketika beberapa prinsip itu berasal dari
wawasan atau pandangan modern dalam rangka meraih
pembelajaran yang efektif, pada saat yang bersamaan bisa
mencatat bahwa banyak juga dari prinsip tersebut yang ada
korelasinya dengan pemikiran Islam klasik. Pandangan-
pandangan tersebut penulis gabungkan, karena
mempertimbangkan implikasi pentingnya yang ditimbulkan
dalam perencanaan pendidikan dan pengembangan kurikulum.

1. Fithrah. Setiap anak dilahirkan dalam kondisi fithrah; ibarat
biji pohon yang sudah terisi bahan dasar yang penting untuk
pertumbuhannya. Fithrah ini akan terbuka dan berkembang
secara alami ketika ada pada lingkungan yang tepat.

2. Unik. Setiap anak adalah unik. Hal itu berdasarkan adanya
genetik yang unik, bakat yang alami yang dipunyai setiap
anak. Tiap anak mempunyai kepribadian, temperamen,
bakat, dan kemampuan vyang berbeda-beda. Hal itu
merupakan bagian fithrah anak, salah satu yang membuat
mereka unik. Pendidikan harus memelihara keunikan setiap
anak (dengan mengingat bahwa anak bukanlah objek yang
bisa dididik secara seragam).

88 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

3. Bertahap. Tahap-tahapan perkembangan antar anak sangat
bervariasi. Anak-anak berkembang melalui tahapan-tahapan
sesuai genetik dan lingkungan. Oleh karena itu, pola
pendidikan anak harus mengacu pada makna zarbiyah yang
berarti mengembangkan dari tahapan satu ke tahapan
berikutnya sampai meraih potensi optimalnya.

4. Mempertimbangkan emosi. Emosi menyebabkan adanya
perhatian, motivasi, makna, dan memori. Pengalaman-
pengalaman emosional membuat pembelajaran menjadi
sangat penting. Untuk alasan inilah (sebagaimana yang juga
disarankan al-Qur’an), kekaguman, keingintahuan, dan
penemuan adalah titik awal proses pembelajaran. Sebaliknya,
perasaan stress dan ancaman menghalangi pembelajaran yang
normal dan keefektifannya.

5. Pola dan pencarian makna. Kita mengetahui makna dari
pola atau contoh, sementara makna yang lebih mendalam
berasal dari memahami pola yang lebih besar. Dalam
pencarian makna, otak mencari pola dengan asosiasi dan
koneksi antara data baru dengan pengetahuan sebelumnya.
Pencarian makna ini sangat halus. Intelegensi dan
pemahaman adalah kemampuan untuk membuat koneksi
atau hubungan dan mengkonstruksi pola. Al-Qur’an
meminta kita untuk menemukan “pola” yang sering muncul
di alam dan sejarah manusia, atau yang dikenal sebagai
sunnah al-Iah.

6. Problem solving. Pemikiran tingkat tinggi ini mencakup
pengolahan informasi dan gagasan dengan melakukan
sintesis, generalisasi, penjelasan atau eksplanasi, hipotesis,
atau bahkan menyimpulkan yang pada akhirnya bisa
menelurkan makna dan pemahaman baru. Lebih dari itu,
nalar bisa mengambil pelajaran dari lingkungan sekitar
sebagai bahan pertimbangan. Manusia telah hidup berabad-
abad lamanya dengan melakukan problens  solving dan
pemikiran fleksibel (7zhad).

7. Pengetahuan mendalam. “Pemahaman” dan
“kebijaksanaan” adalah tujuan pengetahuan dan pendidikan
yang sebenarnya. “Pengetahuan yang mendalam” termasuk
memahami topik sentral secara menyeluruh untuk

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 89



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

10.

90

menyelidiki  adanya  koneksi dan  hubungan, dan
menghasilkan pemahaman yang tepat. Dalam Qs. al-
Jumu‘ah (62):2, Allah menginformasikan bahwa tujuan sejati
dari pendidikan adalah pemahaman yang mendalam dan
kebijaksanaan (bikmah), bukan informasi.

Pengayaan. Siswa harus ditantang untuk berfikir keras
terthadap apa yang sedang mereka pelajari, untuk
berpartisipasi secara aktif dalam diskusi kelompok, berkarya
secara produktif dalam kegiatan pembelajaran secara
kooperatif, dan membahas isu-isu kontroversial. Aktifitas
dan pengalaman tersebut sangat membantu ketercapaian
keterampilan yang diperlukan untuk mencetak warga yang
kompeten dalam mempresentasikan dan mempertahankan
kepercayaan dan prinsipnya secara efektif. Pembelajaran
yang menantang, dan otentik akan menstimulasi adanya
keingintahuan,  kreatifitas, dan  pemikiran  tingkat
tinggi/ problem solving.

Hand-on/aktif. Setiap siswa harus dibuat “tangan mereka
kotor” dalam rangka memperoleh pengetahuan dan
pemahaman. Hal ini bisa dilakukan dengan pengalaman
pembelajaran yang aktif. Pembelajaran dan pengajaran yang
efektif harus menekankan pada aktifitas yang melibatkan
gerak tubuh dan otak sehingga anak didik dapat berinteraksi
dengan apa yang sedang mereka pelajart  dan
menggunakannya di dalam kehidupan sehari-hari secara
bermakna. Guru harus benar-benar mempersiapkan
pengajaran yang aktif dan bermakna. Karena hal ini juga
menjadi anjuran al-Qur’an antara penggabungan teori
dengan prakteknya (imzin dan ‘amal).

Realistik dan relevan. Anak didik harus merasa bahwa isi
pelajaran yang mereka pelajari adalah berharga karena hal itu
berguna dan relevan dengan kehidupan mereka secara
langsung. Anak didik harus diperlihatkan tentang manfaat
dan potensi yang akan muncul dari penerapan pengetahuan
yang mereka peroleh dalam kehidupan sehari-hari mereka.
Hubungan dengan dunia secara riil termasuk bisanya
membuat koneksi antara pengetahuan yang mereka peroleh

Ulumnna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

11.

12.

13.

14.

15.

lewat partisipasi antara pelajar dengan komunitas dunia yang
ada di luar sekolah (d7n).

Berorientasi pada nilai. Dengan memfokuskan pada nilai
dan menckankan pada dimensi etika dalam setiap topik,
maka pendidikan akan menjadi roda yang kokoh untuk
pengembangan moral dan karakter. Para pendidik petlu
menyadari bahwa setiap aspek pengalaman belajar mengajar
membawa nilai pada setiap anak didik dan memberikan
kesempatan mereka untuk belajar nilai dari pengalaman
belajar tersebut (akhlik).

Berorientasi sosial (perbincangan substantif, pembelajaran
kooperatif). Bahasa merupakan kunci dasar komunikasi
manusia. Kebanyakan pembelajaran terjadi dengan adanya
perbincangan dan interaksi dengan yang lainnya, khususnya
dalam komunitas belajar. Perbincangan substantif meliputi
dialog, perbincangan dengan teman dan para ahli tentang
topik tertentu dalam rangka memahami suatu konsep.
Pengalaman kooperatif lewat kelompok, tim akan sangat
bermanfaat bagi pemahaman terhadap sesuatu yang baru
sekaligus aplikasinya. Secara esensial, Nabi Muhammad saw
menggunakan sifat pikiran sosial, perbincangan substantif,
dan pembelajaran kooperatift dalam memformulasikan
komunitas belajar pada awal mula Islam (subbab, ta‘dwun).
Pembelajaran dengan model (modelling). Pembelajaran yang
riil bukanlah dipaksakan akan tetapi diorkestrakan. Hal ini
menckankan akan pentingnya asosiasi, role-modelling/model
peran, dan pengawasan (qudwab).

Holistik. Pendidikan bermula dari prinsip faubid (keutuhan
dan keterpusatan pada Tuhan). Hal inilah yang menjadi
dasar pijakan dalam pandangan terhadap pendidikan. Prinsip
taunhid mencakup konsep filosofis maupun metodologis yang
terstruktur dan koheren terhadap pemahaman kita terhadap
dunia dan seluruh aspek kehidupan. Taubid mengajarkan kita
untuk menghimpun pandangan yang holistik, terpadu, dan
komprehensif terhadap pendidikan.

Integratif. Pembelajaran efektif haruslah terpadu; mendidik
anak secara spiritual, moral, intelektual, fisik, emosi, dan
sosial. Integrasi itu mencakup integrasi topik, waktu, tempat,

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 91



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

dan budaya; integrasi dalam kurikulum; integrasi antara
pengetahuan, kepercayaan, nilai-nilai dan aplikasinya dan
aksi. Aspek-aspek integrasi itu memiliki potensi yang kuat
untuk mencapai pembelajaran efektif. Pembelajaran juga
harus memadukan antara pikiran dan fisik. Semua
pembelajaran tergantung pada penilaian fisiologis badan
anak didik. Gizi, hormon, lingkaran perhatian, dan waktu
adalah bagian terpadu dalam pembelajaran (faupid ).\

Konten Pendidikan Karakter

Isi kurikulum, atau “apa yang diajarkan” perlu direformasi.
Secara umum, tujuan pendidikan adalah transfer ilmu
pengetahuan. Namun demikian, tujuan sejati dari pendidikan itu
sendiri adalah lebih dari sekadar memberi informasi, melainkan
untuk pengembangan manusia seutuhnya.

Di Barat saat ini telah disadari betapa pentingnya pendidikan
karakter. Di Amerika, misalnya para pendidik, politisi dan orang
tua mulai sadar bahwa pendidikan karakter sangat urgen dan
dibutuhkan sebagai komponen kunci dalam kurikulum sekolah,
karena tanpa itu masyarakat tidak mempunyai jaminan untuk
merasakan keamanan dan kedamaian seiring dengan banyaknya
kemajuan teknologi yang ciptakan dan dimiliki.

Hal yang serupa juga dialami oleh masyarakat muslim
dewasa ini. Melihat pengalaman masyarakat muslim selama
bertahun-tahun yang lalu, bahwa pendidikan tanpa karakter akan
mencetak orang-orang yang melakukan eksploitasi, baik pada
manusia maupun lingkungannya (ekologis). Krisis yang dialami
masyarakat muslim saat ini boleh jadi adalah hasil dari gagalnya
mendidik hati/nurani sehingga implikasi pendidikan yang ada
kurang berhasil secara optimal.

Konsep al-akhliq al-karimah atau akblidq karimah—bukan
akbliq al-karimah—sering dipahami secara simplistik, karena
hanya dipahami sebatas sopan santun saja. Padahal al-akbliq al-
karimah itu mencakup berbuat kebajikan kepada semua,
termasuk menjaga keseimbangan alam semesta ini (mencakup
persoalan  ekologi, HAM, keadilan, demokratisasi, dan

14Diadaptasi dari tulisan Tauhidi, “Tarbiyah Project”, Makalah
dipresentasikan dalam International Conference on Islamic Education (2003), 3-13.

92 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

ketimpangan sosial). Jika ini yang dipahami, maka kurikulum
akblik karimah menjadi wajib di semua lembaga pendidikan,
apapun jenis dan jenjangnya. Hal yang sama terjadi pada kata
adab, atau al-adab, yang sering dipahami secara sederhana sebagai
tata krama atau sopan santun murid dengan guru atau anak
dengan orang tua. Padahal aladab itu memiliki ekstensi makna
ta’dib yang berarti mengembangkan peradaban. Maka tidak
mungkin seorang Nabi Muhammad saw diutus oleh Allah swt ke
dunia ini untuk memperbaiki akhlak, kalau akhlak itu hanya
bermakna sopan santun. Inilah akbldg karimah yang sepadan
dengan zhsdn, yang merupakan kelanjutan dari Islam dan iman.

Catatan Akhir

Anggapan bahwa pendidikan Islam masih merupakan
subsistem dari sistem pendidikan secara umum haruslah dilihat
dalam kapasitas rancang bangun bagi para pakar pendidikan
Islam untuk melakukan rekonstruksi pendidikan Islam tersebut.
Adapun konsep pendidikan Islam berlandaskan kepercayaan
bahwa pengembangan dan transformasi manusia, khususnya
pengembangan karakter adalah tujuan sentral pendidikan. Oleh
karena itu, konsep pendidikan Islam harus mengembangkan
program pendidikan berfokuskan pada karakter dan pengajaran
nilai, yang menekankan pada isu identitas dan jati diri manusia,
di samping juga mengembangkan keterampilan-keterampilan
dalam berkomukasi dan hubungan interpersonal, pelatihan
pelayanan masyarakat dan kepemimpinan, melaksanakan tugas
dan tanggung jawab sebagai Abalifah di bumi. Kurikulum
pendidikan Islam haruslah disusun dan distrukturkan untuk
memenuhi keseluruhan tujuan-tujuan tersebut di atas.

Kurikulum sebetulnya juga tidak saja yang verbal, yang
tertulis mengenai tujuan, isi, dan bahan pelajaran, tetapi lebih
dari itu ada kurikulum non-verbal (bidden curriculum) yang berupa
uswah dan qudwah para pendidik, guru (termasuk pemimpin
bangsa). Maka hakikat guru, pendidik dan pemimpin itu
seharusnya semua ucapan, perbuatan dan ketetapannya menjadi
panutan orang lain (murid, siswa dan yang dipimpinnya).

Para ilmuwan Islam dan pengelola lembaga pendidikan di
dunia Islam memiliki tanggung jawab dalam mengatasi masalah

Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011 93



M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Isian Holistik

keterputusan antara nilai dan praktik yang terjadi di dunia
pendidikan saat ini. Selama berabad-abad, dunia pendidikan
selalu dipahami sebagai proses fransmisi dari pada sebagai proses
transformasi. Pengajaran hanya difokuskan pada mentransfer
informasi dan harus dihafal daripada dilaksanakan atau
diinternalisasi. Dalam era informasi dan meluasnya dunia multi
media sekarang ini di mana internet dan komunikasi global
menjadi #rend, pendekatan Islami harus tetap dijadikan sebagai
sistem nilai baik secara individual maupun sosial, khususnya
dalam menghadapi masyarakat modern dan sekuler saat ini. Wa
al-Lah a‘lam bi al-shawaib.e®

Daftar Pustaka

‘Abbas Mahmud al-‘Aqqad, a/-Insin fi al-Qur'dan (Mesir: Dar al-
Islam, 1973).

Ahmad Waqar Husaini, Iskmic Environmental System Engineering
(London: Macmillan Press, 1980).

Departemen Agama, Perta [urnal Komunikasi Pergurnan Tingg
(2002).

Fuad ‘Abd al-Baqi, a/-Mujam al-Mufabras li Alfazh al-Qur'an al-
Karim (Beirut: Dar Thya al-Turats al-‘Arabyj, tt.).

Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thought in Islam,
(New Delhi: Kitab Bhavana, 1981).

M. Zainuddin, Paradigma Pendidikan Terpadn: Menyiapkan Generasi
Ulnl Albab (Malang, UIN Press, 2007).

, Filsafat llmu: Perspektif Pemikiran Islam (Jakarta,

Lintas Pustaka, 20006).

Syeikh Saeed, Studies in Muslinm Philosiphy (Delhi: Adam Publisher
and Distributors, 1994).

Tauhidi, “Tarbiyah Project”, Makalah dipresentasikan dalam
International Conference on Islamic Education (2003).

Usman Najati, [iwa dalam Pandangan Para Filsuf Muslim, ter. Gazi
Saloom (Bandung: Pustaka Hidayah).

Zainul Hamdi, Twjub Filsuf Muslim (Y ogyakarta: 1KiS, 1994).

94 Ulumuna, Volume XV Nomor 1 Juni 2011



	Daftar Isi UJSK.XV.1.2011.pdf
	Paradigma Pendidikan Islam Holistik.pdf

