
Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 153 

ASPEK KEAGAMAAN DAN SOSIAL BUDAYA  
DALAM PENGEMBANGAN BANK SYARIAH DI LOMBOK 

Muslihun Muslim 
___________________________________________________________ 

Abstract  

The current presence of shariah banking in Indonesia seems more glittering than any 
other islamic economic institutions, such as Reksadana Syari„ah, BMT, Syirkah 
Ta‟awuniyah, Ahad Net Syari„ah, and Asuransi Takafful. Regardless its complex 
background, it is primely caused by the significance of bank function in general, and 
specially by its products that are considered more suitable to the principles of the Qur‟an 
and the Sunnah. They are considered more Islamic and promising justice. 

Shariah banking can be socialized through religious activities such as general sermon, 
but Muslims responds to its existance are so far still poor. It is indicated by fact that the 
development of many shariah banking was not followed by increasing omzets and deposits 
of their costumers‟. Such a gap as in other places also happened in Lombok, an island 
with Muslim more than 90% of its population and welknown as “the one-tausand-
mosque island”. What is “mistery” lying beyond the phenomena? Do the aspects of 
Muslim religiosity and culture in the island take role creating the gap? This article 
revealed answer to the questions that the formalistic mode of Muslim religious thought in 
the island caused the gap. Such mode of thought placed formal rituals as an ultimate 
criteria to see someone‟s religiosity, piety, and even faith. It should be transformed to 
substantilistic mode of thought. 

Keywords: Bank Syari„ah, Formalis-Simbolis, Sosial-Budaya. 

_______________ 

ANTARA agama dan masyarakat terdapat hubungan timbal-balik. Agama 
mempengaruhi hidup kemasyarakatan dalam berbagai bidangnya, termasuk 
pembangunan di bidang ekonomi. Sebaliknya, kebudayaan yang berkembang 
dalam masyarakat juga mempengaruhi agama.1 Dalam konteks 
pembangunan di bidang ekonomi, pengaruh agama adalah sangat besar dan 
signifikan terhadap perkembangan ekonomi suatu bangsa. Hubungan antara 

                                                           
1Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution (Bandung: 

Mizan, 1995), 418. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

154  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

agama dan (pembangunan) ekonomi mencakup aspek produktifitas, dan juga 
pengelolaan keuangan. 

Dalam tingkatan tertentu, pemahaman agama memberi pengaruh 
terhadap etos kerja, yang pada gilirannya akan mempengaruhi produktifitas. 
Misalnya saja aliran Jabariah yang menimbulkan sikap fatalistis, telah turut 
berperan sebagai salah satu faktor yang menyebabkan kemunduran umat 
Islam di bidang ekonomi. Rendahnya tingkat produktifitas ini tentunya akan 
dapat menimbulkan berbagai permasalahan dalam masyarakat, seperti 
kemiskinan dan kebodohan, yang dikarenakan ketidakmampuan secara 
ekonomis. 

 Selain dalam permasalahan etos kerja dan produktifitas seperti di atas, 
hubungan agama dan ekonomi dapat pula dilihat pada sistem ekonomi yang 
dikembangkan. Pada tataran filosofis, nilai-nilai dasar, dan nilai 
instrumental2, agama memiliki pandangan-pandangan yang berbeda dengan 
sistem ekonomi pada umumnya. Khusus pada nilai instrumental, agama 
memperkenalkan adanya konsep zakat, kerjasama ekonomi, jaminan sosial, 
dan pelarangan riba.  

Dengan sistem ekonomi seperti di atas, khususnya dengan pelarangan 
riba, maka secara instrumental juga menuntut adanya lembaga keuangan 
tersendiri. Dalam konteks inilah keberadaan Bank Syari„ah menjadi signifikan 
di kalangan umat Islam (Indonesia). Namun demikian, meski telah didukung 
secara normatif dalam doktrin-doktrin Islam dan sosio-kultural masyarakat 
Indonesia yang mayoritas muslim, perkembangan Bank Syari„ah tidak secara 
otomatis berjalan pesat. Di beberapa wilayah, yang masyarakatnya dikenal 
fanatis terhadap agama sekalipun, perkembangan Bank Syari„ah berjalan 
sangat lambat, termasuk di wilayah Lombok yang terkenal sebagai pulau 
seribu masjid. Dalam konteks masyarakat muslim Lombok, paling tidak 
terdapat dua faktor yang menjadi penyebabnya, terutama faktor keagamaan 
dan faktor sosial budaya. Tulisan ini merupakan upaya untuk mengkaji secara 
lebih mendalam kedua aspek tersebut di atas.  

Pendekatan dan Metode Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah  field research yaitu penelitian yang dilakukan 
secara intensif, terperinci, dan mendalam terhadap suatu obyek tertentu 

                                                           
2A. M. Saefudin, Ekonomi dan Masyarakat dalam Perspektif Islam (Jakarta: Rajawali Press, 

1987), 65-8. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 155 

dengan mempelajarinya sebagai suatu kasus.3 Pendekatan yang digunakan 
adalah pendekatan normatif-sosiologis. Pendekatan normatif dimaksudkan 
untuk mengetahui landasan metodologis bank Syari„ah. Sedangkan 
pendekatan sosiologis yang dimaksudkan di sini adalah sosiologi hukum 
Islam yaitu analisa data yang didekati dari latar belakang kondisi sosial 
masyarakat yang mempengaruhi pemikiran keagamaan (khususnya bidang 
hukum) dan perilaku masyarakat di Lombok.4 Pengamatan penelitian ini 
harus dilakukan dengan pendekatan sosiologis bukan dengan statistik, karena 
apabila mengambil kesimpulan dengan statistik maka tidak representatif, 
sebab pengukuran tingkat keberagamaan masyarakat secara empiris 
(kuantitatif/statistik) agak sulit, misalnya untuk mengetahui tingkat ketaatan 
seorang Muslim hanya dengan melihat kerajinannya shalat lima waktu, tentu 
kurang tepat. Hal ini sesuai dengan apa yang dikatakan Gordon Allport, atas 
keberatannya dengan kesimpulan bahwa “tidak ada perbedaan berarti antara 
orang yang beragama dan orang yang tak beragama, dalam hal kesehatan 
mental. Perasaan keagamaan tidak dapat diukur dengan menanyakan berapa 
kali mereka datang ke gereja. Keagamaan (religiosity), katanya, harus diukur 
dengan a comprehensive commitment (keterlibatan yang menyeluruh) dalam 
seluruh ajaran agama.5 

Data penelitian ini, dikumpulkan melalui tiga metode, yaitu observasi, 
wawancara mendalam (depth interview), dan dokumentasi. Responden 
penelitian dipilih dengan menggunakan teknik non-probability sampling.6 
Responden terbagi dalam tiga kategori; (1) praktisi bank syari‟ah; terdiri dari 
pemegang saham, pimpinan, dan karyawan; (2) nasabah; (3) tokoh 

                                                           
3Hadari Nawawi, Metode Penelitian Bidang Sosial (Yogyakarta: Gadjah Mada University 

Press, 1995), 72. Lihat pula Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum (Jakarta: 
Rajawali Press, 1996), 43. 

4Lihat M. Atho‟ Mudzhar, Studi Hukum Islam dengan Pendekatan Sosiologis, Pidato 
Pengukuhan Guru Besar (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga, 1999), 6-8. Lihat pula Sartono 
Kartodirjo, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Ilmu Sejarah (Jakarta: Gramedia Pustaka 
Utama, 1999), 87. 

5Jalaluddin Rakhmat, “Peranan Agama dalam Masyarakat: Perspektif Islam”, dalam 
Islam Alternatif (Bandung: Mizan, 1998), 38. 

6Cara mengambil atau memilih sejumlah kecil dari populasi penelitian, di mana peran 
peneliti sangat besar dalam menentukannya. Ciri umum dari teknik ini adalah bahwa tidak 
semua elemen dalam populasi mendapat kesempatan yang sama untuk menjadi responden 
(lawan dari teknik probability sampling). Lihat Burhan Ashshofa, Metode Penelitian Hukum 
(Jakarta: Rineka Cipta, 1998), 78 dan 87. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

156  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

masyarakat/tuan guru/akademisi. Dalam mengambil konklusi penulis 
menggunakan cara berpikir mondar-mandir antara induktif-deduktif.7 

Latar Keagamaan dan Sosial-Budaya Masyarakat Lombok  

Secara geografis, pulau Lombok terletak antara dua pulau yaitu di sebelah 
barat berbatasan dengan pulau Bali, yang terkenal dengan daerah wisatanya, 
sedangkan di sebelah timur berbatasan dengan pulau Sumbawa, yang 
terkenal dengan „susu kuda sumbawa‟ dan „madu sumbawa‟. Dari sisi ini, 
terlihat pulau Lombok lebih mirip dengan pulau Bali, di mana tanah-
tanahnya sebagian besar lapang, berbeda dengan pulau Sumbawa yang 
banyak dikelilingi oleh perbukitan. Oleh karena itu tidaklah terlalu keliru apa 
yang selama ini menjadi semacam „pameo‟ yang mengatakan:”jika anda 
mengunjungi Bali, maka anda tidak akan melihat apa yang ada di Lombok, 
tetapi jika anda berkunjung ke Lombok, maka anda akan dapat melihat 
sesuatu yang ada di Bali”.  

„Pulau seribu masjid‟ adalah predikat yang sering ditujukan bagi pulau ini. 
Banyaknya bangunan-bangunan masjid di pulau Lombok menyebabkan 
Lombok terkenal dengan predikat itu.8 Sebutan itu memang bukan sebutan 
kosong, tetapi kenyataan. Menurut sensus tahun 1980-1981 jumlah tempat 
ibadah sudah sebanyak 7.538 buah, dengan rincian masjid 2.402 buah, 
langgar 3.347 buah, dan mushalla sebanyak 1.789 buah.9 Penduduk asli 
Lombok adalah suku sasak, yang merupakan kelompok etnik mayoritas 
Lombok. Mereka meliputi 90 % dari keseluruhan penduduk Lombok. 
Kelompok-kelompok etnik lain seperti Bali, Sumbawa (Dompu, Bima), 

                                                           
7Istilah mondar-mandir dipetik dari Noeng Muhadjir, “Wahyu dalam Paradigma 

Penelitian Ilmiah Pluralisme Metodologik: Metodologi Kualitatif”, dalam Taufik Abdullah 
dan Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian Agama: Sebuah Pengantar (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 1989), 64. Substansi makna mondar-mandir ini juga direduksi oleh M. Abdul 
Mannan. Beliau mengatakan bahwa metode penelitian ekonomi Islam dapat berupa 
deduktif, induktif atau kombinasi dari keduanya. Metode deduktif dapat diterapkan dalam 
ekonomi Islam dalam mendeduksikan prinsip sistem Islam dari sumber-sumber hukum 
Islam. Metode induktif dapat pula digunakan untuk mendapatkan penyelesaian dari 
problematika ekonomik dengan menunjuk pada keputusan historik yang sahih. M. Abdul 
Mannan, Islamic Economics, Theory and Practice, ter. M. Nastangin (Yogyakarta: PT. Dana 
Bhakti Prima Yasa, 1997), 16.  

8Abdul Baqir Zein, Masjid-Masjid Bersejarah di Indonesia (Jakarta: Gema Insani Press, 
1999), 305. 

9Lalu Wacana, “Kebudayaan Sasak”, Makalah dalam Paras Kebudayaan Lombok, tt., 21. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 157 

Jawa, Arab, dan Cina adalah para pendatang.10 Di samping terbelah secara 
etnik, Lombok juga terbagi secara bahasa, kebudayaan, dan keagamaan. 
Masing-masing kelompok etnik berbicara dengan bahasa mereka sendiri. 
Orang Sasak, Bugis, dan Arab mayoritas beragama Islam. Orang Bali hampir 
semuanya Hindu, sedangkan orang Cina pada umumnya beragama Kristen.  

Apabila kita ingin melihat kebudayaan dan kehidupan sosial masyarakat 
Lombok, maka tidak bisa lepas dari dikotomi kebudayaan nusantara. Ada 
dua aliran utama yang mempengaruhi kebudayaan nusantara, yaitu tradisi 
kebudayaan Islam dan tradisi kebudayaan Jawa yang dipengaruhi oleh filsafat 
Hindu-Budha. Kedua aliran kebudayaan itu nampak jelas pada kebudayaan 
orang Lombok. Di pusat-pusat kota Mataram dan Cakranegara, terdapat 
masyarakat Bali, penganut ajaran Hindu Bali sebagai sinkretis Hindu-
Budha.11 Namun, sebagian besar dari penduduk Lombok, khususnya suku 
Sasak adalah pemeluk Islam, sehingga perikehidupan serta tatanan sosial 
budayanya banyak yang merupakan hasil pengaruh agama tersebut.12 

Walaupun umat Islam merupakan penduduk mayoritas dan dakwah 
Islam yang lebih intensif, sudah dilaksanakan mulai abad ke-18, aspek-aspek 
ibadah, muamalah dan akhlak, secara substantif, nampaknya masih belum 
mengalami perkembangan yang cukup baik di kalangan masyarakat Sasak. 
Secara sosio-religius, dalam praktik kehidupannya, masyarakat Lombok 
cenderung kurang dinamis. Dalam istilah Mudjitahid, bahwa umat Islam 
Lombok, umumnya seringkali terlalu pasrah dengan keadaannya. Hal ini, 
katanya, sering dipengaruhi oleh dakwah tuan guru yang menganjurkan sikap 
„nrimo‟ pada rezeki Tuhan, tanpa usaha maksimal, misalnya dengan 
ucapan:”cukuplah rezeki ini kita nikmati, toh kehidupan yang kekal nanti di 
akhirat”. Keadaan seperti ini menyebabkan wawasan ekonomi umat Islam 
Lombok masih rendah. Banyak petani tradisional yang tidak berorientasi 
pasar. Biasanya mereka senang menanam padi atau pisang yang bersifat 
konsumtif, alasannya;”ade‟ te sa‟ molah waktunte mulud” (agar gampang waktu 
acara maulid Nabi SAW.). Baru sejak tahun 90-an petani Lombok Timur 
mulai ramai menanam tembakau dan bawang yang berorientasi pasar. 

Akibat dari keadaan ini, lahirlah berbagai kepincangan dalam tata 
pergaulan masyarakat Sasak. Berbagai kenyataan hidupnya memerlukan 

                                                           
10Budiwanti, Islam …, 6. 
11Fathurrahman Zakaria, Mozaik Orang Mataram (Mataram: Yayasan “Sumurmas al-

Hamidy”, Cet. I, 1998), 10-11. 
12Ibid. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

158  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

penataan yang bersifat Islami, yang mana tugas strategisnya terutama 
dilakukan oleh pemuka agama yang menjadi anutannya. Arus perubahan di 
Lombok nampak pada gejala semakin merajalelanya sifat-sifat egois. Sifat-
sifat gotong royong, sifat religius dan sebagainya, sangat mungkin sudah 
mengalami kemerosotan.13 Hal ini bisa digambarkan dari mulai sirnanya 
budaya “betulung” ketika panen padi, rendahnya angka partisipasi gotong 
royong dan lain-lain. 

Pola Keberagamaan yang Doktrinal. Sebenarnya kata doktrin (doctrine) 
berarti ajaran. Sementara doktrinal (doctrinal) adalah suatu paham ilmu 
pengetahuan dan lain-lain yang dianut dan dijadikan pegangan. Sedangkan 
doktriner (doctrinaire) ajaran yang bersifat teoritis dan tak praktis (dogmatis).14 
Dengan demikian pola keberagamaan doktrinal berarti pola keberagamaan 
yang bersifat teoritis dan dogmatis. Terungkap pula bahwa pola 
keberagamaan masyarakat Islam Sasak sangat doktrinal. Hal ini dapat dilihat 
di antaranya dari pemahaman masyarakat tentang bunga bank yang secara 
umum umat Islam Sasak menganggapnya haram dengan alasan adanya 
tambahan (ziyâdah) dan cenderung melihat persoalan riba dari sisi harfiahnya 
saja tanpa melihat praktik pada periode pra Islam dan tidak melihat pada 
aspek moral dalam memahami riba sehingga mengesampingkan motivasi 
hukum („illat) kezaliman (zulm atau unjustice).15 Di samping itu, para tuan guru 
dalam memahami ajaran agama Islam sangat tekstual. Umumnya, para tuan 
guru di Lombok alumnus Madrasah as-Saulatiyah Makkah, yang nota bene 
sangat menguasai kitab kuning (klasik). Kemampuan membaca kitab kuning 
seringkali menjadi tolak-ukur kemampuan (ke-„âlim-an) seseorang di bidang 
agama. Sehingga, bagaimanapun bentuk pembaruan –seperti konsep bank 
Syari„ah - yang dibawa oleh tuan guru yang berlatar belakang pendidikan 
perguruan tinggi yang ada di Indonesia, sulit diterima umat. Walaupun 
sebenarnya di akar rumput (the grass root) terjadi dualisme, di satu sisi 

                                                           
13Muhammad Husni, “Kajian terhadap Kebudayaan Lombok Dewasa Ini: Tinjauan 

Dari Perspektif Islam”, Makalah Diskusi Perdana Forum Studi dan Komunikasi Mahasiswa 
Lombok (FOSKOMAL) Yogyakarta, di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, tanggal 23 
November 1990, 4. 

14Lihat John M. Echols dan Hasan Sadly, Kamus Inggris-Indonesia (Jakarta: PT Gramedia, 
2000), 192. Munir al-Ba‟labakky, al-Mawrid: A Modern English Arabic Dictionary (Beirut-
Libanon: Dar al-Ilm li al-Malayin, 2000), 286. 

15Diolah dari hasil Wawancara dengan berbagai responden, seperti dengan Ust. M. 
Tohri Makmun, TGH Mahsun (Keduanya pengasuh Ponpes Selaparang di Kediri), Drs 
Hamdi Hapma SH (Panitera Pengadilan Tinggi Mataram) pada bulan Januari 2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 159 

berpendapat bunga bank haram, tetapi di sisi lain mereka berbondong-
bondong ke bank konvensional.16 

Pengutamaan Ibâdah Mahdlah17 Pemahaman makna „ibadah‟ pada 
arti sempit yang disertai dengan memprioritaskan ibadah jenis ini dalam 
praktiknya, telah membawa ciri-ciri tersendiri pada umat Islam Lombok. 
Ciri-ciri ini bisa dilihat dari maraknya upacara-upacara keagamaan seperti 
acara maulidan, Isrâ‟ Mi„raj, serta semaraknya bulan Ramadhan dengan 
pengajian-pengajian, upacara perpisahan dalam rangka naik haji, serta budaya 
lebaran topat yang dirayakan dengan budaya yang khas. Empat yang pertama 
secara umum berlaku di seluruh wilayah Lombok, sementara yang terakhir 
ini biasanya di Lombok Barat.18 Nuansa ibâdah mahdlah dari semua kegiatan 
tersebut sangat kentara, parahnya lagi sifat keberagamaan umat Islam 
Lombok yang lebih mengedepankan ibadah dalam arti khusus ini telah 
menempatkan budaya yang menyudutkan nilai-nilai sosial. Demi untuk 
kepentingan menunaikan ibadah haji ke Makkah berkali-kali, kadang bisa 
mengenyampingkan kepentingan sanak-keluarga yang membutuhkan biaya 
kehidupan sehari-hari dan untuk keperluan sekolahnya.19 Hal senada diakui 
oleh Drs Abdul Malik, Wakil Ketua BAPEDA NTB. Beliau mengatakan: 

”Masyarakat NTB sebagian besar terdiri dari umat Islam yang sangat religius, 
kebanyakan penghidupannya berasal dari hasil pertanian yang diolah secara tradisional. 
Di lain pihak, lanjutnya, visi mereka sangat sederhana, yaitu melaksanakan ibadah haji. 
Partisipasi masyarakat akan tampak apabila diajak membangun masjid, merayakan 
maulid, atau mengantar jamaah haji, sebaliknya apabila diajak untuk membangun 
perekonomian, pendidikan atau kesehatan partisipasinya tidak terlalu besar”.20 

                                                           
16Wawancara dengan M. Syafii Ahmad, tanggal 29 Januari 2001.  
17Ibâdah mahdlah adalah ibadah yang murni kepada Tuhan (seperti shalat), atau paling 

tidak lebih banyak hubungan ke Tuhan dibandingkan nilai sosialnya (seperti zakat), yang 
berkaitan dengan pahala atau syurga. Yang termasuk ibadah mahdlah ini adalah rukun Islam 
yang lima. Lihat, Isa Abduh, Al-Nazm al-Mâliyah fî al-Islâm (Kairo: Ma‟had ad-Dirâsat al-
Islâmiyah, 1396-1397 H.), 163. 

18Hasil observasi tanggal 25-30 Januari 2001. 
19Uniknya juga, jarang mereka memperhatikan pesan moral ibadah haji tersebut, di 

mana haji yang mabrur adalah haji yang berakhlak. Saripatinya adalah kebenaran (al-Haq), 
keadilan (al-„Adl), dan kasih sayang (al-Rahmah). Ali Yafie, Teologi Sosial: Tela‟ah Kritis 
Persoalan Agama dan Kemanusiaan (Yogyakarta: LKPSM, 1997),189. 

20Abdul Malik, “Strategi dan Kebijakan Pemerintah dalam Pemberdayaan Ekonomi 
Umat di Masyarakat NTB,” Makalah Seminar Nasional Bank Syari„ah dan Pemberdayaan 
Ekonomi Umat, STAIN Mataram, 21 September 2001, 2. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

160  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Tuan Guru sebagai Publik Sentral. Ketundukan pada seorang yang 
ditokohkan memang merupakan gejala yang terjadi di semua tempat. Namun 
di Lombok, memiliki keunikan tersendiri karena seorang tuan guru biasanya 
diasumsikan sebagai pembawa ajaran agama yang murni, yang seolah tanpa 
cela. Berbeda jika yang membawa ajaran itu seorang sarjana lulusan 
perguruan tinggi. Apalagi tuan guru yang menjadi publik sentralnya biasanya 
alumni Timur Tengah, seperti Makkah dan Mesir. Atau paling tidak, pernah 
belajar pada orang yang tamat di Timur-Tengah. Sehingga seringkali terjadi 
gejala memitoskan tokoh, terutama bagi mereka yang terlalu cepat 
mendalami tasawwuf sebelum mendalami syari‟at.21 Hampir semua 
responden, yang penulis wawancarai dalam penelitian ini, menyimpulkan 
bahwa faktor „restu‟ tuan guru merupakan prasyarat mutlak bagi 
berkembangnya suatu ide baru dalam Islam, seperti perbankan Islam.22 

Walaupun demikian, sifat ta‟at pada tuan guru tersebut masih perlu 
dipertanyakan. Menurut pendapat M. Syafii Ahmad, kata ta‟at itu masih 
dalam tanda petik. Mereka barangkali sangat tunduk pada dakwah tuan guru 
mengenai ibâdah mahdlah (seperti shalat dan puasa), sebab umumnya mereka 
malu tidak shalat atau puasa. Atau dengan asumsi lain, ta‟at pada perintah 
tuan guru yang bersifat amaliah dan ubûdiyah, seperti perintah untuk gotong 
royong, biasanya sangat ta‟at. Sebab, menurutnya, mungkir pada tuan guru 
tidak boleh, tetapi mungkir pada Tuhan masih perlu dipertanyakan. Apalagi 
pemahaman masyarakat, umumnya menganggap ibadah itu hanya „ibâdah 
mahdlah, sedangkan aspek muâmalat tidak dianggap ibadah.23 

Sebagai dampak dari keadaan ekonomi dan pengaruh ciri-ciri 
keberagamaan seperti diutarakan di atas, umat Islam Lombok memiliki 
bentuk-bentuk muâmalat yang lazim dipraktikkan. Praktik-praktik muâmalah 
                                                           

21Wawancara dengan TGH Syafii Ahmad tanggal 29 Januari 2001. Gejala seperti ini 
juga bisa dilihat dari background pendidikan para tuan-guru, seperti TGKH M. Zainuddin 
Pancor dan TGH Turmuzi Badaruddin Bagu adalah alumni Madrasah al-Saulatiyah 
Makkah, demikian juga beberapa tuan-guru lain yang merupakan murid kedua tuan-guru 
tersebut juga banyak yang telah berpendidikan di Makkah dan beberapa negara Timur-
Tengah lainnya. Gejala ini tidak hanya terjadi di organisasi Nahdlatul Wathan tetapi juga 
terjadi pada organisasi keagamaan lainnya seperti NU dan Muhammadiyah di Lombok. 
Observasi tanggal 20-30 Januari 2001. 

22Di antara para tokoh Islam yang penulis Wawancarai tentang hal di atas adalah TGH 
Safwan Hakim (Kediri), TGH HM. Yusuf Makmun (Pancor), TGH Drs Syafii Ahmad 
(Pancor), TGH Mustamiuddin (Mataram), TGH Mahsun (Kediri), Hamdi Hapma 
(Mataram), dan TGH. M. Zaidi Abdad (Mataram).  

23Wawancara dengan TGH Syafii Ahmad tanggal 29 Januari 2001.  



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 161 

(bisnis) yang sering terjadi dalam catatan sejarah di Lombok antara lain: jual 
beli ijon (bai‟ al-Salam), gadai sawah (lahan pertanian) dan sepeda motor, 
muzâra‟ah-mukhâbarah dan sewa-menyewa tanah pertanian, pinjam-meminjam 
uang ke bank konvensional, mitra kerja PT. Sampurna kepada para petani 
tembakau, dan pinjam-meminjam uang untuk keperluan pergi ke Malaysia 
dengan bunga yang belipat-ganda (renten).  

Aspek Pendukung dan Penghambat  

Ada berbagai aspek yang mempengaruhi perkembangan bank Syari„ah di 
Lombok, baik yang bersifat positif (mendukung) maupun yang negatif 
(menghambat). Aspek positif, di antaranya: mayoritas umat Islam di Lombok 
(religius); banyaknya ponpes dan besarnya peran Tuan Guru (religius);24 adanya 
keinginan untuk menghindari praktik bunga atau ribâ (religius); besarnya 
semangat berinfaq untuk pembangunan masjid (religius-budaya); adanya 
keinginan untuk menjaga keamanan uang (security), adanya keuntungan 
(benefit) yang lebih tinggi; dan adanya sosialisasi yang dilakukan secara intensif 
(sosial-budaya).25 Sedangkan aspek negatif, bisa dilihat di antaranya dari sisi 
ikhtilaf haramnya bunga, produk-produknya yang masih tersamar dengan 
produk bank konvensional,26 teologi umat Islam Lombok yang masih 
                                                           

24Paling tidak ada lima pertimbangan kenapa ponpes memiliki peranan strategis dalam 
upaya menggerakan ekonomi umat (termasuk penggalakan sistem keuangan syarî‟ah), 
yakni: pertama, Ponpes adalah lembaga pendidikan yang pertama dan tersebar. Kedua, 
ponpes berada di tengah-tengah Umat dan menjadi kultur masyarakat. Ketiga, ponpes 
merupakan penggerak pembangunan bagi masyarakat sekitar. Keempat, kehidupan 
beragama di Ponpes sangat kental, sehingga menjadi barrier terhadap kemungkinan 
penyimpangan. Kelima, pola kehidupan tuan guru-santri, di mana merupakan panutan dan 
tokoh sentral yang memungkinkan percepatan inovasi dan program pembangunan. M. 
Syamsul Lutfi, “Peran Ponpes dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat”, Tabloid Dwi 
Mingguan, Mimbar Hamzanwadi, Edisi 1/I/2000, Minggu ke-II September 2000, 3. 

25Mudjitahid menyebutkan ada 9 faktor sebagai peluang perkembangan bank Syari„ah, 
yakni: (1) mayoritas Umat Islam Lombok; (2) besarnya peranan Tuan Guru; (3) tingginya 
semangat berinfaq untuk pembangunan masjid; (4) banyaknya jumlah pendidikan Islam; 
(5) banyaknya majlis ta‟lim; (6) banyaknya umat Islam Sasak yang berhaji; (7) masih 
merajalelanya praktik rentenir; (8) diberlakukannya UU Zakat; dan (9) adanya landasan per-
UU-an perbankan yang kuat, yaitu UU No. 10 tahun 1998. Diolah dari Dialog Udara 
dengan Drs H. L. Mudjitahid, (Direktur Utama BPRS Patuh Beramal), di RRI Mataram, 
tanggal 23 Desember 2000. 

26M. Zainul Arifin mengakui bahwa perbankan syarî‟ah sebagai salah satu instrumen 
ekonomi Islam masih mengalami kendala. Salah satunya adalah kurangnya perangkat 
hukum dan peraturan perundang-undangan yang mendukung, sehingga perbankan syarî‟ah 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

162  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

banyak menganut teologi Asy‟ariyah yang lebih dekat dengan teologi 
Jabariah versus Maturidiyah (religius),27 pemahaman yang rendah terhadap 
ajaran agama,28 Dewan Pengawas Syari„ahnya terkesan hanya formalitas dan 
tidak efektif, pelaku perbankan (nasabah dan karyawannya) yang masih 
belum memahami konsep bank Syari„ah,29 Per-UU-an tentang bank Syari„ah 
yang masih belum mengatur tentang piranti-piranti perbankan secara rinci 
serta piranti moneter yang masih belum tersedia di seluruh daerah.30 

                                                           

terpaksa berusaha menyesuaikan produk-produknya dengan hukum perbankan yang 
berlaku umum. Akibatnya ciri-ciri syarî‟ah Islam yang melekat padanya tersamar, sehingga 
perbankan syarî‟ah tampil seperti perbankan konvensional. M. Zainul Arifin, Memahami 
Syari„ah: Lingkup, Peluang, Tantangan, dan Prospek (Jakarta: PN. Alpabet, 1999), x. 

27Secara langsung atau tidak, aliran teologi yang dominan (Asy‟ariyah) telah 
menyebabkan merosotnya etos kerja, serta pemahaman terhadap ajaran agama yang masih 
sangat doktrinal dan tidak syumûl (sempurna) dalam mereduksi ranah dunia dan ukhrawi 
secara berimbang. Dalam faham teologi Asy‟ariyah, manusia selalu digambarkan sebagai 
seorang yang lemah, yang tidak mempunyai daya dan kekuatan apa-apa di saat berhadapan 
dengan kekuasaan yang absolut, apalagi berhadapan dengan Tuhan. Zainun Kamal, 
“Kekuatan dan Kelemahan Paham Asy‟ari Sebagai Doktrin Akidah”, dalam Budhy 
Munawar-Rachman (editor): Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah (Jakarta: Paramadina, 
1995), 141. Lihat pula Nurkholis Madjid, “Kekuatan dan Kelemahan Paham Asy‟ari 
Sebagai Doktrin Aqidah Islamiah”, dalam Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 
1995), 282. 

28Para tuan-guru sering bicara masalah rukun (rukun-rukun Islam) saja, tanpa 
menyentuh sisi substantifnya seperti mengerjakan shalat tapi tidak menghayati apa makna 
shalat itu. Praktiknya hanya bersifat normatif saja. Nilai-nilai yang akan membentuk 
karakter atau tingkah laku sehari-hari tidak terlalu diperhatikan. Wawancara dengan Drs. 
H.L. Mudjitahid tanggal 7 Januari 2001. 

29Wawancara dengan TGH. Safwan Hakim, Dewan Penasihat Syari„ah (DPS) BPRS 
Patuh Beramal, tanggal 17 Januari 2001. 

30Perundang-undangan yang ada, yakni UU No. 10 Tahun 1998, meski telah 
mengakomodir perbankan syarî‟ah dengan tegas, namun masih menyisakan beberapa 
kelemahan, di antaranya: adanya aturan yang ketat bagi perumusan jenis produk-produk 
yang ditawarkan. Misalnya bagi BPRS tidak diperkenankan menyelenggarakan giro wadî‟ah. 
UU ini juga belum secara jelas memperlihatkan bagaimana operasi perbankan syarî‟ah yang 
seharusnya, padahal sistem bank syarî‟ah dan konvensional sangat berbeda. Apalagi untuk 
menunjang berlangsungnya „dual banking system‟ (bank konvensional yang mengakomodir 
sistem syarî‟ah di samping sistem konvensional). Mulya E. Siregar (Peneliti bank senior 
pada Tim Penelitian dan Pengembangan Bank Syarî‟ah BI, “Peran Bank Indonesia Dalam 
Manajemen Moneter Syarî‟ah”, makalah Seminar Nasional Ekonomi Islam dan Ko-Ka-Sei, 
Semarang tanggal 11 Mei 2000, 9. M. Syafii Antonio menyebutkan bahwa hal-hal yang 
memerlukan pengaturan tersendiri pada bank syarî‟ah adalah yang berkaitan dengan: 
pertama, instrumen yang diperlukan untuk mengatasi masalah likuiditas; kedua, instrumen 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 163 

Faktor-faktor itu sekaligus merupakan peluang dan tantangan31 bagi 
perkembangan bank Syari„ah di Pulau Lombok. Berikut ini akan dipaparkan 
secara umum, empat dimensi yang turut serta memberikan pengaruh dari 
dimensi religius dan sosial budaya terhadap berkembang dan mandeknya 
respons umat Islam Lombok terhadap bank Syari„ah . 

Ikhtilafnya Bunga Bank. Keyakinan sebagian orang Islam tentang 
haramnya bunga bank, merupakan salah satu aspek nilai religius yang 
mempengaruhi masyarakat dalam merespons produk bank Syari„ah. 
Haramnya bunga bank, tetap akan menjadi masalah khilâfiyah di kalangan 
umat dari dulu sampai masa akan datang, sehingga menjadi perdebatan yang 
tak kunjung usai. Suasana seperti ini memang tidak bisa dihindari, sehingga 
jalan-tengahnya adalah dengan menerapkan bank tanpa bunga (free interest). 
Eksistensi bank Syari„ah merupakan jalan keluar dari ikhtilaf bunga bank, 
sesuai dengan hadis: “tinggalkanlah apa yang meragukanmu dan beralihkan kepada 
apa yang tidak meragukanmu”.  

Miftahul Huda juga mengatakan bahwa haramnya bunga bank tetap akan 
bergulir sampai kapanpun, lalu menumbuh-kembangkan bank Islam jangan 
menunggu kesepakatan itu. Asalkan bank Islam lebih kompetitif dengan 
bank konvensional insya Allah akan cepat maju.32 Namun, bank Islam itu 
harus disosialisasikan pada masyarakat dan penyelenggara bank Syari„ah juga 
harus benar-benar mempraktikkan bank Islam itu secara Islami, jangan 
hanya „ganti baju‟. Sebab kalau demikian, masyarakat akan tetap memilih 
bank konvensional yang telah teruji.33 Beliau juga menekankan bahwa faktor 

                                                           

moneter yang sesuai dengan prinsip syarî‟ah untuk keperluan pelaksanaan tugas bank 
sentral; ketiga, standar akuntansi, audit, dan pelaporan; keempat, ketentuan-ketentuan yang 
mengatur prinsip kehati-hatian, dan sebagainya. M. Syafii Antonio, Bank Syari„ah dari Teori 
ke Praktik (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), 224. 

31Mudjitahid menyebut adanya empat tantangan yang dihadapi dalam pengembangan 
bank Islam di Lombok yaitu: (1) tingkat pendidikan umat Islam relatif sangat rendah; (2) 
jumlah tenaga terampil dan siap pakai yang memahami sistem Syari„ah masih sangat 
terbatas; (3) cara pemahaman dan pengamalan ajaran agama di daerah Lombok masih 
sangat tradisional. Perhatian-perhatian pada masalah ekonomi, perbankan masih sangat 
kurang; dan (4) kwalitas sifat amânah umat relatif sangat lemah, walaupun umumnya ta‟at 
dalam menjalankan ajaran agamanya. Dialog Udara dengan Drs H. L. Mudjitahid, 
(Direktur Utama BPRS Patuh Beramal), di RRI Mataram, tanggal 23 Desember 2000. 

32Wawancara dengan Miftahul Huda, Dosen STAIN Mataram, tanggal 23 Januari 
2001. 

33Wawancara dengan Miftahul Huda, Dosen STAIN Mataram, tanggal 25 Januari 
2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

164  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

keamanan uang (security) dan keuntungan (benefit) di satu sisi, dan nilai religius 
di sisi lain, merupakan dua hal yang tidak bisa dipisah-pisahkan oleh nasabah 
dan harus diperhatikan oleh pihak bank Syari„ah jika ingin mencari simpati 
(respon) masyarakat.  

Di sisi lain, produk bank Syari„ah yang diklaim oleh pendukungnya 
sebagai produk yang sangat sesuai dengan syarî„ah ternyata banyak dikritik. 
Secara praktis, banyak masyarakat yang masih menganggap bahwa produk-
produk bank Syari„ah belum sesuai dengan konsep syarî‟ah. Hal ini 
disebabkan karena berbagai faktor, di antaranya: pertama, adanya perbedaan 
mazhab fiqih yang dipakai, misalnya pihak bank memakai perspektif selain 
Syafiiyah, sementara masyarakat di Lombok biasanya memakai mazhab 
Syafiiyah.34  

Contoh konkretnya adalah pada masalah akad. Pihak bank meski tidak 
menyebutkan secara eksplisit, telah mempraktikkan akad sebagaimana yang 
dianut oleh Imam Hanafi atau Maliki. Artinya, dalam melakukan transaksi 
akad, tidak harus dilakukan dengan lafal-lafal tertentu, namun cukup dengan 
perbuatan yang menunjukkan kerelaan, seperti melalui prosedur mengisi 
kartu tabungan, dan nasabah menerima sebagai suatu perjanjian (akad). 
Secara lebih khusus lagi yang berkaitan dengan jual beli tangguh (murâbahah), 
pada umumnya para ulama memperbolehkan jual-beli atau akad bi at-ta'ati 
karena tradisi dan kebiasaan hidup manusia ('urf) menginginkan hal-hal yang 
praktis. Bahkan sebagian fukahâ (mazhab Hanafi) membolehkan tidak saja 
dalam jual beli yang remeh, tetapi juga membolehkannya pada semua 
transaksi besar. Bahkan Imam Maliki lebih luas dari Imam Hanafi, di mana 
tidak mensyaratkan „urf sebagai indikator kerelaan, baginya akad sah bila 

                                                           
34Baiq Asmawati, seorang mantan nasabah BPRS Qiradl Kopang Lombok Tengah, 

pernah menyampaikan kesannya selama menjadi nasabah di bank tersebut:”Sistem BPRS 
Qiradl Kopang sepertinya sama dengan bank konvensional dari segi tabungan (lending), 
prosedurnya hanya lewat kartu tabungan dan tidak ada „transaksi akad‟, seperti yang sering 
disinyalir sebagai kekhasan bank Islam”. Baiq Asmawati ini yang mengaku pernah 
menyimpan dana sebanyak 17 juta di bank tersebut adalah salah satu contoh umat Islam 
Sasak yang sangat kental mengaitkan akad dengan pemahaman Mazhab Syafii, seolah akad 
itu hanya dilakukan dengan berhadap-hadapan disertai lafal ijâb-qabûl, sehingga selain itu 
tidaklah dianggap sebagai akad. Padahal responden adalah alumni Ma‟had Darul Qur‟an 
wal Hadis Pancor dan kini menjadi Ustazah di Pondok Pesantren Selaparang Kediri. 
Wawancara tanggal 17 Januari 2001. Gejala di atas juga diakui oleh beberapa responden 
lain seperti TGH M.Syafii Ahmad (Pancor-Lotim), TGH. Safwan Hakim dan TGH 
Mahsun (Kediri-Lobar), diperkuat lagi dengan hasil observasi penulis terutama di beberapa 
daerah pondok pesantren seperti Pancor, Kediri, dan Gunugsari (Kapek). 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 165 

secara suka rela.35 Abdurrahman al-Jaziri menambahkan bahwa menurut 
Imam Hanafi hanya ada satu rukun jual beli yaitu ijâb dan qabûl yang 
menunjukkan perpindahan pemilikan yang dilakukan dengan ucapan atau 
perbuatan. Sedangkan menurut Imam Syafi„i, jual-beli harus dilakukan 
dengan ucapan, atau tulisan atau isyarat orang yang bisu. Sedangkan mu‟athat 
hanya berlaku untuk barang-barang kecil. Padahal umumnya umat Islam 
Lombok adalah bermazhab Syafii.36 

Kedua, belum nampaknya sifat amanah dari kedua belah pihak, baik pihak 
bank maupun nasabahnya, padahal hal ini merupakan syarat mutlak dalam 
praktik bank Syari„ah. Dari sisi pinjaman, calon nasabah biasanya tertarik 
pada bank Syari„ah karena tanpa bunga. Sedangkan dari sisi tabungan, 
biasanya mereka mundur karena tidak dapat bunga, tetapi dari bagi hasil. 
Pendapatan dari bagi hasil ini masih tanda tanya, apakah hasilnya besar, kecil 
atau bahkan rugi. Sehingga yang terjadi, bank Syari„ah ramai dengan 
peminjam, sementara penabungnya kurang. Nasabah biasanya lebih tertarik 
meminjam tanpa bunga dibandingkan menabung dengan tanpa bunga. 
Sebaliknya, mereka lebih tertarik dengan hasil kecil tetapi pasti dari bank 
konvensional dibandingkan banyak keuntungan tetapi masih tanda tanya 
(belum pasti).37 Hal ini juga diakui oleh Eka Surya, SE.(Departemen Kredit 
BPRS Patuh Beramal), katanya, meminjam adalah tabi‟at atau kesenangan 
orang Sasak, sebaliknya tidak memiliki kebiasaan menabung. Mereka 
biasanya menggunakan bank Islam untuk mempermudah pinjaman (kredit), 
lalu meremehkan kreditnya dengan sengaja mempailitkannya (tidak 
berperilaku jujur).38 

Pemahaman Ajaran Agama. Menurut M. Zaidi Abdad, pemahaman 
masyarakat tentang bank Syari„ah, khususnya di Lombok memang masih 
sangat kurang, mereka sudah mengetahui adanya bank Syari„ah tetapi belum 
mengetahui praktiknya (produk-produknya). Anggapan mereka bahwa bank 
Syari„ah juga menerapkan bunga, memang merupakan salah satu masalah 
yang perlu diperbaiki dan diyakinkan oleh pelaku bank Syari„ah , bahwa bank 
Syari„ah telah benar-benar bebas dari bunga bank. Sehingga dalam hal ini 

                                                           
35Lihat Ikhwan Abidin Basri, Teori Akad dalam Islam (Tazkia.Com., 01/05/200), 2. 
36Lihat juga Abdurrahman Al-Jaziry, Fiqh „ala Mazâhib al-Arba‟ah (Beirut: at-Tijâriyat al-

Kubr, tt.Juz.II), 155-156. 
37Diolah dari Wawancara dengan H. M. Mustami‟uddin Ibrahim, tanggal 25 Januari 

2001. 
38Wawancara tanggal 9 Januari 2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

166  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

kurangnya sosialisasi dan pemahaman masyarakat, menjadi penghalang yang 
sangat dominan39  

Bagi Kuntowijoyo, tugas intelektual muslim adalah “memberikan 
pemikirannya kepada masyarakat, supaya masyarakat mempunyai alat analisis 
yang tajam dan memainkan peranan. Agama tidak boleh sekedar menjadi 
pemberi legitimasi terhadap sistem sosial yang ada, melainkan harus 
memperhatikan dan mengontrol perilaku sistem tersebut. Untuk dapat 
beroperasi sebagai acuan aksiologis, sebenarnya konsep-konsep normatif 
Islam yang berakar pada sistem nilai wahyu ini dapat diturunkan melalui dua 
medium, yakni ideologi dan ilmu. Agama menjadi ideologi karena ia tidak 
hanya mengkonstruksi realitas, tetapi juga memberikan motivasi etis dan 
teologis untuk merombaknya.40 Kuntowijoyo mengharuskan pada periode 
pasca-mitos dan pascaideologi, teori-teori Islam dirumuskan kembali agar Islam 
dapat tampil di dunia obyektif.41 Menurutnya, selama konsep-konsep 
normatif tidak dijabarkan dalam formulasi-formulasi teoritis, maka Islam 
hanya akan bertahan di dunia subyektif dan tidak akan dapat ikut campur 
dalam relitas obyektif. Obyektifitasi dan teoritisasi konsep-konsep normatif 
Islam adalah sarana untuk mengaktualisasikan Islam di dunia empiris, dan 
hanya dengan itulah Islam dapat terlibat untuk mengendalikan sejarah.42 

Gejala-gejala yang mengarah pada pemahaman nash yang tidak dijabarkan 
dalam formulasi-formulasi teoritis di Lombok, misalnya hadits yang artinya: 
”Barang siapa yang hari ini lebih baik dari kemarin maka dia beruntung, 

                                                           
39Wawancara dengan M. Zaidi Abdad, tanggal 21 Januari 2001. 
40A. E. Priyono, “Periferalisasi, Oposisi, dan Integrasi Islam di Indonesia (Menyimak 

Pemikiran Kuntowijoyo)”, dalam Kuntowijoyo, Paradigma Islam (Bandung: Mizan, 1998), 
37.  

41Ibid, 38. 
42Contoh ayat al-Qur‟an yang menyatakan bahwa seandainya penduduk suatu negeri 

beriman dan bertaqwa kepada Allah, niscaya Allah akan membukakan pintu-pintu berkah 
dari langit dan bumi. Ayat tersebut adalah suatu grand theory (teori besar) yang masih perlu 
diterjemahkan ke dalam teori middle range (teori tingkat menengah) yang operasional, yaitu 
bagaimana menerjemahkan konsep keberimanan dan ketaqwaan dapat memungkinkan 
“terbuka”-nya langit dan bumi untuk mencurahkan rizki. Jadi, jika kita menafsirkan ayat itu 
secara mitos-utopis, ayat itu final dan ditafsirkan secara harfiah. Secara ideologis, semua 
orang cukup beriman saja untuk memperoleh berkah dan rizki. Tetapi jika kita menariknya 
menjadi ide (ilmu), perlu merumuskan teori bahwa antara beriman dan bertaqwa sampai 
kepada terbukanya langit dan bumi itu ada middle range-nya. Karena itu dapatlah dikatakan 
bahwa al-Qur‟an sebenarnya merupakan sejumlah teori-teori besar yang perlu dielaborasi 
menjadi teori-teori middle range. Dr. Kuntowijoyo, Ibid, 39, 187-188. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 167 

barangsiapa yang hari ini sama dengan hari kemarin maka dia rugi, dan 
barang siapa yang hari ini lebih jelek dari kemarin, maka dia terlaknat”. 
Aplikasinya terhadap hadits ini menurut Mudjitahid hampir tidak ada sama 
sekali. Kebanyakan masyarakat Lombok kalau dihadapkan dengan kesulitan 
ekonomi, mereka cepat menyerah, dengan mengungkapkan kata-kata “mule ie 
pemberian nenek ojok ite” (memang itu pemberian Tuhan kepada kita) atau 
“Sang era‟ le‟ akherat tao‟ te ea‟ mau‟ bagian” (mungkin nanti di akhirat kita akan 
dapat bagian). Para tuan guru juga tidak memberikan dorongan kepada 
masyarakatnya agar memiliki etos kerja yang tinggi. Para tuan guru sering 
berkomentar:”aro tima‟ nja‟ sekedi‟ asal halal” (sekalipun sedikit asalkan halal), 
mereka tidak mengatakan „banyak tetapi halal‟. Komentar lainnya, “yang 
penting ridla Allah”, memang kata-kata itu bagus, tetapi dalam konteks 
persaingan bisnis, khususnya dengan nonmuslim tentu tidak memberikan 
dorongan.43 

Selanjutnya, para Tuan Guru jarang sekali membahas bab jual beli dalam 
pengajiannya, kalaupun ada yang membahasnya masih sebatas kaidah normatif 
jual beli, belum diarahkan kepada hal praktis, seperti perbankan Islam. 
Sesungguhnya kalau dioptimalkan, pengaruh nilai agama sangat kuat dalam 
merespons produk bank Syari„ah. Pada gilirannya bank Islam dapat 
berkompetisi secara sehat dengan bank konvensional, hanya saja bank 
Syari„ah belum tersosialisasikan dengan baik. 

Melihat gejala nilai religius masyarakat Lombok, maka harus diakui 
bahwa pola pemahaman terhadap ajaran agamanya masih sangat parsial dan 
terkesan sangat tekstual bahkan cenderung statis dan kaku. Sehingga ketika 
berhubungan dengan pembaruan-pembaruan dalam bidang muâmalat, seperti 
perbankan Islam, selalu menimbulkan kecurigaan dari kalangan umat Islam 
bahkan para Tuan Guru-nya. Selanjutnya, hal ini juga turut memberikan 
bobot kemunduran dalam berpikir, seperti dalam mengelaborasi konsep 
muamalat yang lebih disesuaikan dengan konteks zaman yang multidimensi, 
misalnya dengan memadukan berbagai pendapat imam mazhab. Sebagai 
contoh, para ulama di Lombok, biasanya kurang bisa menerima konsep akad 

                                                           
43Sebagai contoh Qs. al-Baqarah (2): 261: ”perumpamaan orang yang menafkahkan hartanya 

di jalan Allah, laksana sebutir bijian yang menumbuhkan tujuh bulir dan tiap bulirnya menumbuhkan 
seratus biji…”. Masyarakat biasanya menafsirkan kalimat „fi sabîlillah‟ dengan cara yang 
sangat tekstual. Umumnya ditafsirkan pada pembangunan fisik semata, seperti 
pembangunan masjid, tanpa pernah berpikir untuk membangun jamaah masjidnya. 
Wawancara dengan Drs HL. Mudjitahid, Direktur Utama BPRS Patuh Beramal, tanggal 7 
Januari 2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

168  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

yang disesuaikan dengan konteks kemajuan zaman, dengan menggunakan 
sarana tertentu agar lebih praktis, seperti pendapat mazhab Hanafi atau 
Maliki. Padahal, kedudukan hukum jual beli saat ini yang tidak melibatkan 
shigât akad dari kedua belah pihak, pihak pembeli hanya membayar harga dan 
penjual memberikan barang tanpa mengucapkan lafal atau ungkapan apa-
apa, sebenarnya mempunyai dasar hukum. Ikhwan Abidin Basri mengatakan:  

“Pada umumnya para ulama memperbolehkan jual beli atau akad semacam ini dan 
mereka menyebutnya „aqd bî at-ta'athi karena tradisi dan kebiasaan hidup manusia ('urf) 
menginginkan hal-hal yang praktis dan tidak bertele-tele dalam bisnis. Di samping itu 
kebiasaan yang sudah menjadi fenomena biasa, ini juga menjadi standar dan ukuran bahwa 
praktik demikian telah diterima oleh semua pihak dan tak seorangpun dari mereka yang 
merasa keberatan. Bahkan sebagian fuqaha (mazhab Hanafi) membolehkan tidak saja 
dalam jual beli yang remeh seperti telur, roti dan lain-lain tetapi juga membolehkannya 
pada semua transaksi besar seperti rumah dan mobil. Sementara itu mazhab Maliki tidak 
mensyaratkan 'urf sebagai patokan indikator kerelaan pihak yang melakukan akad. Baginya 
akad adalah sah apabila terselenggara secara suka rela. Tentu pendapat ini lebih luas dan 
lebih mudah dari pendapat Hanafi.”44 

Oleh karena itu, faktor nilai religius di daerah ini memang merupakan 
salah satu peluang dan sekaligus menjadi tantangan jika salah dalam 
memanfaatkannya. Apalagi, kehadiran bank Syari„ah juga masih dalam tahap 
„pembinaan‟, yang sudah pasti keberadaannya masih banyak memiliki 
kekurangan, seperti prinsip operasionalisasi yang seringkali tersamar dengan 
bank konvensional.  

Kesadaran Pengamalan Ajaran Agama. Kuantitas umat Islam yang 
besar sekalipun ditopang dengan tingkat „ketaatan‟ yang tinggi dalam 
menjalankan ibadah tidak serta merta menjadi pendorong bank Syariah. Ada 
faktor lain yang ikut berperan secara dominan. Ketaatan itu juga masih perlu 
dipertanyakan, karena ketaatan umat Islam Lombok lebih banyak 
menyangkut ibâdah mahdlah. Seringkali pada masalah haramnya bunga bank, 
Umat Islam Lombok menganggapnya ribâ (haram) seperti yang lazimnya 
disampaikan oleh para Tuan Guru dalam pengajian, namun kenyataannya 
mereka umumnya berhubungan dengan bank konvensional, sehingga umat 
Islam dalam hal ini masih mendua (ambivalen).45  

Konsep Islam yang berlaku pada bank Syari„ah adalah “rahmatan li al-
„âlamîn”, sehingga dalam dataran konsep bisa juga untuk nonmuslim, 
sedangkan pertumbuhannya tergantung pada umat Islam yang terdiri dari 
nasabah, karyawan, ulama, umara maupun legislatifnya. Konsep seperti itu 
                                                           

44Basri, Teori...,2. Lihat pula al-Jaziry, Al-Fiqhu ….,155-156. 
45Wawancara dengan TGH Syafii Ahmad, tanggal 29 Januari 2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 169 

telah dibuktikan oleh Bank Syari„ah Patuh Beramal, sebagaimana 
dikemukakan Ahmad Rifa‟i bahwa BPRS Patuh Beramal yang berada di 
Lombok Barat yang penduduknya banyak beragama Hindu dan Kristen, 
malah lebih bisa bertahan (berkembang) dibandingkan BPRS Qiradl Kopang 
Lombok Tengah. Hal ini menunjukkan kecilnya pengaruh nilai religius 
masyarakat (baca: agama Islam). Sehingga, sekalipun Kristen dan Hindu 
asalkan amanah, konsep bank syariah ini cocok diterapkan bagi mereka.46 
Berkaitan dengan hal di atas, Sutan Remy Syahdeini menyebutkan bahwa 
adalah keliru apabila ada yang memiliki persepsi bahwa jasa-jasa perbankan 
Islam berkaitan erat dengan ritual keagamaan dari Agama Islam. Jasa-jasa 
perbankan Islam sama sekali tidak ada kaitannya dengan ritual keagamaan. 
Oleh karena itu, bank syariah boleh memberikan fasilitas pembiayaan atau 
jasa-jasa perbankan yang lain kepada nasabah yang tidak beragama Islam. 
Juga bank Islam boleh dimiliki dan atau dikelola oleh mereka yang 
nonmuslim. Pada saat ini bank-bank besar yang berasal dari Amerika 
maupun Eropa banyak yang telah memiliki Islamic window.47  

Selanjutnya efektifitas praktik perbankan Islam harus didasari oleh 
pemahaman dan kesadaran penuh dari umat Islam. Drs. Ahmad Rifai 
berkomentar:  

“Sebenarnya dalam menerapkan bank Syari„ah ini, kita terikat dengan nilai religius. 
Namun baru kita benar-benar terikat apabila syariat Islam pada umumnya jalan, terutama 
sendi-sendi (nilai) amânah masyarakat Muslim telah ditegakkan secara sungguh-sungguh. 
Jadi, bank Syari„ah akan bisa beroperasi apabila syariat Islam telah diterapkan di tengah-
tengah masyarakat, karena logikanya „jagung tidak akan bisa ditanam di atas batu atau di 
atas air laut”.48 

Kalau ada orang Kristen bersifat amânah, berarti dia itu cocok dengan 
bank Syari„ah, karena konsep bank Syari„ah adalah rahmatan li al-„âlamîn. 
Strategi yang bisa dikembangkan dalam upaya mengembangkan ekonomi 
Islam (baca: bank Islam) menurut Ahmad Rifai, dengan dua strategi yakni 
umat Islam harus bersatu, kemudian lembaga legislatif harus diisi oleh orang 
yang memahami dan menghayati Islam.  

                                                           
46Wawancara dengan Ahmad Rifai, Dewan Komisaris BPRS Patuh Beramal, tanggal 

23 Januari 2001.  
47Sutan Remy Syahdeini, Perbankan Islam dan Kedudukannya dalam Tata Hukum Perbankan 

Indonesia (Jakarta: PT. Temprint, 1999), 3-4. 
48Wawancara dengan Ahmad Rifai, Dewan Komisaris BPRS Patuh Beramal, Selasa 23 

Januari 2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

170  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Peran Tuan Guru sebagai Tokoh Agama. Perkembangan produk-
produk bank Syari„ah khususnya di Lombok, menurut hemat penulis, harus 
dilakukan dengan pendekatan agama (religius) dahulu, baru dilakukan 
dengan memperhatikan faktor-faktor lain. Hal senada dikatakan Hj. Fatimah 
bahwa pendekatan agama memang lebih cocok dibandingkan pendekatan 
yang lainnya. Sebagai contoh, kalau Tuan Guru sudah bilang A, maka 
masyarakat juga mesti akan ikut, apalagi umat Islam sebenarnya memiliki 
komitmen harus memakan makanan yang halal.49 Ditandaskan pula bahwa 
kalau bank Syari„ah ingin berkembang di Lombok, salah satu pendekatan 
yang harus dipakai adalah dengan mendekati pimpinan organisasi keagamaan 
yang ada (secara struktural) maupun tuan guru (secara kultural) sebagai 
pimpinan umat dan figur sentral. Sebab kalau pimpinannya –yang nota bene 
para Tuan Guru- telah merestui, maka bank Syari„ah akan mudah diterima 
umat.50 

TGH. Safwan Hakim, menyarankan empat hal jika bank Syari„ah ingin 
berkembang di pulau Lombok: para Tuan Guru diharapkan ikut 
mensosialisasikan bank Syari„ah dan memberikan fatwa; harus ada gerakan 
bersama dari semua elemen masyarakat; umat Islam yang memiliki uang 
harus memanfaatkan bank Syari„ah; dan mereka yang memiliki skill 
(kemampuan) di bidang perbankan Syari„ah harus memberikan 
kontribusinya.51 Beliau juga mengatakan bahwa masyarakat Sasak umumnya 
mengetahui tentang haramnya bunga bank, tetapi mereka memakai bank 
konvensional karena tidak ada alternatif lain yang lebih menjanjikan secara 
teknis, seperti tersedianya bank Syari„ah di tempat yang mudah dijangkau 
(lebih dekat) dan efisiensi waktu dan tenaga. Di samping itu, niat mereka 
menabung biasanya hanya untuk keamanan uang (security). Aspek keuntungan 
(benefit) jarang dijadikan pertimbangan, karena sedikitnya tingkat keuntungan 
(bunga). Beliau juga sependapat bahwa bank Syari„ah itu sebenarnya adalah 
satu-satunya pilihan (the only choice) jika bank Syari„ah sudah ada dan bisa 
dijangkau dengan mudah oleh masyarakat.  

                                                           
49Wawancara dengan Hj. Fatimah, Kepala MA NW Belencong Kec. Gunungsari, 

Senin, tanggal 22 Januari 2001. 
50Wawancara dengan H. Mustami‟uddin Ibrahim, Hakim Pengadilan Tinggi Mataram 

dan Rektor UNW Mataram, tanggal 24 Januari 2001. 
51Wawancara tanggal 17 Januari 2001. 



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari„ah di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 171 

Catatan Penutup 

Secara sosio-budaya dan sosio-religius terdapat daya dukung dalam 
pengembangan bank syariah di Lombok. Di antaranya: adalah mayoritas 
masyarakat Lombok adalah pemeluk Islam yang taat, banyaknya tuan guru 
dan ponpes, adanya keinginan (sebagian) masyarakat untuk menghindari 
praktik bunga atau ribâ (religius), adanya keinginan untuk menjaga keamanan 
uang (security), dan adanya keuntungan (benefit) yang lebih tinggi, dan adanya 
sosialisasi yang dilakukan secara intensif.  

Namun demikian, daya dukung tersebut di atas sampai sejauh ini belum 
banyak berarti untuk mendukung keberadaan bank Syari„ah, sehingga 
perkembangannya masih belum maksimal. Hal ini dikarenakan secara 
normatif masih terjadi ikhtilaf tentang keharaman bunga bank, rendahnya 
etos kerja, dan produktifitas. Demikian juga pemahaman terhadap aspek 
mu„âmalat (seperti jual beli) masih sangat kurang. Sementara, Dewan Syari„ah 
yang diharapkan bisa lebih banyak mengawasi praktik Syari„ah, masih belum 
sepenuhnya diefektifkan dalam pengawasan secara langsung. Di sisi lain, 
pemerintah masih belum melakukan penyempurnaan UU perbankan yang 
masih belum sepenuhnya mengakomodir perangkat perbankan Syari„ah dan 
belum mendirikan piranti moneter yang bisa dijadikan patner bank Syari„ah. 

Dengan demikian, berpengaruh atau tidaknya nilai religius sangat terkait 
dengan sikap atau perilaku umatnya. Dalam pengertian harus 
dikombinasikan antara keyakinan (iman) dan pengamalan (ibadah). 
Walaupun demikian, sekecil apapun, nilai religius masyarakat itu tetap 
memiliki peranan. Untuk mewujudkan efektifitas peranan nilai religius dalam 
merespons produk bank Syari„ah di Lombok, perlu ada gerakan bersama. 
Sifat amanah sebagai salah satu nilai religius akan bisa terlaksana dengan 
baik, jika ada gerakan bersama. Harus ada upaya membangun visi yang sama 
untuk memberikan dorongan yang kuat kepada umat. Gerakan ekonomi 
umat, khususnya lewat perbankan Syari„ah ini, harus digali dari nilai Islam 
dan nilai budaya.● 


