ASPEK KEAGAMAAN DAN SOSIAL BUDAYA
DALAM PENGEMBANGAN BANK SYARIAH DI LOMBOK

Muslihun Muslim

Abstract

The current presence of shariah banking in Indonesia seems more glittering than any
other islamic economic institutions, such as Reksadana Syari‘ah, BMT, Syirkah
Ta’awuniyah, Ahad Net Syari‘ah, and Asuransi Takaftul. Regardless its complex
background, it is primely caused by the significance of bank function in general, and
specially by its products that are considered more suitable to the principles of the Qur'an
and the Sunnah. They are considered more Islamic and promising justice.

Shariah banking can be socialized through religious activities such as general sermon,
but Muslims responds to its existance are so far still poor. 1t is indicated by fact that the
development of many shariah banking was not followed by increasing omzets and deposits
of their costumers’. Such a gap as in other places also happened in Lombok, an island
with Muslim more than 90% of its population and welknown as “the one-tansand-
mosque island”. What is “mistery” lying beyond the phenomena? Do the aspects of
Muslim religiosity and culture in the island take role creating the gap? This article
revealed answer to the questions that the formalistic mode of Muslim religions thonght in
the island caused the gap. Such mode of thought placed formal rituals as an nltimate
criteria to see someone’s religiosity, piety, and even faith. It should be transformed to
substantilistic mode of thought.

Keywords: Bank Syari‘ah, Formalis-Sinbolis, Sosial-Budaya.

ANTARA agama dan masyarakat terdapat hubungan timbal-balik. Agama
mempengaruhi hidup kemasyarakatan dalam berbagai bidangnya, termasuk
pembangunan di bidang ekonomi. Sebaliknya, kebudayaan yang berkembang
dalam  masyarakat juga mempengaruhi agama.! Dalam konteks
pembangunan di bidang ekonomi, pengaruh agama adalah sangat besar dan
signifikan terhadap perkembangan ekonomi suatu bangsa. Hubungan antara

1Saiful Muzani (ed.), Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran Harun Nasution (Bandung:
Mizan, 1995), 418.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 153



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

agama dan (pembangunan) ekonomi mencakup aspek produktifitas, dan juga
pengelolaan keuangan.

Dalam tingkatan tertentu, pemahaman agama memberi pengaruh
terthadap etos kerja, yang pada gilirannya akan mempengaruhi produktifitas.
Misalnya saja aliran Jabariah yang menimbulkan sikap fatalistis, telah turut
berperan sebagai salah satu faktor yang menyebabkan kemunduran umat
Islam di bidang ekonomi. Rendahnya tingkat produktifitas ini tentunya akan
dapat menimbulkan berbagai permasalahan dalam masyarakat, seperti
kemiskinan dan kebodohan, yang dikarenakan ketidakmampuan secara
ekonomis.

Selain dalam permasalahan etos kerja dan produktifitas seperti di atas,
hubungan agama dan ekonomi dapat pula dilihat pada sistem ekonomi yang
dikembangkan. Pada tataran filosofis, nilai-nilai dasar, dan nilai
instrumental?, agama memiliki pandangan-pandangan yang berbeda dengan
sistem ekonomi pada umumnya. Khusus pada nilai instrumental, agama
memperkenalkan adanya konsep zakat, kerjasama ekonomi, jaminan sosial,
dan pelarangan riba.

Dengan sistem ekonomi seperti di atas, khususnya dengan pelarangan
riba, maka secara instrumental juga menuntut adanya lembaga keuangan
tersendiri. Dalam konteks inilah keberadaan Bank Syari‘ah menjadi signifikan
di kalangan umat Islam (Indonesia). Namun demikian, meski telah didukung
secara normatif dalam doktrin-doktrin Islam dan sosio-kultural masyarakat
Indonesia yang mayoritas muslim, perkembangan Bank Syari‘ah tidak secara
otomatis berjalan pesat. Di beberapa wilayah, yang masyarakatnya dikenal
fanatis terhadap agama sekalipun, perkembangan Bank Syari‘ah berjalan
sangat lambat, termasuk di wilayah Lombok yang terkenal sebagai pulau
seribu masjid. Dalam konteks masyarakat muslim Lombok, paling tidak
terdapat dua faktor yang menjadi penyebabnya, terutama faktor keagamaan
dan faktor sosial budaya. Tulisan ini merupakan upaya untuk mengkaji secara
lebih mendalam kedua aspek tersebut di atas.

Pendekatan dan Metode Penelitian

Jenis penelitian ini adalah field research yaitu penelitian yang dilakukan
secara intensif, terperinci, dan mendalam terhadap suatu obyek tertentu

2A. M. Saetudin, Ekonomi dan Masyarakat dalam Perspektif Islam (Jakarta: Rajawali Press,
1987), 65-8.

154 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

dengan mempelajarinya sebagai suatu kasus.> Pendekatan yang digunakan
adalah pendekatan normatif-sosiologis. Pendekatan normatif dimaksudkan
untuk mengetahui landasan metodologis bank Syari‘ah. Sedangkan
pendekatan sosiologis yang dimaksudkan di sini adalah sosiologi hukum
Islam yaitu analisa data yang didekati dari latar belakang kondisi sosial
masyarakat yang mempengaruhi pemikiran keagamaan (khususnya bidang
hukum) dan perilaku masyarakat di Lombok.* Pengamatan penelitian ini
harus dilakukan dengan pendekatan sosiologis bukan dengan statistik, karena
apabila mengambil kesimpulan dengan statistik maka tidak representatif,
sebab pengukuran tingkat keberagamaan masyarakat secara empiris
(kuantitatif/statistik) agak sulit, misalnya untuk mengetahui tingkat ketaatan
seorang Muslim hanya dengan melihat kerajinannya shalat lima waktu, tentu
kurang tepat. Hal ini sesuai dengan apa yang dikatakan Gordon Allport, atas
keberatannya dengan kesimpulan bahwa “tidak ada perbedaan berarti antara
orang yang beragama dan orang yang tak beragama, dalam hal kesehatan
mental. Perasaan keagamaan tidak dapat diukur dengan menanyakan berapa
kali mereka datang ke gereja. Keagamaan (religiosity), katanya, harus diukur
dengan a comprebensive commitment (keterlibatan yang menyeluruh) dalam
seluruh ajaran agama.’

Data penelitian ini, dikumpulkan melalui tiga metode, yaitu observasi,
wawancara mendalam (depth interview), dan dokumentasi. Responden
penelitian dipilih dengan menggunakan teknik non-probability  sampling.®
Responden terbagi dalam tiga kategori; (1) praktisi bank syari’ah; terdiri dari
pemegang saham, pimpinan, dan karyawan; (2) nasabah; (3) tokoh

SHadari Nawawi, Metode Penelitian Bidang Sosial (Y ogyakarta: Gadjah Mada University
Press, 1995), 72. Lihat pula Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum (Jakarta:
Rajawali Press, 1996), 43.

4Lihat M. Atho’ Mudzhar, Studi Hukum Islam dengan Pendekatan Sosiologis, Pidato
Pengukuhan Guru Besar (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga, 1999), 6-8. Lihat pula Sartono
Kartodirjo, Pendekatan Llmn Sosial dalam Metodologi Iimu Sejarah (Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama, 1999), 87.

SJalaluddin Rakhmat, “Peranan Agama dalam Masyarakat: Perspektif Islam”, dalam
Islam Alternatif Bandung: Mizan, 1998), 38.

¢Cara mengambil atau memilih sejumlah kecil dari populasi penelitian, di mana peran
peneliti sangat besar dalam menentukannya. Ciri umum dari teknik ini adalah bahwa tidak
semua elemen dalam populasi mendapat kesempatan yang sama untuk menjadi responden
(lawan dari teknik probability sampling). Lihat Burhan Ashshofa, Metode Penelitian Hukum
(Jakarta: Rineka Cipta, 1998), 78 dan 87.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 155



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

masyarakat/tuan guru/akademisi. Dalam mengambil konklusi penulis
menggunakan cara berpikir mondar-mandir antara induktif-deduktif.’

Latar Keagamaan dan Sosial-Budaya Masyarakat Lombok

Secara geografis, pulau Lombok terletak antara dua pulau yaitu di sebelah
barat berbatasan dengan pulau Bali, yang terkenal dengan daerah wisatanya,
sedangkan di sebelah timur berbatasan dengan pulau Sumbawa, yang
terkenal dengan ‘susu kuda sumbawa’ dan ‘madu sumbawa’. Dari sisi ini,
terlihat pulau Lombok lebih mirip dengan pulau Bali, di mana tanah-
tanahnya sebagian besar lapang, berbeda dengan pulau Sumbawa yang
banyak dikelilingi oleh perbukitan. Oleh karena itu tidaklah terlalu keliru apa
yang selama ini menjadi semacam ‘pameo’ yang mengatakan:”jika anda
mengunjungi Bali, maka anda tidak akan melihat apa yang ada di Lombok,
tetapi jika anda berkunjung ke Lombok, maka anda akan dapat melihat
sesuatu yang ada di Bali”.

‘Pulan seribu masjid adalah predikat yang sering ditujukan bagi pulau ini.
Banyaknya bangunan-bangunan masjid di pulau Lombok menyebabkan
Lombok terkenal dengan predikat itu.® Sebutan itu memang bukan sebutan
kosong, tetapi kenyataan. Menurut sensus tahun 1980-1981 jumlah tempat
ibadah sudah sebanyak 7.538 buah, dengan rincian masjid 2.402 buah,
langgar 3.347 buah, dan mushalla sebanyak 1.789 buah.” Penduduk asli
Lombok adalah suku sasak, yang merupakan kelompok etnik mayoritas
Lombok. Mereka meliputi 90 % dari keseluruhan penduduk Lombok.
Kelompok-kelompok etnik lain seperti Bali, Sumbawa (Dompu, Bima),

"Istilah mondar-mandir dipetik dari Noeng Muhadjir, “Wahyu dalam Paradigma
Penelitian Ilmiah Pluralisme Metodologik: Metodologi Kualitatif”, dalam Taufik Abdullah
dan Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian Agama: Sebuah Pengantar (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 1989), 64. Substansi makna mondar-mandir ini juga direduksi oleh M. Abdul
Mannan. Beliau mengatakan bahwa metode penelitian ekonomi Islam dapat berupa
deduktif, induktif atau kombinasi dari keduanya. Metode deduktif dapat diterapkan dalam
ekonomi Islam dalam mendeduksikan prinsip sistem Islam dari sumber-sumber hukum
Islam. Metode induktif dapat pula digunakan untuk mendapatkan penyelesaian dari
problematika ekonomik dengan menunjuk pada keputusan historik yang sahih. M. Abdul
Mannan, Islamic Economics, Theory and Practice, ter. M. Nastangin (Yogyakarta: PT. Dana
Bhakti Prima Yasa, 1997), 16.

8Abdul Baqir Zein, Masjid-Masjid Bersejarah di Indonesia (Jakarta: Gema Insani Press,
1999), 305.

9Lalu Wacana, “Kebudayaan Sasak”, Makalah dalam Paras Kebudayaan Lombok, tt., 21.

156 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

Jawa, Arab, dan Cina adalah para pendatang.!® Di samping terbelah secara
etnik, Lombok juga terbagi secara bahasa, kebudayaan, dan keagamaan.
Masing-masing kelompok etnik berbicara dengan bahasa mereka sendiri.
Orang Sasak, Bugis, dan Arab mayoritas beragama Islam. Orang Bali hampir
semuanya Hindu, sedangkan orang Cina pada umumnya beragama Kristen.

Apabila kita ingin melihat kebudayaan dan kehidupan sosial masyarakat
Lombok, maka tidak bisa lepas dari dikotomi kebudayaan nusantara. Ada
dua aliran utama yang mempengaruhi kebudayaan nusantara, yaitu tradisi
kebudayaan Islam dan tradisi kebudayaan Jawa yang dipengaruhi oleh filsafat
Hindu-Budha. Kedua aliran kebudayaan itu nampak jelas pada kebudayaan
orang Lombok. Di pusat-pusat kota Mataram dan Cakranegara, terdapat
masyarakat Bali, penganut ajaran Hindu Bali sebagai sinkretis Hindu-
Budha.!" Namun, sebagian besar dari penduduk Lombok, khususnya suku
Sasak adalah pemeluk Islam, sehingga perikehidupan serta tatanan sosial
budayanya banyak yang merupakan hasil pengaruh agama tersebut.12

Walaupun umat Islam merupakan penduduk mayoritas dan dakwah
Islam yang lebih intensif, sudah dilaksanakan mulai abad ke-18, aspek-aspek
ibadah, muamalah dan akhlak, secara substantif, nampaknya masih belum
mengalami perkembangan yang cukup baik di kalangan masyarakat Sasak.
Secara sosio-religius, dalam praktik kehidupannya, masyarakat Lombok
cenderung kurang dinamis. Dalam istilah Mudjitahid, bahwa umat Islam
Lombok, umumnya seringkali terlalu pasrah dengan keadaannya. Hal ini,
katanya, sering dipengaruhi oleh dakwah #wan guru yang menganjurkan sikap
‘nrimo’ pada rezeki Tuhan, tanpa usaha maksimal, misalnya dengan
ucapan”cukuplah regeki ini kita nikmati, toh kebidupan yang kekal nanti di
akhbiraf’. Keadaan seperti ini menyebabkan wawasan ekonomi umat Islam
Lombok masih rendah. Banyak petani tradisional yang tidak berorientasi
pasar. Biasanya mereka senang menanam padi atau pisang yang bersifat
konsumtif, alasannya;’ade’ te sa’ molah waktunte mulud’ (agar gampang waktu
acara maulid Nabi SAW.). Baru sejak tahun 90-an petani Lombok Timur
mulai ramai menanam tembakau dan bawang yang berorientasi pasar.

Akibat dari keadaan ini, lahirlah berbagai kepincangan dalam tata
pergaulan masyarakat Sasak. Berbagai kenyataan hidupnya memerlukan

10Budiwanti, Is/an ..., 6.

UFathurrahman Zakaria, Mozaik Orang Mataram (Mataram: Yayasan “Sumurmas al-
Hamidy”, Cet. I, 1998), 10-11.

2] bid.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 157



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

penataan yang bersifat Islami, yang mana tugas strategisnya terutama
dilakukan oleh pemuka agama yang menjadi anutannya. Arus perubahan di
Lombok nampak pada gejala semakin merajalelanya sifat-sifat egois. Sifat-
sifat gotong royong, sifat religius dan sebagainya, sangat mungkin sudah
mengalami kemerosotan.!> Hal ini bisa digambarkan dari mulai sirnanya
budaya “betulung’ ketika panen padi, rendahnya angka partisipasi gotong
royong dan lain-lain.

Pola Keberagamaan yang Doktrinal. Sebenarnya kata doktrin (doctrine)
berarti ajaran. Sementara doktrinal (doctrinal) adalah suatu paham ilmu
pengetahuan dan lain-lain yang dianut dan dijadikan pegangan. Sedangkan
doktriner (doctrinaire) ajaran yang bersifat teoritis dan tak praktis (dogmatis).!#
Dengan demikian pola keberagamaan doktrinal berarti pola keberagamaan
yang bersifat teoritis dan dogmatis. Terungkap pula bahwa pola
keberagamaan masyarakat Islam Sasak sangat doktrinal. Hal ini dapat dilihat
di antaranya dari pemahaman masyarakat tentang bunga bank yang secara
umum umat Islam Sasak menganggapnya haram dengan alasan adanya
tambahan (g7yddah) dan cenderung melihat persoalan riba dari sisi harfiahnya
saja tanpa melihat praktik pada periode pra Islam dan tidak melihat pada
aspek moral dalam memahami riba sehingga mengesampingkan motivasi
hukum (%/al) kezaliman (zulm atau unjustice).'> D1 samping itu, para tuan guru
dalam memahami ajaran agama Islam sangat tekstual. Umumnya, para tuan
guru di Lombok alumnus Madrasah as-Saulatiyah Makkah, yang nofa bene
sangat menguasai kitab kuning (klasik). Kemampuan membaca kitab kuning
seringkali menjadi tolak-ukur kemampuan (ke-‘d/im-an) seseorang di bidang
agama. Sehingga, bagaimanapun bentuk pembaruan —seperti konsep bank
Syari‘ah - yang dibawa oleh tuan guru yang berlatar belakang pendidikan
perguruan tinggi yang ada di Indonesia, sulit diterima umat. Walaupun
sebenarnya di akar rumput (zhe grass roof) tetjadi dualisme, di satu sisi

BMuhammad Husni, “Kajian terhadap Kebudayaan Lombok Dewasa Ini: Tinjauan
Dari Perspektif Islam”, Makalah Diskusi Perdana Forum Studi dan Komunikasi Mahasiswa
Lombok (FOSKOMAL) Yogyakarta, di IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, tanggal 23
November 1990, 4.

14Lihat John M. Echols dan Hasan Sadly, Kawus Inggris-Indonesia (Jakarta: PT Gramedia,
2000), 192. Munir al-Ba'labakky, a/-Mawrid: A Modern English Arabic Dictionary (Beirut-
Libanon: Dar al-Ilm i al-Malayin, 2000), 280.

15Diolah dari hasil Wawancara dengan berbagai responden, seperti dengan Ust. M.
Tohri Makmun, TGH Mahsun (Keduanya pengasuh Ponpes Selaparang di Kediri), Drs
Hamdi Hapma SH (Panitera Pengadilan Tinggi Mataram) pada bulan Januari 2001.

158 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

berpendapat bunga bank haram, tetapi di sisi lain mereka berbondong-
bondong ke bank konvensional.1¢

Pengutamaan Ibidah Mahdlah'" Pemahaman makna ‘ibadah’ pada
arti sempit yang disertai dengan memprioritaskan ibadah jenis ini dalam
praktiknya, telah membawa ciri-ciri tersendiri pada umat Islam Lombok.
Ciri-ciri ini bisa dilihat dari maraknya upacara-upacara keagamaan seperti
acara maulidan, Isrd> Mi‘raj, serta semaraknya bulan Ramadhan dengan
pengajian-pengajian, upacara perpisahan dalam rangka naik haji, serta budaya
lebaran topat yang dirayakan dengan budaya yang khas. Empat yang pertama
secara umum berlaku di seluruh wilayah Lombok, sementara yang terakhir
ini biasanya di Lombok Barat.!® Nuansa zbddah mahdlah dari semua kegiatan
tersebut sangat kentara, parahnya lagi sifat keberagamaan umat Islam
Lombok yang lebih mengedepankan ibadah dalam arti khusus ini telah
menempatkan budaya yang menyudutkan nilai-nilai sosial. Demi untuk
kepentingan menunaikan ibadah haji ke Makkah berkali-kali, kadang bisa
mengenyampingkan kepentingan sanak-keluarga yang membutuhkan biaya
kehidupan sehari-hari dan untuk keperluan sekolahnya.!” Hal senada diakui
oleh Drs Abdul Malik, Wakil Ketua BAPEDA NTB. Beliau mengatakan:

”Masyarakat N'TB sebagian besar terdiri dari umat Islam yang sangat religius,
kebanyakan penghidupannya berasal dari hasil pertanian yang diolah secara tradisional.
Di lain pihak, lanjutnya, visi mereka sangat sederhana, yaitu melaksanakan ibadah haji.
Partisipasi masyarakat akan tampak apabila diajak membangun masjid, merayakan
maulid, atau mengantar jamaah haji, sebaliknya apabila diajak untuk membangun
perekonomian, pendidikan atau keschatan partisipasinya tidak terlalu besar”.20

16Wawancara dengan M. Syafii Ahmad, tanggal 29 Januari 2001.

VIbddah mabdlah adalah ibadah yang murni kepada Tuhan (seperti shalat), atau paling
tidak lebih banyak hubungan ke Tuhan dibandingkan nilai sosialnya (seperti zakat), yang
berkaitan dengan pahala atau syurga. Yang termasuk ibadah mabdlah ini adalah rukun Islam
yang lima. Lihat, Isa Abduh, A/~Nagm al-Maliyah fi al-Islim (Kairo: Ma’had ad-Dirésat al-
Islamiyah, 1396-1397 H.), 163.

18Hasil observasi tanggal 25-30 Januari 2001.

Uniknya juga, jarang mereka memperhatikan pesan moral ibadah haji tersebut, di
mana haji yang mabrur adalah haji yang berakhlak. Saripatinya adalah kebenaran (a/Hag),
keadilan (a/-‘Ad), dan kasih sayang (al-Rabmah). Ali Yafie, Teologi Sosial: Tela’ah Kritis
Persoalan Agama dan Kemanusiaan (Y ogyakarta: LKPSM, 1997),189.

20Abdul Malik, “Strategi dan Kebijakan Pemerintah dalam Pemberdayaan Ekonomi
Umat di Masyarakat N'TB,” Makalah Seminar Nasional Bank Syati‘ah dan Pemberdayaan
Ekonomi Umat, STAIN Mataram, 21 September 2001, 2.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 159



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

Tuan Guru sebagai Publik Sentral. Ketundukan pada seorang yang
ditokohkan memang merupakan gejala yang terjadi di semua tempat. Namun
di Lombok, memiliki keunikan tersendiri karena seorang tuan guru biasanya
diasumsikan sebagai pembawa ajaran agama yang murni, yang seolah tanpa
cela. Berbeda jika yang membawa ajaran itu seorang sarjana lulusan
perguruan tinggi. Apalagi tuan guru yang menjadi publik sentralnya biasanya
alumni Timur Tengah, seperti Makkah dan Mesir. Atau paling tidak, pernah
belajar pada orang yang tamat di Timur-Tengah. Sehingga seringkali terjadi
gejala memitoskan tokoh, terutama bagi mereka yang terlalu cepat
mendalami tasawwuf sebelum mendalami syar’at.?!’ Hampir semua
responden, yang penulis wawancarai dalam penelitian ini, menyimpulkan
bahwa faktor ‘restt’ tuan guru merupakan prasyarat mutlak bagi
berkembangnya suatu ide baru dalam Islam, seperti perbankan Islam.??

Walaupun demikian, sifat ta’at pada tuan guru tersebut masih perlu
dipertanyakan. Menurut pendapat M. Syafii Ahmad, kata ta’at itu masih
dalam tanda petik. Mereka barangkali sangat tunduk pada dakwah tuan guru
mengenai zbadah mahdlah (seperti shalat dan puasa), sebab umumnya mereka
malu tidak shalat atau puasa. Atau dengan asumsi lain, ta’at pada perintah
tuan guru yang bersifat amaliah dan ubidiyah, seperti perintah untuk gotong
royong, biasanya sangat ta’at. Sebab, menurutnya, mungkir pada tuan guru
tidak boleh, tetapi mungkir pada Tuhan masih perlu dipertanyakan. Apalagi
pemahaman masyarakat, umumnya menganggap ibadah itu hanya ‘/bddah
mahdlah, sedangkan aspek mudmalat tidak dianggap ibadah.??

Sebagai dampak dari keadaan ekonomi dan pengaruh ciri-ciri
keberagamaan seperti diutarakan di atas, umat Islam Lombok memiliki
bentuk-bentuk mudmalat yang lazim dipraktikkan. Praktik-praktik wudmalah

2'Wawancara dengan TGH Syafii Ahmad tanggal 29 Januari 2001. Gejala seperti ini
juga bisa dilihat dati background pendidikan para tuan-guru, seperti TGKH M. Zainuddin
Pancor dan TGH Turmuzi Badaruddin Bagu adalah alumni Madrasah al-Saulatiyah
Makkah, demikian juga beberapa tuan-guru lain yang merupakan murid kedua tuan-guru
tersebut juga banyak yang telah berpendidikan di Makkah dan beberapa negara Timur-
Tengah lainnya. Gejala ini tidak hanya terjadi di organisasi Nahdlatul Wathan tetapi juga
terjadi pada organisasi keagamaan lainnya seperti NU dan Muhammadiyah di Lombok.
Observasi tanggal 20-30 Januari 2001.

22Di antara para tokoh Islam yang penulis Wawancarai tentang hal di atas adalah TGH
Safwan Hakim (Kediri), TGH HM. Yusuf Makmun (Pancor), TGH Drs Syafii Ahmad
(Pancor), TGH Mustamiuddin (Mataram), TGH Mahsun (Kediri), Hamdi Hapma
(Mataram), dan TGH. M. Zaidi Abdad (Mataram).

2Wawancara dengan TGH Syafii Ahmad tanggal 29 Januari 2001.

160 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

(bisnis) yang sering terjadi dalam catatan sejarah di Lombok antara lain: jual
beli ijon (bai’ al-Salam), gadai sawah (lahan pertanian) dan sepeda motor,
muzara ab-mukhibarah dan sewa-menyewa tanah pertanian, pinjam-meminjam
uang ke bank konvensional, mitra kerja PT. Sampurna kepada para petani
tembakau, dan pinjam-meminjam uang untuk keperluan pergi ke Malaysia
dengan bunga yang belipat-ganda (renten).

Aspek Pendukung dan Penghambat

Ada berbagai aspek yang mempengaruhi perkembangan bank Syari‘ah di
Lombok, baik yang bersifat positif (mendukung) maupun yang negatif
(menghambat). Aspek positif, di antaranya: mayoritas umat Islam di Lombok
(relzgins); banyaknya ponpes dan besarnya peran Twuan Guru (religins);>* adanya
keinginan untuk menghindari praktik bunga atau 7bad (religins); besarnya
semangat berinfaq untuk pembangunan masjid (religius-budaya); adanya
keinginan untuk menjaga keamanan uang (security), adanya keuntungan
(benefil) yang lebih tinggi; dan adanya sosialisasi yang dilakukan secara intensif
(sosial-budaya).?> Sedangkan aspek negatif, bisa dilihat di antaranya dari sisi
ikhtilaf haramnya bunga, produk-produknya yang masih tersamar dengan
produk bank konvensional,?® teologi umat Islam Lombok yang masih

24Paling tidak ada lima pertimbangan kenapa ponpes memiliki peranan strategis dalam
upaya menggerakan ekonomi umat (termasuk penggalakan sistem keuangan syari’ah),
yakni: pertama, Ponpes adalah lembaga pendidikan yang pertama dan tersebar. Kedua,
ponpes berada di tengah-tengah Umat dan menjadi kultur masyarakat. Kezga, ponpes
merupakan penggerak pembangunan bagi masyarakat sekitar. Keempat, kehidupan
beragama di Ponpes sangat kental, sehingga menjadi barrier terhadap kemungkinan
penyimpangan. Ke/ima, pola kehidupan tuan guru-santri, di mana merupakan panutan dan
tokoh sentral yang memungkinkan percepatan inovasi dan program pembangunan. M.
Syamsul Lutfi, “Peran Ponpes dalam Pemberdayaan Ekonomi Umat”, Tabloid Dwi
Mingguan, Minbar Hamzanwadi, Edisi 1/1/2000, Minggu ke-1I September 2000, 3.

2Mudjitahid menyebutkan ada 9 faktor sebagai peluang perkembangan bank Syari‘ah,
yakni: (1) mayoritas Umat Islam Lombok; (2) besarnya peranan Tuan Guru, (3) tingginya
semangat berinfaq untuk pembangunan masjid; (4) banyaknya jumlah pendidikan Islam;
(5) banyaknya majlis ta’lim; (6) banyaknya umat Islam Sasak yang berhaji; (7) masih
merajalelanya praktik rentenir; (8) diberlakukannya UU Zakat; dan (9) adanya landasan per-
UU-an perbankan yang kuat, yaitu UU No. 10 tahun 1998. Diolah dari Dialog Udara
dengan Drs H. L. Mudjitahid, (Direktur Utama BPRS Patuh Beramal), di RRI Mataram,
tanggal 23 Desember 2000.

20M. Zainul Arifin mengakui bahwa perbankan syarf’ah sebagai salah satu instrumen
ekonomi Islam masih mengalami kendala. Salah satunya adalah kurangnya perangkat
hukum dan peraturan perundang-undangan yang mendukung, sehingga perbankan syari’ah

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 161



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

banyak menganut teologi Asyariyah yang lebih dekat dengan teologi
Jabariah versus Maturidiyah (religius),?” pemahaman yang rendah terhadap
ajaran agama,”® Dewan Pengawas Syari‘ahnya terkesan hanya formalitas dan
tidak efektif, pelaku perbankan (nasabah dan karyawannya) yang masih
belum memahami konsep bank Syari‘ah,?’ Per-UU-an tentang bank Syari‘ah
yang masih belum mengatur tentang piranti-piranti perbankan secara rinci
serta piranti moneter yang masih belum tersedia di seluruh daerah.30

terpaksa berusaha menyesuaikan produk-produknya dengan hukum perbankan yang
berlaku umum. Akibatnya ciri-ciri syari’ah Islam yang melekat padanya tersamar, sehingga
perbankan syari’ah tampil seperti perbankan konvensional. M. Zainul Arifin, Memabami
Syari‘ah: Lingkup, Peluang, Tantangan, dan Prospek (Jakarta: PN. Alpabet, 1999), x.

?Secara langsung atau tidak, aliran teologi yang dominan (Asy’ariyah) telah
menyebabkan merosotnya etos kerja, serta pemahaman terhadap ajaran agama yang masih
sangat doktrinal dan tidak sywmidl/ (sempurna) dalam mereduksi ranah dunia dan ukhrawi
secara berimbang. Dalam faham teologi Asy’ariyah, manusia selalu digambarkan sebagai
seorang yang lemah, yang tidak mempunyai daya dan kekuatan apa-apa di saat berhadapan
dengan kekuasaan yang absolut, apalagi berhadapan dengan Tuhan. Zainun Kamal,
“Kekuatan dan Kelemahan Paham Asy’ari Sebagai Doktrin Akidah”, dalam Budhy
Munawar-Rachman (editor): Kontekstualisasi Doktrin Islam dalam Sejarah (Jakarta: Paramadina,
1995), 141. Lihat pula Nurkholis Madjid, “Kekuatan dan Kelemahan Paham Asy’ari
Sebagai Doktrin Aqidah Islamiah”, dalam Is/ian Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina,
1995), 282.

2Para  tuan-gurn sering bicara masalah rukun (rukun-rukun Islam) saja, tanpa
menyentuh sisi substantifnya seperti mengerjakan shalat tapi tidak menghayati apa makna
shalat itu. Praktiknya hanya bersifat normatif saja. Nilai-nilai yang akan membentuk
karakter atau tingkah laku sehari-hari tidak terlalu diperhatikan. Wawancara dengan Drs.
H.L. Mudjitahid tanggal 7 Januari 2001.

2Wawancara dengan TGH. Safwan Hakim, Dewan Penasihat Syari‘ah (DPS) BPRS
Patuh Beramal, tanggal 17 Januari 2001.

3Perundang-undangan yang ada, yakni UU No. 10 Tahun 1998, meski telah
mengakomodir perbankan syari’ah dengan tegas, namun masih menyisakan beberapa
kelemahan, di antaranya: adanya aturan yang ketat bagi perumusan jenis produk-produk
yang ditawarkan. Misalnya bagi BPRS tidak diperkenankan menyelenggarakan giro wadz’ah.
UU ini juga belum secara jelas memperlihatkan bagaimana operasi perbankan syari’ah yang
seharusnya, padahal sistem bank syar’ah dan konvensional sangat berbeda. Apalagi untuk
menunjang betlangsungnya ‘dual banking systen? (bank konvensional yang mengakomodir
sistem syari’ah di samping sistem konvensional). Mulya E. Siregar (Peneliti bank senior
pada Tim Penelitian dan Pengembangan Bank Syari’ah BI, “Peran Bank Indonesia Dalam
Manajemen Moneter Syari’ah”, makalah Semwinar Nasional Ekonomi Islam dan Ko-Ka-Sei,
Semarang tanggal 11 Mei 2000, 9. M. Syafii Antonio menyebutkan bahwa hal-hal yang
memerlukan pengaturan tersendiri pada bank syarah adalah yang berkaitan dengan:
pertama, instrumen yang diperlukan untuk mengatasi masalah likuiditas; edua, instrumen

162 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

Faktor-faktor itu sekaligus merupakan peluang dan tantangan®' bagi
perkembangan bank Syari‘ah di Pulau Lombok. Berikut ini akan dipaparkan
secara umum, empat dimensi yang turut serta memberikan pengaruh dari
dimensi religius dan sosial budaya terhadap berkembang dan mandeknya
respons umat Islam Lombok terhadap bank Syari‘ah .

Ikhtilafnya Bunga Bank. Keyakinan sebagian orang Islam tentang
haramnya bunga bank, merupakan salah satu aspek nilai religius yang
mempengaruhi masyarakat dalam merespons produk bank Syari‘ah.
Haramnya bunga bank, tetap akan menjadi masalah &hilifiyah di kalangan
umat dari dulu sampai masa akan datang, sehingga menjadi perdebatan yang
tak kunjung usai. Suasana seperti ini memang tidak bisa dihindari, sehingga
jalan-tengahnya adalah dengan menerapkan bank tanpa bunga (free interest).
Eksistensi bank Syari‘ah merupakan jalan keluar dari ikhtilaf bunga bank,
sesuai dengan hadis: “#nggalkaniah apa yang meragukanmn dan beralibkan kepada
apa_yang tidak meragnkanmn’.

Miftahul Huda juga mengatakan bahwa haramnya bunga bank tetap akan
bergulir sampai kapanpun, lalu menumbuh-kembangkan bank Islam jangan
menunggu kesepakatan itu. Asalkan bank Islam lebih kompetitif dengan
bank konvensional insya Allah akan cepat maju.?> Namun, bank Islam itu
harus disosialisasikan pada masyarakat dan penyelenggara bank Syari‘ah juga
harus benar-benar mempraktikkan bank Islam itu secara Islami, jangan
hanya ‘ganti baju’. Sebab kalau demikian, masyarakat akan tetap memilih
bank konvensional yang telah teruji.>3 Beliau juga menekankan bahwa faktor

moneter yang sesual dengan prinsip syari’ah untuk keperluan pelaksanaan tugas bank
sentral; efiga, standar akuntansi, audit, dan pelaporan; eempat, ketentuan-ketentuan yang
mengatur prinsip kehati-hatian, dan sebagainya. M. Syafii Antonio, Bank Syari‘ah dari Teori
ke Praktif (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), 224.

3Mudjitahid menyebut adanya empat tantangan yang dihadapi dalam pengembangan
bank Islam di Lombok yaitu: (1) tingkat pendidikan umat Islam relatif sangat rendah; (2)
jumlah tenaga terampil dan siap pakai yang memahami sistem Syariah masih sangat
terbatas; (3) cara pemahaman dan pengamalan ajaran agama di daerah Lombok masih
sangat tradisional. Perhatian-perhatian pada masalah ekonomi, perbankan masih sangat
kurang; dan (4) kwalitas sifat amdnah umat relatif sangat lemah, walaupun umumnya ta’at
dalam menjalankan ajaran agamanya. Dialog Udara dengan Drs H. L. Mudjitahid,
(Direktur Utama BPRS Patuh Beramal), di RRI Mataram, tanggal 23 Desember 2000.

?2Wawancara dengan Miftahul Huda, Dosen STAIN Mataram, tanggal 23 Januari
2001.

BWawancara dengan Miftahul Huda, Dosen STAIN Mataram, tanggal 25 Januari
2001.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 163



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

keamanan uang (security) dan keuntungan (benefif) di satu sisi, dan nilai religius
di sisi lain, merupakan dua hal yang tidak bisa dipisah-pisahkan oleh nasabah
dan harus diperhatikan oleh pihak bank Syari‘ah jika ingin mencari simpati
(respon) masyarakat.

Di sisi lain, produk bank Syariah yang diklaim oleh pendukungnya
sebagai produk yang sangat sesuai dengan syari‘ah ternyata banyak dikritik.
Secara praktis, banyak masyarakat yang masih menganggap bahwa produk-
produk bank Syariah belum sesuai dengan konsep syari’ah. Hal ini
disebabkan karena berbagai faktor, di antaranya: perfama, adanya perbedaan
mazhab fiqih yang dipakai, misalnya pihak bank memakai perspektif selain
Syafiiyah, sementara masyarakat di Lombok biasanya memakai mazhab
Syafiiyah.3*

Contoh konkretnya adalah pada masalah akad. Pihak bank meski tidak
menyebutkan secara eksplisit, telah mempraktikkan akad sebagaimana yang
dianut oleh Imam Hanafi atau Maliki. Artinya, dalam melakukan transaksi
akad, tidak harus dilakukan dengan lafal-lafal tertentu, namun cukup dengan
perbuatan yang menunjukkan kerelaan, seperti melalui prosedur mengisi
kartu tabungan, dan nasabah menerima sebagai suatu perjanjian (akad).
Secara lebih khusus lagi yang berkaitan dengan jual beli tangguh (muribahab),
pada umumnya para ulama memperbolehkan jual-beli atau akad b7 ar-ta'ati
karena tradisi dan kebiasaan hidup manusia (‘#7/j menginginkan hal-hal yang
praktis. Bahkan sebagian fukaha (mazhab Hanafi) membolehkan tidak saja
dalam jual beli yang remeh, tetapi juga membolehkannya pada semua
transaksi besar. Bahkan Imam Maliki lebih luas dati Imam Hanafi, di mana
tidak mensyaratkan ‘%sf sebagai indikator kerelaan, baginya akad sah bila

3Baiq Asmawati, seorang mantan nasabah BPRS Qiradl Kopang Lombok Tengah,
pernah menyampaikan kesannya selama menjadi nasabah di bank tersebut:”Sistem BPRS
Qiradl Kopang sepertinya sama dengan bank konvensional dari segi tabungan (lnding),
prosedurnya hanya lewat kartu tabungan dan tidak ada ‘transaksi akad’, seperti yang sering
disinyalir sebagai kekhasan bank Islam”. Baiq Asmawati ini yang mengaku pernah
menyimpan dana sebanyak 17 juta di bank tersebut adalah salah satu contoh umat Islam
Sasak yang sangat kental mengaitkan akad dengan pemahaman Mazhab Syafii, seolah akad
itu hanya dilakukan dengan berhadap-hadapan disertai lafal jdb-gabil, sehingga selain itu
tidaklah dianggap sebagai akad. Padahal responden adalah alumni Ma’had Darul Qur’an
wal Hadis Pancor dan kini menjadi Ustazah di Pondok Pesantren Selaparang Kediri.
Wawancara tanggal 17 Januari 2001. Gejala di atas juga diakui oleh beberapa responden
lain seperti TGH M.Syafii Ahmad (Pancor-Lotim), TGH. Safwan Hakim dan TGH
Mahsun (Kediri-Lobar), diperkuat lagi dengan hasil observasi penulis terutama di beberapa
daerah pondok pesantren seperti Pancor, Kediti, dan Gunugsari (Kapek).

164 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

secara suka rela. Abdurrahman al-Jaziri menambahkan bahwa menurut
Imam Hanafi hanya ada satu rukun jual beli yaitu 74b dan gqabil yang
menunjukkan perpindahan pemilikan yang dilakukan dengan ucapan atau
perbuatan. Sedangkan menurut Imam Syafii, jual-beli harus dilakukan
dengan ucapan, atau tulisan atau isyarat orang yang bisu. Sedangkan mu athat
hanya berlaku untuk barang-barang kecil. Padahal umumnya umat Islam
Lombok adalah bermazhab Syafii.3

Kedna, belum nampaknya sifat amanah dari kedua belah pihak, baik pihak
bank maupun nasabahnya, padahal hal ini merupakan syarat mutlak dalam
praktik bank Syari‘ah. Dari sisi pinjaman, calon nasabah biasanya tertarik
pada bank Syari‘ah karena tanpa bunga. Sedangkan dari sisi tabungan,
biasanya mereka mundur karena tidak dapat bunga, tetapi dari bagi hasil.
Pendapatan dari bagi hasil ini masih tanda tanya, apakah hasilnya besar, kecil
atau bahkan rugi. Sehingga yang terjadi, bank Syariah ramai dengan
peminjam, sementara penabungnya kurang. Nasabah biasanya lebih tertarik
meminjam tanpa bunga dibandingkan menabung dengan tanpa bunga.
Sebaliknya, mereka lebih tertarik dengan hasil kecil tetapi pasti dari bank
konvensional dibandingkan banyak keuntungan tetapi masih tanda tanya
(belum pasti).3” Hal ini juga diakui oleh Eka Surya, SE.(Departemen Kredit
BPRS Patuh Beramal), katanya, meminjam adalah tabi’at atau kesenangan
orang Sasak, sebaliknya tidak memiliki kebiasaan menabung. Mereka
biasanya menggunakan bank Islam untuk mempermudah pinjaman (kredit),
lalu meremehkan kreditnya dengan sengaja mempailitkannya (tidak
berperilaku jujur).38

Pemahaman Ajaran Agama. Menurut M. Zaidi Abdad, pemahaman
masyarakat tentang bank Syari‘ah, khususnya di Lombok memang masih
sangat kurang, mereka sudah mengetahui adanya bank Syari‘ah tetapi belum
mengetahui praktiknya (produk-produknya). Anggapan mereka bahwa bank
Syari‘ah juga menerapkan bunga, memang merupakan salah satu masalah
yang perlu diperbaiki dan diyakinkan oleh pelaku bank Syari‘ah , bahwa bank
Syari‘ah telah benar-benar bebas dari bunga bank. Sehingga dalam hal ini

35Lihat Ikhwan Abidin Basti, Teors Akad dalam Isiam (Tazkia.Com., 01/05/200), 2.

3Lihat juga Abdurrahman Al-Jaziry, Figh ‘ala Mazihib al-Arba’ah (Beirut: at-Tijariyat al-
Kubr, tt.Juz.II), 155-156.

Diolah dari Wawancara dengan H. M. Mustami’uddin Ibrahim, tanggal 25 Januari
2001.

BWawancara tanggal 9 Januari 2001.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 165



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

kurangnya sosialisasi dan pemahaman masyarakat, menjadi penghalang yang
sangat dominan®

Bagi Kuntowijoyo, tugas intelektual muslim adalah “memberikan
pemikirannya kepada masyarakat, supaya masyarakat mempunyai alat analisis
yang tajam dan memainkan peranan. Agama tidak boleh sekedar menjadi
pemberi legitimasi terhadap sistem sosial yang ada, melainkan harus
memperhatikan dan mengontrol perilaku sistem tersebut. Untuk dapat
beroperasi sebagai acuan aksiologis, sebenarnya konsep-konsep normatif
Islam yang berakar pada sistem nilai wahyu ini dapat diturunkan melalui dua
medium, yakni ideologi dan ilmu. Agama menjadi ideologi karena ia tidak
hanya mengkonstruksi realitas, tetapi juga memberikan motivasi etis dan
teologis untuk merombaknya.#0 Kuntowijoyo mengharuskan pada periode
pasca-mitos dan pascaideologi, teori-teori Islam dirumuskan kembali agar Islam
dapat tampil di dunia obyektif.#! Menurutnya, selama konsep-konsep
normatif tidak dijabarkan dalam formulasi-formulasi teoritis, maka Islam
hanya akan bertahan di dunia subyektif dan tidak akan dapat ikut campur
dalam relitas obyektif. Obyektifitasi dan teoritisasi konsep-konsep normatif
Islam adalah sarana untuk mengaktualisasikan Islam di dunia empiris, dan
hanya dengan itulah Islam dapat terlibat untuk mengendalikan sejarah.*?

Gejala-gejala yang mengarah pada pemahaman rash yang tidak dijabarkan
dalam formulasi-formulasi teoritis di Lombok, misalnya hadits yang artinya:
”Barang siapa yang hari ini lebih baik dari kemarin maka dia beruntung,

MWawancara dengan M. Zaidi Abdad, tanggal 21 Januari 2001.

YA, E. Priyono, “Periferalisasi, Oposisi, dan Integrasi Islam di Indonesia (Menyimak
Pemikiran Kuntowijoyo)”, dalam Kuntowijoyo, Paradigma Islam (Bandung: Mizan, 1998),
37.

“1bid, 38.

“Contoh ayat al-Qur’an yang menyatakan bahwa seandainya penduduk suatu negeri
beriman dan bertaqwa kepada Allah, niscaya Allah akan membukakan pintu-pintu berkah
dari langit dan bumi. Ayat tersebut adalah suatu grand theory (teoti besar) yang masih perlu
diterjemahkan ke dalam teoti widdle range (teori tingkat menengah) yang operasional, yaitu
bagaimana menerjemahkan konsep keberimanan dan ketaqwaan dapat memungkinkan
“terbuka”-nya langit dan bumi untuk mencurahkan rizki. Jadi, jika kita menafsirkan ayat itu
secara mitos-utopis, ayat itu final dan ditafsirkan secara harfiah. Secara ideologis, semua
orang cukup beriman saja untuk memperoleh berkah dan rizki. Tetapi jika kita menariknya
menjadi ide (ilmu), perlu merumuskan teori bahwa antara beriman dan bertaqwa sampai
kepada terbukanya langit dan bumi itu ada widdle range-nya. Karena itu dapatlah dikatakan
bahwa al-Qur’an sebenarnya merupakan sejumlah teori-teori besar yang perlu dielaborasi
menjadi teoti-teoti middle range. Dr. Kuntowijoyo, 1bid, 39, 187-188.

166 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

barangsiapa yang hari ini sama dengan hari kemarin maka dia rugi, dan
barang siapa yang hari ini lebih jelek dari kemarin, maka dia terlaknat”.
Aplikasinya terhadap hadits ini menurut Mudjitahid hampir tidak ada sama
sekali. Kebanyakan masyarakat Lombok kalau dihadapkan dengan kesulitan
ckonomi, mereka cepat menyerah, dengan mengungkapkan kata-kata “wwule ie
pemberian nenek ogjok ite’ (memang itu pemberian Tuhan kepada kita) atau
“Sang era’ le’ akherat tao’ te ea’ man’ bagian” (mungkin nanti di akhirat kita akan
dapat bagian). Para tuan guru juga tidak memberikan dorongan kepada
masyarakatnya agar memiliki etos kerja yang tinggi. Para tuan guru sering
berkomentar:”aro tima’ nja’ sekedi’ asal halal” (sekalipun sedikit asalkan halal),
mereka tidak mengatakan ‘banyak tetapi halal’. Komentar lainnya, “yang
penting ridla Allah”, memang kata-kata itu bagus, tetapi dalam konteks
persaingan bisnis, khususnya dengan nonmuslim tentu tidak memberikan
dorongan.®3

Selanjutnya, para Twan Guru jarang sekali membahas bab jual beli dalam
pengajiannya, kalaupun ada yang membahasnya masih sebatas kaidah normatif
jual beli, belum diarahkan kepada hal praktis, seperti perbankan Islam.
Sesungguhnya kalau dioptimalkan, pengaruh nilai agama sangat kuat dalam
merespons produk bank Syariah. Pada gilirannya bank Islam dapat
berkompetisi secara sehat dengan bank konvensional, hanya saja bank
Syari‘ah belum tersosialisasikan dengan baik.

Melihat gejala nilai religius masyarakat Lombok, maka harus diakui
bahwa pola pemahaman terhadap ajaran agamanya masih sangat parsial dan
terkesan sangat tekstual bahkan cenderung statis dan kaku. Sehingga ketika
berhubungan dengan pembaruan-pembaruan dalam bidang mwudmalat, seperti
perbankan Islam, selalu menimbulkan kecurigaan dari kalangan umat Islam
bahkan para Tuan Guru-nya. Selanjutnya, hal ini juga turut memberikan
bobot kemunduran dalam berpikir, seperti dalam mengelaborasi konsep
muamalat yang lebih disesuaikan dengan konteks zaman yang multidimensi,
misalnya dengan memadukan berbagai pendapat imam mazhab. Sebagai
contoh, para ulama di Lombok, biasanya kurang bisa menerima konsep akad

#Sebagai contoh Qs. al-Baqarah (2): 261: “perumpamaan orang yang menafkabkan hartanya
di jalan Allab, laksana sebutir bijian yang menumbubkan tujub bulir dan tiap bulirnya menumbubkan
seratus biji...”. Masyarakat biasanya menafsirkan kalimat /7 sabilillah’ dengan cara yang
sangat tekstual. Umumnya ditafsirkan pada pembangunan fisik semata, seperti
pembangunan masjid, tanpa pernah berpikir untuk membangun jamaah masjidnya.
Wawancara dengan Drs HL. Mudjitahid, Direktur Utama BPRS Patuh Beramal, tanggal 7
Januari 2001.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 167



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

yang disesuaikan dengan konteks kemajuan zaman, dengan menggunakan
sarana tertentu agar lebih praktis, seperti pendapat mazhab Hanafi atau
Maliki. Padahal, kedudukan hukum jual beli saat ini yang tidak melibatkan
shigat akad dari kedua belah pihak, pihak pembeli hanya membayar harga dan
penjual memberikan barang tanpa mengucapkan lafal atau ungkapan apa-

apa, sebenarnya mempunyai dasar hukum. Ikhwan Abidin Basti mengatakan:

“Pada umumnya para ulama memperbolehkan jual beli atau akad semacam ini dan
mereka menyebutnya ‘agd bi at-ta'athi karena tradisi dan kebiasaan hidup manusia (‘ur))
menginginkan hal-hal yang praktis dan tidak bertele-tele dalam bisnis. Di samping itu
kebiasaan yang sudah menjadi fenomena biasa, ini juga menjadi standar dan ukuran bahwa
praktik demikian telah diterima oleh semua pihak dan tak seorangpun dari mereka yang
merasa keberatan. Bahkan sebagian fugaha (mazhab Hanafi) membolehkan tidak saja
dalam jual beli yang remeh seperti telur, roti dan lain-lain tetapi juga membolehkannya
pada semua transaksi besar seperti rumah dan mobil. Sementara itu mazhab Maliki tidak
mensyaratkan 'wrf sebagai patokan indikator kerelaan pihak yang melakukan akad. Baginya
akad adalah sah apabila terselenggara secara suka rela. Tentu pendapat ini lebih luas dan
lebih mudah dari pendapat Hanafi.”#

Oleh karena itu, faktor nilai religius di daerah ini memang merupakan
salah satu peluang dan sekaligus menjadi tantangan jika salah dalam
memanfaatkannya. Apalagi, kehadiran bank Syari‘ah juga masih dalam tahap
‘pembinaan’, yang sudah pasti keberadaannya masih banyak memiliki
kekurangan, seperti prinsip operasionalisasi yang seringkali tersamar dengan
bank konvensional.

Kesadaran Pengamalan Ajaran Agama. Kuantitas umat Islam yang
besar sekalipun ditopang dengan tingkat ‘ketaatan’ yang tinggi dalam
menjalankan ibadah tidak serta merta menjadi pendorong bank Syariah. Ada
faktor lain yang ikut berperan secara dominan. Ketaatan itu juga masih perlu
dipertanyakan, karena ketaatan umat Islam Lombok lebih banyak
menyangkut zbidah mabdlah. Seringkali pada masalah haramnya bunga bank,
Umat Islam Lombok menganggapnya rbd (haram) seperti yang lazimnya
disampaikan oleh para Twan Gurn dalam pengajian, namun kenyataannya
mereka umumnya berhubungan dengan bank konvensional, sehingga umat
Islam dalam hal ini masih mendua (ambivalen).*>

Konsep Islam yang berlaku pada bank Syari‘ah adalah “rabmatan i al-
Glamin”, sehingga dalam dataran konsep bisa juga untuk nonmuslim,
sedangkan pertumbuhannya tergantung pada umat Islam yang terdiri dari
nasabah, karyawan, ulama, umara maupun legislatifnya. Konsep seperti itu

#Basri, Teori...,2. Lihat pula al-Jaziry, A~Fighu . ...,155-150.
#Wawancara dengan TGH Syafii Ahmad, tanggal 29 Januari 2001.

168 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

telah dibuktikan oleh Bank Syariah Patuh Beramal, sebagaimana
dikemukakan Ahmad Rifa’i bahwa BPRS Patuh Beramal yang berada di
Lombok Barat yang penduduknya banyak beragama Hindu dan Kristen,
malah lebih bisa bertahan (berkembang) dibandingkan BPRS Qiradl Kopang
Lombok Tengah. Hal ini menunjukkan kecilnya pengaruh nilai religius
masyarakat (baca: agama Islam). Sehingga, sekalipun Kristen dan Hindu
asalkan amanah, konsep bank syariah ini cocok diterapkan bagi mereka.4¢
Berkaitan dengan hal di atas, Sutan Remy Syahdeini menyebutkan bahwa
adalah keliru apabila ada yang memiliki persepsi bahwa jasa-jasa perbankan
Islam berkaitan erat dengan ritual keagamaan dari Agama Islam. Jasa-jasa
perbankan Islam sama sekali tidak ada kaitannya dengan ritual keagamaan.
Oleh karena itu, bank syariah boleh memberikan fasilitas pembiayaan atau
jasa-jasa perbankan yang lain kepada nasabah yang tidak beragama Islam.
Juga bank Islam boleh dimiliki dan atau dikelola oleh mereka yang
nonmuslim. Pada saat ini bank-bank besar yang berasal dari Amerika
maupun Eropa banyak yang telah memiliki Islamzic window.*

Selanjutnya efektifitas praktik perbankan Islam harus didasari oleh
pemahaman dan kesadaran penuh dari umat Islam. Drs. Ahmad Rifai

berkomentar:

“Sebenarnya dalam menerapkan bank Syari‘ah ini, kita terikat dengan nilai religius.
Namun baru kita benar-benar terikat apabila syariat Islam pada umumnya jalan, terutama
sendi-sendi (nilai) amdnah masyarakat Muslim telah ditegakkan secara sungguh-sungguh.
Jadi, bank Syari‘ah akan bisa beroperasi apabila syariat Islam telah diterapkan di tengah-
tengah masyarakat, karena logikanya Gagung tidak akan bisa ditanam di atas batu atau di
atas air laut” .48

Kalau ada orang Kristen bersifat amdnah, berarti dia itu cocok dengan
bank Syari‘ah, karena konsep bank Syari‘ah adalah rabmatan ii al-‘Glamin.
Strategi yang bisa dikembangkan dalam upaya mengembangkan ekonomi
Islam (baca: bank Islam) menurut Ahmad Rifai, dengan dua strategi yakni
umat Islam harus bersatu, kemudian lembaga legislatif harus diisi oleh orang
yang memahami dan menghayati Islam.

4Wawancara dengan Ahmad Rifai, Dewan Komisaris BPRS Patuh Beramal, tanggal
23 Januari 2001.

4'Sutan Remy Syahdeini, Perbankan Islam dan Kedudunkannya dalam Tata Hukum Perbankan
Indonesia (Jakarta: PT. Temprint, 1999), 3-4.

#Wawancara dengan Ahmad Rifai, Dewan Komisaris BPRS Patuh Beramal, Selasa 23
Januari 2001.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 169



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

Peran Tuan Guru sebagai Tokoh Agama. Perkembangan produk-
produk bank Syari‘ah khususnya di Lombok, menurut hemat penulis, harus
dilakukan dengan pendekatan agama (religius) dahulu, baru dilakukan
dengan memperhatikan faktor-faktor lain. Hal senada dikatakan Hj. Fatimah
bahwa pendekatan agama memang lebih cocok dibandingkan pendekatan
yang lainnya. Sebagai contoh, kalau Twan Gurn sudah bilang A, maka
masyarakat juga mesti akan ikut, apalagi umat Islam sebenarnya memiliki
komitmen harus memakan makanan yang halal.# Ditandaskan pula bahwa
kalau bank Syari‘ah ingin berkembang di Lombok, salah satu pendekatan
yang harus dipakai adalah dengan mendekati pimpinan organisasi keagamaan
yang ada (secara struktural) maupun tuan guru (secara kultural) sebagai
pimpinan umat dan figur sentral. Sebab kalau pimpinannya —yang nota bene
para Twuan Guru- telah merestui, maka bank Syari‘ah akan mudah diterima
umat.>’

TGH. Safwan Hakim, menyarankan empat hal jika bank Syari‘ah ingin
berkembang di pulau Lombok: para Twan Guru diharapkan ikut
mensosialisasikan bank Syari‘ah dan memberikan fatwa; harus ada gerakan
bersama dari semua elemen masyarakat; umat Islam yang memiliki uang
harus memanfaatkan bank Syari‘ah; dan mereka yang memiliki s&i/
(kemampuan) di bidang perbankan Syariah  harus memberikan
kontribusinya.>! Beliau juga mengatakan bahwa masyarakat Sasak umumnya
mengetahui tentang haramnya bunga bank, tetapi mereka memakai bank
konvensional karena tidak ada alternatif lain yang lebih menjanjikan secara
teknis, seperti tersedianya bank Syari‘ah di tempat yang mudah dijangkau
(lebih dekat) dan efisiensi waktu dan tenaga. Di samping itu, niat mereka
menabung biasanya hanya untuk keamanan uang (security). Aspek keuntungan
(benefit) jarang dijadikan pertimbangan, karena sedikitnya tingkat keuntungan
(bunga). Beliau juga sependapat bahwa bank Syari‘ah itu sebenarnya adalah
satu-satunya pilihan (zhe only choice) jika bank Syari‘ah sudah ada dan bisa
dijangkau dengan mudah oleh masyarakat.

“Wawancara dengan Hj. Fatimah, Kepala MA NW Belencong Kec. Gunungsari,
Senin, tanggal 22 Januari 2001.

S0Wawancara dengan H. Mustami’uddin Ibrahim, Hakim Pengadilan Tinggi Mataram
dan Rektor UNW Mataram, tanggal 24 Januari 2001.

S\Wawancara tanggal 17 Januari 2001.

170 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Muslihun Muslim, Aspek Keagamaan dan Sosial Budaya dalam Pengembangan Bank Syari‘ah di Iombok

Catatan Penutup

Secara sosio-budaya dan sosio-religius terdapat daya dukung dalam
pengembangan bank syariah di Lombok. Di antaranya: adalah mayoritas
masyarakat Lombok adalah pemeluk Islam yang taat, banyaknya twan guru
dan ponpes, adanya keinginan (sebagian) masyarakat untuk menghindari
praktik bunga atau 7bd (religins), adanya keinginan untuk menjaga keamanan
uang (security), dan adanya keuntungan (benefif) yang lebih tinggi, dan adanya
sosialisasi yang dilakukan secara intensif.

Namun demikian, daya dukung tersebut di atas sampai sejauh ini belum
banyak berarti untuk mendukung keberadaan bank Syari‘ah, sehingga
perkembangannya masih belum maksimal. Hal ini dikarenakan secara
normatif masih terjadi ikhtilaf tentang keharaman bunga bank, rendahnya
etos kerja, dan produktifitas. Demikian juga pemahaman terhadap aspek
mn'‘amalat (seperti jual beli) masih sangat kurang. Sementara, Dewan Syari‘ah
yang diharapkan bisa lebih banyak mengawasi praktik Syari‘ah, masih belum
sepenuhnya diefektifkan dalam pengawasan secara langsung. Di sisi lain,
pemerintah masih belum melakukan penyempurnaan UU perbankan yang
masth belum sepenuhnya mengakomodir perangkat perbankan Syari‘ah dan
belum mendirikan piranti moneter yang bisa dijadikan patner bank Syari‘ah.

Dengan demikian, berpengaruh atau tidaknya nilai religius sangat terkait
dengan sikap atau perilaku umatnya. Dalam pengertian  harus
dikombinasikan antara keyakinan (iman) dan pengamalan (ibadah).
Walaupun demikian, sekecil apapun, nilai religius masyarakat itu tetap
memiliki peranan. Untuk mewujudkan efektifitas peranan nilai religius dalam
merespons produk bank Syari‘ah di Lombok, perlu ada gerakan bersama.
Sifat amanah sebagai salah satu nilai religius akan bisa terlaksana dengan
baik, jika ada gerakan bersama. Harus ada upaya membangun visi yang sama
untuk memberikan dorongan yang kuat kepada umat. Gerakan ekonomi
umat, khususnya lewat perbankan Syari‘ah ini, harus digali dari nilai Islam
dan nilai budaya.®

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 171



