AL-QUR’AN DAN PLURALISME AGAMA:
PERSPEKTIF MAHMOUD MUSTHAFA AYOUB

Adi Fadli

Abstract

Islam is revealed by God in order to put human life in the right order in which they
can reach and mafke justice, peace, welfare, and salvation of life. To make all those ideal
objectives come true Muslims need some method of interpretation to the Qur'an, as
ultimate Islamic normative base, to have it be in mutual accord with its real social-cultural
contexct. 1t must be done in respective to its current epistemological development so that
every methods developed in this subject is scientifically and methodologically acceptable.

One of modern Muslim thinkers in this area is Mabmond Musthafa Ayoub who
tries to find out new interpretation method to the sacred texts of Qur'an in relation to
religions pluralism. His way of interpretation asserted the Islamic tendency toward
dialogue efforts in solving any problems related to religions pluralism. His way differs from
most Muslims’ way that tends to make the ideal massage of Islam untouchable. He
concludes that Islam wants Muslims to continnonsly make interreligions dialogue,
especially with its two older brothers in Abrabamic religions—|Jews and Christian.

Keywords: Pluralisme, al-Qur’an, Jidal Ahsan.

KETIKA tujuan dari agama adalah untuk menyejahterakan dan mendamaikan
kehidupan manusia, maka idealnya tujuan itu mestinya dapat dicapai dengan
cara menafsirkan dan membumikan ajarannya sesuai dengan kebenaran dan
kehendak Tuhan. Namun, sayangnya idealita dengan realita kadang bagaikan
jurang curam yang sangat jauh terpisah. Kesalahan bukan terletak pada
ajaran kitab suci, tetapi lebih pada cara tafsir atau interpretasi pemeluk itu
sendiri. Walaupun memang pada dasarnya pencapaian terhadap kebenaran
mutlak merupakan suatu hal yang mustahil, tetapi usaha untuk terus
interpretasi, reinterpretasi dan reinterpretasi kembali yang kontinu
diharapkan akan dapat membawa pada pencapaian idealita dari suatu agama.

Di antara ajaran kitab suci yang sejauh ini sering menimbulkan penafsiran
yang dapat mendorong kepada lahirnya berbagai tindak kekerasan adalah
yang berkaitan dengan pluralitas (agama). Padahal menurut kitab suci al-

142 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayoub

Qur’an pluralitas merupakan sunnatullah, yang mengandung makna sebagai
simbol atau tanda kebesaran Tuhan (Qs. Rum [30]: 20); sebagai sarana
berinteraksi dan berdialog antarsesama manusia (Qs al-Hujurat [49]: 13);
sebagai ujian dan sarana manusia dalam berlomba menuju kebaikan dan
prestasi (Qs al-Ma’idah [5]: 48); dan sebagai motivasi beriman dan beramal
shaleh (Qs. al-Bagarah [2]: 60). Namun, apabila idealitas al-Qur’an itu
tertuang dalam pikiran manusia menjadi sebuah tafsir maka tidak jarang
menghasilkan  pemahaman-pemahaman yang berpotensi mendorong
munculnya keyakinan, sikap, perilaku yang justru bertentangan dengan
idealitas-idealitas tadi, terutama munculnya berbagai bentuk #uth claim.
Akibat yang lebih serius dari pemahaman semacam ini adalah potensinya
dalam mendorong munculnya berbagai bentuk ketegangan, konflik,
kekerasan dan anarkhisme yang mengatasnamakan agama. Hal semacam itu,
pada giliranya akan semakin memposisikan agama dan para pemeluknya
kepada posisi yang tidak menguntungkan, karena agama dan pemeluknya
kemudian diidentikan dengan berbagai tindak kekerasan dan anarkhisme.

Dalam situasi seperti di atas, maka penting untuk berupaya memberikan
pemaknaan baru pada agama melalui penafsiran kitab suci dalam rangka
menghidupkan kembali Tuhan dalam kesadaran setiap diri kita dan
menjadikan kehidupan ini indah, sejuk dan penuh dengan kedamaian?!
Jawabannya yang mungkin tepat adalah “mungkin”, dan kemungkinan ini
dapat diraih dengan cara mengubah cara pandang dan paradigma berfikir
kita terhadap al-Qur’an. Tulisan ini mencoba melihat tawaran Ayoub (baik
itu merupakan gagasan baru atau fz'kid dari ide yang telah ada) dalam
masalah ini untuk membangun dialog yang lebih responsif antara al-Qur’an
dengan realitas.

Mengenal Ayoub

Nama lengkap Ayoub adalah Mahmoud Musthafa Ayoub, lahir pada
tahun 1935 di sebuah desa Syi’ah, di Ayn Qana, Libanon Selatan. Ia
mengeyam pendidikan tinggi di  University of Phensylpania, dimana ia
memperoleh M.A. dalam bidang pemikiran agama pada tahun 1966, dan
gelar Ph.D.nya di Harvard University pada tahun 1975 dalam bidang bidang
Sejarah Agama. Beliau mengajar di berbagai perguruan tinggi di Amerika
Serikat, Kanada, Inggris dan Libanon dan sejak tahun 1977 ia menjadi
Profesor of Islamic Studies di Departement of Religion, Temple University,
Philadephia, Amerika Serikat. Di antara karyanya adalah Redemtive Suffering ini

Ulnmuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 143



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayonb

Islam: A Study of Devotional Aspects of Ashura ini Twelver Shi’ism. Dalam bidang
tafsir, Ayoub telah menerbitkan dua di antara sepuluh jilid buku yang
direncakannya dengan judul The Qur'an and Its Interpreter I dan II (Albany:
State University of New York Press, 1984 dan 1992). Tulisan (makalah)
Mahmoud Ayoub telah lebih dari 60 makalah yang telah diterbitkan dengan
beragam tema, dari khazanah (turats) intelektual Islam sampai pada dialog
Muslim-Kristen, seperti nabwa al-jidal al-‘absan (1997).1

Tafsir Kontekstual Mahmoud Ayoub

Kecenderungan negatif sebagian besar kaum Muslim dalam melihat dan
memahami agama lain dengan kaca mata al-Qur’an membuat Ayoub menjadi
gelisah. Apakah proses zafhim dalam rangkaian sejarah belumlah cukup untuk
membuka mata kebanyakan kaum Muslim, ataukah belum mencapai pada
taraf za'mig al-tafhim (pemahaman mendalam) yang menyejarah dan
komprehensif. Atau Tuhan telah salah arah dalam mengirim wahyunya,
sehingga kalim-Nya tidak dapat dipahami oleh bahasa bumi, namun jelas ini
adalah suatu hal mustahil.

Berangkat dari kegelisahan inilah, Ayoub mencoba memberikan
kontribusi positif dalam memahami teks kitab suci. Hal ini merupakan dialog
internal, sehingga diharapkan kaum Muslim dalam semua strata sosial dapat
tercerahkan dalam memahami bahasa al-Qur’an dengan benar dan kemudian
akan jelas tercermin dalam semua bahasa tingkah lakunya. Dalam bahasa lain
bahwa proses pelurusan zafhin al-ummah (dialog internal) akan mengantarkan
kepada dialog eksternal yang lebih positif. Walaupun memang determination-
social-religins-culture tidak dapat dipisahkan dari diri seorang mufassir, namun
penjumlahan dari sekian banyak usaha tersebut atau titik-titik itu akan dapat
diharapkan menghasilkan garis yang lebih obyektif. Jelasnya, apa yang
dilakukan oleh Ayoub merupakan ztibid alfard menuju gmai‘ kulli. Perlu
ditegaskan lagi di sini bahwa proses menuju dialog eksternal (melihat dan
memahami agama lain) ini adalah dalam bingkai kacamata al-Qur’an saja.

Selanjutnya Ayoub berusaha membaca, memahami, menafsirkan dan
kemudian mereinterpretasi kembali ajaran al-Qur’an untuk lebih membumi.
Penafsiran Ayoub mempunyai ciri khas tersendiri yaitu cara dan metode
yang dilakukan adalah lintas mazhab, merujuk kepada mufassir klasik sampai

'"Mahmoud Ayoub, Dirdat fi ‘Aldgat al-Masihiyah al-Islamiyah (t.t.p.: t.p., t.t.).

144 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayoub

modern dan kesimpulan yang diambil tidak terikat oleh tafsiran lahiriyah
saja, namun maknawi juga.?

Al-Qur’an dan Seruan untuk Dialog?

Usia dialog antaragama adalah setua agama itu sendiri, baik secara
teologis maupun historis. Secara teologis Islam dan Ahli Kitab* bertemu
karena sama-sama merupakan Abrahamic religions dengan ciri khasnya yaitu
monoteisme. Dengan kata lain bahwa &alimatin sawid’in—dalam Qs. Al
Imran (3): 64—yang diserukan Islam kepada Ah/ al-Kitib merupakan titik
temu dialogis, dimana ketiga agama itu bertemu pada agama Ibrahim yang
mengesakan Tuhan.?

Secara historis, Muhammad telah bertemu dengan orang Kristen jauh
sebelum beliau diangkat menjadi Nabi, yaitu ketika beliau berusia 9 tahun
diajak oleh pamannya Abu Thalib untuk berdagang. Dalam perjalanan itulah
beliau bertemu dengan Bahirah, seorang biarawan Kristen di Busra, dimana
mengingatkannya dengan sebuah ramalan dalam sebuah naskah kuno
tentang kedatangan seorang nabi di tanah Arab.°

Menurut Ayoub bahwa al-Qur’an ketika berbicara dialog antaragama
bersikap ambivalen; disatu sisi mengakui keberadaan agama lain, tetapi pada
sisi lain membatalkan agama lain dengan konsep naskinya. Konsep dialog

Mahmoud Ayoub, The Qur'an and Its Interpreters, vol I, (New York: State University of
New York, 1984), 2-3.

3Istilah dialog dalam al-Qur’an dipakai dengan lafaz jidi/ (Qs. al-Nahl [16]: 125) dan a/
Jiddl al-absan (Qs. al-‘Ankabut [29]: 40) yaitu tetlibat secara akrab dengan seseorang dalam
sebuah diskusi atau perdebatan. Dialog dilakukan dalam kerangka universalitas keimanan
dari berbagai agama. Sedang yang dimaksud dengan dialog antarumat beragama adalah
percakapan dua atau berbagai pihak kalangan penganut agama untuk mengungkapkan
pandangan mereka secara tepat; dan sebaliknya mendengarkan pandangan mitra dialog
secara terbuka tanpa apriori. Lihat Mahmoed Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen dalam
Prespektif Islam, ter. Ali Noer Zaman (Yogyakarta: Fajar Pustaka, 2001), 192. Djohan
Efendi, ez. al, “Dialog Antarumat Beragama” dalam Ewsiklopedi Tematis Dunia Islam, jilid 6
(Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve), 212.

4Ahlul Kitab adalah istilah yang berasal dari al-Qur’an ini terutama merujuk pada
komunitas Yahudi, Kristen, dan Shabi‘un (tidak sering disebut) sebagai pemilik kitab-kitab
suci Tuhan sebelum al-Qur’an. Lih. John L. Esposito, Eusiklopedi Oxford Dunia Islam
Modern, ter. Eva Y. N., Femmy Syahrani, Jarot W., dan Poerwanto Rofik S., jilid 1
(Bandung: Mizan, 2001), 78.

SDawam Raharjo, Ensikloped: al-Qur'an (Jakarta: Paramadina, 2002), 102-5.

°BEfendi, ¢t al., “Dialog..., 213

Ulnmuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 145



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayonb

inilah yang kemudian ingin direinterpretasi kembali sehingga pengakuan
terhadap agama lain oleh al-Qur’an hendaknya juga dibarengi dengan tidak
membatalkannya sekaligus. Bagaimana kemudian konsep dialog ini
dibangun? Ayoub mengkaji pluralisme dengan mengambil objek kajiannya
adalah Qs. al-Hajj (22): 17, Qs. al-Baqarah (2): 62, Qs. al-Ma’idah: 69 dan
Qs. al-Ma’idah (5): 82-85. Dia berpendapat bahwa kajian pluralisme akan
mengantarkan kita kepada dialog antaragama.

Ayoub memulai kajiannya dengan melihat pendapat-pendapat para
mufassir, tidak peduli apa ia Sunni atau Syi’i, Tradisionalis atau Modernis,
Mu‘tazilah atau lainnya, seperti dalam buku tafsirnya, pendapat mufassir
vang dirujuk adalah Ibnu Arabi (Tafsir al-Qur'an al-Karim, Ibnu Katsir (Tafsir
al-Qur'an al-Adhim), al-Naisaburi (Gbhara'ib al-Qur'an wa Raghd’ib al-Furgan), al-
Qummi (Tafsir al-Qummi), al-Qurthubi (al-Jami* i Abkdm al-Qur'an), Sayyid
Qutb (F7 Zhilal al-Qur'an), al-Razi (Fath al-Qadir), al-Thabari (Jami’ al-Baydn ‘an
Ta'wil  °Ayi al-Qur'an), al-Tabarsi (Majma’ al-Bayin fi Tafsir al-Qur'an), al-
Thabathaba’t (a/-Mizan fi Tafsir al-Qur'an), al-Wahidi (Asbib Nuzsil al-Qur'dn)
dan al-Zamakhsyari (a/-Kasysyaf) dikaji kemudian menguraikannya dan
menyimpulkannya dengan berusaha tidak keluar dari konsep rabmatan i al-
‘Glamin-nya Islam. Sebab, menurutnya ketika al-Qur’an berbicara pada hati
kaum Muslim yang shaleh melalui para pembacanya, maka al-Qur’an
berbicara tentang situasi sosio-politik dan religius umat Islam melalui para
mufassirnya.”

Menurut Ayoub para mufassir tersebut di atas cenderung untuk
mengubah pesan dialog positf al-Qur’an menjadi negatif, hanya karena
sebagai lanjutan dari persaingan ekonomi, sosial-politik dan agama. Beberapa
pemikir muslim yang menurut Ayoub termasuk dalam kategori itu seperti
Sayyid Quthb, Abdul Qadir bin Syaybat al-Hamd, Muhammad Sayyid al-
Thantawi, Muhammad Mutawalli Sya’rawi, M. Jawad al-Balaghi, khususnya
dengan pandangan mereka yang menyatakan bahwa kedatangan Islam
membatalkan agama sebelumnya. Alasannya adalah berdasarkan prinsip
keunggulan Islam atas agama lain (swpercessionism), juga keunggulan
Muhammad atas nabi-nabi sebelumnya sebagaimana yang dikedepankan oleh
Abdul Qadir. Pembatalan yang dianut oleh at-Thantawi dengan syarat yaitu
bila agama sebelum Islam belum menerima seruan Islam, maka amalannya
diterima, wa illa fala. Hal senada juga diungkapkan oleh Sayyid Hawa.8

7Ayoub, Mengurai..., 170.
81bid., 175-186.

146 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayoub

Sedang Muhammad Jawad al-Mughniya, Nasir Makarim al-Syirazi dan
Sayyid Mahmud al-Talqani mengatakan bahwa Islam juga mengakui agama
sebelumnya. Al-Taligani lebih lanjut menyatakan Yahudi dan Nasrani adalah
orang yang telah masuk Islam, sedang kata: man dmana bi al-1.ih adalah orang
yang memiliki keimanan yang benar dalam hati. Jika pendapat ini ditarik ke
dalam jangkauan lebih luas, maka agama selain A/ a/-Kitib pun diakui oleh
Islam, sebagaimana juga yang dikedepankan oleh Rasyid Ridha dalam tafsir
al-Mandrnya. Adapun Wahbah al-Zuhaili rupanya dalam kebingungan
antara membatalkan atau mengakui, tapi ia cenderung untuk mengatakan
bahwa Islam membatalkan agama sebelumnya karena .45/ al-Kitab sekarang
tidak menjaga, memelihara teks kitab sucinya dan salah juga dalam
menafsirkannya.?

Dalam hal dialog Muslim-Kristen, Sayyid Qutb lebih ekstrim lagi dengan
mengatakan bahwa setiap kerja sama sosial, ekonomi Muslim-Kristen adalah
penyerahan bodoh pada hegemoni Kristen. Berbeda dengan al-Sya’rawi dan
al-Zuhaili yang walau berpendapat adanya naskh, namun membuka dan
mengajurkan untuk dialog. Al-Sya’rawi beralasan, Kristen dalam pikirannya
adalah dzzmmi, sedang al-Zuhaili lebih dialogis dengan melihat tangisan orang
Kristen sebagai apresiasi emosional atas firman Tuhan, dan Kristen dalam
pikirannya mungkin mereka mengakui Muhammad tanpa menjadi Muslim.
Adapun al-Mughniyya lebih mencermati pemikiran Kristen dengan
humanismenya adalah lebih dekat dengan Islam daripada pemikiran Yahudi
sehingga dialog Muslim-Kristen adalah sangat memungkinkan, berdasar ayat
aqrabahum mawaddah."!

Setelah mengemukakan pandangan para mufasir dan pemikir muslim
tersebut, Ayoub mencoba mengemukakan pandangannya dalam masalah ini.
Lebih lanjut dia menarik tesis dari Qs. al-Ma’idah: 82-85 bahwa ayat tersebut
menggambarkan dialog harmonis dan persahabatan Muslim-Kristen dalam
ruang dan waktu yang tidak terbatas, tetapi dengan syarat kehidupan iman
mereka sesuai dengan yang disyaratkan ayat-ayat tersebut dan yang lainnya
seperti Qs. Al-Hadid (57): 27. Ayoub juga menjelaskan bahwa ayat-ayat yang
menjadi kajian ini tidak menegasikan agama lain, tetapi bersifat naratif,
sehingga tidak bisa dinaskh sebab kronologi turunnya adalah znni hidza wa al-
ladzi ja‘a bibi Tsé liyukbrija min misykitin waihidatin.

91bid., 186-192.
10]bid., 180-1.
]bid., 200-3.

Ulnmuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 147



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayonb

Pada akhirnya Ayoub membuat kesimpulan bahwa dalam hal pluralisme
agama al-Qur’an bersifat ambivalen, pada satu sisi bersifat dialogis, dan pada
sisi lain adialogis, namun ayat-ayat adialogis mestinya dipahami sebagai ayat
yang tidak menegasikan ayat-ayat positif yang lebih banyak dan tegas,
schingga akan memunculkan pengakuan terhadap agama lain dan jidal ‘Gdil
dan absan Muslim-Kristen. Juga, perlu diperhatikan bahwa al-Qur’an
menerima keragaman agama dan juga mengecam konflik antaragama. a/-
ta‘addudiyah al-diniyyah atau tfanawwu’ al-‘adyin yang dimaksud di sini adalah
dalam bingkai universalitas keimanan pada Allah, nabi dan kitabnya dimana
syumuliyyat/ wabdat al-iman tidak bermakna seragam, akan tetapi agama lain
diserukan untuk mengakui nabi-nabi beserta kitab-kitab yang dibawanya
untuk kemudian beribadah sesuai dengan ajaran kitabnya masing-masing.
Dati tanawwn’ al-adyin dan synmuliyyat/ wahdat al-iman inilah kemudian akan
diharapkan munculnya sebuah dialog yang harmonis atau sikap yang dialogis.

Mencermati Rekonstruksi Pluralisme Mahmoud Ayoub

Ayoub ingin membuktikan bahwa al-Qut’an shalibun likulli zamadn wa
makdn dengan menggunakan pendekatan kontekstual, yaitu teks dengan
konteks mempunyai hubungan yang tidak dapat dipisahkan. Teks mestinya
dipahami dengan benar dan berusaha melihat ide-ide universal di balik teks
tersebut untuk kemudian dirunut relevansi dengan konteks kekinian. Teks
dalam hal ini bukan berarti lepas dari konteks historis atau bistorical construct-
nya, namun lebih dari itu yaitu semua hal yang ikut serta memaknai dan
menjadikan ia sebagai teks. Hal ini terlepas dari teks itu berdiri sendiri,
namun juga tidak menutup kemungkinan ia independen untuk dapat
menemukan makna universalitas teks.

Sebenarnya apa yang ingin dibangun oleh Ayoub sama halnya dengan apa
yang dikemukakan oleh Arkoun dan Rahman, dimana adanya hubungan
antara teks dan konteks.'? Arkoun dalam memandang pluralisme pemikiran

12§ecara umum, upaya penafsiran al-Qur’an yang dikembangkan adalah berada dalam
kerangka mandhiii, yang berangkat dari framework. Pertama, bertolak dari filsafat sosial yakni
dengan melihat realitas pluralitas agama sebagai swmnat al-Idh atau kenyataan sosial,
kemudian dilihat eksplanasi dan konsepsinya dalam al-Qur’an. Begitu halnya yang
dilakukan oleh Ayoub dengan gagasan dialognya, juga Rahman dengan teoti double
movement-nya. Keduna, berangkat dari konsep dan istilah-istilah kunci (keywords) dalam al-
Qur’an yang sarat makna, seperti fithrah, ‘adl, tagwa dan lainnya. Contoh yang paling tepat
dalam hal ini adalah apa yang dilakukan oleh Dawan Raharjo dengan Ensiklopedi al-Qur’an-
nya. Ayoub juga mendasarkan pemikirannya pada eywords al-Qur’an tersebut bahwa tidak

148 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayoub

keagamaan menggunakan pendekatan sosial, ia berupaya memperhatikan
bentuk kultural yang lebih spesifik dari masyarakat beragama, juga sekaligus
mencermati dinamika sosial umat beragama. Sedang analisisnya bercorak
interpretatif; masyarakat tidak lagi diperlakukan sebagai ‘mesin’, tetapi system
of meaning (sistem pamahaman makna) atau dengan kata lain bahwa corak
interpretasi selalu mempertimbangkan realitas dunia kehidupan yang
terbentuk lewat pemahaman bahasa. Rekonstruksi Arkoun adalah proyek
kritik historis dan epistemologis (rethingking Islam) terhadap berbagai
prinsip, makna-makna, definisi-definisi Islam yang selama ini salah dipahami
dan berseberangan dengan prinsip pundamental Islam sebagai rapmat /i al-
dlamin.’3 Namun corak kritik historis yang dilakukan oleh Ayoub lebih
bercorak interpretatif-komparatif dengan tidak meninggalkan pesan universal
yang dibawa Islam. Ayoub melihat teks dengan melakukan explorasi dari
mufassir klasik sampai modern, kemudian setelah melihat perbandingan
interpretasi semua mufasir, Ayoub mencoba mengambil jalan tengah dengan
tanpa melupakan prinsip fundamental Islam yaitu sebagai rabmat li al-‘dlamin.
Adapun bentuk dialog yang ingin digapai oleh Ayoub adalah a/-[idil al-
Muntyj atau dialog positif. Hal ini bukan berarti dengan pengakuan
keberadaan agama-agama lain akan bermuara pada penyatuan agama, namun
lebih pada tautsig imani kepada agama masing- masing bagi setiap pemeluk.
Disamping solusi a/-[idil al-Hasan'* Ayoub, menarik pula dua pendekatan
yang ditawarkan oleh Amin Abdullah dalam bingkai hal pluralisme ini.
Kedua pendekatan ini merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan,
vaitu pertama, pendekatan zmani (believer); pendekatan ini lebih bersifat

mungkin ayat-ayat al-Qur’an saling kontradiksi, namun interpretasi terhadap ayat
tersebutlah yang mestinya dikaji ulang kembali. Oleh karenanya, Ayoub bisa dikatakan
menggunakan pendekatan kontekstual, yaitu kontektualisasi ayat-ayat al-Qur’an dilakukan
dengan dua gerak bolak-balik hermeunitis (antara teks dan konteks) untuk menemukan
keseimbangan antara tuntutan praksis dengan universalitas makna teks. Lihat Umi
Sumbulah, Merekonstruksi Realitas Pluralisme Agama dengan Perspektif al-Qur’an, dalam Jurnal
el-Harakah, edisi 59 tahun XXIII, Maret-Juni 2003, 77., Majelis Tarjih dan Pengembangan
Pemikiran Islam PP Muhammadiyah, Tafsir Tematik al-Qur'an (Yogyakarta: Pustaka SM,
2000).

BAmin Abdullah, “Studi Agama Era Post-Positivisme: Implikasinya bagi Dialog
Antaragma”, dalam Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antaragama (Y ogyakarta: Bentang,
2000), xiv-xix.

14Alwi Shihab menyatakan bahwa dialog positf adalah ketika seseorang mendengar
mitra dialognya berbicara, akan lebih mengukuhkan iman yang dianutnya. Lih. William E.
Philips, Mubammad dan Isa (Bandung: Mizan, 2001), 2.

Ulnmuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 149



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayonb

apriori, penuh dengan #ruth claim dan salvation claim, sehingga lebih bercorak
cksklusif, kedna, pendekatan bistoris-ilmiah; dimana lebih bersifat aposteriori,
empiris, opend ended, dialogis dan toleran tanpa perlu menanggalkan baju
normativitas ajaran agama yang dipeluknya.!®

Walau masih menyisakan banyak pertanyaan, dan itu dalam ranah zwdini,
(misal: Jaw asya’ Miisa lattaba‘ani), namun bagaimanapun, pendekatan smwdni
perlu terus dikaji sehingga menemukan pemaknaan yang sempurna terhadap
teks (baik itu al-Qur’an dan Hadits). Terutama terhadap hadits, sebab selama
ini cenderung kurang dikaji.

Hal yang perlu ditambahkan di sini adalah bahwa para mufasir, termasuk
di dalamnya Ayoub, Arkoun dan Rahman dalam membicarakan suatu ayat
dalam al-Qur’an kurang memperhatikan mundsabah bayn al-gyat'® ketika
membicarakan suatu tema (ayat) kurang memperhatikan munasabah ayat
sebelum dan sesudahnya, sehingga mungkin dari hal ini pesan komprehensif
al-Qur’an kurang bisa dipahami. Relevan dengan masalah ini, Amin
Abdullah menayatakan, “umat Islam perlu sepenuhnya menyadari bahwa
hanya melalui pemahaman al-Qur’an secara komprehensif dan utuh akan
dapat ditemukan pokok-pokok ajaran yang berkaitan dengan pluralisme
keberagamaan manusia”.!” Hal inilah yang mungkin dimaksud dengan
kepekaan yang ‘bersahaja’ oleh Amin Abdullah dalam melihat pluralisme dan
dialog antaragama, dan bukannya ‘ideal-language’ yang bersifat reduktif-
positivistik.'® Dalam hal ini, Quraisy Shihab, pakar tafsir tematik di
Indonesia menegaskan bahwa

“Berbicara mengenai wawasan al-Qur’an tentang suatu masalah tidak
akan sempurna, bahkan boleh jadi keliru, jika pandangan hanya tertuju
kepada satu dua ayat yang berbicara menyangkut hal tersebut. Karena cara
demikian akan melahirkan pandangan parsial yang tidak sejalan dengan
tujuan pemahaman wawasan, lebih-lebih bila analisis dilakukan terlepas dari
konteks (mundsabah) ayat, sejarah, asbib al-nuzil (latar belakang turunnya

1>Abdullah, “Studi Agama....xxx.

16Sebab tidak cukup kiranya dalam memahami sebuah ayat al-Qur’an hanya dengan
mengambil dan menghubungkannya dengan tema yang sesuai dengan ayat tersebut. Dalam
pada inilah maundsababh bayn al-aydt (yaitu hubungan antara ayat yang menjadi kajian dengan
ayat persis sebelum dan sesudahnya, karena bukankah hal tersebut menyangkut masalah
konteks ayat tersebut) sangat dibutuhkan dan menujadi urgen.

17Abdullah, “Studi Agama..., xxi.

18]hid., xi-xii.

150 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayoub

ayat), penjelasan Nabi (a/-Sunnah), dan sebagainya, yang dihimpun oleh
pakar-pakar al-Qur’an dengan istilah pendekatan ‘tematis’ (maudht§)”.*

Lebih lanjut, Quraisy Shihab menerangkan bahwa dalam konteks
hubungan dengan Yahudi dan Kristen ada beberapa istilah yang digunakan
al-Qur’an, yaitu al-Yabhid sebanyak 8 kali, sedang Nashdri sebanyak 14 kali,
Abl al-Kitab 31 kali dan al-ladzina hadi 10 kali, dan beberapa istilah lainnya.
Misalnya istilah selain istilah Ahl Kitab, al-Qut’an juga memakai istilah 727 al-
kitdb, 7iti nashib min al-kitab, al-Y ahid, al-ladzina Haddi, Bani Isra’ll, al-Nashara,
dan lainnya. Ketika al-Qur'an memakai istilah a/-Yahid, maka kesan yang
muncul adalah kecaman atau gambaran negatif tentang mereka, misalnya
ketidakrelaan orang-orang Yahudi dan Nasrani terhadap kaum Muslim
sebelum mengikuti mereka (Qs. al-Bagarah [2]: 120), dan tidak bolehnya
kaum Muslim menjadikan orang Yahudi dan Nasrani sebagai penolong (Qs.
al-Ma’idah [5]: 51).

Bila al-Qur’an memakai istilah Nashird dan  al-ladzina  badu, maka
terkadang digunakan dalam konteks positif dan pujian seperti Qs. al-Ma’idah
[5]: 82 yang menjelaskan tentang mereka yang paling akrab persahabatannya
dengan orang-orang Islam; dan juga kandang kandungan bersifat netral,
bukan kecaman dan bukan juga pujian, seperti Qs. Al-Hajj (22): 17 yaitu
tentang keputusan Tuhan yang adil terhadap mereka dan kelompok lain.
Dengan demikian bila al-Qur’an memakai a/-Yahiid maka pasti ayat tersebut
berupa kecaman atas sikap-sikap mereka, namun bila menggunakan Nashara,
tidak mesti berupa kecaman seperti halnya istilah @/l adzina Hadn.? Dari
sinilah kemudian dapat kita lihat secara jelas atau dapat memahami isi
kandungan al-Qur’an secara komprehensip bahwa ayat-ayat adialogis tidak
datang untuk menegasikan ayat-ayat diologis, sebagaimana diungkap oleh
Ayoub. Hal ini terlihat jelas misalnya dari sejumlah istilah yang digunakan
dalam al-Qur’an untuk menyebut agama lan (Yahudi dan Kiristen), yang
masing memiliki makna menurut konteks sosio-historis tertentu.

Penutup

Akhirnya, meski permasalahan yang diangkat oleh Ayoub masih dalam
dataran hadarat al-nash, namun usahanya adalah ikhtiyar atau mubdawalah yang
jelas menuju kepada proses pemahaman yang lebih menuju badlrat al-’ilm dan
badlrat al-falsafah. Al-wa’yn al-nafsi dan al-wa'yn al-jjtima’i atau kepekaan

YQuraish Shihab, Wawasan al-Qur'an, Bandung: Mizan, 2000), 347.
20]bid., 348-9.

Ulnmuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 151



Adi Fadli, A/~Qur'an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mabmond Musthafa Ayonb

‘bersahaja’—meminjam istilah Amin Abdullah—merupakan kunci awal
untuk menemukan titik temu dari garis panjang suatu ajaran (pluralitas
agama). Dari titik temu inilah kemudian akan melahirkan sebuah dialog (dua
arah, tawashan, ta’arafu dan jidal absan) yang membuahkan (al-muntij) manisnya
rasa kebersamaan dan bukan duri yang meninggalkan luka dalam. Masihkah
kepekaan (a/-wa’yu) itu ada dan hidup dalam setiap diri kita, sehingga kita
dapat lebih paham terhadap diri kita sendiri dan tidak berputih mata
terthadap orang lain?!l. Semoga.

152 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



