
 

142  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

AL-QUR’AN DAN PLURALISME AGAMA: 
PERSPEKTIF MAHMOUD MUSTHAFA AYOUB 

Adi Fadli 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Islam is revealed by God in order to put human life in the right order in which they 
can reach and make justice, peace, welfare, and salvation of life. To make all those ideal 
objectives come true Muslims need some method of interpretation to the Qur’an, as 
ultimate Islamic normative base, to have it be in mutual accord with its real social-cultural 
context. It must be done in respective to its current epistemological development so that 
every methods developed in this subject is scientifically and methodologically acceptable.  

One of modern Muslim thinkers in this area is Mahmoud Musthafa Ayoub who 
tries to find out new interpretation method to the sacred texts of Qur’an in relation to 
religious pluralism. His way of interpretation asserted the Islamic tendency toward 
dialogue efforts in solving any problems related to religious pluralism. His way differs from 
most Muslims’ way that tends to make the ideal massage of Islam untouchable. He 
concludes that Islam wants Muslims to continuously make interreligious dialogue, 
especially with its two older brothers in Abrahamic religions—Jews and Christian. 

Keywords: Pluralisme, al-Qur’an, Jidâl Ahsan. 

_______________ 

KETIKA tujuan dari agama adalah untuk menyejahterakan dan mendamaikan 
kehidupan manusia, maka idealnya tujuan itu mestinya dapat dicapai dengan 
cara menafsirkan dan membumikan ajarannya sesuai dengan kebenaran dan 
kehendak Tuhan. Namun, sayangnya idealita dengan realita kadang bagaikan 
jurang curam yang sangat jauh terpisah. Kesalahan bukan terletak pada 
ajaran kitab suci, tetapi lebih pada cara tafsir atau interpretasi pemeluk itu 
sendiri. Walaupun memang pada dasarnya pencapaian terhadap kebenaran 
mutlak merupakan suatu hal yang mustahil, tetapi usaha untuk terus 
interpretasi, reinterpretasi dan reinterpretasi kembali yang kontinu 
diharapkan akan dapat membawa pada pencapaian idealita dari suatu agama. 

Di antara ajaran kitab suci yang sejauh ini sering menimbulkan penafsiran 
yang dapat mendorong kepada lahirnya berbagai tindak kekerasan adalah 
yang berkaitan dengan pluralitas (agama). Padahal menurut kitab suci al-



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 143 

Qur‟an pluralitas merupakan sunnatullah, yang mengandung makna sebagai 
simbol atau tanda kebesaran Tuhan (Qs. Rum [30]: 20); sebagai sarana 
berinteraksi dan berdialog antarsesama manusia (Qs al-Hujurât [49]: 13); 
sebagai ujian dan sarana manusia dalam berlomba menuju kebaikan dan 
prestasi (Qs al-Mâ‟idah [5]: 48); dan sebagai motivasi beriman dan beramal 
shaleh (Qs. al-Baqarah [2]: 60). Namun, apabila idealitas al-Qur‟an itu 
tertuang dalam pikiran manusia menjadi sebuah tafsir maka tidak jarang 
menghasilkan pemahaman-pemahaman yang berpotensi mendorong 
munculnya keyakinan, sikap, perilaku yang justru bertentangan dengan 
idealitas-idealitas tadi, terutama munculnya berbagai bentuk truth claim. 
Akibat yang lebih serius dari pemahaman semacam ini adalah potensinya 
dalam mendorong munculnya berbagai bentuk ketegangan, konflik, 
kekerasan dan anarkhisme yang mengatasnamakan agama. Hal semacam itu, 
pada giliranya akan semakin memposisikan agama dan para pemeluknya 
kepada posisi yang tidak menguntungkan, karena agama dan pemeluknya 
kemudian diidentikan dengan berbagai tindak kekerasan dan anarkhisme. 

Dalam situasi seperti di atas, maka penting untuk berupaya memberikan 
pemaknaan baru pada agama melalui penafsiran kitab suci dalam rangka 
menghidupkan kembali Tuhan dalam kesadaran setiap diri kita dan 
menjadikan kehidupan ini indah, sejuk dan penuh dengan kedamaian?! 
Jawabannya yang mungkin tepat adalah “mungkin”, dan kemungkinan ini 
dapat diraih dengan cara mengubah cara pandang dan paradigma berfikir 
kita terhadap al-Qur‟an. Tulisan ini mencoba melihat tawaran Ayoub (baik 
itu merupakan gagasan baru atau ta’kîd dari ide yang telah ada) dalam 
masalah ini untuk membangun dialog yang lebih responsif antara al-Qur‟an 
dengan realitas. 

Mengenal Ayoub 

Nama lengkap Ayoub adalah Mahmoud Musthafa Ayoub, lahir pada 
tahun 1935 di sebuah desa Syi‟ah, di Ayn Qana, Libanon Selatan. Ia 
mengeyam pendidikan tinggi di University of Phensylpania, dimana ia 
memperoleh M.A. dalam bidang pemikiran agama pada tahun 1966, dan 
gelar Ph.D.nya di Harvard University pada tahun 1975 dalam bidang bidang 
Sejarah Agama. Beliau mengajar di berbagai perguruan tinggi di Amerika 
Serikat, Kanada, Inggris dan Libanon dan sejak tahun 1977 ia menjadi 
Profesor of Islamic Studies di Departement of Religion, Temple University, 
Philadephia, Amerika Serikat. Di antara karyanya adalah Redemtive Suffering ini 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

144  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Islam: A Study of Devotional Aspects of Ashura ini Twelver Shi’ism. Dalam bidang 
tafsir, Ayoub telah menerbitkan dua di antara sepuluh jilid buku yang 
direncakannya dengan judul The Qur’an and Its Interpreter I dan II (Albany: 
State University of New York Press, 1984 dan 1992). Tulisan (makalah) 
Mahmoud Ayoub telah lebih dari 60 makalah yang telah diterbitkan dengan 
beragam tema, dari khazanah (turats) intelektual Islam sampai pada dialog 
Muslim-Kristen, seperti nahwa al-jidâl al-‘ahsan (1997).1 

Tafsir Kontekstual Mahmoud Ayoub 

Kecenderungan negatif sebagian besar kaum Muslim dalam melihat dan 
memahami agama lain dengan kaca mata al-Qur‟an membuat Ayoub menjadi 
gelisah. Apakah proses tafhîm dalam rangkaian sejarah belumlah cukup untuk 
membuka mata kebanyakan kaum Muslim, ataukah belum mencapai pada 
taraf ta’mîq al-tafhîm (pemahaman mendalam) yang menyejarah dan 
komprehensif. Atau Tuhan telah salah arah dalam mengirim wahyunya, 
sehingga kalâm-Nya tidak dapat dipahami oleh bahasa bumi, namun jelas ini 
adalah suatu hal mustahil.  

Berangkat dari kegelisahan inilah, Ayoub mencoba memberikan 
kontribusi positif dalam memahami teks kitab suci. Hal ini merupakan dialog 
internal, sehingga diharapkan kaum Muslim dalam semua strata sosial dapat 
tercerahkan dalam memahami bahasa al-Qur‟an dengan benar dan kemudian 
akan jelas tercermin dalam semua bahasa tingkah lakunya. Dalam bahasa lain 
bahwa proses pelurusan tafhîm al-ummah (dialog internal) akan mengantarkan 
kepada dialog eksternal yang lebih positif. Walaupun memang determination-
social-religius-culture tidak dapat dipisahkan dari diri seorang mufassir, namun 
penjumlahan dari sekian banyak usaha tersebut atau titik-titik itu akan dapat 
diharapkan menghasilkan garis yang lebih obyektif. Jelasnya, apa yang 
dilakukan oleh Ayoub merupakan ijtihâd al-fard menuju ijmâ‘ kulli. Perlu 
ditegaskan lagi di sini bahwa proses menuju dialog eksternal (melihat dan 
memahami agama lain) ini adalah dalam bingkai kacamata al-Qur‟an saja. 

Selanjutnya Ayoub berusaha membaca, memahami, menafsirkan dan 
kemudian mereinterpretasi kembali ajaran al-Qur‟an untuk lebih membumi. 
Penafsiran Ayoub mempunyai ciri khas tersendiri yaitu cara dan metode 
yang dilakukan adalah lintas mazhab, merujuk kepada mufassir klasik sampai 

                                                 
1Mahmoud Ayoub, Dirâat fî ‘Alâqat al-Masihiyah al-Islâmiyah (t.t.p.: t.p., t.t.). 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 145 

modern dan kesimpulan yang diambil tidak terikat oleh tafsiran lahiriyah 
saja, namun maknawi juga.2 

Al-Qur’an dan Seruan untuk Dialog3 

Usia dialog antaragama adalah setua agama itu sendiri, baik secara 
teologis maupun historis. Secara teologis Islam dan Ahli Kitab4 bertemu 
karena sama-sama merupakan Abrahamic religions dengan ciri khasnya yaitu 
monoteisme. Dengan kata lain bahwa kalimatin sawâ’in—dalam Qs. Âli 
Imrân (3): 64—yang diserukan Islam kepada Ahl al-Kitâb merupakan titik 
temu dialogis, dimana ketiga agama itu bertemu pada agama Ibrahim yang 
mengesakan Tuhan.5 

Secara historis, Muhammad telah bertemu dengan orang Kristen jauh 
sebelum beliau diangkat menjadi Nabi, yaitu ketika beliau berusia 9 tahun 
diajak oleh pamannya Abu Thalib untuk berdagang. Dalam perjalanan itulah 
beliau bertemu dengan Bahirah, seorang biarawan Kristen di Busra, dimana 
mengingatkannya dengan sebuah ramalan dalam sebuah naskah kuno 
tentang kedatangan seorang nabi di tanah Arab.6 

Menurut Ayoub bahwa al-Qur‟an ketika berbicara dialog antaragama 
bersikap ambivalen; disatu sisi mengakui keberadaan agama lain, tetapi pada 
sisi lain membatalkan agama lain dengan konsep naskhnya. Konsep dialog 

                                                 
2Mahmoud Ayoub, The Qur’an and Its Interpreters, vol I, (New York: State University of 

New York, 1984), 2-3. 
3Istilah dialog dalam al-Qur‟an dipakai dengan lafaz jidâl (Qs. al-Nahl [16]: 125) dan al-

jidâl al-ahsan (Qs. al-„Ankabût [29]: 46) yaitu terlibat secara akrab dengan seseorang dalam 
sebuah diskusi atau perdebatan. Dialog dilakukan dalam kerangka universalitas keimanan 
dari berbagai agama. Sedang yang dimaksud dengan dialog antarumat beragama adalah 
percakapan dua atau berbagai pihak kalangan penganut agama untuk mengungkapkan 
pandangan mereka secara tepat; dan sebaliknya mendengarkan pandangan mitra dialog 
secara terbuka tanpa apriori. Lihat Mahmoed Ayoub, Mengurai Konflik Muslim-Kristen dalam 
Prespektif Islam, ter. Ali Noer Zaman (Yogyakarta: Fajar Pustaka, 2001), 192. Djohan 
Efendi, et. al., “Dialog Antarumat Beragama” dalam Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, jilid 6 
(Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve), 212. 

4Ahlul Kitab adalah istilah yang berasal dari al-Qur‟an ini terutama merujuk pada 
komunitas Yahudi, Kristen, dan Shabi„un (tidak sering disebut) sebagai pemilik kitab-kitab 
suci Tuhan sebelum al-Qur‟an. Lih. John L. Esposito, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam 
Modern, ter. Eva Y. N., Femmy Syahrani, Jarot W., dan Poerwanto Rofik S., jilid 1 
(Bandung: Mizan, 2001), 78. 

5Dawam Raharjo, Ensiklopedi al-Qur’an (Jakarta: Paramadina, 2002), 102-5. 
6Efendi, et. al., “Dialog…, 213 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

146  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

inilah yang kemudian ingin direinterpretasi kembali sehingga pengakuan 
terhadap agama lain oleh al-Qur‟an hendaknya juga dibarengi dengan tidak 
membatalkannya sekaligus. Bagaimana kemudian konsep dialog ini 
dibangun? Ayoub mengkaji pluralisme dengan mengambil objek kajiannya 
adalah Qs. al-Hajj (22): 17, Qs. al-Baqarah (2): 62, Qs. al-Mâ‟idah: 69 dan 
Qs. al-Mâ‟idah (5): 82-85. Dia berpendapat bahwa kajian pluralisme akan 
mengantarkan kita kepada dialog antaragama. 

Ayoub memulai kajiannya dengan melihat pendapat-pendapat para 
mufassir, tidak peduli apa ia Sunni atau Syi‟i, Tradisionalis atau Modernis, 
Mu„tazilah atau lainnya, seperti dalam buku tafsirnya, pendapat mufassir 
yang dirujuk adalah Ibnu Arabi (Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, Ibnu Katsir (Tafsîr 
al-Qur’ân al-Adhîm), al-Naisaburi (Gharâ’ib al-Qur’ân wa Raghâ’ib al-Furqân), al-
Qummi (Tafsîr al-Qummi), al-Qurthubi (al-Jâmi‘ li Ahkâm al-Qur’ân), Sayyid 
Qutb (Fi Zhilâl al-Qur’ân), al-Razi (Fath al-Qadîr), al-Thabari (Jâmî’ al-Bayân ‘an 
Ta’wîl  ’Âyi al-Qur’ân), al-Tabarsi (Majma’ al-Bayân fî Tafsîr al-Qur’ân), al-
Thabathaba‟i (al-Mizân fî Tafsîr al-Qur’ân), al-Wahidi (Asbâb Nuzûl al-Qur’ân) 
dan al-Zamakhsyari (al-Kasysyâf) dikaji kemudian menguraikannya dan 
menyimpulkannya dengan berusaha tidak keluar dari konsep rahmatan li al-
’âlamîn-nya Islam. Sebab, menurutnya ketika al-Qur‟an berbicara pada hati 
kaum Muslim yang shaleh melalui para pembacanya, maka al-Qur‟an 
berbicara tentang situasi sosio-politik dan religius umat Islam melalui para 
mufassirnya.7  

Menurut Ayoub para mufassir tersebut di atas cenderung untuk 
mengubah pesan dialog positf al-Qur‟an menjadi negatif, hanya karena 
sebagai lanjutan dari persaingan ekonomi, sosial-politik dan agama. Beberapa 
pemikir muslim yang menurut Ayoub termasuk dalam kategori itu seperti 
Sayyid Quthb, Abdul Qadir bin Syaybat al-Hamd, Muhammad Sayyid al-
Thantawi, Muhammad Mutawalli Sya‟rawi, M. Jawad al-Balaghi, khususnya 
dengan pandangan mereka yang menyatakan bahwa kedatangan Islam 
membatalkan agama sebelumnya. Alasannya adalah berdasarkan prinsip 
keunggulan Islam atas agama lain (supercessionism), juga keunggulan 
Muhammad atas nabi-nabi sebelumnya sebagaimana yang dikedepankan oleh 
Abdul Qadir. Pembatalan yang dianut oleh at-Thantawi dengan syarat yaitu 
bila agama sebelum Islam belum menerima seruan Islam, maka amalannya 
diterima, wa illa fala. Hal senada juga diungkapkan oleh Sayyid Hawa.8 

                                                 
7Ayoub, Mengurai…, 170. 
8Ibid., 175-186. 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 147 

Sedang Muhammad Jawad al-Mughniya, Nasir Makarim al-Syirazi dan 
Sayyid Mahmud al-Talqani mengatakan bahwa Islam juga mengakui agama 
sebelumnya. Al-Taliqani lebih lanjut menyatakan Yahudi dan Nasrani adalah 
orang yang telah masuk Islam, sedang kata: man âmana bi al-Lâh adalah orang 
yang memiliki keimanan yang benar dalam hati. Jika pendapat ini ditarik ke 
dalam jangkauan lebih luas, maka agama selain Ahl al-Kitâb pun diakui oleh 
Islam, sebagaimana juga yang dikedepankan oleh Rasyid Ridha dalam tafsir 
al-Manâr-nya.9 Adapun Wahbah al-Zuhaili rupanya dalam kebingungan 
antara membatalkan atau mengakui, tapi ia cenderung untuk mengatakan 
bahwa Islam membatalkan agama sebelumnya karena Ahl al-Kitâb sekarang 
tidak menjaga, memelihara teks kitab sucinya dan salah juga dalam 
menafsirkannya.10 

Dalam hal dialog Muslim-Kristen, Sayyid Qutb lebih ekstrim lagi dengan 
mengatakan bahwa setiap kerja sama sosial, ekonomi Muslim-Kristen adalah 
penyerahan bodoh pada hegemoni Kristen. Berbeda dengan al-Sya‟rawi dan 
al-Zuhaili yang walau berpendapat adanya naskh, namun membuka dan 
mengajurkan untuk dialog. Al-Sya‟rawi beralasan, Kristen dalam pikirannya 
adalah dzimmi, sedang al-Zuhaili lebih dialogis dengan melihat tangisan orang 
Kristen sebagai apresiasi emosional atas firman Tuhan, dan Kristen dalam 
pikirannya mungkin mereka mengakui Muhammad tanpa menjadi Muslim. 
Adapun al-Mughniyya lebih mencermati pemikiran Kristen dengan 
humanismenya adalah lebih dekat dengan Islam daripada pemikiran Yahudi 
sehingga dialog Muslim-Kristen adalah sangat memungkinkan, berdasar ayat 
aqrabahum mawaddah.11 

Setelah mengemukakan pandangan para mufasir dan pemikir muslim 
tersebut, Ayoub mencoba mengemukakan pandangannya dalam masalah ini. 
Lebih lanjut dia menarik tesis dari Qs. al-Mâ‟idah: 82-85 bahwa ayat tersebut 
menggambarkan dialog harmonis dan persahabatan Muslim-Kristen dalam 
ruang dan waktu yang tidak terbatas, tetapi dengan syarat kehidupan iman 
mereka sesuai dengan yang disyaratkan ayat-ayat tersebut dan yang lainnya 
seperti Qs. Al-Hadîd (57): 27. Ayoub juga menjelaskan bahwa ayat-ayat yang 
menjadi kajian ini tidak menegasikan agama lain, tetapi bersifat naratif, 
sehingga tidak bisa dinaskh sebab kronologi turunnya adalah innâ hâdza wa al-
ladzî jâ‘a bihî ‘Îsâ liyukhrija min misykâtin wâhidatin. 

                                                 
9Ibid., 186-192. 
10Ibid., 180-1. 
11Ibid., 200-3. 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

148  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Pada akhirnya Ayoub membuat kesimpulan bahwa dalam hal pluralisme 
agama al-Qur‟an bersifat ambivalen, pada satu sisi bersifat dialogis, dan pada 
sisi lain adialogis, namun ayat-ayat adialogis mestinya dipahami sebagai ayat 
yang tidak menegasikan ayat-ayat positif yang lebih banyak dan tegas, 
sehingga akan memunculkan pengakuan terhadap agama lain dan jidâl ‘âdil 
dan ahsan Muslim-Kristen. Juga, perlu diperhatikan bahwa al-Qur‟an 
menerima keragaman agama dan juga mengecam konflik antaragama. al-
ta‘addudiyah al-dîniyyah atau tanawwu’ al-‘adyân yang dimaksud di sini adalah 
dalam bingkai universalitas keimanan pada Allah, nabi dan kitabnya dimana 
syumuliyyat/wahdat al-îmân tidak bermakna seragam, akan tetapi agama lain 
diserukan untuk mengakui nabi-nabi beserta kitab-kitab yang dibawanya 
untuk kemudian beribadah sesuai dengan ajaran kitabnya masing-masing. 
Dari tanawwu’ al-adyân dan syumuliyyat/wahdat al-îmân inilah kemudian akan 
diharapkan munculnya sebuah dialog yang harmonis atau sikap yang dialogis.  

Mencermati Rekonstruksi Pluralisme Mahmoud Ayoub 

Ayoub ingin membuktikan bahwa al-Qur‟an shâlihun likulli zamân wa 
makân dengan menggunakan pendekatan kontekstual, yaitu teks dengan 
konteks mempunyai hubungan yang tidak dapat dipisahkan. Teks mestinya 
dipahami dengan benar dan berusaha melihat ide-ide universal di balik teks 
tersebut untuk kemudian dirunut relevansi dengan konteks kekinian. Teks 
dalam hal ini bukan berarti lepas dari konteks historis atau historical construct-
nya, namun lebih dari itu yaitu semua hal yang ikut serta memaknai dan 
menjadikan ia sebagai teks. Hal ini terlepas dari teks itu berdiri sendiri, 
namun juga tidak menutup kemungkinan ia independen untuk dapat 
menemukan makna universalitas teks. 

Sebenarnya apa yang ingin dibangun oleh Ayoub sama halnya dengan apa 
yang dikemukakan oleh Arkoun dan Rahman, dimana adanya hubungan 
antara teks dan konteks.12 Arkoun dalam memandang pluralisme pemikiran 

                                                 
12Secara umum, upaya penafsiran al-Qur‟an yang dikembangkan adalah berada dalam 

kerangka maudhû‘i, yang berangkat dari framework. Pertama, bertolak dari filsafat sosial yakni 
dengan melihat realitas pluralitas agama sebagai sunnat al-Lâh atau kenyataan sosial, 
kemudian dilihat eksplanasi dan konsepsinya dalam al-Qur‟an. Begitu halnya yang 
dilakukan oleh Ayoub dengan gagasan dialognya, juga Rahman dengan teori double 
movement-nya. Kedua, berangkat dari konsep dan istilah-istilah kunci (keywords) dalam al-
Qur‟an yang sarat makna, seperti fithrah, ‘adl, taqwa dan lainnya. Contoh yang paling tepat 
dalam hal ini adalah apa yang dilakukan oleh Dawan Raharjo dengan Ensiklopedi al-Qur’an-
nya. Ayoub juga mendasarkan pemikirannya pada keywords al-Qur‟an tersebut bahwa tidak 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 149 

keagamaan menggunakan pendekatan sosial, ia berupaya memperhatikan 
bentuk kultural yang lebih spesifik dari masyarakat beragama, juga sekaligus 
mencermati dinamika sosial umat beragama. Sedang analisisnya bercorak 
interpretatif; masyarakat tidak lagi diperlakukan sebagai „mesin‟, tetapi system 
of meaning (sistem pamahaman makna) atau dengan kata lain bahwa corak 
interpretasi selalu mempertimbangkan realitas dunia kehidupan yang 
terbentuk lewat pemahaman bahasa. Rekonstruksi Arkoun adalah proyek 
kritik historis dan epistemologis (rethingking Islam) terhadap berbagai 
prinsip, makna-makna, definisi-definisi Islam yang selama ini salah dipahami 
dan berseberangan dengan prinsip pundamental Islam sebagai rahmat li al-
‘âlamîn.13 Namun corak kritik historis yang dilakukan oleh Ayoub lebih 
bercorak interpretatif-komparatif dengan tidak meninggalkan pesan universal 
yang dibawa Islam. Ayoub melihat teks dengan melakukan explorasi dari 
mufassir klasik sampai modern, kemudian setelah melihat perbandingan 
interpretasi semua mufasir, Ayoub mencoba mengambil jalan tengah dengan 
tanpa melupakan prinsip fundamental Islam yaitu sebagai rahmat li al-‘âlamîn.  

Adapun bentuk dialog yang ingin digapai oleh Ayoub adalah al-Jidâl al-
Muntij atau dialog positif. Hal ini bukan berarti dengan pengakuan 
keberadaan agama-agama lain akan bermuara pada penyatuan agama, namun 
lebih pada tautsîq îmâni kepada agama masing- masing bagi setiap pemeluk. 

Disamping solusi al-Jidâl al-Hasan14 Ayoub, menarik pula dua pendekatan 
yang ditawarkan oleh Amin Abdullah dalam bingkai hal pluralisme ini. 
Kedua pendekatan ini merupakan satu kesatuan yang tidak dapat dipisahkan, 
yaitu pertama, pendekatan imani (believer); pendekatan ini lebih bersifat 

                                                 
mungkin ayat-ayat al-Qur‟an saling kontradiksi, namun interpretasi terhadap ayat 
tersebutlah yang mestinya dikaji ulang kembali. Oleh karenanya, Ayoub bisa dikatakan 
menggunakan pendekatan kontekstual, yaitu kontektualisasi ayat-ayat al-Qur‟an dilakukan 
dengan dua gerak bolak-balik hermeunitis (antara teks dan konteks) untuk menemukan 
keseimbangan antara tuntutan praksis dengan universalitas makna teks. Lihat Umi 
Sumbulah, Merekonstruksi Realitas Pluralisme Agama dengan Perspektif al-Qur’an, dalam Jurnal 
el-Harakah, edisi 59 tahun XXIII, Maret-Juni 2003, 77., Majelis Tarjih dan Pengembangan 
Pemikiran Islam PP Muhammadiyah, Tafsir Tematik al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka SM, 
2000). 

13Amin Abdullah, “Studi Agama Era Post-Positivisme: Implikasinya bagi Dialog 
Antaragma”, dalam Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antaragama (Yogyakarta: Bentang, 
2000), xiv-xix. 

14Alwi Shihab menyatakan bahwa dialog positf adalah ketika seseorang mendengar 
mitra dialognya berbicara, akan lebih mengukuhkan iman yang dianutnya. Lih. William E. 
Philips, Muhammad dan Isa (Bandung: Mizan, 2001), 2. 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

150  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

apriori, penuh dengan truth claim dan salvation claim, sehingga lebih bercorak 
eksklusif, kedua, pendekatan historis-ilmiah; dimana lebih bersifat aposteriori, 
empiris, opend ended, dialogis dan toleran tanpa perlu menanggalkan baju 
normativitas ajaran agama yang dipeluknya.15 

Walau masih menyisakan banyak pertanyaan, dan itu dalam ranah imâni, 
(misal: law asya’ Mûsa lattaba‘ani), namun bagaimanapun, pendekatan imâni 
perlu terus dikaji sehingga menemukan pemaknaan yang sempurna terhadap 
teks (baik itu al-Qur‟an dan Hadits). Terutama terhadap hadits, sebab selama 
ini cenderung kurang dikaji. 

Hal yang perlu ditambahkan di sini adalah bahwa para mufasir, termasuk 
di dalamnya Ayoub, Arkoun dan Rahman dalam membicarakan suatu ayat 
dalam al-Qur‟an kurang memperhatikan munâsabah bayn al-âyât16 ketika 
membicarakan suatu tema (ayat) kurang memperhatikan munasabah ayat 
sebelum dan sesudahnya, sehingga mungkin dari hal ini pesan komprehensif 
al-Qur‟an kurang bisa dipahami. Relevan dengan masalah ini, Amin 
Abdullah menayatakan, “umat Islam perlu sepenuhnya menyadari bahwa 
hanya melalui pemahaman al-Qur‟an secara komprehensif dan utuh akan 
dapat ditemukan pokok-pokok ajaran yang berkaitan dengan pluralisme 
keberagamaan manusia”.17 Hal inilah yang mungkin dimaksud dengan 
kepekaan yang „bersahaja‟ oleh Amin Abdullah dalam melihat pluralisme dan 
dialog antaragama, dan bukannya „ideal-language‟ yang bersifat reduktif-
positivistik.18 Dalam hal ini, Quraisy Shihab, pakar tafsir tematik di 
Indonesia menegaskan bahwa 

“Berbicara mengenai wawasan al-Qur‟an tentang suatu masalah tidak 
akan sempurna, bahkan boleh jadi keliru, jika pandangan hanya tertuju 
kepada satu dua ayat yang berbicara menyangkut hal tersebut. Karena cara 
demikian akan melahirkan pandangan parsial yang tidak sejalan dengan 
tujuan pemahaman wawasan, lebih-lebih bila analisis dilakukan terlepas dari 
konteks (munâsabah) ayat, sejarah, asbâb al-nuzûl (latar belakang turunnya 

                                                 
15Abdullah, “Studi Agama….,xxx. 
16Sebab tidak cukup kiranya dalam memahami sebuah ayat al-Qur‟an hanya dengan 

mengambil dan menghubungkannya dengan tema yang sesuai dengan ayat tersebut. Dalam 
pada inilah munâsabah bayn al-âyât (yaitu hubungan antara ayat yang menjadi kajian dengan 
ayat persis sebelum dan sesudahnya, karena bukankah hal tersebut menyangkut masalah 
konteks ayat tersebut) sangat dibutuhkan dan menujadi urgen. 

17Abdullah, “Studi Agama…, xxi. 
18Ibid., xi-xii. 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 151 

ayat), penjelasan Nabi (al-Sunnah), dan sebagainya, yang dihimpun oleh 
pakar-pakar al-Qur‟an dengan istilah pendekatan „tematis‟ (maudhû„i)”.19 

Lebih lanjut, Quraisy Shihab menerangkan bahwa dalam konteks 
hubungan dengan Yahudi dan Kristen ada beberapa istilah yang digunakan 
al-Qur‟an, yaitu al-Yahûd sebanyak 8 kali, sedang Nashârâ sebanyak 14 kali, 
Ahl al-Kitâb 31 kali dan al-ladzîna hâdû 10 kali, dan beberapa istilah lainnya. 
Misalnya istilah selain istilah Ahl Kitab, al-Qur‟an juga memakai istilah ûtû al-
kitâb, ûtû nashîb min al-kitab, al-Yahûd, al-ladzîna Hâdû, Banî Isrâ’îl, al-Nashârâ, 
dan lainnya. Ketika al-Qur‟an memakai istilah al-Yahûd, maka kesan yang 
muncul adalah kecaman atau gambaran negatif tentang mereka, misalnya 
ketidakrelaan orang-orang Yahudi dan Nasrani terhadap kaum Muslim 
sebelum mengikuti mereka (Qs. al-Baqarah [2]: 120), dan tidak bolehnya 
kaum Muslim menjadikan orang Yahudi dan Nasrani sebagai penolong (Qs. 
al-Mâ‟idah [5]: 51).  

Bila al-Qur‟an memakai istilah Nashârâ dan al-ladzina hadu, maka 
terkadang digunakan dalam konteks positif dan pujian seperti Qs. al-Mâ‟idah 
[5]: 82 yang menjelaskan tentang mereka yang paling akrab persahabatannya 
dengan orang-orang Islam; dan juga kandang kandungan bersifat netral, 
bukan kecaman dan bukan juga pujian, seperti Qs. Al-Hajj (22): 17 yaitu 
tentang keputusan Tuhan yang adil terhadap mereka dan kelompok lain. 
Dengan demikian bila al-Qur‟an memakai al-Yahûd maka pasti ayat tersebut 
berupa kecaman atas sikap-sikap mereka, namun bila menggunakan Nashârâ, 
tidak mesti berupa kecaman seperti halnya istilah al-Ladzîna Hâdu.20 Dari 
sinilah kemudian dapat kita lihat secara jelas atau dapat memahami isi 
kandungan al-Qur‟an secara komprehensip bahwa ayat-ayat adialogis tidak 
datang untuk menegasikan ayat-ayat diologis, sebagaimana diungkap oleh 
Ayoub. Hal ini terlihat jelas misalnya dari sejumlah istilah yang digunakan 
dalam al-Qur‟an untuk menyebut agama lan (Yahudi dan Kristen), yang 
masing memiliki makna menurut konteks sosio-historis tertentu.  

Penutup 

Akhirnya, meski permasalahan yang diangkat oleh Ayoub masih dalam 
dataran hadarat al-nash, namun usahanya adalah ikhtiyar atau muhâwalah yang 
jelas menuju kepada proses pemahaman yang lebih menuju hadlrat al-’ilm dan 
hadlrat al-falsafah. Al-wa’yu al-nafsi dan al-wa‘yu al-ijtimâ’i atau kepekaan 
                                                 

19Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 2000), 347. 
20Ibid., 348-9. 



Adi Fadli, Al-Qur’an dan Pluralisme Agama: Perspektif Mahmoud Musthafa Ayoub 
______________________________________________________________________ 

152  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

„bersahaja‟—meminjam istilah Amin Abdullah—merupakan kunci awal 
untuk menemukan titik temu dari garis panjang suatu ajaran (pluralitas 
agama). Dari titik temu inilah kemudian akan melahirkan sebuah dialog (dua 
arah, tawashau, ta’arafu dan jidâl ahsan) yang membuahkan (al-muntij) manisnya 
rasa kebersamaan dan bukan duri yang meninggalkan luka dalam. Masihkah 
kepekaan (al-wa’yu) itu ada dan hidup dalam setiap diri kita, sehingga kita 
dapat lebih paham terhadap diri kita sendiri dan tidak berputih mata 
terhadap orang lain?!!. Semoga. 

 


