


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                
ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Rendra Khaldun Telaah Historis Perkembangan 

Orientalisme Abad XVI-XX  1-26 

Iswahyudi Menyibak Kekerasan Simbolik 

Orientalisme  27-52 

Mutiullah Orientalisme dan Upaya  

Dialog Antarperadaban  53-72 

Afrizal Mengarifi Orientalisme:  
Meretas Jalan ke Arah Integrasi 

Epistemologi Studi Islam  73-92 

Ahwan Fanani Orientalisme, Liberalisme Islam,  
dan Pengembangan Studi Islam  

di IAIN  93-120 

LEPAS 

Miftahul Huda  Membaca Teks Hadis: Antara Makna 

Literal dan Pesan Utama  121-140 

Ismail Thoib Menggagas Reformasi Pendidikan Islam: 

Telaah Filosofis Paradigmatik  141-156 

Abdul Mukti Ro’uf Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia 

Pasca Orde Baru  157-176 

Ahmad Fathan Aniq  Rejection of Perda Zakat in East Lombok: 

Public Criticism on Public Policy  177-
198 

ULAS BUKU 

Fachrizal Halim  Self-Criticism to Arab and Muslim 

Intellectuals  199-212 

INDEKS 

 



Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 157 

MENGURAI RADIKALISME AGAMA  
DI INDONESIA PASCA ORDE BARU 

Abdul Mukti Ro’uf* 
__________________________________________________ 

Abstract 

After the collaps of New Order regime some radical religious movements 
emerged. The movements that is always related to terrorism, at least by 
Western mass media, has made Indonesia as a battlefield either in the level 
of ideas or actions. In that context, Indonesian Muslims are often confused 
by many problems related to the emerging of radical Islamic movements. 
Some of the problems are: (1) epistemological problem about how to put the 
term ―radicalism‖ among other terms implying similar sense, such as 
fundamentalism, extremism, militantism, terrorism, and jihad; (2) 
contextualization of radical political-religious movements in Indonesian 
history; (3) Islam become accused with negative stigma of radicalism. Radical 
Islam groups in Indonesia that emerge as a reaction of any despotic and 
hegemonic orders, any distortion on Islamic values, and struggle for 
implementing Islam completely should be responded wisely. Their way of 
removing violence through committing violence must be avoided by Muslim. 

Keywords: Islam Radikal, Radikalisme, Hegemoni, Orde Baru. 

______________ 

PASCA-robohnya rezim Orde Baru di Indonesia bermunculan 
gerakan-gerakan keagamaan yang dicap ‗radikal‘ dan 
‗fundamentalis‘. Sebut saja, Front Pembela Islam (FPI), Laskar 
Jihad, Laskar Mujahidin, Hizbut Tahrir, Laskar Hizbullah, Front 
Pembela Islam Surakarta, Brigade Taliban, Laskar Santri, Laskar 

                                                 
*Penulis adalah dosen di STAIN Pontianak, Kalimantan Barat. e-mail: 

muktirouf@yahoo.com 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

158  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Jundullah, dan Laskar Allah. Tiga di antaranya cukup menonjol, 
yaitu FPI, Laskar Jihad, dan Laskar Mujahidin. 

Gelombang wacana fundamentalisme yang selalu 
disandingkan dengan aksi terorisme—sekurang-kurangnya—oleh 
media Barat, dalam kurun sembilan tahun terakhir (tepatnya 
pasca tumbangnya rezim Orde Baru), telah menjadikan Indonesia 
sebagai ladang pertarungan, baik pada level ide maupun aksi. 
Tuduhan yang mengatakan bahwa Indonesia sebagai sarang 
teroris, yang semula dibantah termasuk oleh Hamzah Haz yang 
pada waktu itu menjadi wakil presiden, tiba-tiba sunyi ketika 
ratusan korban Bom Bali 12 Oktober 2002 bergelimpangan 
akibat aksi teror kelompok Imam Samudera dan kawan-kawan. 
Tidak hanya Bali, beberapa tempat lain di Indonesia menjadi 
sasaran aksi mereka. Terorisme tidak lagi menjadi wacana, ia 
sudah menjadi realitas sosial. 

Berbagai kajian digelar untuk menjelaskan fenomena 
kekerasan agama tersebut di atas. Berbagai kerumitan muncul 
untuk menjelaskan fenomena yang bukan saja memiliki 
perbedaan dengan pola gerakan pada masa lalu, tetapi juga 
bersentuhan dengan isu geopolitik global, seperti isu 
ketidakadilan politik-ekonomi negara adi kuasa terhadap negara-
negara Islam di kawasan lain seperti Palestina, Afghanistan, Irak, 
dan lain-lain. Dengan perspektif demikian, Indonesia cukup 
diperhitungkan dalam skala global karena identitasnya sebagai 
negeri besar berpenduduk mayoritas muslim. 

Akibat kecenderungan peradaban kontemporer itu, umat 
Islam Indonesia akhir-akhir ini dibingungkan oleh beberapa hal 
berkaitan dengan munculnya gerakan-gerakan keagamaan yang 
radikal. Di antaranya, pertama, ―kebingungan epistemologis‖ yaitu 
bagaimana mendudukkan peristilahan seperti ―radikalisme‖, 
―fundamentalisme‖, ―ekstremisme‖, ―militanisme‖ ―jihad‖, dan 
―terorisme‖. Kebingungan itu semakin rumit ketika istilah 
tersebut menjadi adjektif (kata sifat) dari ―Islam‖ seperti 
perkataan, ―Islam radikal‖. Tragisnya, berbagai aksi teror di 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 159 

Indonesia baik yang diakui langsung oleh pelakunya atau tidak, 
selalu menyandingkannya dengan paham ―keagamaan radikal‖, 
sebuah ungkapan yang menggiring kepada pemahaman kata 
―radikal‖ menjadi negatif dan pejoratif. Karena itu, eksplorasi 
epistemik dan sosio-historis mutlak dibutuhkan untuk 
membedah gerakan radikalisme di Indonesia.  

Kedua, gerakan-gerakan politik–keagamaan radikal di 
Indonesia, dalam tahapan dan sejarahnya memiliki konteks dan 
semangatnya sendiri. Gerakan Darul Islam (1949-1962) misalnya, 
sulit dipersamakan dengan kelompok Imam Samudera dan 
kawan-kawannya. Jauh ke belakang, di zaman kolonial Belanda, 
di berbagai daerah Indonesia terdapat pula gerakan-gerakan yang 
bersifat radikal yang bertujuan menolak tatanan politik, sosial, 
dan ekonomi yang dipaksakan pemerintah penjajah. Itulah yang 
melahirkan Perang Aceh (1873-1942), Perang Paderi (1830-
1837), dan Perang Diponegoro (1825-1830).  

Radikalisme mereka dianggap positif karena memperjuangkan 
hak-hak asasi rakyat pribumi yang tertindas oleh kaum penjajah. 
Sementara radikalisme pasca Orde Baru dipahami secara negatif, 
sebagaimana ditunjukkan dua organisasi keagamaan arus utama 
di Indonesia, NU dan Muhammadiyah, yang menolak ―cara 
dakwah‖ Front Pembela Islam (FPI) yang merepresentasikan 
sebagai kelompok radikal.  

Ketiga, gerakan radikalisme di Indonesia akhir-akhir ini selalu 
disandingkan dengan agama yang dalam beberapa hal dapat 
mereduksi eksistensi agama itu sendiri. Agama dalam kerangka 
ini menjadi ―tertuduh‖ oleh stigma negatif radikalisme. Berbagai 
tafsir diajukan untuk memaknai istilah-istilah keagamaan seperti 
jihâd, harb, kufr, dan istilah-sitilah yang berhubungan dengan 
terorisme. Kata jihad misalnya diperebutkan maknanya oleh 
berbagai kelompok Islam yang secara umum terbelah menjadi 
―kelompok tekstualis‖ dan ―kelompok kontekstualis‖. Keduanya 
merujuk pada bunyi teks yang sama.  



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

160  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Meskipun tafsir agama bukanlah faktor determinan lahirnya 
tindakan terorisme, pada kenyataannya banyak teks al-Qur‘an 
mengilhami radikalisme dalam pengertian tindakan fisik. Sebut 
saja ayat al-Qur‘an surat al-Anfâl (3): 39 yang bunyi aslinya, ―wa 
qâtilûhum hattâ lâ takûna fitnah‖. Ayat ini ditafsirkan oleh Imam 
Samudera—dengan merujuk pada pemikiran Ibnu Katsîr—
sebagai ajakan untuk berperang secara fisik. Artinya, ada fakta 
yang tak terbantahkan bahwa pemahaman agama yang skriptural 
menjadi bagian dari berpikir dan bertindak secara radikal.1 
Namun demikian, jika parameter radikalisme di Indonesia hanya 
diasaskan pada gerakan keagamaan an sich, maka terdapat 
degradasi makna radikal yang sejatinya memiliki horison latar 
belakang yang luas. Adalah tidak mungkin untuk melakukan 
generalisasi terhadap gerakan keagamaan yang muncul pasca-
Orde Baru sebagai gerakan radikal dalam maknanya yang negatif. 

Radikalisme: Istilah dan Konsep 

Secara semantik, radikalisme ialah paham atau aliran yang 
menginginkan perubahan atau pembaharuan sosial dan politik 
dengan cara kekerasan atau drastis.2 Kata ―radikalisme‖ diambil 
dari kata Inggris, ―radical‖, maka ia bermakna ―sampai ke akar-
akarnya‖.3 Ada juga yang menyebutkan bahwa radikalisme 
berasal dari kata radix, yang berarti akar. Orang-orang radikal 

                                                 
1Abdussalam al-Faradz dalam booklet-nya, al-Farîdlah al-Ghâibah (The 

Neglected Duty: Kewajiban yang Terabaikan) (1981), menyajikan sejumlah 
argumentasi yang lugas bagi pembenaran-pembenaran keagamaan dalam 
aksi-aksi muslim radikal. Dokumen itu menyebutkan di antaranya bahwa al-
Qur‘an dan hadis berbicara tentang perang secara fundamental. Konsep jihad 
menurutnya harus diartikan secara harfiah, tidak secara alegoris. Lihat ulasan 
tentang konsep itu dalam Hasan Hanafi, Aku Bagian dari Fundaemtalisme Islam 
(Yogyakarta: Islamika, 2003), 115.  

2Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: 
Balai Pustaka, 1995).  

3John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia (Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1975), 463. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 161 

adalah seseorang yang menginginkan perubahan terhadap situasi 
yang ada dengan menjebol sampai ke akar-akarnya. Dalam  
Ensiklopedi Nasional Indonesia, radikalisme secara etimologis berarti 
aliran yang ekstrem, fundamental, atau mengakar. Dilihat dari 
kacamata politik, kata radikal dapat diartikan menyenangi 
pembersihan dan perubahan-perubahan dalam hukum dan 
pemerintahan. Menurut Arthur G. Gish, radikal diartikan sebagai 
menuju ke akar permasalahan tersebut dengan menawarkan 
alternatif kepada status quo.4 Egon Bittner mencatat bahwa terma 
radikalisme cenderung merujuk pada sesuatu yang bersifat 
revisionis atau perbaikan atas keadaan sebelumnya.5 Jadi 
radikalisme dapat dipahami sebagai suatu sikap atau posisi yang 
mendambakan perubahan terhadap status quo dengan jalan 
menghancurkan status quo secara total, dan menggantinya dengan 
sesuatu yang baru, yang sama sekali berbeda. Biasanya cara yang 
digunakan bersifat revolusioner, artinya menjungkirbalikkan nilai-
nilai yang ada secara drastis lewat kekerasan (violence) dan aksi-aksi 
yang ekstrem.6 

Secara konseptual, istilah radikalisme mengalami 
perkembangan makna. Farish A. Noor malah menyebut telah 
terjadi ―alihan paradigma‖ dan ―alihan wacana‖ yang 
menyebabkan bercampuraduknya antara konsep ‗radikalisme‘ 
dan ‗militan‘.7 Pengertian radikalisme pertama-tama harus 
diletakkan secara netral-akademik seperti yang didefinisikan oleh 
sejarawan  Sartono Kartodirjo yaitu, ―gerakan sosial yang 
menolak secara menyeluruh tertib sosial yang sedang berlaku 
yang ditandai dengan kejengkelan moral yang kuat untuk 

                                                 
4Tim Penyusun, Ensiklopedi Nasional Indonesia, vol. XIV (Jakarta: Delta 

Pamungkas, 1997), 24. 
5Bittner Egon, ―Radicalims‖, International Encyclopedia of The Social Science, 

ed. W. Allen Wallis (New York: Kaka, 1980), 294. 
6M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1999), 132.  
7Farish A. Noor, ―Apa itu Islam Progresif?‖, Ummah Online, diakses 20 

September 2004. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

162  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

menentang dan bermusuhan dengan kaum yang punya hak-hak 
istimewa, dan yang berkuasa‖.8 Karena pendefinisian sebuah 
konsep selalu menyertakan kemunginan untuk berubah, maka 
konsep radikalisme pun demikian adanya, dan ia bisa bermakna 
positif dan negatif.9 

Dalam perspektif sejarah sosial-politik bangsa-bangsa dunia, 
ditemukan wacana dan gerakan radikal yang, meskipun 
―berbahaya‖ bagi kelompok lain, ia disanjung dan dibanggakan. 
Farish A. Noor menyebutkan bahwa pada akhir abad XIX dan 
pertengahan abad XX gerakan nasionalis dan anti-kolonial di 
dunia ketiga dipimpin oleh tokoh-tokoh radikal yang hebat, 
berkepribadian tinggi, dan mulia. Tokoh-tokoh Asia seperti Jose 
Rizal di Filipina, Pridi Banomyong di Siam (yang mendirikan 
Universiti Thamassat), dan Nguyen Cho Thacht di Vietnam. 
Kemudian Bung Karno dan Muhammad Hatta, juga Haji Agoes 
Salim di Indonesia, dan Syed Sheikh al-Hady dan Burhanuddin 
al-Hemly di Malaysia. Mereka semuanya boleh diatributi sebagai 
orang-orang radikal pada masanya. 

Mengapa mereka radikal? Karena mereka berusaha untuk 
membebaskan negara dan masyarakatnya dari beban hidup di 
bawah suatu rezim kolonial yang tidak adil. Wawasan politik 
mereka berlandaskan pada suatu ide kebebasan yang asasi dan 
konsep keadilan universal. Mereka tidak berkompromi dalam 
perjuangan menentang status quo secara total sehingga mereka 
dianggap radikal pada masanya. Tetapi perlu diingat bahwa pada 
masa itu perlawanan total anti-kolonial disokong dan didukung 
oleh rakyat. Tokoh-tokoh ini sadar bahwa perubahan dan 
kemerdekaan yang sempurna tidak akan dicapai selagi struktur-
struktur kuasa dan relasi kuasa yang lama masih ada.  Oleh 

                                                 
8Panjimas, 13-25 Desember 2002. 
9Mengikuti tesis Michael Foucalt (1926-1984), setiap pengetahuan, 

termasuk ideologi Barat, selalu menyimpan kekuasaannya sendiri; tidak ada 
ilmu yang steril dari kekuasaan, lihat Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan, 
ter. H. M. Mochtar Zoerni (Yogyakarta: Qalam, 2002), 129. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 163 

karena itulah fokus perlawanan mereka ditujukan kepada sistem 
politik dan institusi politik kolonial masa itu. 

Contoh yang sama dapat ditemukan dalam perjuangan 
Mahatma Ghandi di India, para pemimpin nasionalis Afrika 
seperti Patrice Lumumba di Kongo. Dalam kerangka ini, patut 
pula disebut pemimpin radikal yang paling terkenal dalam abad 
XX yaitu Nelson Mandela di Afrika Selatan, yang bersikeras 
untuk tidak berdialog atau berkompromi dengan rezim Apartheid 
di sana sehingga ia dipenjara lebih dari 25 tahun. Apakah Nelson 
Mandela, Mahatma Ghandi, dan Patrice Lumumba itu individu-
individu radikal yang berbahaya? Ya, tentu sekali ‗berbahaya‘, 
tetapi bagi rezim tentara yang kejam, zalim, dan korup!  

Kasus Amerika juga bisa disebut di sini, karena Amerika juga 
didirikan oleh pemimpin-pemimpin yang dahulunya dianggap 
radikal. George Washington, yang memberontak menentang 
kerajaan Inggris pada abad XVIII, juga digelari radikal oleh Raja 
George Inggris pada zaman itu. Malah dapat dikatakan bahwa 
Amerika tidak mungkin ada tanpa gerakan pro-kemerdekaan 
yang radikal.10 

Dengan demikian, pandangan positif dan negatif terhadap 
radikalisme terletak pada cara merealisasikan dan 
mengekspresikannya serta dasar pandang para pengamatnya. 
Biasanya kaum establishment amat alergi dengan isu radikalisme, 
berhubung kaum radikal amat gigih menuntut adanya perubahan 
sosial politik yang berarti pula akan sangat tajam mengoreksi 
kalangan status quo. Keinginan adanya perubahan sosial-politik 
masih dianggap wajar dan positif bila disalurkan melalui jalur 
perubahan yang benar dan tidak mengandung resiko instabilitas 
politik dan keamanan. Dalam makna ini, radikalisme adalah 
wacana sosial-politik yang positif. Adapun perubahan yang cepat 
dan menyeluruh (revolusi) selalu diikuti oleh kekacauan politik 

                                                 

10Noor, Apa…, diakses 20 September 2004. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

164  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

dan anarkhi sehingga menghancurkan infrastruktur sosial-politik 
bangsa dan negara yang mengalami revolusi tersebut. Dalam 
makna ini, radikalisme adalah sebagai pemahaman yang negatif 
dan bahkan dapat pula dikatagorikan sebagai bahaya laten 
ekstrim kiri ataupun kanan. 

Radikalisme dan Agama 

Radikalisme berbasis agama sesungguhnya fenomena yang 
tidak khas Indonesia, tetapi merupakan fenomena umum yang 
terjadi di dunia dan berbagai agama. Sejarah mencatat tahun 1999 
terjadi penembakan etnis di California dan Illinois; tahun 1998 
kedutaan-kedutaan Amerika di Afrika diserang, pemboman klinik 
aborsi di Alabama dan Georgia tahun 1997; peledakan bom pada 
Olimpiade Atlanta dan penghancuran kompleks perumahan 
militer Amerika Serikat di Dhahran Arab Saudi pada tahun 1996; 
penghancuran secara tragis bangunan Federal di Oklahoma City 
pada tahun 1999; dan peledakan World Trade Centre di New 
York City pada tahun 2001.  

Insiden-insiden seperti ini dan serangkaian aksi radikal lainnya 
dikatakan Marx Juergensmeyer memiliki keterkaitan dengan 
ekstremis-ekstremis keagamaan Amerika—di antaranya milisi 
Kristen, gerakan Christian Identity, dan aktivis-aktivis Kristen 
anti-aborsi. Demikian pula Perancis memiliki masalah dengan 
aktivis muslim Algeria, Inggris dengan kaum nasionalis Katolik 
Irlandia, dan Jepang dengan gas beracun yang disebarkan oleh 
anggota-anggota sekte Hindu-Budhis dalam kereta bawah tanah 
di Tokyo. India menghadapi masalah dengan separatis Sikh dan 
pejuang-pejuang Kashmir, Srilanka dengan pejuang Tamil dan 
Singhalese, Mesir dengan para militan muslim, Aljazair dengan 
Front Penyelamat Islam (FIS), dan Israel dan Palestina 
berhadapan dengan aki-aksi maut para ekstrimis Yahudi dan 
Islam. 

Menurut Marx Juergensmeyer, yang lebih sering mendorong 
terjadinya aksi-aksi radikalisme dalam mengekspresikan 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 165 

keyakinan agama—kadang-kadang melalui suatu perpaduan 
dengan faktor-faktor lain, yang tidak jarang sebagai motivasi 
utama. Anggapan umum yang menyatakan bahwa telah terjadi 
kebangkitan kekerasan agama di seluruh dunia pada dekade 
terakhir abad XX dibenarkan oleh mereka yang menyimpan 
catatan-catatan seperti ini. Waren Christopher, menyatakan 
bahwa aksi-aksi teroris agama dan identitas etnis menjadi ‗salah 
satu tantangan keamanan terpenting yang dihadapi dalam kaitan 
dengan bangkitnya Perang Dingin.‘11 Bahkan, jauh sebelum 
gagasan ―teologi pembebasan‖ (liberation thelogy) dikumandangkan 
di Amerika Latin dan Amerika Tengah pada dekade 1960-1970-
an, tradisi radikalisme dalam pengertiannya yang positif inhern 
dengan misi agama-agama Abraham (Abrahamic religion) seperti 
Nashrani, Yahudi, dan Islam.12 

Sejak kehadirannya, agama-agama besar, seperti Islam, diakui 
berwatak subversif terhadap kekuasaan yang korup. Karena 
memang demikianlah cita-cita agama dirumuskan, yaitu untuk 
mengubah tata nilai lama ke dalam tata nilai baru. Itulah 
sebabnya, Musa, Isa, dan Muhammad saw. dicap sebagai 
―pemberontak‖ oleh ―kekuasaan‖ di mana mereka hidup. Dari 
beberapa kisah tentang mereka dapat disimak bagaimana Musa 
menjadi antagonis bagi Fir‘aun yang lalim, Isa menjadi oposan 
bagi imperialis Byzantium, dan Muhammad saw. menjadi 
penghancur sendi-sendi wewenang dan wibawa bangsawan 
Quraisy Mekah. Para nabi yang diutus Allah berpikir dan 
bertindak radikal demi menghancurkan tatanan yang zalim dan 
lalim.13  

                                                 
11Marx Juergensmeyer, Teror In The Name of God: The Global Rise of 

Religious Violence (London: University of California Press, 2001), 7. 
12Mengenai catatan sejarah paling awal tentang akar-akar 

fundamentalisme agama-agama besar, lihat lebih lengkap dalam Karen 
Amstrong, The Battle for God (New York: Alfred A. Knopf, 2000). 

13Ziaul Haque, Wahyu dan Revolusi, ter. E. Setiawati al-Khattab 
(Yogyakarta: LKiS, 1987), 35. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

166  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Radikalisme yang ada pada ajaran agama Islam—dan agama 
yang lain, berawal dari visi dan wawasan sosialnya, yaitu suatu 
wawasan ‗orde yang baru‘, yang menentang kesalahan dan 
kemungkaran ‗orde yang lama‘ untuk tujuan melahirkan suatu 
orde sosial baru yang lebih berkeadilan. Bukankah dengan 
demikian, perjuangan para nabi, yang di antaranya melalui 
peperangan yang menolak kezaliman penguasa dapat disebut 
radikal?  

Dengan demikian, tidak saja dalam Islam, agama lain—
dengan semangat yang sama—memiliki tradisi sejenis, 
fundamentalis. Sehingga ada Judaisme fundamentalis, Kristen 
fundamentalis, Hindu fundamentalis, Sikh fundamentalis, dan 
bahkan Konfusianisme fundamentalis.14 Dengan demikian, 
fundamentalisme muslim atau radikalisme religio-politik 
bukanlah fenomena baru yang khas Islam. Faktor ekonomi, 
politik, militer, dan sosial tidak hanya berlaku di negara-negara 
muslim. Jeritan kesengsaraan ini terdengar umum di kalangan 
mayoritas Dunia Ketiga. Radikalisme religio-politik adalah 
fenomena yang bersifat global.  

Dalam konteks radikalisme di Indonesia, sekedar menyebut 
contoh, spirit keagamaan juga digunakan. Sebut saja kasus Kiai 
Kajoran yang melawan Amangkurat I (1614-1677). Gerakan ini 
didorong oleh pertimbangan keagamaan, yaitu menghentikan 
kezaliman Amangkurat I yang menginjak-injak norma-norma 
agama.15 

Apakah dengan demikian agama mendorong lahirnya 
pemikiran dan gerakan radikal? Tentu, tetapi selalu dalam 
kerangka mentransformasikan dari nilai-nilai yang ―anti-
kemanusiaan‖ kepada nilai-nilai baru yang ―pro-kemanusiaan‖. 
Ziaul Haque mengatakan: 

                                                 
14Karen Armstrong, Islam A Short History (Yogyakarta: IKON 

TERALITERA, 2002), 193. 
15Lihat Laporan Panjimas, 13-25 Desember 2002. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 167 

―Seorang nabi revolusioner, memadukan dua peran: peran sebagai 
seorang nabi yang menerima wahyu Ilahi dan dibimbing oleh kebenaran 
ilahiyah; dan peran seorang revolusioner atau seorang pemberontak yang 
membawa perubahan-perubahan radikal dalam tatanan sosial yang sudah 
usang dan mentransformasikannya ke model-model dan pola-pola 
perilaku, pemikiran, emosi dan moral manusia yang sesuai dengan 
kebenaran wahyu. Jadi wahyu atau agama adalah revolusi dan revolusi 
adalah agama‖.16 

Pengertian radikal dengan spirit keagamaan akan bermakna 
positif ketika diletakkan dalam kerangka melawan ketidakadilan 
dan berkehendak merubah tatanan seperti yang dilakukan oleh 
para nabi. Agama menyediakan perangkat doktrin untuk itu. 
Persoalan radikalisme berwajah negatif akan muncul ketika 
―metode perlawanan‖ mulai dipilih. Jadi, aksi kekerasan yang 
diduga lahir dari cara berpikir radikal, tidak bisa lagi dirunut 
secara linier dengan doktrin-doktrin agama.  

Radikalisme Agama di Indonesia 

Spirit radikalisme yang didorong oleh teks-teks agama, sejauh 
bertujuan positif dan tidak menghancurkan sendi-sendi 
kemanusiaan, akan terjadi di mana saja ketika ada syarat-syarat 
sosial politik dan ekonomi mengandaikannya. Keragaman etnik 
dan agama saja bukan penyebab konflik sosial. Konflik sosial 
muncul manakala dalam suatu masyarakat timbul keresahan 
karena terdapat ketidakadilan dalam; (1) pembagian sumber daya 
ekonomi, dan (2) partisipasi dalam pengambilan keputusan. 
Kedua hal tersebut dapat menyatukan sentimen-sentimen 
etnisitas dan agama. Dan ketika menggumpal, pecahlah konflik 
dari terpendamnya akumulasi kebencian dari kelompok yang 
merasa diperlakukan tidak adil kepada pihak yang dianggap 
bertanggung jawab.17  

                                                 
16Haque, Wahyu…, 5. 
17Azumardi Azra, et.al., ―Sistem Siaga Dini untuk Kerusuhan Sosial‖, 

Laporan penelitian (Jakarta: Litbang Depag dan PPIM-IAIN Jakarta), 9-10. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

168  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Sejauh melibatkan politik dan agama yang menggiring kepada 
isu ‗negara Islam‘ yang dalam hal-hal tertentu memicu pemikiran 
dan gerakan radikal, dalam sejarah Indonesia, menurut Sarpudin 
H. A.,18 dikenal empat diskursus penting19. 

Pertama, polemik akhir tahun 1930-an antara Soekarno dan A. 
Muchlas (nama samaran M. Natsir). Polemik itu merupakan 
kelanjutan dari polemik sebelumnya tentang kebangsaan 
Indonesia antara Soekarno, H. Agus Salim (tokoh Sarikat Islam), 
A. Hasan (guru Persatuan Islam), dan Is (nama samaran dari 
tokoh Masyumi, M. Natsir), dari tahun 1925. Polemik itu 
membicarakan seputar identitas kebangsaan pascamerdeka. Di 
situ terjadi pertarungan wacana bagaimana menempatkan agama 
dalam negara 

Kedua, perbincangan dalam sidang-sidang Badan Penyelidik 
Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI), 
tanggal 28 Mei s.d 1 Juni 1945, 10-17 Juli 1945, dan Panitia 
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (PPKI), 18-22 Agustus 1945, 
dalam rangka penyusunan dan pengesahan Undang-Undang 
Dasar 1945. Delegasi Islam memajukan Islam sebagai dasar 
negara, sedangkan kalangan nasionalis menghendaki negara yang 
netral. Konfrontasi dua kubu itu diselesaikan dengan jalan 
memasukkan Piagam Jakarta (yang memuat tujuh kata ―dengan 
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-
pemeluknya‖). Tetapi dalam sidang PPKI pada tanggal 18 
Agustus 1945, tujuh kata itu dihapus.20 Selanjutnya, isu tentang 

                                                 
18Lihat Saripudin HA (peny.), Negara Sekuler, Sebuah Polemik (Jakarta: PT 

Abadi, 2000), xi-xvi. 
19Dalam amatan penulis, di antara empat faktor itu, hanya dua pertama 

yang relevan untuk kebutuhan kajian ini. 
20Menurut Jajang Jahroni, penghapusan Piagam Jakarta dalam teks dasar 

negara itu merupakan kekecewaan pertama umat Islam yang dikemudian hari 
memicu gerakan DI/TII Kartosuwiryo. Lihat Jajang Jahroni, 
―Fundamentalisme dan Munculnya Islam Politik di Indonesia‖, Makalah 
disampaikan di IIT Jakarta, 26 Nopember 2002. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 169 

Piagam Jakarta terus hidup dalam benak umat Islam hingga saat 
ini.21 

Dalam amatan Martin van Bruinessen, akar-akar munculnya 
gerakan radikal di Indonesia ada dua, pertama, dari gerakan politik 
muslim ―pribumi‖ seperti Darul Islam dan Masyumi,22 dan kedua, 
dari jaringan Islam transnasional : 

―The roots of most present Muslim radical groups in Indonesia can be 
traced to two relatively ―indigenous‖ Muslim political movements, the 
Darul Islam movement and the Masyumi party, and to a number of 

more recent transnational Islamic networks.‖23  

Jamhari, dalam salah satu tulisannya, ―Mapping Radical Islam in 
Indonesia‖ mengamini tesis Martin. Menurutnya, kehadiran 
kelompok Islam radikal dipicu oleh dua sebab utama. Pertama, 
karena isu politik lokal seperti, kegagalan politik rezim berkuasa 
(political failures in the ragime), marjinalisasi politik (political 

                                                 
21Setidaknya, dalam catatan sejarah bangsa, sudah empat kali perdebatan 

alot dan sengit mengenai kembalinya Piagam Jakarta terjadi, yakni: (1) saat 
sidang BPUPKI-PPKI tahun 1945, (2) saat sidang Majelis Konstituante 
1956-1959, (3) saat sidang MPRS tahun 1966-1968, dan (4) meski tidak sealot 
sidang sebelumnya, saat sidang Tahunan MPR tanggal 7-18 Agustus 2000 
dan sidang Tahunan MPR yang berlangsung tanggal 1-10 Agustus 2002. 

22Menurut Dawam Raharjo, Darul Islam adalah kelompok muslim yang 
menghendaki negara Islam dengan jalan ―revolusi‖, sedangkan Masyumi 
lebih memilih jalan-jalan demokrasi. Lihat Panjimas, 13-25 Desember 2002. 

23Martin van Bruinessen, ―Genealogies of Islamic Radicalism in post-
Suharto Indonesia‖, Makalah ditulis untuk the international colloquium 
―L‘islam politique à l‘aube du XXIème siècle‖ di Teheran 28-29 Oktober 
2001. Untuk meyakinkan pembaca, Martin dalam makalahnya menyebut 
beberapa hasil penelitian lain: Martin van Bruinessen, ―Islamic state or state 
Islam? Fifty years of state-Islam relations in Indonesia‖, in Indonesien am Ende 
des 20. Jahrhunderts, ed. Ingrid Wessel (Hamburg: Abera-Verlag, 1996), 19-34. 
Dan Robert W. Hefner, Civil Islam, Muslims and Democratization in Indonesia 
(Princeton: Princeton University Press, 2000). For the first decades of the 
Republic, Boland‘s account remains an important source. B. J. Boland, The 
Struggle of Islam in Modern Indonesia (The Hague: Martinus Nijhoff, 1971). 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

170  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

marginalization), dan lain-lain. Kedua, adanya solidaritas 
antarmuslim di dunia.24  

Untuk faktor yang kedua, solidaritas dunia Islam kepada 
gerakan islamisme, menurut Oliver Roy, terjebak pada ―emosi 
keagamaan‖, karena secara empirik, gerakan-gerakan radikal di 
dunia Islam tidak selalu didasarkan pada ideologi semata, 
melainkan karena konteks geostrategis dunia Islam. Dalam 
kerangka ini, islamisme, masih menurut Roy, belum berubah 
secara mendasar. Islamisme didominasi oleh strategi negara, 
bukan oleh gerakan ideologis maupun internasional. Sebagai 
contoh, konflik di Afghanistan pascapenarikan Uni Soviet tahun 
1989, lebih dipicu oleh persoalan etnis dan kesukuan ketimbang 
ideologis.25 

Pada skala lokal, gerakan Islam radikal di Indonesia, tidak bisa 
dilepaskan dari isu ―negara-bangsa‖ dan itu berarti memiliki 
kesinambungan wacana antara gerakan pada awal kemerdekaan 
dan kontemporer, yaitu common platform, negara Islam. Meskipun 
harus dicatat bahwa ada variabel-variabel lain yang membedakan 
keduanya.26 Pergerakan Islam menemukan momentumnya 
terutama ketika Orde Baru tumbang. Kemunculan kelompok-
kelompok radikal Islam sejatinya telah dimulai sejak berubahnya 
kebijakan negara pada dasawarsa 1980-an; dari peminggiran 
Islam ke akomodasi Islam. Momentum kejatuhan penguasa Orde 
Baru, yang disinyalir sebagai akibat dari perlakuannya terhadap 
umat Islam pada masa-masa awal dengan kebijakan 
depolitisasinya, adalah alasan yang gamblang bagi lahirnya 
gerakan-gerakan yang oleh William Liddle disebut sebagai 

                                                 
24Jamhari, ―Mapping Radical Islam in Indonesia‖, Jurnal Studia Islamika, 3 

(2003), 9. 
25Oliver Roy, The Failure of Polical Islam, ter. Harimurti dan Komaruddin 

SF (Jakarta: Serambi, 1996), 134. 
26Di antara variabel lain adalah, jika pada masa awal kemerdekaan belum 

ditemukan isu semacam kapitalisme, globalisme bahkan Amerikanisme, 
sedangkan pada masa kontemporer, isu itu hanya terlihat di permukaan. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 171 

gerakan ―Islam Skripturalis‖.27 Liddle menyebutkan tiga faktor 
kelahiran mereka; (1) lebih mudah diterimanya ajaran-ajaran 
kaum skripturalis oleh kebanyakan orang Indonesia, (2) 
kemungkinan aliansi politik antara kaum skripturalis dengan 
kelompok-kelompok sosial lain yang sedang tumbuh, (3) nafsu 
besar politisi ambisius untuk membangun basis massa.28 

Selain karena faktor kekecewaan gerakan Islam pada Orde 
Baru, Khamami menambahkan pemicu baru antara lain, 
kegagalan ideologi nasionalisme sekular yang berasal dari Barat, 
sekaligus bobroknya sistem politik dan ekonomi di Indonesia. 
Lebih luas, potret gerakan radikal Islam di Indonesia dapat 
dirujuk secara umum pada latar belakang kebangkitan Islam yang 
menurut Esposito dapat didorong oleh tiga hal; (1) adanya krisis 
identitas yang menimbulkan ketidakpercayaan, kekecewaan, dan 
kehilangan rasa harga diri, (2) kecewa dengan Barat dan 
kegagalan pemerintah untuk bereaksi secara cukup akan 
kebutuhan-kebutuhan politik dan sosio ekonomi masyarakat, dan 
(3) tampilnya kembali rasa harga diri dan kesadaran akan 
kekuatan sendiri akibat sukses militer (Arab-Israel) dan ekonomi 
(embargo minyak) pada tahun 1973.29 

Apa yang sesungguhnya tengah diperjuangkan gerakan Islam 
radikal yang muncul pasca-Orde Baru? Di luar kelompok pelaku 
Bom Bali—yang diakui oleh Habib Riziq Shihab—sebagai 

                                                 
27Gaya kepemimpinan politik Orde Baru di bawah Soeharto, dalam 

hubungannya dengan Islam mengalami metamorfosis, yaitu bersifat 
antagonistik (1966-1981), resiprokal-kritis (1982-1985), dan akomodatif sejak 
tahun 1985. Lihat penjelasan yang agak luas dalam Affan Gaffar, ―Islam dan 
Politik dalam Era Orde Baru: Mencari Bentuk dan Artikulai yang Tepat‖, 
Jurnal Ulumul Qur‘an, 2 (1993), 22-4. 

28R. William Liddle, ―Skripturalisme Media Dakwah: Suatu Bentuk 
Pemikiran dan Aksi Politik Islam di Indonesia Masa Orde Baru‖, dalam Jalan 
Baru Islam, Memetakan Paradigma Mutakhir Islam Indonesia, ed. Mark R. 
Woodward (Bandung: Mizan, 1999), 304. 

29John L. Esposito, Dinamika Kebangkitan Islam: Watak, Proses, dan 
Tantangan (Jakarta: Rajawali Press, 1987), 14. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

172  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

‗kelompok lain‘, gerakan-gerakan ini ternyata memiliki pandangan 
dan pola yang tidak seragam meskipun dapat pula ditemukan sisi-
sisi persamaannya.30 Ada beberapa gerakan Islam radikal yang 
semarak pasca-Rezim Soeharto yang bisa disebut di sini: Hizbut 
Tahrir Indonesia, Front Pembela Islam (FPI), Majelis Mujahidin 
(MM), Komite Indonesia untuk Solidaritas Dunia Islam (KISDI), 
Persaudaraan Pekerja Muslim Indonesia (PPMI), Ikhwanul 
Muslimin, Himpunan Mahasiswa Antar Kampus (Hammas 
Indonesia), dan Gerakan Tarbiyah. Memasukkan ketujuh 
organisasi itu ke dalam kelompok radikal mengacu pada batasan 
radikal sebagai kelompok yang memiliki kecenderungan 
menghadapi persoalan dengan radikal.31 

Jika kembali kepada latar belakang lahirnya gerakan radikal di 
Indonesia utamanya pasca-Orde Baru berupa isu-isu politik lokal 
dan jaringan solidaritas transnasional, maka isu yang 
dikembangkan antara lain bagaimana merebut secara politik dan 

                                                 
30Secara politik-keagamaan mereka hampir bersepakat bahwa hubungan 

agama dan politik tidak bisa dipisahkan yang kemudian mendorong terhadap 
gagasan ―formalisasi syariat‖. Mereka biasanya digolongkan sebagai 
kelompok konservatif yang tetap mempertahankan integrasi antara Islam dan 
negara, karena menurut mereka Islam telah lengkap mengatur sistem 
kemasyarakatan. Kelompok ini terdiri dari; (1) tradisionalis, yaitu mereka 
yang tetap mempertahankan tradisi dan praktik dan pemikiran politik Islam 
klasik/pertengahan seperti Rasyid Ridha dan (2) fundamentalis, yakni mereka 
yang ingin melaksanakan reformasi sistem sosial dengan kembali kepada 
ajaran Islam secara total dan menolak sistem yang dibuat manusia, seperti 
Sayyid Qutb, Maududi, dan Hasan Turabi. Pada pola gerakan, gerakan radikal 
Indonesia, ada yang memilih pada jalur politik dan yang lain kultural. Jamhari 
menyebutnya sebagai, ―radicalism as a political movements‖ dan ―radicalism as a 
cultural Movement‖ 

31Demi menyingkat tulisan ini, tidak akan diulas secara panjang lebar 
tentang profil ketujuh gerakan ini. Beberapa hasil penelitian tentang profil 
gerakan ini dapat dibaca di: (1) ―Radikalisme agama (FPI, FKAWJ, MMI, dan 
HAMMAS) dan Perubahan Sosial di DKI Jakarta‖ oleh tim peneliti Pusat 
Bahasa dan Budaya UIN Jakarta, (2) Martin van Bruinessen, ―Genealogies of 
Islamic Radicalism in post-Suharto Indonesia‖. 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 173 

kultural gagasan ―Islam kafah‘ melalui tema ‗negara syari‘ah‘. 
Terhadap tema itu, banyak argumentasi yang diajukan baik 
argumentasi sosio-historis umat Islam di Indonesia, yaitu 
bagaimana sejarah awalnya Indonesia direbut dan dibangun 
maupun argumentasi teologis yang merujuk kepada teks-teks 
Kitab Suci. Kejatuhan Soeharto adalah momentum emas untuk 
memuluskan ‗cita-cita besar‘ itu. Sayang, gagasan formalisasi 
syariat tidak didukung oleh Islam arus utama di Indonesia seperti 
NU dan Muhammadiyah. Meskipun platform mereka dalam 
konteks pembicaraan ‗negara-bangsa‘ hampir sama, pada 
aktualitas gerakannya memiliki aksentuasi yang berbeda. 
Misalnya, FPI lebih sering melakukan gerakan ―pembasmian‖ 
penyakit sosial seperti rumah-rumah pelacuran, tempat-tempat 
judi, dan kafe-kafe maksiat, seperti di negeri-negeri muslim 
lainnya, gerakan radikal Islam di Indonesia selalu merespons isu-
isu internasional seperti Palestina, Afghanistan, Irak dan lain-lain. 
Respons seperti ini sudah lama dilakukan oleh Dewan Dakwah 
Islam Indonesia (DDII) yang kemudian melahirkan organisasi 
semacam KISDI.  

Penggunaan isu-isu internasional oleh organisasi semacam 
DDII tidak saja sebagai respons solidaritas sesama muslim, 
tetapi, dalam konteks DDII, mereka secara politik domestik 
tengah ―dikucilkan‖ oleh rezim berkuasa. Posisi politik DDII dan 
juga berarti KISDI sangatlah jelas, yaitu memisahkan dengan 
tegas antara Islam dengan Barat, terutama respons mereka 
terhadap isu Palestina. Hingga kini, isu Palestina masih menjadi 
pemicu terhadap lahirnya gerakan anti-Barat dari kalangan 
―islamis-konservatif‖. 

Catatan Akhir 

Radikalisme dalam Islam di Indonesia yang muncul sebagai 
reaksi terhadap segala bentuk tatanan yang dinilai menyimpang 
dari nilai-nilai Islam, sebagai perjuangan untuk penegakan nilai-
nilai dan ajaran Islam, melawan hegemoni dan penindasan, 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

174  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

mendorong kita untuk menyikapi gerakan-gerakan tersebut 
secara hati-hati. Pada beberapa kasus, agaknya dapat ditoleransi 
sejauh tindakan-tindakan yang mereka lakukan tidak 
menggunakan pola-pola kekerasan, meskipun cara yang paling 
damai, maslahat dan konstitusional harus menempati prioritas 
pertama sehingga sebisa mungkin terhindar dari upaya 
―melenyapkan kekerasan dengan kekerasan‖ atau ―menghalalkan 
segala cara dalam mencapai tujuan‖. Sebab, dalam Islam tidak 
dikenal pola menghalalkan kekerasan terhadap siapapun dan 
dalam bentuk apapun yang membahayakan perdamaian hidup 
manusia di muka bumi ini. Sudah sejak lama diketahui bahwa 
Islam adalah rahmah li l-‘alamîn yang seharusnya menjadi dasar 
bagi setiap kelompok muslim untuk bersikap dan bertindak di 
manapun dan kapanpun. 

Dalam masa transisi di Indonesia, memperdebatkan kembali 
tentang ideologi bangsa tengah menjadi fakta. Demokrasi 
misalnya, sedang diperebutkan, begitu juga Islam. Ada ongkos 
sosial dan politik yang harus dibayar untuk itu. Enam tahun 
pasca-jatuhnya Soeharto, berbagai kilatan isu menerpa Indonesia, 
ada pergeseran cara berpolitik bahkan cara beragama umat 
muslim Indonesia. Arus deras demokratisasi direspons secara 
beragam. Tidak hanya isu demokrasi sebagai fakta politik, aspek 
lain seperti ekonomi pasar bebas, militer, teknologi, dan 
globalisme ikut merubah tatanan politik bahkan agama. 

Islam Indonesia, yang dulu ber-trade mark moderat kini—
dengan tampilnya gerakan-gerakan radikal tiba-tiba mendapat 
citra negatif. Pencitraan itu lantas dibantah, tetapi pada saat yang 
sama, masyarakat sipil yang tak berdosa menjadi korban akibat 
ulah para bomber yang berdalih atas nama Tuhan.● 

Daftar Pustaka 

Affan Gaffar, ―Islam dan Politik dalam Era Orde Baru: Mencari 
Bentuk dan Artikulasi yang Tepat‖, Jurnal Ulumul Qur‘an, 2 
(1993). 



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 175 

M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1999).  
Azumardi Azra, et.al., ―Sistem Siaga Dini untuk Kerusuhan 

Sosial‖, Laporan Penelitian (Jakarta: Litbang Depag dan PPIM-
IAIN Jakarta). 

Bittner Egon, ―Radicalims‖, dalam International Encyclopedia of The 
Social Science, ed. W Allen Wallis (New York: Kaka, 1980). 

B. J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia (The Hague: 
Martinus Nijhoff, 1971). 

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia 
(Jakarta: Balai Pustaka, 1995).  

Farish A. Noor, ―Apa itu Islam Progresif?‖, dalam Ummah Online, 
diakses 20 September 2004. 

Hasan Hanafi, Aku Bagian dari Fundamentalisme Islam (Yogyakarta: 
Islamika, 2003).  

Ingrid Wessel (ed.), Indonesien am Ende des 20 Jahrhunderts 
(Hamburg: Abera-Verlag, 1996).  

Jajang Jahroni, ―Fundamentalisme dan Munculnya Islam Politik 
di Indonesia‖, Makalah disampaikan di IIT Jakarta, 26 
Nopember 2002. 

Jamhari, ―Mapping Radical Islam in Indonesia‖, Jurnal Studia 
Islamika, no.3 (2003). 

John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia 
(Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1975). 

John L. Esposito, Dinamika Kebangkitan Islam: Watak, Proses, dan 
Tantangan (Jakarta: Rajawali Press, 1987). 

Karen Amstrong, The Battle for God (New York: Alfred A. Knopf, 
2000). 

Mark R. Woodward (ed.), Jalan Baru Islam, Memetakan Paradigma 
Mutakhir Islam Indonesia (Bandung: Mizan, 1999). 

Martin van Bruinessen, ―Genealogies of Islamic Radicalism in 
post-Suharto Indonesia‖, Makalah ditulis untuk the 
international colloquium ―L‘islam politique à l‘aube du 
XXIème siècle‖ di Teheran 28-29 Oktober 2001.  



Abdul Mukti Ro‘uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru 
___________________________________________________________ 

176  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Marx Juergensmeyer, Teror In The Name of God: The Global Rise of 
Religious Violence (London: University of California Press, 
2001). 

Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan, ter. H.M Mochtar Zoerni 
(Yogyakarta: Qalam, 2002). 

Oliver Roy, Gagalnya Islam Politik, ter. Harimurti dan 
Komaruddin SF (Jakarta: Serambi, 1996). 

Panjimas, 13-25 Desember 2002. 
Robert W. Hefner, Civil Islam. Muslims and Democratization in 

Indonesia (Princeton: Princeton University Press, 2000).  
Saripudin HA (peny.), Negara Sekuler: Sebuah Polemik (Jakarta: PT 

Abadi, 2000). 
Tim Penyusun, Ensiklopedi Nasional Indonesia, vol. XIV (Jakarta: 

Delta Pamungkas, 1997). 
Ziaul Haque, Wahyu dan Revolusi, ter. E. Setiawati al-Khattab 

(Yogyakarta: LKiS, 1987). 
 


	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	08 Lepas XI_Abdul Mukti Rouf.pdf

