ISSN 1411-3457

Jurmal Studi Kngn Z

Volume XI» Nomor 1 « Juni 2007

LAKH HISTORIS
/ABAD XVI-XX
ra Khaldan

| MENYIBAK
IMBOLIK ORIENTALISME
7 Vswahyudi

| OR!ENTALISME
ANTARPERADABAN
Murtiallah

ETAS JALAN KE ARAH
JOLOGIH STUD! ISLAM

IBERALISME 1SLAM,
STUDIISLAM DI IAIN
Ahwan Fanani

E AGAMA DI INDONESIA
AORDE BARU
ul Makeir Ro'uf

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Rendra Khaldun

Iswahyudi
Mutiullah

Afrizal

Ahwan Fanani

LEPAS
Miftahul Huda

Ismail Thoib
Abdul Mukti Ro’uf

Ahmad Fathan Aniq

U1LAS BUKU
Fachrizal Halim

INDEKS

ISI

Telaah Historis Perkembangan
Orientalisme Abad XVI-XX e 1-26
Menyibak Kekerasan Simbolik
Orientalisme ® 27-52

Orientalisme dan Upaya

Dialog Antarperadaban e 53-72
Mengarifi Orientalisme:

Meretas Jalan ke Arah Integrasi
Epistemologi Studi Islam e 73-92

Orientalisme, Liberalisme Islam,
dan Pengembangan Studi Islam

di IAIN e 93-120

Membaca Teks Hadis: Antara Makna
Literal dan Pesan Utama e 121-140
Menggagas Reformasi Pendidikan Islam:
Telaah Filosofis Paradigmatik e 141-156
Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia
Pasca Orde Baru @ 157-176

Rejection of Perda Zakat in East Lombok:

Public Criticism on Public Policy e 177-
198

Self-Criticism to Arab and Muslim
Intellectuals ® 199-212



MENGURAI RADIKALISME AGAMA
DI INDONESIA PASCA ORDE BARU

Abdul Mukti Ro’uf*

Abstract

After the collaps of New Order regime some radical religions movements
emerged. The movements that is always related to terrorism, at least by
Western mass media, has made Indonesia as a battlefield either in the level
of ideas or actions. In that context, Indonesian Muslims are often confused
by many problems related to the emerging of radical Islamic movements.
Some of the problems are: (1) epistemological problem abont how to put the
term “‘radicalisn’” among other fterms implying similar sense, such as
Sfundamentalism, extremism, militantism,  terrorism, and  jibad; (2)
contextualization of radical political-religions movements in Indonesian
history; (3) Lslam become accused with negative stigma of radicalism. Radical
Islam groups in Indonesia that emerge as a reaction of any despotic and
hegemonic orders, any distortion on Islamic values, and struggle for
implementing Islam completely should be responded wisely. Their way of
removing violence through committing violence must be avoided by Muslim.

Keywords: Islam Radikal, Radikalisme, Hegemoni, Orde Baru.

PASCA-robohnya rezim Orde Baru di Indonesia bermunculan
gerakan-gerakan  keagamaan yang dicap ‘radikal’ dan
‘fundamentalis’. Sebut saja, Front Pembela Islam (FPI), Laskar
Jihad, Laskar Mujahidin, Hizbut Tahrir, Laskar Hizbullah, Front
Pembela Islam Surakarta, Brigade Taliban, Laskar Santri, Laskar

*Penulis adalah dosen di STAIN Pontianak, Kalimantan Barat. e-mail:
muktirouf@yahoo.com

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 157



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Jundullah, dan Laskar Allah. Tiga di antaranya cukup menonjol,
yaitu FPI, Laskar Jihad, dan Laskar Mujahidin.

Gelombang  wacana  fundamentalisme  yang  selalu
disandingkan dengan aksi terorisme—sekurang-kurangnya—oleh
media Barat, dalam kurun sembilan tahun terakhir (tepatnya
pasca tumbangnya rezim Orde Baru), telah menjadikan Indonesia
sebagai ladang pertarungan, baik pada level ide maupun aksi.
Tuduhan yang mengatakan bahwa Indonesia sebagai sarang
teroris, yang semula dibantah termasuk oleh Hamzah Haz yang
pada waktu itu menjadi wakil presiden, tiba-tiba sunyi ketika
ratusan korban Bom Bali 12 Oktober 2002 bergelimpangan
akibat aksi teror kelompok Imam Samudera dan kawan-kawan.
Tidak hanya Bali, beberapa tempat lain di Indonesia menjadi
sasaran aksi mereka. Terorisme tidak lagi menjadi wacana, ia
sudah menjadi realitas sosial.

Berbagai kajian digelar untuk menjelaskan fenomena
kekerasan agama tersebut di atas. Berbagai kerumitan muncul
untuk menjelaskan fenomena yang bukan saja memiliki
perbedaan dengan pola gerakan pada masa lalu, tetapi juga
bersentuhan dengan isu geopolitik global, seperti isu
ketidakadilan politik-ekonomi negara adi kuasa terhadap negara-
negara Islam di kawasan lain seperti Palestina, Afghanistan, Irak,
dan lain-lain. Dengan perspektif demikian, Indonesia cukup
diperhitungkan dalam skala global karena identitasnya sebagai
negeri besar berpenduduk mayoritas muslim.

Akibat kecenderungan peradaban kontemporer itu, umat
Islam Indonesia akhir-akhir ini dibingungkan oleh beberapa hal
berkaitan dengan munculnya gerakan-gerakan keagamaan yang
radikal. D1 antaranya, pertama, “kebingungan epistemologis” yaitu
bagaimana mendudukkan peristilahan seperti “radikalisme”,
“fundamentalisme”, “ekstremisme”, “militanisme” “jihad”, dan
“terorisme”. Kebingungan itu semakin rumit ketika istilah
tersebut menjadi adjektif (kata sifat) dari “Islam” seperti
perkataan, “Islam radikal”. Tragisnya, berbagai aksi teror di

158 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Indonesia baik yang diakui langsung oleh pelakunya atau tidak,
selalu menyandingkannya dengan paham “keagamaan radikal”,
sebuah ungkapan yang menggiring kepada pemahaman kata
“radikal” menjadi negatif dan pejoratif. Karena itu, eksplorasi
epistemik dan  sosio-historis mutlak  dibutuhkan untuk
membedah gerakan radikalisme di Indonesia.

Kedna,  gerakan-gerakan  polittk—keagamaan  radikal di
Indonesia, dalam tahapan dan sejarahnya memiliki konteks dan
semangatnya sendiri. Gerakan Darul Islam (1949-1962) misalnya,
sulit dipersamakan dengan kelompok Imam Samudera dan
kawan-kawannya. Jauh ke belakang, di zaman kolonial Belanda,
di berbagai daerah Indonesia terdapat pula gerakan-gerakan yang
bersifat radikal yang bertujuan menolak tatanan politik, sosial,
dan ekonomi yang dipaksakan pemerintah penjajah. Itulah yang
melahirkan Perang Aceh (1873-1942), Perang Paderi (1830-
1837), dan Perang Diponegoro (1825-1830).

Radikalisme mereka dianggap positif karena memperjuangkan
hak-hak asasi rakyat pribumi yang tertindas oleh kaum penjajah.
Sementara radikalisme pasca Orde Baru dipahami secara negatif,
sebagaimana ditunjukkan dua organisasi keagamaan arus utama
di Indonesia, NU dan Muhammadiyah, yang menolak “cara
dakwah” Front Pembela Islam (FPI) yang merepresentasikan
sebagai kelompok radikal.

Ketiga, gerakan radikalisme di Indonesia akhir-akhir ini selalu
disandingkan dengan agama yang dalam beberapa hal dapat
mereduksi eksistensi agama itu sendiri. Agama dalam kerangka
ini menjadi “tertuduh” oleh stigma negatif radikalisme. Berbagai
tafsir diajukan untuk memaknai istilah-istilah keagamaan seperti
Jihdd, barb, kufr, dan istilah-sitilah yang berhubungan dengan
terorisme. Kata jihad misalnya diperebutkan maknanya oleh
berbagai kelompok Islam yang secara umum terbelah menjadi
“kelompok tekstualis” dan “kelompok kontekstualis”. Keduanya
merujuk pada bunyi teks yang sama.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 159



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Meskipun tafsir agama bukanlah faktor determinan lahirnya
tindakan terorisme, pada kenyataannya banyak teks al-Qut’an
mengilhami radikalisme dalam pengertian tindakan fisik. Sebut
saja ayat al-Qur’an surat al-Anfal (3): 39 yang bunyi aslinya, “wa
qgatiliihum hatti la takdina fitnah”. Ayat ini ditafsirkan oleh Imam
Samudera—dengan merujuk pada pemikiran Ibnu Katsir—
sebagai ajakan untuk berperang secara fisik. Artinya, ada fakta
yang tak terbantahkan bahwa pemahaman agama yang skriptural
menjadi bagian dari berpikir dan bertindak secara radikal.!
Namun demikian, jika parameter radikalisme di Indonesia hanya
diasaskan pada gerakan keagamaan an sich, maka terdapat
degradasi makna radikal yang sejatinya memiliki horison latar
belakang yang luas. Adalah tidak mungkin untuk melakukan
generalisasi terhadap gerakan keagamaan yang muncul pasca-
Orde Baru sebagai gerakan radikal dalam maknanya yang negatif.

Radikalisme: Istilah dan Konsep

Secara semantik, radikalisme ialah paham atau aliran yang
menginginkan perubahan atau pembaharuan sosial dan politik
dengan cara kekerasan atau drastis.>? Kata “radikalisme” diambil
dari kata Inggris, “radical’, maka ia bermakna “sampai ke akar-
akarnya”3 Ada juga yang menyebutkan bahwa radikalisme
berasal dari kata radix, yang berarti akar. Orang-orang radikal

!Abdussalam al-Faradz dalam booklet-nya, al-Faridlah al-Ghaibah (The
Neglected Duty: Kewajiban yang Terabaikan) (1981), menyajikan sejumlah
argumentasi yang lugas bagi pembenaran-pembenaran keagamaan dalam
aksi-aksi muslim radikal. Dokumen itu menyebutkan di antaranya bahwa al-
Qur’an dan hadis berbicara tentang perang secara fundamental. Konsep jihad
menurutnya harus diartikan secara harfiah, tidak secara alegoris. Lihat ulasan
tentang konsep itu dalam Hasan Hanafi, Akwn Bagian dari Fundaemtalisme Islam
(Yogyakarta: Islamika, 2003), 115.

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Babasa Indonesia (Jakarta:
Balai Pustaka, 1995).

3John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1975), 463.

160 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

adalah seseorang yang menginginkan perubahan terhadap situasi
yang ada dengan menjebol sampai ke akar-akarnya. Dalam
Ensiklopedi Nasional Indonesia, radikalisme secara etimologis berarti
aliran yang ekstrem, fundamental, atau mengakar. Dilihat dari
kacamata politik, kata radikal dapat diarttkan menyenangi
pembersihan dan perubahan-perubahan dalam hukum dan
pemerintahan. Menurut Arthur G. Gish, radikal diartikan sebagai
menuju ke akar permasalahan tersebut dengan menawarkan
alternatif kepada status quo.* Egon Bittner mencatat bahwa terma
radikalisme cenderung merujuk pada sesuatu yang bersifat
revisionis atau perbaikan atas keadaan sebelumnya.> Jadi
radikalisme dapat dipahami sebagai suatu sikap atau posisi yang
mendambakan perubahan terhadap status quo dengan jalan
menghancurkan szatus quo secara total, dan menggantinya dengan
sesuatu yang baru, yang sama sekali berbeda. Biasanya cara yang
digunakan bersifat revolusioner, artinya menjungkirbalikkan nilai-
nilai yang ada secara drastis lewat kekerasan (violence) dan aksi-aksi
yang ekstrem.©

Secara  konseptual,  istilah  radikalisme  mengalami
perkembangan makna. Farish A. Noor malah menyebut telah
terjadi  “alilhan  paradigma” dan “althan wacana” yang
menyebabkan bercampuraduknya antara konsep ‘radikalisme’
dan ‘militan’.7 Pengertian radikalisme pertama-tama harus
diletakkan secara netral-akademik seperti yang didefinisikan oleh
sejarawan  Sartono Kartodirjo yaitu, “gerakan sosial yang
menolak secara menyeluruh tertib sosial yang sedang berlaku
yang ditandai dengan kejengkelan moral yang kuat untuk

4Tim Penyusun, Enusikloped; Nasional Indonesia, vol. XIV (Jakarta: Delta
Pamungkas, 1997), 24.

SBittner Egon, “Radicalims”, International Encyclopedia of The Social Science,
ed. W. Allen Wallis (New York: Kaka, 1980), 294.

°M. Amien Rais, Cakrawala Isiam (Bandung: Mizan, 1999), 132.

"Farish A. Noor, “Apa itu Islam Progresit?”, Ummah Online, diakses 20
September 2004.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 161



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

menentang dan bermusuhan dengan kaum yang punya hak-hak
istimewa, dan yang berkuasa”.® Karena pendefinisian sebuah
konsep selalu menyertakan kemunginan untuk berubah, maka
konsep radikalisme pun demikian adanya, dan ia bisa bermakna
positif dan negatif.?

Dalam perspektif sejarah sosial-politik bangsa-bangsa dunia,
ditemukan wacana dan gerakan radikal yang, meskipun
“berbahaya” bagi kelompok lain, ia disanjung dan dibanggakan.
Farish A. Noor menyebutkan bahwa pada akhir abad XIX dan
pertengahan abad XX gerakan nasionalis dan anti-kolonial di
dunia ketiga dipimpin oleh tokoh-tokoh radikal yang hebat,
berkepribadian tinggi, dan mulia. Tokoh-tokoh Asia seperti Jose
Rizal di Filipina, Pridi Banomyong di Siam (yang mendirikan
Universiti Thamassat), dan Nguyen Cho Thacht di Vietnam.
Kemudian Bung Karno dan Muhammad Hatta, juga Haji Agoes
Salim di Indonesia, dan Syed Sheikh al-Hady dan Burhanuddin
al-Hemly di Malaysia. Mereka semuanya boleh diatributi sebagai
orang-orang radikal pada masanya.

Mengapa mereka radikal? Karena mereka berusaha untuk
membebaskan negara dan masyarakatnya dari beban hidup di
bawah suatu rezim kolonial yang tidak adil. Wawasan politik
mereka berlandaskan pada suatu ide kebebasan yang asasi dan
konsep keadilan universal. Mereka tidak berkompromi dalam
perjuangan menentang stafus quo secara total sehingga mereka
dianggap radikal pada masanya. Tetapi perlu diingat bahwa pada
masa itu perlawanan total anti-kolonial disokong dan didukung
oleh rakyat. Tokoh-tokoh ini sadar bahwa perubahan dan
kemerdekaan yang sempurna tidak akan dicapai selagi struktur-
struktur kuasa dan relasi kuasa yang lama masih ada. Oleh

8Panjimas, 13-25 Desember 2002.
"Mengikuti tesis Michael Foucalt (1926-1984), setiap pengetahuan,
termasuk ideologi Barat, selalu menyimpan kekuasaannya sendiri; tidak ada

ilmu yang steril dari kekuasaan, lihat Michel Foucault, .Arkeologi Pengetahuan,
ter. H. M. Mochtar Zoerni (Yogyakarta: Qalam, 2002), 129.

162 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

karena itulah fokus perlawanan mereka ditujukan kepada sistem
politik dan institusi politik kolonial masa itu.

Contoh yang sama dapat ditemukan dalam perjuangan
Mahatma Ghandi di India, para pemimpin nasionalis Afrika
seperti Patrice Lumumba di Kongo. Dalam kerangka ini, patut
pula disebut pemimpin radikal yang paling terkenal dalam abad
XX yaitu Nelson Mandela di Afrika Selatan, yang bersikeras
untuk tidak berdialog atau berkompromi dengan rezim Apartheid
di sana sehingga ia dipenjara lebih dari 25 tahun. Apakah Nelson
Mandela, Mahatma Ghandi, dan Patrice Lumumba itu individu-
individu radikal yang berbahaya? Ya, tentu sekali ‘berbahaya’,
tetapi bagi rezim tentara yang kejam, zalim, dan korup!

Kasus Amerika juga bisa disebut di sini, karena Amerika juga
didirikan oleh pemimpin-pemimpin yang dahulunya dianggap
radikal. George Washington, yang memberontak menentang
kerajaan Inggris pada abad XVIII, juga digelari radikal oleh Raja
George Inggris pada zaman itu. Malah dapat dikatakan bahwa
Amerika tidak mungkin ada tanpa gerakan pro-kemerdekaan
yang radikal.10

Dengan demikian, pandangan positif dan negatif terhadap
radikalisme  terletak  pada  cara  merealisasikan  dan
mengekspresikannya serta dasar pandang para pengamatnya.
Biasanya kaum establishment amat alergi dengan isu radikalisme,
berhubung kaum radikal amat gigih menuntut adanya perubahan
sosial politik yang berarti pula akan sangat tajam mengoreksi
kalangan status quo. Keinginan adanya perubahan sosial-politik
masih dianggap wajar dan positif bila disalurkan melalui jalur
perubahan yang benar dan tidak mengandung resiko instabilitas
politik dan keamanan. Dalam makna ini, radikalisme adalah
wacana sosial-politik yang positif. Adapun perubahan yang cepat
dan menyeluruh (revolusi) selalu diikuti oleh kekacauan politik

1"Noor, Apa. .., diakses 20 September 2004.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 163



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

dan anarkhi sehingga menghancurkan infrastruktur sosial-politik
bangsa dan negara yang mengalami revolusi tersebut. Dalam
makna ini, radikalisme adalah sebagai pemahaman yang negatif
dan bahkan dapat pula dikatagorikan sebagai bahaya laten
ekstrim kiri ataupun kanan.

Radikalisme dan Agama

Radikalisme berbasis agama sesungguhnya fenomena yang
tidak khas Indonesia, tetapi merupakan fenomena umum yang
terjadi di dunia dan berbagai agama. Sejarah mencatat tahun 1999
terjadi penembakan etnis di California dan Illinois; tahun 1998
kedutaan-kedutaan Amerika di Afrika diserang, pemboman klinik
aborsi di Alabama dan Georgia tahun 1997; peledakan bom pada
Olimpiade Atlanta dan penghancuran kompleks perumahan
militer Amerika Serikat di Dhahran Arab Saudi pada tahun 1996;
penghancuran secara tragis bangunan Federal di Oklahoma City
pada tahun 1999; dan peledakan World Trade Centre di New
York City pada tahun 2001.

Insiden-insiden seperti ini dan serangkaian aksi radikal lainnya
dikatakan Marx Juergensmeyer memiliki keterkaitan dengan
ekstremis-ekstremis keagamaan Amerika—di antaranya milisi
Kristen, gerakan Christian Identity, dan aktivis-aktivis Kristen
anti-aborsi. Demikian pula Perancis memiliki masalah dengan
aktivis muslim Algeria, Ingeris dengan kaum nasionalis Katolik
Irlandia, dan Jepang dengan gas beracun yang disebarkan oleh
anggota-anggota sekte Hindu-Budhis dalam kereta bawah tanah
di Tokyo. India menghadapi masalah dengan separatis Sikh dan
pejuang-pejuang Kashmir, Srilanka dengan pejuang Tamil dan
Singhalese, Mesir dengan para militan muslim, Aljazair dengan
Front Penyelamat Islam (FIS), dan Isracl dan Palestina
berhadapan dengan aki-aksi maut para ekstrimis Yahudi dan
Islam.

Menurut Marx Juergensmeyer, yang lebih sering mendorong
terjadinya  aksi-aksi  radikalisme dalam  mengekspresikan

164 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

keyakinan agama—kadang-kadang melalui suatu perpaduan
dengan faktor-faktor lain, yang tidak jarang sebagai motivasi
utama. Anggapan umum yang menyatakan bahwa telah terjadi
kebangkitan kekerasan agama di seluruh dunia pada dekade
terakhir abad XX dibenarkan oleh mereka yang menyimpan
catatan-catatan seperti ini. Waren Christopher, menyatakan
bahwa aksi-aksi teroris agama dan identitas etnis menjadi ‘salah
satu tantangan keamanan terpenting yang dihadapi dalam kaitan
dengan bangkitnya Perang Dingin.!! Bahkan, jauh sebelum
gagasan “teologi pembebasan” (lberation thelogy) dikumandangkan
di Amerika Latin dan Amerika Tengah pada dekade 1960-1970-
an, tradisi radikalisme dalam pengertiannya yang positif znbern
dengan misi agama-agama Abraham (Abrahamic religion) seperti
Nashrani, Yahudi, dan Islam.12

Sejak kehadirannya, agama-agama besar, seperti Islam, diakui
berwatak subversif terhadap kekuasaan yang korup. Karena
memang demikianlah cita-cita agama dirumuskan, yaitu untuk
mengubah tata nilai lama ke dalam tata nilai baru. Itulah
sebabnya, Musa, Isa, dan Muhammad saw. dicap sebagai
“pemberontak” oleh ‘“kekuasaan” di mana mereka hidup. Dari
beberapa kisah tentang mereka dapat disimak bagaimana Musa
menjadi antagonis bagi Fir'aun yang lalim, Isa menjadi oposan
bagi imperialis Byzantium, dan Muhammad saw. menjadi
penghancur sendi-sendi wewenang dan wibawa bangsawan
Quraisy Mekah. Para nabi yang diutus Allah berpikir dan
bertindak radikal demi menghancurkan tatanan yang zalim dan
lalim.13

UMarx Juergensmeyer, Teror In The Name of God: The Global Rise of
Religious Violence (London: University of California Press, 2001), 7.

12Mengenai  catatan  sejarah  paling awal tentang  akar-akar
fundamentalisme agama-agama besar, lihat lebih lengkap dalam Karen
Amstrong, The Battle for God (New York: Alfred A. Knopf, 2000).

137Ziaul Haque, Wabyn dan Revolusi, ter. E. Setiawati al-Khattab
(Yogyakarta: LKiS, 1987), 35.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 165



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Radikalisme yang ada pada ajaran agama Islam—dan agama
yang lain, berawal dari visi dan wawasan sosialnya, yaitu suatu
wawasan ‘orde yang baru’, yang menentang kesalahan dan
kemungkaran ‘orde yang lama’ untuk tujuan melahirkan suatu
orde sosial baru yang lebih berkeadilan. Bukankah dengan
demikian, perjuangan para nabi, yang di antaranya melalui
peperangan yang menolak kezaliman penguasa dapat disebut
radikal?

Dengan demikian, tidak saja dalam Islam, agama lain—
dengan semangat yang sama—memiliki tradisi sejenis,
fundamentalis. Sehingga ada Judaisme fundamentalis, Kristen
fundamentalis, Hindu fundamentalis, Sikh fundamentalis, dan
bahkan Konfusianisme fundamentalis.'* Dengan demikian,
fundamentalisme muslim atau  radikalisme  religio-politik
bukanlah fenomena baru yang khas Islam. Faktor ekonomi,
politik, militer, dan sosial tidak hanya berlaku di negara-negara
muslim. Jeritan kesengsaraan ini terdengar umum di kalangan
mayoritas Dunia Ketiga. Radikalisme religio-politik adalah
fenomena yang bersifat global.

Dalam konteks radikalisme di Indonesia, sekedar menyebut
contoh, spirit keagamaan juga digunakan. Sebut saja kasus Kiai
Kajoran yang melawan Amangkurat I (1614-1677). Gerakan ini
didorong oleh pertimbangan keagamaan, yaitu menghentikan
kezaliman Amangkurat I yang menginjak-injak norma-norma
agama.l®

Apakah dengan demikian agama mendorong lahirnya
pemikiran dan gerakan radikal? Tentu, tetapi selalu dalam
kerangka mentransformasikan dari nilai-nilai  yang “anti-
kemanusiaan” kepada nilai-nilai baru yang “pro-kemanusiaan”.
Ziaul Haque mengatakan:

“4Karen Armstrong, Islam A  Short History (Yogyakarta: IKON
TERALITERA, 2002), 193.
VLihat Laporan Panjimas, 13-25 Desember 2002.

166 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

“Seorang nabi revolusioner, memadukan dua peran: peran sebagai
seorang nabi yang menerima wahyu Ilahi dan dibimbing oleh kebenaran
ilahiyah; dan peran seorang revolusioner atau seorang pemberontak yang
membawa perubahan-perubahan radikal dalam tatanan sosial yang sudah
usang dan mentransformasikannya ke model-model dan pola-pola
perilaku, pemikiran, emosi dan moral manusia yang sesuai dengan
kebenaran wahyu. Jadi wahyu atau agama adalah revolusi dan revolusi
adalah agama”.10

Pengertian radikal dengan spirit keagamaan akan bermakna
positif ketika diletakkan dalam kerangka melawan ketidakadilan
dan berkehendak merubah tatanan seperti yang dilakukan oleh
para nabi. Agama menyediakan perangkat doktrin untuk itu.
Persoalan radikalisme berwajah negatif akan muncul ketika
“metode perlawanan” mulai dipilih. Jadi, aksi kekerasan yang
diduga lahir dari cara berpikir radikal, tidak bisa lagi dirunut
secara linier dengan doktrin-doktrin agama.

Radikalisme Agama di Indonesia

Spirit radikalisme yang didorong oleh teks-teks agama, sejauh
bertujuan positif dan tidak menghancurkan sendi-sendi
kemanusiaan, akan terjadi di mana saja ketika ada syarat-syarat
sosial politik dan ekonomi mengandaikannya. Keragaman etnik
dan agama saja bukan penyebab konflik sosial. Konflik sosial
muncul manakala dalam suatu masyarakat timbul keresahan
karena terdapat ketidakadilan dalam; (1) pembagian sumber daya
ckonomi, dan (2) partisipasi dalam pengambilan keputusan.
Kedua hal tersebut dapat menyatukan sentimen-sentimen
etnisitas dan agama. Dan ketika menggumpal, pecahlah konflik
dari terpendamnya akumulasi kebencian dari kelompok yang
merasa diperlakukan tidak adil kepada pihak yang dianggap
bertanggung jawab.!”

1Haque, Wahyu..., 5.
7TAzumardi Azra, etal, “Sistem Siaga Dini untuk Kerusuhan Sosial”,
Laporan penelitian (Jakarta: Litbang Depag dan PPIM-IAIN Jakarta), 9-10.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 167



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Sejauh melibatkan politik dan agama yang menggiring kepada
isu ‘negara Islam’ yang dalam hal-hal tertentu memicu pemikiran
dan gerakan radikal, dalam sejarah Indonesia, menurut Sarpudin
H. A.,'8 dikenal empat diskursus penting!®.

Pertama, polemik akhir tahun 1930-an antara Sockarno dan A.
Muchlas (nama samaran M. Natsir). Polemik itu merupakan
kelanjutan dari polemik sebelumnya tentang kebangsaan
Indonesia antara Soekarno, H. Agus Salim (tokoh Sarikat Islam),
A. Hasan (guru Persatuan Islam), dan Is (nama samaran dari
tokoh Masyumi, M. Natsir), dari tahun 1925. Polemik itu
membicarakan seputar identitas kebangsaan pascamerdeka. Di
situ terjadi pertarungan wacana bagaimana menempatkan agama
dalam negara

Kedna, perbincangan dalam sidang-sidang Badan Penyelidik
Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan Indonesia (BPUPKI),
tangeal 28 Mei s.d 1 Juni 1945, 10-17 Juli 1945, dan Panitia
Persiapan Kemerdekaan Indonesia (PPKI), 18-22 Agustus 1945,
dalam rangka penyusunan dan pengesahan Undang-Undang
Dasar 1945. Delegasi Islam memajukan Islam sebagai dasar
negara, sedangkan kalangan nasionalis menghendaki negara yang
netral. Konfrontasi dua kubu itu diselesaikan dengan jalan
memasukkan Piagam Jakarta (yang memuat tujuh kata “dengan
kewajiban  menjalankan  syariat Islam  bagi  pemeluk-
pemeluknya”). Tetapi dalam sidang PPKI pada tanggal 18
Agustus 1945, tujuh kata itu dihapus.?’ Selanjutnya, isu tentang

18] jhat Saripudin HA (peny.), Negara Sekuter, Sebuah Polemik (Jakarta: PT
Abadi, 2000), xi-xvi.

YDalam amatan penulis, di antara empat faktor itu, hanya dua pertama
yang relevan untuk kebutuhan kajian ini.

2Menurut Jajang Jahroni, penghapusan Piagam Jakarta dalam teks dasar
negara itu merupakan kekecewaan pertama umat Islam yang dikemudian hari
memicu  gerakan DI/TII  Kartosuwiryo. Lihat Jajang  Jahroni,
“Fundamentalisme dan Munculnya Islam Politik di Indonesia”, Makalah
disampaikan di IIT Jakarta, 26 Nopember 2002.

168 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Piagam Jakarta terus hidup dalam benak umat Islam hingga saat
ini.?!

Dalam amatan Martin van Bruinessen, akar-akar munculnya
gerakan radikal di Indonesia ada dua, pertama, dari gerakan politik
muslim “pribumi” seperti Darul Islam dan Masyumi,?? dan kedua,
dari jaringan Islam transnasional :

“The roots of most present Muslim radical groups in Indonesia can be

traced to two relatively “indigenous” Muslim political movements, the

Darul Islam movement and the Masyumi party, and to a number of
. ) 223

more recent transnational Islamic networks.

Jamhari, dalam salah satu tulisannya, “Mapping Radical Islam in
Indonesia’> mengamini tesis Martin. Menurutnya, kehadiran
kelompok Islam radikal dipicu oleh dua sebab utama. Pertama,
karena isu politik lokal seperti, kegagalan politik rezim berkuasa
(political ~ failures in the ragime), marjinalisasi politik (political

2Setidaknya, dalam catatan sejarah bangsa, sudah empat kali perdebatan
alot dan sengit mengenai kembalinya Piagam Jakarta terjadi, yakni: (1) saat
sidang BPUPKI-PPKI tahun 1945, (2) saat sidang Majelis Konstituante
1956-1959, (3) saat sidang MPRS tahun 1966-1968, dan (4) meski tidak sealot
sidang sebelumnya, saat sidang Tahunan MPR tanggal 7-18 Agustus 2000
dan sidang Tahunan MPR yang berlangsung tanggal 1-10 Agustus 2002.

2Menurut Dawam Raharjo, Darul Islam adalah kelompok muslim yang
menghendaki negara Islam dengan jalan “revolusi”’, sedangkan Masyumi
lebih memilih jalan-jalan demokrasi. Lihat Panjimas, 13-25 Desember 2002.

ZMartin van Bruinessen, “Genealogies of Islamic Radicalism in post-
Suharto Indonesia”, Makalah ditulis untuk the international colloquium
“L’islam politique a 'aube du XXIéme siécle” di Teheran 28-29 Oktober
2001. Untuk meyakinkan pembaca, Martin dalam makalahnya menyebut
beberapa hasil penelitian lain: Martin van Bruinessen, “Islamic state or state
Islam? Fifty years of state-Islam relations in Indonesia”, in Indonesien am Ende
des 20. Jabrbunderts, ed. Ingrid Wessel (Hamburg: Abera-Verlag, 1996), 19-34.
Dan Robert W. Hefner, Cwil Islam, Muslims and Democratization in Indonesia
(Princeton: Princeton University Press, 2000). For the first decades of the
Republic, Boland’s account remains an important source. B. J. Boland, The
Struggle of Isiam in Modern Indonesia (The Hague: Martinus Nijhoff, 1971).

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 169



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

marginalization), dan lain-lain.  Kedwa, adanya solidaritas
antarmuslim di dunia.?*

Untuk faktor yang kedua, solidaritas dunia Islam kepada
gerakan islamisme, menurut Oliver Roy, terjebak pada “emosi
keagamaan”, karena secara empirik, gerakan-gerakan radikal di
dunia Islam tidak selalu didasarkan pada ideologi semata,
melainkan karena konteks geostrategis dunia Islam. Dalam
kerangka ini, islamisme, masih menurut Roy, belum berubah
secara mendasar. Islamisme didominasi oleh strategi negara,
bukan oleh gerakan ideologis maupun internasional. Sebagai
contoh, konflik di Afghanistan pascapenarikan Uni Soviet tahun
1989, lebih dipicu oleh persoalan etnis dan kesukuan ketimbang
ideologis.?

Pada skala lokal, gerakan Islam radikal di Indonesia, tidak bisa
dilepaskan dari isu “negara-bangsa” dan itu berarti memiliki
kesinambungan wacana antara gerakan pada awal kemerdekaan
dan kontemporer, yaitu common platform, negara Islam. Meskipun
harus dicatat bahwa ada variabel-variabel lain yang membedakan
keduanya.?6 Pergerakan Islam menemukan momentumnya
terutama ketika Orde Baru tumbang. Kemunculan kelompok-
kelompok radikal Islam sejatinya telah dimulai sejak berubahnya
kebijakan negara pada dasawarsa 1980-an; dari peminggiran
Islam ke akomodasi Islam. Momentum kejatuhan penguasa Orde
Baru, yang disinyalir sebagai akibat dari perlakuannya terhadap
umat Islam pada masa-masa awal dengan kebijakan
depolitisasinya, adalah alasan yang gamblang bagi lahirnya
gerakan-gerakan yang oleh William Liddle disebut sebagai

2Jambhari, “Mapping Radical Islam in Indonesia”, Jurnal Studia Islamika, 3
(2003), 9.

Oliver Roy, The Failure of Polical Isiam, ter. Harimurti dan Komaruddin
SF (Jakarta: Serambi, 1996), 134.

26Di antara variabel lain adalah, jika pada masa awal kemerdekaan belum
ditemukan isu semacam kapitalisme, globalisme bahkan Amerikanisme,
sedangkan pada masa kontemporer, isu itu hanya terlihat di permukaan.

170 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

gerakan “Islam Skripturalis”.?” Liddle menyebutkan tiga faktor
kelahiran mereka; (1) lebih mudah diterimanya ajaran-ajaran
kaum skripturalis oleh kebanyakan orang Indonesia, (2)
kemungkinan aliansi politik antara kaum skripturalis dengan
kelompok-kelompok sosial lain yang sedang tumbuh, (3) nafsu
besar politisi ambisius untuk membangun basis massa.?

Selain karena faktor kekecewaan gerakan Islam pada Orde
Baru, Khamami menambahkan pemicu baru antara lain,
kegagalan ideologi nasionalisme sekular yang berasal dari Barat,
sekaligus bobroknya sistem politik dan ekonomi di Indonesia.
Lebih luas, potret gerakan radikal Islam di Indonesia dapat
dirujuk secara umum pada latar belakang kebangkitan Islam yang
menurut Esposito dapat didorong oleh tiga hal; (1) adanya krisis
identitas yang menimbulkan ketidakpercayaan, kekecewaan, dan
kehilangan rasa harga diri, (2) kecewa dengan Barat dan
kegagalan pemerintah untuk bereaksi secara cukup akan
kebutuhan-kebutuhan politik dan sosio ekonomi masyarakat, dan
(3) tampilnya kembali rasa harga diri dan kesadaran akan
kekuatan sendiri akibat sukses militer (Arab-Israel) dan ekonomi
(embargo minyak) pada tahun 1973.2°

Apa yang sesungguhnya tengah diperjuangkan gerakan Islam
radikal yang muncul pasca-Orde Baru? Di luar kelompok pelaku
Bom Bali—yang diakui oleh Habib Riziq Shihab—sebagai

27Gaya kepemimpinan polittk Orde Baru di bawah Socharto, dalam
hubungannya dengan Islam mengalami metamorfosis, yaitu bersifat
antagonistik (1966-1981), resiprokal-kritis (1982-1985), dan akomodatif sejak
tahun 1985. Lihat penjelasan yang agak luas dalam Affan Gaffar, “Islam dan
Politik dalam Era Orde Baru: Mencari Bentuk dan Artikulai yang Tepat”,
Jurnal Ulumnl Quran, 2 (1993), 22-4.

28R. William Liddle, “Skripturalisme Media Dakwah: Suatu Bentuk
Pemikiran dan Aksi Politik Islam di Indonesia Masa Orde Baru”, dalam Jalan
Baru Islam, Memetakan Paradigma Mutakhir Isiam Indonesia, ed. Mark R.
Woodward (Bandung: Mizan, 1999), 304.

PJohn L. Esposito, Dinamika Kebangkitan Islam: Watak, Proses, dan
Tantangan (Jakarta: Rajawali Press, 1987), 14.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 171



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

‘kelompok lain’, gerakan-gerakan ini ternyata memiliki pandangan
dan pola yang tidak seragam meskipun dapat pula ditemukan sisi-
sisi persamaannya.’’ Ada beberapa gerakan Islam radikal yang
semarak pasca-Rezim Soeharto yang bisa disebut di sini: Hizbut
Tahrir Indonesia, Front Pembela Islam (FPI), Majelis Mujahidin
(MM), Komite Indonesia untuk Solidaritas Dunia Islam (KISDI),
Persaudaraan Pekerja Muslim Indonesia (PPMI), Ikhwanul
Muslimin, Himpunan Mahasiswa Antar Kampus (Hammas
Indonesia), dan Gerakan Tarbiyah. Memasukkan ketujuh
organisasi itu ke dalam kelompok radikal mengacu pada batasan
radikal sebagai kelompok yang memiliki kecenderungan
menghadapi persoalan dengan radikal.’!

Jika kembali kepada latar belakang lahirnya gerakan radikal di
Indonesia utamanya pasca-Orde Baru berupa isu-isu politik lokal
dan jaringan solidaritas transnasional, maka isu yang
dikembangkan antara lain bagaimana merebut secara politik dan

0Secara politik-keagamaan mereka hampir bersepakat bahwa hubungan
agama dan politik tidak bisa dipisahkan yang kemudian mendorong terhadap
gagasan “formalisasi syariat”. Mereka biasanya digolongkan sebagai
kelompok konservatif yang tetap mempertahankan integrasi antara Islam dan
negara, karena menurut mereka Islam telah lengkap mengatur sistem
kemasyarakatan. Kelompok ini terdiri dari; (1) tradisionalis, yaitu mereka
yang tetap mempertahankan tradisi dan praktik dan pemikiran politik Islam
klasik/pertengahan seperti Rasyid Ridha dan (2) fundamentalis, yakni mereka
vang ingin melaksanakan reformasi sistem sosial dengan kembali kepada
ajaran Islam secara total dan menolak sistem yang dibuat manusia, seperti
Sayyid Qutb, Maududi, dan Hasan Turabi. Pada pola gerakan, gerakan radikal
Indonesia, ada yang memilih pada jalur politik dan yang lain kultural. Jamhari
menyebutnya sebagai, “radicalism as a political movements” dan “radicalism as a
cultural Movement”

3Demi menyingkat tulisan ini, tidak akan diulas secara panjang lebar
tentang profil ketujuh gerakan ini. Beberapa hasil penelitian tentang profil
gerakan ini dapat dibaca di: (1) “Radikalisme agama (FPI, FKAW], MMI, dan
HAMMAS) dan Perubahan Sosial di DKI Jakarta” oleh tim peneliti Pusat
Bahasa dan Budaya UIN Jakarta, (2) Martin van Bruinessen, “Genealogies of
Islamic Radicalism in post-Subarto Indonesia”.

172 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

kultural gagasan “Islam kafah’ melalui tema ‘negara syari’ah’.
Terhadap tema itu, banyak argumentasi yang diajukan baik
argumentasi sosio-historis umat Islam di Indonesia, yaitu
bagaimana sejarah awalnya Indonesia direbut dan dibangun
maupun argumentasi teologis yang merujuk kepada teks-teks
Kitab Suci. Kejatuhan Socharto adalah momentum emas untuk
memuluskan ‘cita-cita besar’ itu. Sayang, gagasan formalisasi
syariat tidak didukung oleh Islam arus utama di Indonesia seperti
NU dan Muhammadiyah. Meskipun platform mereka dalam
konteks pembicaraan ‘negara-bangsa’ hampir sama, pada
aktualitas gerakannya memiliki aksentuasi yang berbeda.
Misalnya, FPI lebih sering melakukan gerakan “pembasmian”
penyakit sosial seperti rumah-rumah pelacuran, tempat-tempat
judi, dan kafe-kafe maksiat, seperti di negeri-negeri muslim
lainnya, gerakan radikal Islam di Indonesia selalu merespons isu-
isu internasional seperti Palestina, Afghanistan, Irak dan lain-lain.
Respons seperti ini sudah lama dilakukan oleh Dewan Dakwah
Islam Indonesia (DDII) yang kemudian melahirkan organisasi
semacam KISDI.

Penggunaan isu-isu internasional oleh organisasi semacam
DDII tidak saja sebagai respons solidaritas sesama muslim,
tetapi, dalam konteks DDII, mereka secara polittk domestik
tengah “dikucilkan” oleh rezim berkuasa. Posisi politik DDII dan
juga berarti KISDI sangatlah jelas, yaitu memisahkan dengan
tegas antara Islam dengan Barat, terutama respons mereka
terhadap isu Palestina. Hingga kini, isu Palestina masih menjadi
pemicu terhadap lahirnya gerakan anti-Barat dari kalangan
“islamis-konservatif”.

Catatan Akhir

Radikalisme dalam Islam di Indonesia yang muncul sebagai
reaksi terhadap segala bentuk tatanan yang dinilai menyimpang
dari nilai-nilai Islam, sebagai perjuangan untuk penegakan nilai-
nilai dan ajaran Islam, melawan hegemoni dan penindasan,

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 173



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

mendorong kita untuk menyikapi gerakan-gerakan tersebut
secara hati-hati. Pada beberapa kasus, agaknya dapat ditoleransi
sejauh  tindakan-tindakan  yang mereka lakukan tidak
menggunakan pola-pola kekerasan, meskipun cara yang paling
damai, maslahat dan konstitusional harus menempati prioritas
pertama schingga sebisa mungkin terhindar dari upaya
“melenyapkan kekerasan dengan kekerasan™ atau “menghalalkan
segala cara dalam mencapai tujuan”. Sebab, dalam Islam tidak
dikenal pola menghalalkan kekerasan terhadap siapapun dan
dalam bentuk apapun yang membahayakan perdamaian hidup
manusia di muka bumi ini. Sudah sejak lama diketahui bahwa
Islam adalah rabmah i I-‘alamin yang seharusnya menjadi dasar
bagi setiap kelompok muslim untuk bersikap dan bertindak di
manapun dan kapanpun.

Dalam masa transisi di Indonesia, memperdebatkan kembali
tentang ideologi bangsa tengah menjadi fakta. Demokrasi
misalnya, sedang diperebutkan, begitu juga Islam. Ada ongkos
sosial dan politik yang harus dibayar untuk itu. Enam tahun
pasca-jatuhnya Soeharto, berbagai kilatan isu menerpa Indonesia,
ada pergeseran cara berpolitik bahkan cara beragama umat
muslim Indonesia. Arus deras demokratisasi direspons secara
beragam. Tidak hanya isu demokrasi sebagai fakta politik, aspek
lain seperti ekonomi pasar bebas, militer, teknologi, dan
globalisme ikut merubah tatanan politik bahkan agama.

Islam Indonesia, yang dulu ber-#rade mark moderat kini—
dengan tampilnya gerakan-gerakan radikal tiba-tiba mendapat
citra negatif. Pencitraan itu lantas dibantah, tetapi pada saat yang
sama, masyarakat sipil yang tak berdosa menjadi korban akibat
ulah para bomber yang berdalih atas nama Tuhan.®

Daftar Pustaka

Affan Gaffar, “Islam dan Politik dalam Era Orde Baru: Mencari
Bentuk dan Artikulasi yang Tepat”, Jurnal Ulnmul Quran, 2
(1993).

174 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1999).

Azumardi Azra, etal, “Sistem Siaga Dini untuk Kerusuhan
Sosial”, Laporan Penelitian (Jakarta: Litbang Depag dan PPIM-
IAIN Jakarta).

Bittner Egon, “Radicalims”, dalam International Encyclopedia of The
Social Science, ed. W Allen Wallis (New York: Kaka, 1980).

B. J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia (The Hague:
Martinus Nijhoff, 1971).

Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Babasa Indonesia
(Jakarta: Balai Pustaka, 1995).

Farish A. Noor, “Apa itu Islam Progresif?”, dalam Ummnabh Online,
diakses 20 September 2004.

Hasan Hanafi, Akwu Bagian dari Fundamentalisme Islam (Yogyakarta:
Islamika, 2003).

Ingrid Wessel (ed.), Indonesien am Ende des 20  Jabrbunderts
(Hamburg: Abera-Verlag, 1990).

Jajang Jahroni, “Fundamentalisme dan Munculnya Islam Politik
di Indonesia”, Makalah disampaikan di IIT Jakarta, 26
Nopember 2002.

Jambhari, “Mapping Radical Islam in Indonesia”, Jurnal Studia
Islamika, no.3 (2003).

John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia
(Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1975).

John L. Esposito, Dinamika Kebangkitan Islam: Watak, Proses, dan
Tantangan (Jakarta: Rajawali Press, 1987).

Karen Amstrong, The Battle for God (New York: Alfred A. Knopf,
2000).

Mark R. Woodward (ed.), Jalan Baru Isiam, Memetakan Paradigma
Mutakhir Islam Indonesia (Bandung: Mizan, 1999).

Martin van Bruinessen, “Genealogies of Islamic Radicalism in
post-Suharto Indonesia”, Makalah ditulis untuk the
international colloquium “L’islam politique a laube du

XXIeme siecle” di Teheran 28-29 Oktober 2001.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 175



Abdul Mukti Ro’uf, Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia Pasca Orde Baru

Marx Juergensmeyert, Teror In The Name of God: The Global Rise of
Religions V'iolence (London: University of California Press,
2001).

Michel Foucault, Arkeologi Pengetahuan, ter. HM Mochtar Zoerni
(Yogyakarta: Qalam, 2002).

Oliver Roy, Gagalnya Islam  Politik, ter. Harimurti dan
Komaruddin SF (Jakarta: Serambi, 1996).

Panjimas, 13-25 Desember 2002.

Robert W. Hefner, Ciwil Islam. Muslims and Democratization in
Indonesia (Princeton: Princeton University Press, 2000).

Saripudin HA (peny.), Negara Sekuler: Sebuah Polemik (Jakarta: PT
Abadi, 2000).

Tim Penyusun, Ensiklopedi Nasional Indonesia, vol. XIV (Jakarta:
Delta Pamungkas, 1997).

Ziaul Haque, Wahyu dan Revolusi, ter. E. Setiawati al-Khattab
(Yogyakarta: LKiS, 1987).

176 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	08 Lepas XI_Abdul Mukti Rouf.pdf

