
 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 125 

MEMBENDUNG ARUS PROGRESIF:  
DINAMIKA INTELEKTUALISME KOMUNITAS NU 

Rumadi  
___________________________________________________________ 

Abstract 

In the last decade, intellectualism dynamics among the nahdliyyîn (the followers of 
NU) has shown an incredible passion in terms of spreading some progressive Islamic ideas 
that are prominently motored by the youth NU. Such intellectualism passion, 
unfortunately, is not positively welcome by most nahdliyyîn that are engaging conservative 
thought of Islam. That is why many negative responds raise against the movement. The 
responds in turn strengthen some stigmatization from external-NU groups that are very 
eager to resist any elements of what is called progressive or liberal Islam. 

Oppositions against the movement from internal-NU are currently going stronger. The 
31st NU Congress in Boyolali has likely become a peak expression and even peak anger 
of any exponents of conservative NU opposing the progressive exponents. It not only took 
form into stereotypically rejecting to what called “liberal Islam” ideas but also to anyone 
engaging liberal-progressive thought. The atmosphere of intellectualism dynamics within 
NU after its 31st Congress becomes uncomfortable for seedling progressive Islamic ideas. 
Although it will not exactly put the progressive intellectual movements out but it will 
simultaneously present harder challenges to them. Above all, the intellectualism dynamics 
within NU can be considered the struggle between the conservative and progressive groups. 

Keywords: NU, Intelektualisme, Dinamika, Anak Muda NU, Pemikiran Progresif, 
Islam Liberal. 

_______________ 

SALAH satu tema penting yang menjadi perbincangan dalam Muktamar 
Nahdlatul Ulama (NU) ke-31 di Wisma Haji Donohudan Boyolali, 28 
Nopember hingga 2 Desember 2004 tempo hari ialah penolakan terhadap 
berkembangnya pemikiran liberal dalam NU. Bahkan, dalam komisi tausiyah 
disebutkan agar pengurus NU dari berbagai tingkatan dibersihkan dari 
orang-orang yang berpaham liberal. Penolakan komisi bahts al-masâil 
maudlû„iyyah atas hermeneutika sebagai salah satu metode penafsiran al-
Qur‟an, dikabarkan juga merupakan bagian dari penolakan atas paham Islam 
liberal. Inilah puncak kegelisahan beberapa eksponen NU yang tidak nyaman 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

126 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

dengan berkembangnya arus pemikiran baru dalam komunitas NU yang 
secara stereotype disebut sebagai “Islam liberal”. Belakangan, istilah tersebut 
menjadi “stigma” yang menakutkan di lingkungan NU. 

Kenyataan itu menunjukkan, kendati dalam satu dasawarsa terakhir 
NU―sebagaimana diakui banyak pengamat―menunjukkan gairah intelektual 
luar biasa yang, antara lain, ditandai dengan semakin banyaknya anak-anak 
muda NU yang berpikiran progresif, hal itu ternyata dianggap seperti “duri 
dalam daging”. Muktamar NU ke-31 beberapa waktu lalu seolah menjadi 
titik kulminasi dari kegeraman eksponen konservatif NU terhadap arus 
progresif yang umumnya aktif didesakkan kaum mudanya. Dalam kerangka 
itu, tulisan ini ingin melihat dinamika eksternal dan internal perkembangan 
dinamis intelektualisme NU serta melihat bagaimana masa depan dari gerak 
arus progresif itu. 

Geliat Intelektual Anak Muda NU 

Dalam Majalah Panjimas edisi 20 Pebruari 2003, ada komentar menarik 
dari seorang peneliti Paramadina Jakarta tentang kecenderungan gerakan 
intelektual anak muda NU. Menurutnya, energi intelektual anak-anak muda 
NU dihabiskan hanya untuk mempertajam dikotomi “tradisionalis-
modernis” yang sudah ditinggalkan banyak orang. Penajaman dikotomi itu 
dilakukan dengan melakukan sejumlah aktivitas ilmiah yang diramu dengan 
pikiran-pikiran Islam kontemporer dari Nasr Hamid Abû Zayd, Hassan 
Hanafi, „Âbid al-Jabîrî, Mohammad Arkoun, dan lain-lain, hanya untuk 
“menghabisi” pemikiran kalangan modernis seperti Nurcholish Madjid dan 
Dawam Rahardjo.1 Memang, lanjut kritik itu, di kalangan anak-anak muda 
NU muncul gairah baru intelektual, menerbitkan jurnal-jurnal, menerbitkan 
buku-buku dan seterusnya, tetapi jurnal dan buku-buku tersebut selalu 
diorientasikan untuk membonsai kalangan modernis. Baginya, jurnal-jurnal 
seperti Taswirul Afkar (Lakpesdam NU), Gerbang (èLSAD Surabaya), dan 
Postra (ISIS) adalah “jurnal sektarian”, karena sejak awal jurnal-jurnal 
tersebut dikelola dengan perspektif dan semangat sektarian.  

Kritik tersebut, menurut hemat penulis, penting diperhatikan―bukan 
dengan membantah atau berapologi, tapi sebagai titik tolak untuk terus 

                                                 
1Lihat Ahmad Gaus AF, “Kritik Nalar Dikhotomi Islam,” Panjimas, 20 Pebruari-5 

Maret 2003, 99. Namun, dalam tulisan berikutnya, dia memberi apresiasi yang lebih positif 
terhadap kebangkitan intelektual anak-anak muda NU. Lihat Ahmad Gaus AF, 
“Kebangkitan Intelektual Kaum Muda NU,” KOMPAS, 4 Oktober 2003, 4. 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 127 

mengkritisi agenda-agenda intelektual yang selama ini dikembangkan. Ada 
baiknya gerbong gerakan intelektual NU bertanya benarkah apa yang mereka 
lakukan selama ini sekedar untuk melawan gerakan intelektual dalam 
komunitas lain? Harus diakui, sebagian anak muda NU memang sangat 
bersemangat melancarkan kritisisme terhadap pemikiran Cak Nur yang 
dianggap sebagai gerbong modernisme Islam di Indonesia, seperti Ahmad 
Baso dan Nur Kholik Ridwan melalui karya-karyanya. Namun, harus segera 
dicatat bahwa kecenderungan itu bukan satu-satunya arus yang berkembang. 
Di luar itu, masih terlalu banyak concern pemikiran keislaman yang menjadi 
perhatian mereka. Oleh karena itu, kalau dikatakan bahwa energi intelektual 
anak muda NU dihabiskan untuk mengkritik Cak Nur, menurut hemat 
penulis tidak seluruhnya benar, meskipun semangat demikian juga tidak bisa 
dinafikan sama sekali. 

Hal demikian juga pernah dikemukakan secara terus terang oleh Ulil 
Abshar-Abdalla dalam sebuah seminar tentang Post-Tradisionalisme Islam 
dan Islam Liberal. Sebagai tokoh kunci Jaringan Islam Liberal (JIL), Ulil 
Abshar-Abdalla mengatakan bahwa munculnya komunitas post-
tradisionalisme (postra) Islam merupakan kegagalan anak-anak muda NU 
berdialog dengan realitas di luarnya, kecewa dan cemburu dengan komunitas 
lain. Postra, dalam pandangan Ulil, merupakan metode “lebih canggih” 
untuk melestarikan konflik PMII versus HMI, NU versus Muhammadiyah, 
modernis versus tradisionalis. Di matanya, postra lebih sebagai upaya untuk 
mempertegas identitas kelompok daripada untuk mengembangkan wacana 
pemikiran.2 Hal yang sama juga dikemukakan Robin L. Bush dalam 
disertasinya bahwa postra tak lebih sekedar wujud pelestarian konflik 
“tradisionalis-modernis” dengan “baju baru”. Cara pandang demikian 
memang tidak semuanya keliru, tapi secara tidak disadari pendapat tersebut 
tetap terjebak pada dikotomi dan senantiasa menempatkan komunitas NU 
sebagai komunitas “nomor dua”, sehingga ketika muncul geliat baru di 
antara mereka selalu dipandang sebagai bentuk rivalitas, bukan sebagai gejala 
alamiah karena mobilitas pendidikan anak-anak muda NU. 

Di samping itu, kritik tersebut sebenarnya menyimpan asumsi dan 
pengandaian bahwa corak intelektual generasi muda NU adalah tunggal dan 
monolitik. Padahal asumsi sedemikian jauh dari realitas yang sebenarnya, 

                                                 
2Catatan pribadi dari seminar “Mendialogkan Post Tradisionalisme Islam dengan Islam 

Liberal dalam Gairah Baru Pemikiran Islam Indonesia”, yang dilaksanakan BEM IAIN 
(UIN) Jakarta pada pertengahan November 2001. 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

128 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

karena corak pemikiran generasi muda NU sangat beragam dan jauh dari 
kesan monolitik. Tidak jarang di antara mereka terjadi perdebatan yang 
sangat tajam, baik melalui forum-forum resmi, seperti halaqah, seminar, 
diskusi, dan sebagainya maupun dalam forum-forum tidak resmi. Bahkan, di 
tengah percepatan arus progresif itu anak-anak muda NU terpolarisasi ke 
dalam “kelompok-kelompok” dengan ikatan sosial tertentu. Tidak jarang di 
antara kelompok-kelompok tersebut terjadi ketegangan-ketagangan 
intelektual. Meskipun sulit untuk membuat pemetaan dan pengelompokan di 
antara mereka, tetapi kenyataan itu dapat dirasakan oleh siapapun yang 
menyelami dinamika gerakan intelektual dalam komunitas NU. Bukan hanya 
dalam rivalitas pemikiran ketegangan tersebut terjadi, bahkan hubungan-
hubungan pribadi di antara mereka terkadang juga kurang hangat.   

Suasana seperti itu tidak banyak ditangkap para pengamat yang tidak 
secara intens mengikuti dan terlibat dalam pergulatan intelektual kaum muda 
NU. Ketidakcermatan para pengamat itu tampak, misalnya, ketika mereka 
menilai forum bahts al-masâ‟il NU sebagai forum sederhana yang hanya 
mencari „ibârah-„ibârah dalam al-kutub al-mu‟tabarah, seolah tidak ada 
perdebatan intelektual. Penilaian itu semakin menyesatkan ketika para 
pengamat hanya melihat dokumen-dokumen NU hasil bahts al- masâ‟il yang 
hanya berisi pertanyaan dan jawaban atas suatu masalah keagamaan-fiqhiyah 
dengan rujukan „ibârah kitab-kitab fiqh standar sebagai landasan 
argumentasinya. Dengan pengamatan sekilas, seolah memang tidak ada 
perdebatan intelektual di dalamnya. Padahal dalam forum bahts al- masâ‟il 
sebenarnya selalu terjadi perdebatan-perdebatan yang sangat akademis. 
Rujukan pada kitab-kitab fiqh adalah salah satu bentuk tradisi intelektual 
yang secara turun-temurun dipelihara NU dari generasi ke generasi. Namun, 
sebenarnya kemunculan „ibârah teks kitab kuning dalam setiap bahts al- masâ‟il 
tidaklah muncul secara tiba-tiba, melainkan melalui diskusi yang 
dilangsungkan secara intensif. Bahkan, perbedaan pendapat juga sering 
muncul karena landasan „ibârah yang berbeda. Begitulah. Ringkas kata, 
keterlibatan secara mendalam pada setiap denyut perubahan yang terjadi 
dalam komunitas NU sangatlah penting dalam menilai seluruh dinamika 
intelektual dalam komunitas yang galib disebut tradisional itu. 

Sebagaimana disinggung di muka, munculnya generasi baru intelektual 
NU yang aktif mensosialisasikan gagasan melalui berbagai forum dan 
program LSM (lembaga swadaya masyarakat) sejauh itu telah mendapat 
respons yang beragam dari berbagai kalangan. Dalam kaitan itu, penulis 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 129 

merasa perlu memberi catatan khusus kepada komunitas kiai dan pesantren. 
Penulis memandang hal itu penting karena implikasi dan masa depan 
intelektualisme NU sebenarnya juga tergantung pada bagaimana komunitas 
kiai dan pesantren merespons berbagai dinamika tersebut. Penulis juga tidak 
bisa begitu saja mengenyampingkan peran dan respons komunitas kampus 
dalam menyikapi dinamika tersebut. Pembedaan terhadap kedua kemonitas 
tersebut (kiai-pesantren dan komunitas kampus) tentu saja sekedar untuk 
membuat pengelompokan sederhana, bukan untuk mempertentangkan satu 
dengan yang lain. Bila dibuat penyederhanaan, berbagai relasi yang 
menggambarkan dinamika intelektualisme NU dimaksud dapat digambarkan 
sebagai berikut: 

 

 
 
Keempat pilahan komunitas tersebut senantiasa berinteraksi secara 

sirkuler dalam proses dinamika pembaruan pemikiran Islam dalam 
komunitas NU. Pemisahan keempatnya mungkin tidak ada dalam kenyataan, 
karenanya tidak bisa dipahami secara “hitam-putih”. Komunitas LSM di NU 
sebagian besar berangkat dari tradisi pesantren dan juga alumni perguruan 
tinggi. Namun, pembentukan dan pergulatan intelektual mereka justru 
berlangsung di lingkungan LSM. Oleh karena itu, pesantren dan perguruan 
tinggi (PT) sebenarnya memberi andil yang cukup besar bagi tumbuhnya 
intelektualisme NU yang berkembang di lingkungan LSM. Demikian juga 
beberapa aktivis NU yang menjabat dalam struktur NU maupun badan 
otonomnya juga menunjukkan adanya tumpang-tindih jika dilihat secara 
hitam-putih. Terkadang memang sulit untuk membedakan secara tegas (clear-
cut) antara komunitas LSM dan banom-banom (badan otonom) NU. Oleh 
karena itu, sekali lagi, pembedaan komunitas tersebut harus dilihat sebagai 

NU Struktural  

Komunitas LSM 
 Berkultur NU 

 

Komunitas Kiai 
dan Pesantren 

 

Komunitas PT 
(Dosen NU) 

 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

130 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

alat untuk penyederhanaan realitas belaka, bukan potret dari realitas itu 
sendiri. 

Dalam konteks itu, komunitas LSM berposisi sebagai sentrum liberasi 
intelektualisme NU. Menempatkan LSM NU sebagai sentrum liberasi 
agaknya tidak terlalu berlebihan, karena mereka itu menjadi motor penggerak 
dinamika intelektual melalui program-program yang lebih terstruktur. Hal itu 
bisa dimengerti, karena dunia LSM memang memberi keleluasaan bagi para 
aktivisnya untuk mengembangkan aneka gagasan dan pemikiran keagamaan. 
“Ruang” demikian mungkin agak sulit diperoleh di dunia pesantren yang 
mempunyai sub-kulturnya sendiri. Demikian pula dengan perguruan tinggi 
yang begitu rigid dengan metodologi. Oleh sebab itu, bisa dipahami jika 
pemikiran-pemikiran alternatif justru banyak muncul di LSM daripada di 
pesantren atau perguruan tinggi―apalagi perguruan tinggi NU.  

Atas dasar gambaran tersebut, penulis mempunyai asumsi bahwa dalam 
konteks pengembangan pemikiran, komunitas LSM yang dikelola anak-anak 
muda NU dapat dikatakan sebagai “subjek” yang menggerakkan dinamika 
pemikiran NU. Sedangkan komunitas yang lain (pesantren dan PT) justru 
menjadi “objek” dan menjadi sasaran dari gerakan komunitas LSM. Hal itu 
dapat dilihat dari hampir semua program pelatihan yang terkait dengan 
pengembangan pemikiran keislaman selalu menjadikan kiai (terutama kiai 
muda) dan pesantren serta komunitas kampus (baik dosen maupun 
mahasiswa) sebagai basis gerakan dan peserta aktif dalam setiap pelatihan 
yang digelar LSM-LSM yang dikelola anak-anak muda NU. Tak pelak, 
hampir semua program pemberdayaan masyarakat dan pengembangan 
pemikiran Islam tidak terlepas dari kata pesantren, kiai, dan mahasiswa 
sebagai sasaran gerakan. Pada tingkat tertentu, generasi NU yang menempuh 
karirnya di perguruan tinggi seringkali justru menjadi counter part, kalau tidak 
dikatakan “lawan” dari gerakan intelektual kalangan LSM, terutama dalam 
isu-isu tertentu. 

Aneka Respons  

Kenyataan tersebut sebenarnya sudah menjelaskan beberapa bentuk 
respons berbagai kalangan atas dinamika yang digerakkan (terutama) oleh 
anak-anak muda NU. Baik secara internal maupun eksternal, respons 
tersebut selalu tidak tunggal. Secara internal, respons dimaksud umumnya 
dapat dikategorisasi pada dua. Pertama, respons dari kelompok yang welcomed 
dengan gagasan dan aksi yang dilakukan anak-anak muda NU. Walaupun 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 131 

kelompok ini belum tentu sepenuhnya setuju dengan substansi gagasannya, 
tapi mereka menunjukkan sikap “bisa menerima”, bahkan pada tingkat 
tertentu menjadi “pelindung” bagi anak-anak muda NU itu. Figur seperti 
KH Sahal Mahfudz, KH Muchith Muzadi, dan KH Musthafa Bisri―untuk 
menyebut beberapa nama―dapat dipandang sebagai kiai-kiai NU yang 
berada dalam kategori ini. Tentu saja figur KH Abdurrahman Wahid (Gus 
Dur) tidak bisa dilupakan, baik sebagai inspirator maupun “pelindung”.  

Kepada para kiai itulah anak-anak muda NU sering mengkomunikasikan 
gerakan-gerakan mereka, meskipun belum tentu keseluruhan gagasan yang 
akan dikembangkan sepenuhnya disetujui. Anak-anak muda NU, yang 
sebagian besar berasal dari pesantren, menyadari betul pentingnya 
“perlindungan” kiai dalam me-landing-kan dan melapangkan program-
program mereka. Kegagalan berkomunikasi secara kultural dengan kiai 
acapkali menjadi hambatan. Oleh karena itu, sebelum melakukan sesuatu 
anak-anak muda NU biasanya melakukan komunikasi kultural dengan kiai. 
Bahkan, terkadang para kiai tersebut kerap pula dilibatkan untuk membuka 
atau turut menjadi penceramah dalam berbagai kegiatan yang mengusung 
beragam gagasan keislaman progresif sebagaimana telah diuraikan. Strategi 
kultural itu menjadi sangat penting dalam NU, karena kegagalan melakukan 
komunikasi kultural dengan seorang kiai yang ditokohkan bisa menjadi 
ancaman kegagalan bagi bersemainya gagasan-gagasan Islam yang liberal dan 
progresif. 

Kedua, respons dari kalangan yang bersikap keras dan cenderung melawan 
gagasan keagamaan kritis yang dikembangkan kaum muda NU melalui 
berbagai LSM tadi. Perlawanan itu antara lain disebabkan karena berbagai 
pemikiran kritis tersebut dianggap telah keluar dari garis ahl al-sunnah wa al-
jamâ„ah yang dipegangi NU. KH Masduki Mahfudh, Rais Syuriah PWNU 
Jawa Timur, misalnya, berkali-kali mengemukakan kegundahannya akan 
gerakan anak-anak muda NU itu. Dalam sambutannya pada pembukaan 
Konferensi Wilayah NU Jatim, yang diselenggarakan pada 11-13 Oktober 
2002 di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Al-Yasini Pasuruan, ia 
mengungkapkan keresahannya melihat perkembangan pemikiran liberalisme 
generasi muda NU dan menyerukan kepada institusi PWNU Jatim agar 
segera menginstruksikan kepada warga NU supaya mewaspadai dan 
mencegah pemikiran “Islam liberal”3 dalam masyarakat. “Apabila pemikiran 

                                                 
3Kata “Islam Liberal” di sini dipakai tanpa penjelasan sama sekali. Kata tersebut 

agaknya sudah menjadi stereotype untuk menunjuk jenis pemikiran apapun yang dianggap 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

132 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Islam liberal tersebut dimunculkan oleh pengurus NU di semua tingkatan 
agar mendapat teguran keras (istitâbah) maupun sanksi organisasi seperti 
menganulir dari kepengurusan NU”.4 Kerisauan tersebut bisa dipastikan 
tidak hanya dialami oleh KH Masduki Mahfudh, tapi juga menjangkiti benak 
banyak kiai dan pengurus NU. 

Pengurus Cabang NU Lasem, misalnya, juga pernah menunjukkan 
kegalauan serupa dengan berkirim surat ke PBNU5 dalam rangka menyikapi 
kontroversi tulisan Ulil Abshar-Abdalla berjudul “Menyegarkan Kembali 
Pemahaman Islam” (KOMPAS, 18 Nopember 2002) dan beberapa gagasan 
Masdar F. Mas‟udi yang dianggap tidak lazim. Kendati isinya menanggapi 
masalah spesifik, yakni kasus kontroversi tulisan Ulil, surat itu sebenarnya 
merupakan puncak dari “gunung es” kegundahan beberapa tokoh NU. 
Beberapa poin isi surat tersebut yang relevan dikemukakan di sini, antara 
lain: 

                                                 
“membahayakan” Islam karena mempertanyakan atas apa yang selama ini dianggap sudah 
mapan. Hanya saja, satu hal yang perlu dicatat bahwa sebagian besar aktor intelektual di 
kalangan anak muda NU enggan disebut sebagai “Islam Liberal”. KH Hasyim Muzadi, 
Ketua Tanfidziyah PB NU, ketika memberi sambutan dalam acara “Muktamar Pemikiran 
Islam di NU” pada 3-5 Oktober 2003 di Pesantren Salafiyah Syafi‟iyyah Situbondo juga 
menyinggung masalah Islam liberal. Secara khusus Hasyim Muzadi minta kepada Ulil 
Abshar-Abdalla agar NU tidak dikait-kaitkan dengan Islam Liberal serta tidak membawa-
bawa nama NU dalam gerakan pemikirannya karena hal tersebut bisa berakibat buruk bagi 
jam‟iyyah NU yang komunitasnya sangat beragam, dari yang sangat konservatif sampai 
yang sangat liberal.  

4Panjimas, No. 17/Tahun I/Oktober 2003, 29; Lihat juga, Tempo Interaktif, 12 Oktober 
2002; dan Aula, Januari 2003, 41. Penulis juga memperoleh informasi yang sama dari 
Masdar F. Mas‟udi, karena ketika kalimat tersebut diucapkan KH Masduki Mahfudh, 
Masdar hadir di tempat tersebut untuk menjadi pembicara seminar yang masih menjadi 
rangkaian acara Konferwil. Bahkan, cerita Masdar, Kiai Masduki mengemukakan bahwa 
pemikiran orang seperti Masdar F. Mas‟udi, Ulil Abshar-Abdalla, dan Husein Muhammad 
boleh didengarkan, tapi jangan diikuti 

5Surat tertanggal 4 Pebruari 2003 itu dilayangkan ke PBNU setelah NU Cabang Lasem 
mengadakan halaqah pada 27 Januari 2003 yang membahas tentang gagasan kontroversial 
Ulil Abshar dan Masdar F. Mas‟udi, yang kemudian ditindaklanjuti dengan rapat pleno 
pada 31 Januari 2003. Surat tersebut juga dilampiri risalah setebal 38 halaman berjudul 
Bayân „Aqâid al-Mu‟minîn al-Akhyâr Dhidd Abâthîl al-Mâriq Ulîl Abshar (Penjelasan Akidah 
Kaum Mukminin Terpilih untuk Melawan Orang yang Telah Keluar dari Agamanya, Ulil 
Abshar) yang ditulis Muhammad Najih bin Maimun Zuber, seorang kiai dari Pesantren 
Sarang, Rembang yang juga putra Kiai Maimun Zuber. Risalah tersebut berisi kupasan kata 
per kata dari tulisan Ulil Abshar untuk menunjukkan bahwa tulisan tersebut mengandung 
banyak unsur yang dianggap sesat. 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 133 

1. Menyesalkan sikap PBNU yang terkesan diam atas kontroversi tulisan Ulil 
Abshar, padahal Forum Umat Islam Indonesia (FUII) telah memberi 
reaksi keras dengan „fatwa mati‟. NU Cabang Lasem minta PBNU agar 
mengeluarkan pernyataan resmi bahwa gagasan JIL (Masdar dalam surat 
tersebut dimasukkan sebagai bagian dari JIL) adalah bid‟ah dlalâlah dan 
menyimpang dari paham aswaja (ahl al-sunnah wa al-jamâ„ah). 

2. Minta kepada PBNU, jika Ulil Abshar dan Masdar F. Mas‟udi  tidak 
bersedia rujû‟ ilâ al-haqq diberi sanksi organisasi (dipecat dari 
keanggotaan/kepengurusan NU) karena keduanya dianggap tokoh JIL 
yang sesat dan menyesatkan (ART NU Bab II pasal 4 ayat 3). Pada saat 
yang sama PBNU diminta untuk selalu mewaspadai segala paham sesat 
baik dari dalam maupun luar NU. 

3. Tidak setuju dengan kegiatan Masdar F. Mas‟udi yang mengatasnamakan 
kekatiban dan menggunakan stempel PBNU untuk kepentingannya 
sendiri.6 
Dalam pada itu, keresahan juga muncul di kalangan ulama senior NU 

yang lazim disebut “kiai khos”. Dalam pertemuan “kiai khos” di Buntet 
Cirebon pada 10 Maret 2004 lampau, yang dihadiri beberapa kiai senior 
seperti KH Abdullah Faqih (Tuban, Jatim), KH Abdullah Abbas (Buntet, 
Cirebon), KH Fachruddin Masturo (Sukabumi), KH Muhaiminan Gunardo 
(Parakan, Temanggung), dan sebagainya, itu sebenarnya digelar untuk 
menyikapi perkembangan politik nasional menyangkut pencalonan KH 
Abdurrahman Wahid sebagai kandidat presiden dalam pemilu 2004―yang 
akhirnya memang harus gagal karena dianggap KPU tidak memenuhi 
persyaratan kesehatan. Salah satu keputusan pertemuan itu menyebutkan 
bahwa menyikapi kerisauan dan keprihatinan warga NU terkait munculnya 
pemikiran keagamaan yang dilontarkan kalangan intelektual muda NU yang 
dianggap bertentangan dengan doktrin ahl al-sunnah wa al-jamâ„ah, maka 

                                                 
6Hal itu terkait dengan kegiatan Masdar F. Mas‟udi sebagai Direktur P3M Jakarta 

melalui program Jaringan Islam Emansipatoris (JIE) yang menggelar halaqah di berbagai 
wilayah yang selalu dikaitkan dengan kekatiban Syuriah PBNU. Penulis yang juga terlibat 
dalam program itu menyadari bahwa kekatiban dalam Syuriah PBNU memang tidak bisa 
menjadi “institusi” tersendiri dalam Syuriah. Menggandeng lembaga Syuriah semata-mata 
dilakukan untuk memudahkan pelaksanaan program di kantong-kantong NU. Masdar F. 
Mas‟udi dalam sebuah rapat tim program JIE pernah mengatakan bahwa hal itu ia lakukan 
dengan sepengetahuan Rais „Am Syuriah PBNU, KH Sahal Mahfudh. 



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

134 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

warga NU disarankan agar tidak mengadopsi pemikiran tersebut dan 
menganggap pemikiran itu tidak sebagai bagian dari NU.7 

Pernyataan tersebut jelas menggambarkan adanya kerisauan yang sangat 
mendalam di antara banyak kiai senior NU melihat perkembangan pemikiran 
dan gerakan yang dilakukan anak-anak mudanya yang berpikiran liberal-
progresif. Bahkan, dalam situasi di mana mereka tengah membincang 
masalah politik yang sangat aktual pada masanya, mereka masih juga sempat 
“teringat” dengan problem itu. Hal itu jelas menunjukkan adanya keresahan 
luar biasa yang selalu mengganggu pikiran mereka. Namun, sayangnya, para 
kiai senior tersebut tidak memberi tanggapan yang lebih substansial 
menyangkut beberapa hal yang terkait langsung dengan pemikiran dan 
gagasan yang dianggap “menyimpang “ tersebut, sehingga publik bisa 
menguji. 

Kerisauan senada juga tampak dari pernyataan KH Hasyim Muzadi, 
Ketua Umum PBNU, ketika memberi sambutan pembukaan “Muktamar 
Pemikiran Islam NU” di PP Salafiyah Syafi‟iyah Asembagus Situbondo, Jawa 
Timur.8 Hasyim Muzadi yang dikenal cukup moderat performance pemikiran 
ke-Islaman-nya, ternyata tidak sepenuhnya happy dengan gejala liberalisasi 
yang terjadi di kalangan generasi muda NU. Dalam sambutannya, Hasyim 
secara khusus minta kepada Ulil Abshar-Abdalla agar tidak 
mengatasnamakan NU. Sebab, jika pemikiran tersebut tanpa kontrol, 
keadaan ini bisa berakibat buruk bagi jam„iyyah NU yang komunitasnya 
sangat beragam dari yang sangat konservatif hingga yang sangat liberal. 
Namun, lanjut Hasyim, bukan berarti pemikiran liberal akan dipasung. 
Mereka akan diberi forum agar dapat berdebat dan beradu argumentasi atas 

                                                 
7Data ini penulis peroleh dari milis KMNU, sebuah milis yang dikelola anak-anak 

muda NU, terutama yang sedang studi di al-Azhar, Kairo, pada 10 Maret 2004. Media 
massa memang kebanyakan tidak mengangkat poin ini, karena mereka lebih fokus pada 
pemberitaan politik, yakni soal pencalonan Gus Dur menjadi presiden. 

8Acara tersebut berlangsung pada 3-5 Oktober 2005. Diadakan sebenarnya dengan 
maksud untuk mendialogkan pemikiran-pemikiran progresif yang berkembang di 
lingkungan anak-anak muda NU dengan seluruh eksponen NU, baik pengurus NU 
maupun kiai-kiai yang tersebar di berbagai wilayah. Sayangnya, acara ini tidak berjalan 
maksimal bukan saja karena sedikitnya kiai-kiai yang datang, tapi juga terjadinya friksi 
internal di kalangan anak-anak muda NU sebagai inisiator. Bahkan, aktivis LKíS yang 
dikenal sebagai salah satu motor penting gerakan liberasi pemikiran keislaman tidak 
berpartisipasi dalam kegiatan itu. Walau demikian, gagasan untuk mendialogkan berbagai 
gagasan dan perkembangan pemikiran Islam di lingkungan NU tetap patut dihargai.   



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 135 

pemikiran-pemikiran yang kontroversial dalam masyarakat. Kalau dilepas 
begitu saja, akan berdampak kurang baik pada warga NU, katanya. Meski 
demikian, Hasyim menyadari bahwa PBNU tidak mungkin melarang 
pemikiran seaneh apapun dalam NU, karena hal itu merupakan hak setiap 
manusia. Tidak diizinkannya menggunakan label NU, kata Hasyim, semata-
mata untuk mencegah efek yang tidak diiginkan.9 

Dalam pada itu, Hasyim Muzadi sendiri tidak menjelaskan secara spesifik 
apa yang dimaksud dengan “akan berdampak kurang baik” bagi warga NU 
dan “efek yang tidak diinginkan” itu. Pernyataan itu, hemat penulis, agaknya 
dimaksudkan untuk memberi “penyeimbang” dan “pengontrol” agar 
keliaran pemikiran tidak mengaduk-aduk berbagai dimensi keagamaan yang 
dipandang “sakral”. Pernyataan Hasyim itu juga bisa dinilai untuk 
“meredam” amarah beberapa kiai yang benar-benar risau dengan 
“kenakalan” pemikiran generasi mudanya. Namun, di sisi lain, pernyataan 
tersebut dapat juga dimaknai bahwa institusi NU seolah ingin “cuci tangan” 
dan merasa tidak ikut bertanggung jawab dengan agenda-agenda pemikiran 
yang dikembangkan generasi muda NU. Jika hal yang terakhir ini benar, 
maka berarti NU telah mengalami apa yang disebut “ketertinggalan 
institusional” (institutional lack), di mana institusi NU tertinggal dari 
perkembangan warganya sendiri.  

Secara keseluruhan, fenomena itu sebenarnya dapat dibaca sebagai 
bentuk kesenjangan antara NU sebagai institusi formal yang harus taat 
dengan segala aturan organisasi berikut kaidah-kaidahnya dan NU yang 
dipahami dan dihayati oleh para aktivis di luar struktur. Kesenjangan itu 
sebenarnya bukan fenomena baru, tapi gejala lama yang hingga kini belum 
bisa dicarikan jalan keluarnya. Sebagaimana terjadi dalam bidang-bidang yang 
lain, seperti bidang pendidikan, perubahan melalui struktur formal NU 
senantiasa mengalami hambatan karena kompleksnya kepentingan di 
dalamnya. Demikian juga, pengembangan pemikiran kerapkali macet bila 
dilakukan melalui struktur resmi NU. 

Kesenjangan antara institusi NU dan perkembangan di luar struktur NU 
menyangkut pemikiran Islam tersebut mencapai puncaknya dalam Muktamar 

                                                 
9Pernyataan itu memang secara khusus ditujukan kepada Ulil Abshar-Abdalla karena 

dia menjadi Koordinator Jaringan Islam Liberal (JIL) yang lontaran-lontaran pemikirannya 
dinilai meresahkan banyak orang. Menurut penulis, peringatan itu sebenarnya ditujukan 
bukan kepada Ulil semata, tapi juga untuk kalangan lain di lingkungan NU yang melakukan 
gerakan serupa meski dengan tema dan perspektif yang berbeda.  



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

136 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

NU ke-31 yang berlangsung di Asrama Haji Donohudan, Boyolali, Jateng 28 
November sampai 2 Desember 2004 lalu. Salah satu tema penting yang 
menjadi perbincangan dalam Muktamar NU ke-31 adalah mengenai 
penolakan terhadap berkembangnya pemikiran liberal yang dikembangkan 
anak-anak muda NU melalui berbagai jalur. Menyeruaknya isu Islam liberal 
menjelang muktamar itu diawali oleh KH Mas Subadar, seorang ulama asal 
Pasuruan, yang mengeluarkan pernyataan keras: “Pada muktamar sekarang 
ini, yang paling mendesak untuk segera diputuskan adalah membersihkan 
orang-orang JIL dari NU. Jangan ada orang JIL di NU!”10 Pernyataan keras 
seorang tokoh yang cukup berpengaruh itu terutama ditujukan kepada Ulil 
Abshar-Abdallah yang menjadi koordinator JIL dan KH Masdar F. Mas‟udi 
yang secara serampangan dianggap sebagai bagian dari JIL. Penyebutan KH 
Masdar sendiri sebagai bagian JIL menjadi menarik, terlebih saat itu ia turut 
diperbincangkan sebagai salah satu kandidat Ketua Umum Tanfidziyah 
PBNU meskipun akhirnya gagal. 

Pernyataan KH Mas Subadar itu seolah diulang oleh Hasyim Muzadi 
ketika memberi pidato pengantar laporan pertanggungjawaban dalam 
muktamar yang sama. Dalam kesempatan itu, Hasyim Muzadi 
mengemukakan kembali definisi NU sebagai ormas (organisasi 
kemasyarakatan) Islam yang beraliran moderat. Kata “moderat”, oleh 
Hasyim Muzadi dimaknai sebagai “tidak radikal, tidak liberal”. Bahkan, 
Hasyim menegaskan bahwa Islam liberal tidak cocok dengan NU karena 
kata “liberal”―dalam pemaknaan dia―berarti “kecenderungan untuk 
menghalalkan semua hal”. Pernyataan itu memang bukan hal baru bagi 
Hasyim Muzadi, karena hal yang kurang lebih sama pernah dia kemukakan 
ketika membuka Muktamar Pemikiran Islam di NU pada Oktober 2003 di 
Situbondo.  

Di samping itu, dalam arena Muktamar ke-31 itu, penulis juga 
menemukan sejumlah selebaran yang berisi penolakan terhadap kelompok 
JIL. Isinya sekitar penolakan kemungkinan masuknya beberapa orang yang 
distigma sebagai agen Islam liberal masuk dalam jajaran kepengurusan NU. 
Hal itu jelas menunjukkan bahwa arus perlawanan terhadap Islam liberal 
cukup serius dilakukan dalam tubuh NU. Sembilan belas kiai sepuh, seperti 
KH Sahal Mahfudh, KH Mas Subadar, KH Muhaiminan Gunardo, KH 
Masruri Mughni, dan sebagainya, menandatangani ikrar penolakan terhadap 

                                                 
10Tempo Interaktif, 23 Oktober 2004.  



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 137 

apa yang disebut Islam liberal. “NU harus menolak cara berpikir liberal yang 
menyimpang dari ahl al-sunnah wa al-jamâ‟ah”, demikian bunyi ikrar tersebut.11 

Dalam forum resmi muktamar, hal yang sama juga muncul dalam 
berbagai sidang komisi, seperti komisi Bahts al-Masâ‟il Mawdlû‟iyyah dan 
komisi Tausiyah. Dalam komisi Bahts al-Masâ‟il Maudlû‟iyyah yang salah 
satunya membahas tema hermeneutika justru menjadi ajang penolakan 
terhadap apa yang didefinisikan sebagai proyek pemikiran Islam liberal. Hal 
itu antara lain tercermin dalam penolakan muktamirin terhadap hermeneutika 
sebagai salah satu metode penafsiran al-Qur‟an, karena metode ini 
dikhawatirkan akan membangkitkan kelompok Islam liberal dalam NU yang 
akhirnya akan melahirkan kegoncangan pikiran warga NU. Kegelisahan 
beberapa eksponen NU yang tidak nyaman dengan berkembangnya arus 
pemikiran baru dalam komunitas NU yang secara stereotype disebut sebagai 
“Islam liberal” itu akhirnya diserahkan kepada komisi Tausiyah. Komisi ini 
kemudian merekomendasikan bahwa sesuai dengan prinsip-prinsip ahl al-
sunnah wa al-jamâ„ah, NU menolak segala bentuk fundamentalisme, 
ekstrimisme, liberalisme, dan aliran-aliran menyimpang lainnya. 
Konsekuensinya, pengurus NU dari berbagai tingkatan, termasuk banom-
banom-nya, harus dibersihkan dari orang-orang yang berpaham liberal. Dari 
sini jelas, secara langsung maupun tidak, pikiran-pikiran liberal dianggap 
sebagai bentuk kesesatan yang bukan saja harus diwaspadai, tapi juga harus 
ditolak.12 

Sementara itu, kelompok-kelompok anak muda NU progresif dalam 
Muktamar ke-31 itu lebih banyak berada di luar arena dengan mengusung isu 
tentang politisasi NU oleh Hasyim Muzadi daripada mengusung arus 
pemikiran baru. Barangkali mereka menyadari bahwa muktamar NU 
bukanlah arena mereka, tapi arena “kubu konservatif” NU sehingga tidak 
ada gunanya untuk melakukan kontestasi dalam forum tersebut. Memberi 
perlawanan pemikiran dalam arena muktamar justru akan kontraproduktif 
dan semakin menambah kebencian kubu konservatif. Oleh karena itu, tidak 
berlebihan kalau arena muktamar berubah menjadi arena pengadilan in 
absentia terhadap arus pemikiran progresif-liberal.  

Di luar arena resmi muktamar, perdebatan tentang pemikiran Islam 
liberal juga terjadi dalam berbagai diskusi informal. Suasana hujatan dan 

                                                 
11Majalah Berita Mingguan Tempo, Edisi 6-12 Desember 2004.   
12Bandingkan dengan Hartono Ahmad Jaiz, Aliran dan Paham Sesat di Indonesia (Jakarta: 

Pustaka al-Kaustar, 2003).  



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

138 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

cemoohan terhadap arus ini senantiasa muncul. Dalam dua diskusi yang 
penulis ikuti, masing-masing adalah bedah buku yang ditulis KH Sahal 
Mahfudh dengan nara sumber KH Husein Muhammad dan Syafiq Hasyim; 
serta bedah buku yang ditulis Hilmy Muhammadiyah dan Sulthan Fathoni13 
dengan nara sumber Hilmy Muhammadiyah dan Ahmad Baso, benar-benar 
menjadi arena “pengadilan” terhadap apa yang disebut Islam liberal oleh 
peserta diskusi. Penulis sendiri tidak terlalu terkejut dengan cercaan-cercaan 
dari peserta diskusi yang memang sudah bisa diduga sebelumnya, termasuk 
kepada KH Husein Muhammad yang sering dikelompokkan sebagai “kiai 
marjinal” karena berpikir liberal.14 Pernyataan yang agak mengejutkan justru 
dari Ahmad Baso yang selama ini diidentifikasi sebagai eksponen pemikir 
muda NU yang progresif. Sambil mencela Islam liberal yang dikatakan anti 
tradisi dan anti kebudayaan lokal, Ahmad Baso mengatakan bahwa “tugas kita 
adalah meng-aswaja-kan JIL, bukan men-JIL-kan Aswaja”.    

Penulis tidak tahu apa motif di balik pernyataan tersebut, tetapi secara 
sederhana hal itu bisa ditafsirkan dari dua sisi. Di satu sisi, Ahmad Baso 
ingin berada dalam “posisi aman” karena menyadari bahwa audien yang ia 
hadapi adalah orang-orang yang tidak senang dengan Islam liberal, di lain sisi 
ia ingin menegaskan ulang bahwa “post-tradisionalisme Islam” yang diusung 
(sebagian) anak muda NU tidak sama dengan “Islam liberal”. Titik pembeda 
antara keduanya, bagi Ahmad Baso, adalah penghargaan terhadap turâst dan 
tradisi lokal. Tentu saja ini penilaian sepihak yang belum tentu diamini oleh 
mereka yang mengusung tema Islam liberal.15 

Setelah arena Muktamar ke-31 selesai, serangan Ahmad Baso terhadap 
kelompok Islam liberal semakin kencang. Dalam sebuah diskusi kebudayaan 
yang digelar website resmi PBNU, NU online, Ahmad Baso mengkaitkan 
kritiknya terhadap Islam liberal dengan kuatnya kaum orientalis 
mendominasi secara kultural dengan memelihara dan merawat dirinya 

                                                 
13Kedua buku tersebut adalah KH Sahal Mahfudh, Wajah Baru Fikih Pesantren (Jakarta: 

Citra Pustaka, 2004); Hilmy Muhammadiyah dan Sulthan Fatoni,  NU: Identitas Islam 
Indonesia (Jakarta: elsas, 2004). 

14KH Husein Muhammad dikenal sebagai “kiai gender” karena perhatiannya yang 
begitu kuat pada isu-isu perempuan. Belakangan dia berani melakukan sesuatu yang kurang 
lazim dilakukan seorang kiai, yaitu menikahkan pasangan beda agama, laki-laki Muslim dan 
perempuan non-Muslim. Lihat refleksinya berjudul “Wali Dua Imam,” Majalah Syir‟ah, 
Edisi Pebruari 2005.  

15Tanggapan mengenai hal tersebut lihat Novriantoni, “Mempersempit Ruang Tabu 
Pemikiran”, Indopos, 12 Desember 2004.  



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 139 

sebagai yang modern dan NU sebagai yang tradisional. Sampai di sini Baso 
mulai “menyerang” Islam liberal dengan mengatakan:  

“Jaringan Islam Liberal (JIL) selalu menganggap tradisi sebagai bermasalah, seperti 
pernah ditulis Ulil Abshar-Abdalla pasca Muktamar NU ke-31, bahwa penolakan 
peserta muktamar terhadap hermeneutika dianggap sebagai pergeseran NU dari kritis 
menjadi “kanan”. Penolakan itu, oleh JIL tidak pernah dibaca sebagai wacana 
tandingan, bagaimana NU mencitrakan dirinya, bukan untuk menerima apa saja yang 
ditawarkan orientalisme hanya untuk bisa disebut modern atau kritis sebagai obyek 
konstruksi historis. Justru dalam muktamar baru-baru ini sebenarnya NU menawarkan 
pendekatan dalam pengambilan keputusan hukum yang diyakini lebih baik”.16  

Terkait dengan itu, Ahmad Baso mempunyai cara pandang berbeda atas 
apa yang terjadi dalam Muktamar NU ke-31, terutama yang terkait dengan 
penolakan atas hermeneutika sebagai metode penafsiran al-Qur‟an. Baso 
menguraikan bahwa hermeneutika merupakan produk ilmu-ilmu sosial Barat 
yang diracik dalam konteks pergumulan dengan ilmu-ilmu alam dalam 
menafsirkan “kebenaran” dunia. Namun, pergumulan internal dalam 
lingkungan kosmologi Barat ini kemudian bermasalah ketika Eropa mulai 
melancarkan ekspansi ekonomi dan tanah ke wilayah dunia Timur. Ilmu-
ilmu alam, yang dikenal dengan tradisi positivismenya, bukan hanya 
menjarah kekayaan dunia Timur, melainkan juga segenap alam pikiran dan 
kebudayaan Timur. Hermeneutika kemudian menyusul. Awalnya, 
menumpang dalam “kereta” filologi yang membuka kedok rahasia teks-teks 
Timur, hermeneutika kemudian menumpang dalam segenap proyek dan 
kerja-kerja pengungkapan makna teks, apakah teks itu teks “biasa”, teks 
“suci” atau teks “dunia” ini. Hermeneutika pun masuk ke dalam kerja-kerja 
pembaruan penafsiran atas teks-teks keislaman.  

Ketika dalam arena Muktamar NU ke-31 dibahas kemungkinan 
menggunakan hermeneutika untuk teks-teks keagamaan, maka muncullah 
kecurigaan. Soalnya, peserta Muktamar melihat hermeneutika menumpang 
kendaraan “Islam liberal” yang sudah sejak awal dipersoalkan. Penolakan 
atas hermeneutika oleh sebagian besar peserta muktamar karena tradisi 
ditempatkan sebagai objek yang dibedah, sementara hermeneutika sebagai 

                                                 
16Ahmad Baso, “Biarkan NU Membangun Citra atas Dirinya Sendiri”, dalam 

www.nu.or.id, tanggal 12 Januari 2005. Kritik Ahmad Baso tersebut dialamatkan sehubungan 
dengan tulisan Ulil Abshar-Abdalla yang memberi beberapa komentar atas apa yang terjadi 
dalam Muktamar NU ke-31, “Angin itu Berhembus ke Kanan,” Majalah Tempo, Edisi 8-14 
November 2004.  

http://www.nu.or.id/


Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

140 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

subjek yang membedah. Namun, papar Baso, ketika hermeneutika disepakati 
dalam arena muktamar untuk ditolak, maka kenyataan pun lalu menjadi 
terbalik: hermeneutika justru yang menjadi objek yang dipandang, dan 
peserta Muktamar NU 2004 menjadi subjek yang memandang. Padahal, 
ketika hermeneutika diperkenalkan, asumsinya adalah bahwa NU perlu 
dicerahkan dalam menilai tradisinya, perlu dibebaskan dari segenap 
penafsiran yang konservatif, untuk membuat NU jadi moderat dan liberal.17 

Masa Depan Intelektualisme NU 

Pergumulan yang terjadi dalam arena Muktamar ke-31 tersebut 
sebenarnya cukup merefleksikan berbagai varian dan tarik-menarik arus 
pemikiran keagamaan yang berkembang di NU. Kenyataan itu dapat diberi 
beberapa makna. Pertama, menyemai pemikiran progresif-liberal dalam 
lingkungan NU formal bukanlah hal yang mudah. Bahkan, dalam Muktamar 
ke-31 tempo hari resistensi NU formal tampak luar biasa, sehingga mereka 
menjadi sangat sensitif terhadap segala bentuk pembaruan pemikiran. 
Mereka dengan mudah memvonis “Islam liberal” atas siapa saja yang 
dianggap sebagai “lawan” dalam pemikiran Islam. Kondisi demikian 
sebenarnya kurang sehat dalam konteks pengembangan intelektualisme NU, 
karena sikap “over sensitive” akan menjerembabkan kaum nahdliyin pada sikap 
kekanak-kanakan dalam berpikir. 

Selanjutnya, kedua, hal itu, sekali lagi, menunjukkan bahwa dalam lingkup 
eksponen anak-anak muda NU sendiri terjadi saling silang pendapat dan 
kritik atas berbagai arus kecenderungan pemikiran. Apa yang dikemukakan 
Ahmad Baso atas proyek pemikiran “Islam liberal” yang dimotori Ulil 
Abshar-Abdalla―meski “Islam liberal” tidak bisa diklaim sepenuhnya 
sebagai arus pemikiran NU karena aktivisnya sangatlah beragam social origin-
nya― secara jelas menunjukkan hal itu. Dengan demikian, arus pemikiran 

                                                 
17Lihat www.nu.or.id, tanggal 12 Januari 2005.  Ahmad Baso bukan satu-satunya orang 

yang melakukan kritik dengan perspektif yang kurang lebih sama. Lihat, misalnya, 
Umaruddin Masdar, Agama Kolonial: Colonial Mindset dalam Pemikiran Islam Liberal, 
(Yogyakarta: Klik.r, 2003). Lihat pula, M. Arief Hakim, “Watak Kolonial „Islam Liberal‟ 
dan „Kelas Terdidik‟?,” Istiqra‟, Volume 2 Nomor 1 (2003): 279-87. Tulisan Arief sendiri 
merupakan resensi atas buku Umaruddin Masdar yang disandingkan dengan buku yang 
boleh dikatakan sebagai manifesto Islam liberal, Ulil Abshar Abdalla dkk, Wajah Liberal 
Islam di Indonesia (Jakarta: JIL, 2002).   

http://www.nu.or.id/


Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektualisme Komunitas NU 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 141 

Islam progresif yang menandai post-tradisionalisme Islam di lingkungan NU 
menunjukkan kecenderungan yang beragam. 

Ketiga, kenyataan itu juga menunjukkan, meskipun dalam dua dasawarsa 
terakhir NU menunjukkan gairah intelektual luar biasa yang, antara lain, 
ditandai dengan semakin banyaknya anak-anak muda NU berpikiran 
progresif dan menempuh pendidikan tinggi, hal itu ternyata masih menjadi 
lapisan yang sangat tipis sehingga mudah dieksklusi. Alih-alih menduduki 
struktur dalam NU, mereka bahkan sering dianggap bukan bagian dari NU. 
Kelompok progresif ini sering dianggap seperti “duri dalam daging” yang 
justru menjadi penyakit, bukan sebagai kebanggaan. Kemudian, keempat, dari 
segi substansi pemikiran keagamaan yang dikembangkan harus diakui bahwa 
mereka masih menjadi konsumen dari arus pemikiran yang berkembang di 
luar, baik Timur Tengah maupun Barat. Sejauh itu belum ada pemikiran 
yang benar-benar orisinil. Mereka juga masih butuh pusat orientasi 
pemikiran, kendati pusat orientasinya tidak lagi tunggal sebagaimana terjadi 
pada abad sebelumnya yang menjadikan Haramain (Mekah dan Madinah) 
sebagai pusat orientasi intelektual.18  

Melihat seluruh kenyataan tersebut, masa depan intelektualisme NU 
agaknya selain akan menampakkan wajah yang kian dinamis, juga akan 
diwarnai dengan desakan yang semakin kuat dari pemegang struktur NU. 
Meskipun pemegang struktur NU tidak akan secara langsung melakukan 
kontrol atas pemikiran yang berkembang, tetapi para kiai yang selama ini 
dikenal berada dalam kubu konservatif tampaknya bakal selalu “mengawasi” 
orang-orang yang dianggap “membahayakan”. Bila hal itu terjadi, maka para 
aktivis LSM dalam komunitas NU yang mengembangkan pikiran-pikiran 
keislaman progresif praktis akan semakin banyak menghadapi kendala 
terutama yang terkait dengan patronase kiai. Namun, bagaimanapun, dapat 
dipastikan hal itu tidak akan sepenuhnya mampu mematikan gerakan 
progresif anak-anak muda NU. Sebab, selain persebaran discourse Islam 
progresif yang sudah semakin merata di banyak kantong (enclaves) NU, anak-
anak muda nahdliyin yang menempuh jenjang pendidikan tinggi juga 
semakin banyak.● 

                                                 
18Lihat Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII-XVIII: Melacak Akar-akar Pembaruan Pemikiran Islam Indonesia (Bandung: Mizan, 
1995).  


