MEMBENDUNG ARUS PROGRESIF:
DINAMIKA INTELEKTUALISME KOMUNITAS NU

Rumadi

Abstract

In the last decade, intellectualism dynamics among the nahdliyyin (the followers of
NU) has shown an incredible passion in terms of spreading some progressive Islamic ideas
that are prominently motored by the youth INU. Such intellectualism passion,
unfortunately, is not positively welcome by most nahdliyyin that are engaging conservative
thought of Islam. That is why many negative responds raise against the movement. The
responds in turn strengthen some stigmatization from external-NU groups that are very
eager to resist any elements of what is called progressive or liberal Islam.

Oppositions against the movement from internal-NU are currently going stronger. The
31 NU Congress in Boyolali has likely become a peak expression and even peak anger
of any exponents of conservative NU opposing the progressive exponents. 1t not only took
Jorm into stereotypically rejecting to what called “liberal Islam” ideas but also to anyone
engaging liberal-progressive thought. The atmosphere of intellectualism dynamics within
NU after its 31" Congress becomes uncomfortable for seedling progressive Islamic ideas.
Although it will not exactly put the progressive intellectual movements ont but it will
simultaneously present harder challenges to them. Above all, the intellectualism dynamics
within NU can be considered the struggle between the conservative and progressive groups.

Keywords: NU, Intelektualisme, Dinamika, Anak Muda NU, Pemikiran Progresif,
Islam Liberal.

SALAH satu tema penting yang menjadi perbincangan dalam Muktamar
Nahdlatul Ulama (NU) ke-31 di Wisma Haji Donohudan Boyolali, 28
Nopember hingga 2 Desember 2004 tempo hari ialah penolakan terhadap
berkembangnya pemikiran liberal dalam NU. Bahkan, dalam komisi tausiyah
disebutkan agar pengurus NU dari berbagai tingkatan dibersihkan dari
orang-orang vyang berpaham liberal. Penolakan komisi babts al-masdiil
mandlii‘tyyah atas hermeneutika sebagai salah satu metode penafsiran al-
Qur’an, dikabarkan juga merupakan bagian dari penolakan atas paham Islam
liberal. Inilah puncak kegelisahan beberapa eksponen NU yang tidak nyaman

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 125



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

dengan berkembangnya arus pemikiran baru dalam komunitas NU yang
secara stereotype disebut sebagai “Islam liberal”. Belakangan, istilah tersebut
menjadi “stigma” yang menakutkan di lingkungan NU.

Kenyataan itu menunjukkan, kendati dalam satu dasawarsa terakhir
NU—sebagaimana diakui banyak pengamat—menunjukkan gairah intelektual
luar biasa yang, antara lain, ditandai dengan semakin banyaknya anak-anak
muda NU yang berpikiran progresif, hal itu ternyata dianggap seperti “duri
dalam daging”. Muktamar NU ke-31 beberapa waktu lalu seolah menjadi
tittk kulminasi dari kegeraman eksponen konservatif NU terhadap arus
progresif yang umumnya aktif didesakkan kaum mudanya. Dalam kerangka
itu, tulisan ini ingin melihat dinamika eksternal dan internal perkembangan
dinamis intelektualisme NU serta melihat bagaimana masa depan dari gerak
arus progresif itu.

Geliat Intelektual Anak Muda NU

Dalam Majalah Panjimas edisi 20 Pebruari 2003, ada komentar menarik
dari seorang peneliti Paramadina Jakarta tentang kecenderungan gerakan
intelektual anak muda NU. Menurutnya, energi intelektual anak-anak muda
NU dihabiskan hanya untuk mempertajam dikotomi “tradisionalis-
modernis” yang sudah ditinggalkan banyak orang. Penajaman dikotomi itu
dilakukan dengan melakukan sejumlah aktivitas ilmiah yang diramu dengan
pikiran-pikiran Islam kontemporer dari Nasr Hamid Abt Zayd, Hassan
Hanafi, ‘Abid al-Jabiri, Mohammad Arkoun, dan lain-lain, hanya untuk
“menghabisi” pemikiran kalangan modernis seperti Nurcholish Madjid dan
Dawam Rahardjo.! Memang, lanjut kritik itu, di kalangan anak-anak muda
NU muncul gairah baru intelektual, menerbitkan jurnal-jurnal, menerbitkan
buku-buku dan seterusnya, tetapi jurnal dan buku-buku tersebut selalu
diorientasikan untuk membonsai kalangan modernis. Baginya, jurnal-jurnal
seperti Taswirul Afkar (Lakpesdam NU), Gerbang (¢LSAD Surabaya), dan
Postra (ISIS) adalah “jurnal sektarian”, karena sejak awal jurnal-jurnal
tersebut dikelola dengan perspektif dan semangat sektarian.

Kritik tersebut, menurut hemat penulis, penting diperhatikan—bukan
dengan membantah atau berapologi, tapi sebagai titik tolak untuk terus

1Lihat Ahmad Gaus AF, “Kritik Nalar Dikhotomi Islam,” Panjimas, 20 Pebruati-5
Maret 2003, 99. Namun, dalam tulisan berikutnya, dia memberi apresiasi yang lebih positif
terthadap kebangkitan intelektual anak-anak muda NU. Lihat Ahmad Gaus AF,
“Kebangkitan Intelektual Kaum Muda NU,” KOMPAS, 4 Oktober 2003, 4.

126 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

mengkritisi agenda-agenda intelektual yang selama ini dikembangkan. Ada
baiknya gerbong gerakan intelektual NU bertanya benarkah apa yang mereka
lakukan selama ini sekedar untuk melawan gerakan intelektual dalam
komunitas lain? Harus diakui, sebagian anak muda NU memang sangat
bersemangat melancarkan kritisisme terhadap pemikiran Cak Nur yang
dianggap sebagai gerbong modernisme Islam di Indonesia, seperti Ahmad
Baso dan Nur Kholik Ridwan melalui karya-karyanya. Namun, harus segera
dicatat bahwa kecenderungan itu bukan satu-satunya arus yang berkembang.
Di luar itu, masih terlalu banyak comcern pemikiran keislaman yang menjadi
perhatian mereka. Oleh karena itu, kalau dikatakan bahwa energi intelektual
anak muda NU dihabiskan untuk mengkritik Cak Nur, menurut hemat
penulis tidak seluruhnya benar, meskipun semangat demikian juga tidak bisa
dinafikan sama sekali.

Hal demikian juga pernah dikemukakan secara terus terang oleh Ulil
Abshar-Abdalla dalam sebuah seminar tentang Post-Tradisionalisme Islam
dan Islam Liberal. Sebagai tokoh kunci Jaringan Islam Liberal (JIL), Ulil
Abshar-Abdalla  mengatakan bahwa munculnya komunitas  post-
tradisionalisme (postra) Islam merupakan kegagalan anak-anak muda NU
berdialog dengan realitas di luarnya, kecewa dan cemburu dengan komunitas
lain. Postra, dalam pandangan Ulil, merupakan metode “lebih canggih”
untuk melestarikan konflik PMII zersus HMI, NU wversus Muhammadiyah,
modernis versus tradisionalis. Di matanya, postra lebih sebagai upaya untuk
mempertegas identitas kelompok daripada untuk mengembangkan wacana
pemikiran.? Hal yang sama juga dikemukakan Robin L. Bush dalam
disertasinya bahwa postra tak lebih sekedar wujud pelestarian konflik
“tradisionalis-modernis” dengan “baju baru”. Cara pandang demikian
memang tidak semuanya keliru, tapi secara tidak disadari pendapat tersebut
tetap terjebak pada dikotomi dan senantiasa menempatkan komunitas NU
sebagai komunitas “nomor dua”, schingga ketika muncul geliat baru di
antara mereka selalu dipandang sebagai bentuk rivalitas, bukan sebagai gejala
alamiah karena mobilitas pendidikan anak-anak muda NU.

Di samping itu, kritik tersebut sebenarnya menyimpan asumsi dan
pengandaian bahwa corak intelektual generasi muda NU adalah tunggal dan
monolitik. Padahal asumsi sedemikian jauh dari realitas yang sebenarnya,

2Catatan pribadi dari seminar “Mendialogkan Post Tradisionalisme Islam dengan Islam
Liberal dalam Gairah Baru Pemikiran Islam Indonesia”, yang dilaksanakan BEM IAIN
(UIN) Jakarta pada pertengahan November 2001.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 127



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

karena corak pemikiran generasi muda NU sangat beragam dan jauh dari
kesan monolitik. Tidak jarang di antara mereka terjadi perdebatan yang
sangat tajam, baik melalui forum-forum resmi, seperti halagah, seminar,
diskusi, dan sebagainya maupun dalam forum-forum tidak resmi. Bahkan, di
tengah percepatan arus progresif itu anak-anak muda NU terpolarisasi ke
dalam “kelompok-kelompok” dengan ikatan sosial tertentu. Tidak jarang di
antara  kelompok-kelompok  tersebut terjadi ketegangan-ketagangan
intelektual. Meskipun sulit untuk membuat pemetaan dan pengelompokan di
antara mereka, tetapi kenyataan itu dapat dirasakan oleh siapapun yang
menyelami dinamika gerakan intelektual dalam komunitas NU. Bukan hanya
dalam rivalitas pemikiran ketegangan tersebut terjadi, bahkan hubungan-
hubungan pribadi di antara mereka terkadang juga kurang hangat.

Suasana seperti itu tidak banyak ditangkap para pengamat yang tidak
secara intens mengikuti dan terlibat dalam pergulatan intelektual kaum muda
NU. Ketidakcermatan para pengamat itu tampak, misalnya, ketika mereka
menilai forum babts al-masi’il NU sebagai forum sederhana yang hanya
mencati  ‘zbirah-barah dalam  al-kutub  al-mu’tabarah, seolah tidak ada
perdebatan intelektual. Penilaian itu semakin menyesatkan ketika para
pengamat hanya melihat dokumen-dokumen NU hasil babts al- masi’il yang
hanya berisi pertanyaan dan jawaban atas suatu masalah keagamaan-fighiyah
dengan rujukan  %bdrah kitab-kitab figh standar sebagai landasan
argumentasinya. Dengan pengamatan sekilas, seolah memang tidak ada
perdebatan intelektual di dalamnya. Padahal dalam forum babts al- masa’il
sebenarnya selalu terjadi perdebatan-perdebatan yang sangat akademis.
Rujukan pada kitab-kitab figh adalah salah satu bentuk tradisi intelektual
yang secara turun-temurun dipelihara NU dari generasi ke generasi. Namun,
sebenarnya kemunculan %7bdrah teks kitab kuning dalam setiap babts al- masa’il
tidaklah muncul secara tiba-tiba, melainkan melalui diskusi yang
dilangsungkan secara intensif. Bahkan, perbedaan pendapat juga sering
muncul karena landasan %bdrah yang berbeda. Begitulah. Ringkas kata,
keterlibatan secara mendalam pada setiap denyut perubahan yang terjadi
dalam komunitas NU sangatlah penting dalam menilai seluruh dinamika
intelektual dalam komunitas yang galib disebut tradisional itu.

Sebagaimana disinggung di muka, munculnya generasi baru intelektual
NU yang aktif mensosialisasikan gagasan melalui berbagai forum dan
program LSM (Ilembaga swadaya masyarakat) sejauh itu telah mendapat
respons yang beragam dari berbagai kalangan. Dalam kaitan itu, penulis

128 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

merasa perlu memberi catatan khusus kepada komunitas kiai dan pesantren.
Penulis memandang hal itu penting karena implikasi dan masa depan
intelektualisme NU sebenarnya juga tergantung pada bagaimana komunitas
kiai dan pesantren merespons berbagai dinamika tersebut. Penulis juga tidak
bisa begitu saja mengenyampingkan peran dan respons komunitas kampus
dalam menyikapi dinamika tersebut. Pembedaan terhadap kedua kemonitas
tersebut (kiai-pesantren dan komunitas kampus) tentu saja sekedar untuk
membuat pengelompokan sederhana, bukan untuk mempertentangkan satu
dengan yang lain. Bila dibuat penyederhanaan, berbagai relasi yang
menggambarkan dinamika intelektualisme NU dimaksud dapat digambarkan
sebagai berikut:

Komunitas LSM ||
‘ 5 Berkultur NU "‘
\ 4
Komunitas Kiai |L Komunitas PT
dan Pesantren "‘ (Dosen NU)
v
4)" NU Struktural |(—

Keempat pilahan komunitas tersebut senantiasa berinteraksi secara
sitkuler dalam proses dinamika pembaruan pemikiran Islam dalam
komunitas NU. Pemisahan keempatnya mungkin tidak ada dalam kenyataan,
karenanya tidak bisa dipahami secara “hitam-putih”. Komunitas LSM di NU
sebagian besar berangkat dari tradisi pesantren dan juga alumni perguruan
tinggi. Namun, pembentukan dan pergulatan intelektual mereka justru
berlangsung di lingkungan LSM. Oleh karena itu, pesantren dan perguruan
tinggi (PT) sebenarnya memberi andil yang cukup besar bagi tumbuhnya
intelektualisme NU yang berkembang di lingkungan LSM. Demikian juga
beberapa aktivis NU yang menjabat dalam struktur NU maupun badan
otonomnya juga menunjukkan adanya tumpang-tindih jika dilihat secara
hitam-putih. Terkadang memang sulit untuk membedakan secara tegas (clear-
¢uf) antara komunitas LSM dan banom-banom (badan otonom) NU. Oleh
karena itu, sekali lagi, pembedaan komunitas tersebut harus dilihat sebagai

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 129



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

alat untuk penyederhanaan realitas belaka, bukan potret dari realitas itu
sendiri.

Dalam konteks itu, komunitas LSM berposisi sebagai sentrum liberasi
intelektualisme NU. Menempatkan LSM NU sebagai sentrum liberasi
agaknya tidak terlalu berlebihan, karena mereka itu menjadi motor penggerak
dinamika intelektual melalui program-program yang lebih terstruktur. Hal itu
bisa dimengerti, karena dunia LSM memang memberi keleluasaan bagi para
aktivisnya untuk mengembangkan aneka gagasan dan pemikiran keagamaan.
“Ruang” demikian mungkin agak sulit diperoleh di dunia pesantren yang
mempunyai sub-kulturnya sendiri. Demikian pula dengan perguruan tinggi
yang begitu rigid dengan metodologi. Oleh sebab itu, bisa dipahami jika
pemikiran-pemikiran alternatif justru banyak muncul di LSM daripada di
pesantren atau perguruan tinggi—apalagi perguruan tinggi NU.

Atas dasar gambaran tersebut, penulis mempunyai asumsi bahwa dalam
konteks pengembangan pemikiran, komunitas LSM yang dikelola anak-anak
muda NU dapat dikatakan sebagai “subjek” yang menggerakkan dinamika
pemikiran NU. Sedangkan komunitas yang lain (pesantren dan PT) justru
menjadi “objek” dan menjadi sasaran dari gerakan komunitas LSM. Hal itu
dapat dilihat dari hampir semua program pelatithan yang terkait dengan
pengembangan pemikiran keislaman selalu menjadikan kiai (terutama kiai
muda) dan pesantren serta komunitas kampus (baik dosen maupun
mahasiswa) sebagai basis gerakan dan peserta aktif dalam setiap pelatihan
yang digelar LSM-LSM yang dikelola anak-anak muda NU. Tak pelak,
hampir semua program pemberdayaan masyarakat dan pengembangan
pemikiran Islam tidak terlepas dari kata pesantren, kiai, dan mahasiswa
sebagai sasaran gerakan. Pada tingkat tertentu, generasi NU yang menempuh
karirnya di perguruan tinggi seringkali justru menjadi counter part, kalau tidak
dikatakan “lawan” dari gerakan intelektual kalangan LSM, terutama dalam
isu-isu tertentu.

Aneka Respons

Kenyataan tersebut sebenarnya sudah menjelaskan beberapa bentuk
respons berbagai kalangan atas dinamika yang digerakkan (terutama) oleh
anak-anak muda NU. Baik secara internal maupun eksternal, respons
tersebut selalu tidak tunggal. Secara internal, respons dimaksud umumnya
dapat dikategorisasi pada dua. Pertama, respons dari kelompok yang welcomed
dengan gagasan dan aksi yang dilakukan anak-anak muda NU. Walaupun

130 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

kelompok ini belum tentu sepenuhnya setuju dengan substansi gagasannya,
tapi mereka menunjukkan sikap “bisa menerima”, bahkan pada tingkat
tertentu menjadi “pelindung” bagi anak-anak muda NU itu. Figur seperti
KH Sahal Mahfudz, KH Muchith Muzadi, dan KH Musthafa Bisti—untuk
menyebut beberapa nama—dapat dipandang sebagai kiai-kiai NU yang
berada dalam kategori ini. Tentu saja figur KH Abdurrahman Wahid (Gus
Dur) tidak bisa dilupakan, baik sebagai inspirator maupun “pelindung”.

Kepada para kiai itulah anak-anak muda NU sering mengkomunikasikan
gerakan-gerakan mereka, meskipun belum tentu keseluruhan gagasan yang
akan dikembangkan sepenuhnya disetujui. Anak-anak muda NU, yang
sebagian besar berasal dari pesantren, menyadari betul pentingnya
“perlindungan” kiai dalam me-/andingkan dan melapangkan program-
program mereka. Kegagalan berkomunikasi secara kultural dengan kiai
acapkali menjadi hambatan. Oleh karena itu, sebelum melakukan sesuatu
anak-anak muda NU biasanya melakukan komunikasi kultural dengan kiai.
Bahkan, terkadang para kiai tersebut kerap pula dilibatkan untuk membuka
atau turut menjadi penceramah dalam berbagai kegiatan yang mengusung
beragam gagasan keislaman progresif sebagaimana telah diuraikan. Strategi
kultural itu menjadi sangat penting dalam NU, karena kegagalan melakukan
komunikasi kultural dengan seorang kiai yang ditokohkan bisa menjadi
ancaman kegagalan bagi bersemainya gagasan-gagasan Islam yang liberal dan
progresif.

Kedna, respons dari kalangan yang bersikap keras dan cenderung melawan
gagasan keagamaan kritis yang dikembangkan kaum muda NU melalui
berbagai LSM tadi. Perlawanan itu antara lain disebabkan karena berbagai
pemikiran kritis tersebut dianggap telah keluar dari garis ab/ al~sunnah wa al-
Jamd'‘ah yang dipegangi NU. KH Masduki Mahfudh, Rais Syuriah PWNU
Jawa Timur, misalnya, berkali-kali mengemukakan kegundahannya akan
gerakan anak-anak muda NU itu. Dalam sambutannya pada pembukaan
Konferensi Wilayah NU Jatim, yang diselenggarakan pada 11-13 Oktober
2002 di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Al-Yasini Pasuruan, ia
mengungkapkan keresahannya melihat perkembangan pemikiran liberalisme
generasi muda NU dan menyerukan kepada institusi PWNU Jatim agar
segera menginstruksikan kepada warga NU supaya mewaspadai dan
mencegah pemikiran “Islam liberal”3 dalam masyarakat. “Apabila pemikiran

SKata “Islam Liberal” di sini dipakai tanpa penjelasan sama sekali. Kata tersebut
agaknya sudah menjadi sfereotype untuk menunjuk jenis pemikiran apapun yang dianggap

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 131



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

Islam liberal tersebut dimunculkan oleh pengurus NU di semua tingkatan
agar mendapat teguran keras (istitibah) maupun sanksi organisasi seperti
menganulir dari kepengurusan NU”.4 Kerisauan tersebut bisa dipastikan
tidak hanya dialami oleh KH Masduki Mahfudh, tapi juga menjangkiti benak
banyak kiai dan pengurus NU.

Pengurus Cabang NU Lasem, misalnya, juga pernah menunjukkan
kegalauan serupa dengan berkirim surat ke PBNU> dalam rangka menyikapi
kontroversi tulisan Ulil Abshar-Abdalla berjudul “Menyegarkan Kembali
Pemahaman Islam” (KOMPAS, 18 Nopember 2002) dan beberapa gagasan
Masdar F. Mas’udi yang dianggap tidak lazim. Kendati isinya menanggapi
masalah spesifik, yakni kasus kontroversi tulisan Ulil, surat itu sebenarnya
merupakan puncak dari “gunung es” kegundahan beberapa tokoh NU.
Beberapa poin isi surat tersebut yang relevan dikemukakan di sini, antara
lain:

“membahayakan” Islam karena mempertanyakan atas apa yang selama ini dianggap sudah
mapan. Hanya saja, satu hal yang perlu dicatat bahwa sebagian besar aktor intelektual di
kalangan anak muda NU enggan disebut sebagai “Islam Liberal”. KH Hasyim Muzadi,
Ketua Tanfidziyah PB NU, ketika memberi sambutan dalam acara “Muktamar Pemikiran
Islam di NU” pada 3-5 Oktober 2003 di Pesantren Salafiyah Syafi’iyyah Situbondo juga
menyinggung masalah Islam liberal. Secara khusus Hasyim Muzadi minta kepada Ulil
Abshar-Abdalla agar NU tidak dikait-kaitkan dengan Islam Liberal serta tidak membawa-
bawa nama NU dalam gerakan pemikirannya karena hal tersebut bisa berakibat buruk bagi
jam’iyyah NU yang komunitasnya sangat beragam, dari yang sangat konservatif sampai
yang sangat liberal.

*Panjimas, No. 17/ Tahun 1/Oktober 2003, 29; Lihat juga, Tempo Interaktif, 12 Oktober
2002; dan Awla, Januari 2003, 41. Penulis juga memperoleh informasi yang sama dari
Masdar F. Mas’udi, karena ketika kalimat tersebut diucapkan KH Masduki Mahfudh,
Masdar hadir di tempat tersebut untuk menjadi pembicara seminar yang masih menjadi
rangkaian acara Konferwil. Bahkan, cerita Masdar, Kiai Masduki mengemukakan bahwa
pemikiran orang seperti Masdar F. Mas’udi, Ulil Abshar-Abdalla, dan Husein Muhammad
boleh didengarkan, tapi jangan diikuti

SSurat tertanggal 4 Pebruari 2003 itu dilayangkan ke PBNU setelah NU Cabang Lasem
mengadakan Jalagah pada 27 Januari 2003 yang membahas tentang gagasan kontroversial
Ulil Abshar dan Masdar F. Mas’udi, yang kemudian ditindaklanjuti dengan rapat pleno
pada 31 Januari 2003. Surat tersebut juga dilampiri risalah setebal 38 halaman berjudul
Bayin ‘Aqaid al-Mu'minin al-Akbhyar Dhidd Abdithil al-Marig Ulil Abshar (Penjelasan Akidah
Kaum Mukminin Terpilih untuk Melawan Orang yang Telah Keluar dari Agamanya, Ulil
Abshar) yang ditulis Muhammad Najih bin Maimun Zuber, seorang kiai dari Pesantren
Sarang, Rembang yang juga putra Kiai Maimun Zuber. Risalah tersebut berisi kupasan kata
per kata dari tulisan Ulil Abshar untuk menunjukkan bahwa tulisan tersebut mengandung
banyak unsur yang dianggap sesat.

132 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

1. Menyesalkan sikap PBNU yang terkesan diam atas kontroversi tulisan Ulil
Abshar, padahal Forum Umat Islam Indonesia (FUII) telah memberi
reaksi keras dengan ‘fatwa mati’. NU Cabang Lasem minta PBNU agar
mengeluarkan pernyataan resmi bahwa gagasan JIL (Masdar dalam surat
tersebut dimasukkan sebagai bagian dari JIL) adalah bid'ah dlalilah dan
menyimpang dari paham aswaja (ahl al-sunnab wa al-jama ab).

2. Minta kepada PBNU, jika Ulil Abshar dan Masdar F. Mas’udi tidak
bersedia rujii’ ild al-bagg diberi sanksi organisasi (dipecat dari
keanggotaan/kepengurusan NU) karena keduanya dianggap tokoh JIL
yang sesat dan menyesatkan (ART NU Bab II pasal 4 ayat 3). Pada saat
yang sama PBNU diminta untuk selalu mewaspadai segala paham sesat
baik dari dalam maupun luar NU.

3. Tidak setuju dengan kegiatan Masdar F. Mas’udi yang mengatasnamakan
kekatiban dan menggunakan stempel PBNU untuk kepentingannya
sendiri.¢

Dalam pada itu, keresahan juga muncul di kalangan ulama senior NU
yang lazim disebut “kiai khos”. Dalam pertemuan “kiai khos” di Buntet

Cirebon pada 10 Maret 2004 lampau, yang dihadiri beberapa kiai senior

seperti KH Abdullah Faqih (Tuban, Jatim), KH Abdullah Abbas (Buntet,

Cirebon), KH Fachruddin Masturo (Sukabumi), KH Muhaiminan Gunardo

(Parakan, Temanggung), dan sebagainya, itu sebenarnya digelar untuk

menyikapi perkembangan polittk nasional menyangkut pencalonan KH

Abdurrahman Wahid sebagai kandidat presiden dalam pemilu 2004—yang

akhirnya memang harus gagal karena dianggap KPU tidak memenuhi

persyaratan kesehatan. Salah satu keputusan pertemuan itu menyebutkan
bahwa menyikapi kerisauan dan keprihatinan warga NU terkait munculnya
pemikiran keagamaan yang dilontarkan kalangan intelektual muda NU yang
dianggap bertentangan dengan doktrin ab/ al-sunnah wa al-jamai‘ah, maka

°Hal itu terkait dengan kegiatan Masdar F. Mas’udi sebagai Direktur P3M Jakarta
melalui program Jaringan Islam Emansipatoris (JIE) yang menggelar balagah di berbagai
wilayah yang selalu dikaitkan dengan kekatiban Syuriah PBNU. Penulis yang juga terlibat
dalam program itu menyadari bahwa kekatiban dalam Syuriah PBNU memang tidak bisa
menjadi “institusi” tersendiri dalam Syuriah. Menggandeng lembaga Syuriah semata-mata
dilakukan untuk memudahkan pelaksanaan program di kantong-kantong NU. Masdar F.
Mas’udi dalam sebuah rapat tim program JIE pernah mengatakan bahwa hal itu ia lakukan
dengan sepengetahuan Rais ‘Am Syuriah PBNU, KH Sahal Mahfudh.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 133



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

warga NU disarankan agar tidak mengadopsi pemikiran tersebut dan
menganggap pemikiran itu tidak sebagai bagian dari NU.”

Pernyataan tersebut jelas menggambarkan adanya kerisauan yang sangat
mendalam di antara banyak kiai senior NU melihat perkembangan pemikiran
dan gerakan yang dilakukan anak-anak mudanya yang berpikiran liberal-
progresif. Bahkan, dalam situasi di mana mereka tengah membincang
masalah politik yang sangat aktual pada masanya, mereka masih juga sempat
“teringat” dengan problem itu. Hal itu jelas menunjukkan adanya keresahan
luar biasa yang selalu mengganggu pikiran mereka. Namun, sayangnya, para
kiai senior tersebut tidak memberi tanggapan yang lebih substansial
menyangkut beberapa hal yang terkait langsung dengan pemikiran dan
gagasan yang dianggap “menyimpang  tersebut, sechingga publik bisa
menguji.

Kerisauan senada juga tampak dari pernyataan KH Hasyim Muzadi,
Ketua Umum PBNU, ketika memberi sambutan pembukaan “Muktamar
Pemikiran Islam NU” di PP Salafiyah Syafi’iyah Asembagus Situbondo, Jawa
Timur.® Hasyim Muzadi yang dikenal cukup moderat performance pemikiran
ke-Islaman-nya, ternyata tidak sepenuhnya happy dengan gejala liberalisasi
yang terjadi di kalangan generasi muda NU. Dalam sambutannya, Hasyim
secara  khusus minta kepada Ulil Abshar-Abdalla agar tidak
mengatasnamakan NU. Sebab, jika pemikiran tersebut tanpa kontrol,
keadaan ini bisa berakibat buruk bagi jam‘iyyah NU yang komunitasnya
sangat beragam dari yang sangat konservatif hingga yang sangat liberal.
Namun, lanjut Hasyim, bukan berarti pemikiran liberal akan dipasung.
Mereka akan diberi forum agar dapat berdebat dan beradu argumentasi atas

"Data ini penulis peroleh dari milis KMNU, sebuah milis yang dikelola anak-anak
muda NU, terutama yang sedang studi di al-Azhar, Kairo, pada 10 Maret 2004. Media
massa memang kebanyakan tidak mengangkat poin ini, karena mereka lebih fokus pada
pemberitaan politik, yakni soal pencalonan Gus Dur menjadi presiden.

8Acara tersebut berlangsung pada 3-5 Oktober 2005. Diadakan sebenarnya dengan
maksud untuk mendialogkan pemikiran-pemikiran progresif yang berkembang di
lingkungan anak-anak muda NU dengan seluruh eksponen NU, baik pengurus NU
maupun kiai-kiai yang tersebar di berbagai wilayah. Sayangnya, acara ini tidak berjalan
maksimal bukan saja karena sedikitnya kiai-kiai yang datang, tapi juga terjadinya friksi
internal di kalangan anak-anak muda NU sebagai inisiator. Bahkan, aktivis LKi§ yang
dikenal sebagai salah satu motor penting gerakan liberasi pemikiran keislaman tidak
berpartisipasi dalam kegiatan itu. Walau demikian, gagasan untuk mendialogkan berbagai
gagasan dan perkembangan pemikiran Islam di lingkungan NU tetap patut dihargai.

134 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

pemikiran-pemikiran yang kontroversial dalam masyarakat. Kalau dilepas
begitu saja, akan berdampak kurang baik pada warga NU, katanya. Meski
demikian, Hasyim menyadari bahwa PBNU tidak mungkin melarang
pemikiran seaneh apapun dalam NU, karena hal itu merupakan hak setiap
manusia. Tidak diizinkannya menggunakan label NU, kata Hasyim, semata-
mata untuk mencegah efek yang tidak diiginkan.’

Dalam pada itu, Hasyim Muzadi sendiri tidak menjelaskan secara spesifik
apa yang dimaksud dengan “akan berdampak kurang baik” bagi warga NU
dan “efek yang tidak diinginkan” itu. Pernyataan itu, hemat penulis, agaknya
dimaksudkan untuk memberi “penyeimbang” dan “pengontrol” agar
keliaran pemikiran tidak mengaduk-aduk berbagai dimensi keagamaan yang
dipandang “sakral”. Pernyataan Hasyim itu juga bisa dinilai untuk
“meredam” amarah beberapa kiai yang benar-benar risau dengan
“kenakalan” pemikiran generasi mudanya. Namun, di sisi lain, pernyataan
tersebut dapat juga dimaknai bahwa institusi NU seolah ingin “cuci tangan”
dan merasa tidak ikut bertanggung jawab dengan agenda-agenda pemikiran
yang dikembangkan generasi muda NU. Jika hal yang terakhir ini benar,
maka berarti NU telah mengalami apa yang disebut “ketertinggalan
institusional”  (zustitutional Jack), di mana institusi NU tertinggal dari
perkembangan warganya sendiri.

Secara keseluruhan, fenomena itu sebenarnya dapat dibaca sebagai
bentuk kesenjangan antara NU sebagai institusi formal yang harus taat
dengan segala aturan organisasi berikut kaidah-kaidahnya dan NU yang
dipahami dan dihayati oleh para aktivis di luar struktur. Kesenjangan itu
sebenarnya bukan fenomena baru, tapi gejala lama yang hingga kini belum
bisa dicarikan jalan keluarnya. Sebagaimana terjadi dalam bidang-bidang yang
lain, seperti bidang pendidikan, perubahan melalui struktur formal NU
senantiasa mengalami hambatan karena kompleksnya kepentingan di
dalamnya. Demikian juga, pengembangan pemikiran kerapkali macet bila
dilakukan melalui struktur resmi NU.

Kesenjangan antara institusi NU dan perkembangan di luar struktur NU
menyangkut pemikiran Islam tersebut mencapai puncaknya dalam Muktamar

“Pernyataan itu memang secara khusus ditujukan kepada Ulil Abshar-Abdalla karena
dia menjadi Koordinator Jaringan Islam Liberal (JIL) yang lontaran-lontaran pemikirannya
dinilai meresahkan banyak orang. Menurut penulis, peringatan itu sebenarnya ditujukan
bukan kepada Ulil semata, tapi juga untuk kalangan lain di lingkungan NU yang melakukan
gerakan serupa meski dengan tema dan perspektif yang berbeda.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 135



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

NU ke-31 yang berlangsung di Asrama Haji Donohudan, Boyolali, Jateng 28
November sampai 2 Desember 2004 lalu. Salah satu tema penting yang
menjadi perbincangan dalam Muktamar NU ke-31 adalah mengenai
penolakan terhadap berkembangnya pemikiran liberal yang dikembangkan
anak-anak muda NU melalui berbagai jalur. Menyeruaknya isu Islam liberal
menjelang muktamar itu diawali oleh KH Mas Subadar, seorang ulama asal
Pasuruan, yang mengeluarkan pernyataan keras: “Pada muktamar sekarang
ini, yang paling mendesak untuk segera diputuskan adalah membersihkan
orang-orang JIL dari NU. Jangan ada orang JIL di NU!”10 Pernyataan keras
seorang tokoh yang cukup berpengaruh itu terutama ditujukan kepada Ulil
Abshar-Abdallah yang menjadi koordinator JIL dan KH Masdar F. Mas’udi
yang secara serampangan dianggap sebagai bagian dari JIL. Penyebutan KH
Masdar sendiri sebagai bagian JIL menjadi menarik, terlebih saat itu ia turut
diperbincangkan sebagai salah satu kandidat Ketua Umum Tanfidziyah
PBNU meskipun akhirnya gagal.

Pernyataan KH Mas Subadar itu seolah diulang oleh Hasyim Muzadi
ketika memberi pidato pengantar laporan pertanggungjawaban dalam
muktamar yang sama. Dalam kesempatan itu, Hasyim Muzadi
mengemukakan kembali definisi NU sebagai ormas (organisasi
kemasyarakatan) Islam yang beraliran moderat. Kata “moderat”, oleh
Hasyim Muzadi dimaknai sebagai “tidak radikal, tidak liberal”. Bahkan,
Hasyim menegaskan bahwa Islam liberal tidak cocok dengan NU karena
kata “liberal”—dalam pemaknaan dia—berarti ‘“kecenderungan untuk
menghalalkan semua hal”. Pernyataan itu memang bukan hal baru bagi
Hasyim Muzadi, karena hal yang kurang lebih sama pernah dia kemukakan
ketitka membuka Muktamar Pemikiran Islam di NU pada Oktober 2003 di
Situbondo.

Di samping itu, dalam arena Muktamar ke-31 itu, penulis juga
menemukan sejumlah selebaran yang berisi penolakan terhadap kelompok
JIL. Isinya sekitar penolakan kemungkinan masuknya beberapa orang yang
distigma sebagai agen Islam liberal masuk dalam jajaran kepengurusan NU.
Hal itu jelas menunjukkan bahwa arus perlawanan terhadap Islam liberal
cukup serius dilakukan dalam tubuh NU. Sembilan belas kiai sepuh, seperti
KH Sahal Mahfudh, KH Mas Subadar, KH Muhaiminan Gunardo, KH
Masruri Mughni, dan sebagainya, menandatangani ikrar penolakan terhadap

O empo Interaktif, 23 Oktober 2004.

136 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

apa yang disebut Islam liberal. “NU harus menolak cara berpikir liberal yang
menyimpang dati ah/ al-sunnah wa al-jama’ah”, demikian bunyi ikrar tersebut.!!

Dalam forum resmi muktamar, hal yang sama juga muncul dalam
berbagai sidang komisi, seperti komisi Babts al-Masi'il Mawdlii'iyyah dan
komisi Tausiyah. Dalam komisi Babts al-Masa’il Maudli'iyyah yang salah
satunya membahas tema hermeneutika justru menjadi ajang penolakan
terthadap apa yang didefinisikan sebagai proyek pemikiran Islam liberal. Hal
itu antara lain tercermin dalam penolakan muktamirin terhadap hermeneutika
sebagai salah satu metode penafsiran al-Qur’an, karena metode ini
dikhawatirkan akan membangkitkan kelompok Islam liberal dalam NU yang
akhirnya akan melahirkan kegoncangan pikiran warga NU. Kegelisahan
beberapa eksponen NU yang tidak nyaman dengan berkembangnya arus
pemikiran baru dalam komunitas NU yang secara stereotype disebut sebagai
“Islam liberal” itu akhirnya diserahkan kepada komisi Tausiyah. Komisi ini
kemudian merekomendasikan bahwa sesuai dengan prinsip-prinsip ah/ al-
sunnabh  wa  aljamd‘ah, NU menolak segala bentuk fundamentalisme,
ckstrimisme,  liberalisme, dan aliran-aliran  menyimpang lainnya.
Konsekuensinya, pengurus NU dari berbagai tingkatan, termasuk banom-
banom-nya, harus dibersihkan dari orang-orang yang berpaham liberal. Dari
sini jelas, secara langsung maupun tidak, pikiran-pikiran liberal dianggap
sebagai bentuk kesesatan yang bukan saja harus diwaspadai, tapi juga harus
ditolak.!?

Sementara itu, kelompok-kelompok anak muda NU progresif dalam
Muktamar ke-31 itu lebih banyak berada di luar arena dengan mengusung isu
tentang politisasi NU oleh Hasyim Muzadi daripada mengusung arus
pemikiran baru. Barangkali mereka menyadari bahwa muktamar NU
bukanlah arena mereka, tapi arena “kubu konservatif” NU sehingga tidak
ada gunanya untuk melakukan kontestasi dalam forum tersebut. Memberi
petlawanan pemikiran dalam arena muktamar justru akan kontraproduktif
dan semakin menambah kebencian kubu konservatif. Oleh karena itu, tidak
berlebihan kalau arena muktamar berubah menjadi arena pengadilan 7
absentia terthadap arus pemikiran progresif-liberal.

Di luar arena resmi muktamar, perdebatan tentang pemikiran Islam
liberal juga terjadi dalam berbagai diskusi informal. Suasana hujatan dan

" Majalah Berita Minggnan Tempo, Edisi 6-12 Desember 2004.
12Bandingkan dengan Hartono Ahmad Jaiz, Aliran dan Paham Sesat di Indonesia (Jakarta:
Pustaka al-Kaustar, 2003).

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 137



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

cemoohan terhadap arus ini senantiasa muncul. Dalam dua diskusi yang
penulis ikuti, masing-masing adalah bedah buku yang ditulis KH Sahal
Mahfudh dengan nara sumber KH Husein Muhammad dan Syafiq Hasyim;
serta bedah buku yang ditulis Hilmy Muhammadiyah dan Sulthan Fathoni'3
dengan nara sumber Hilmy Muhammadiyah dan Ahmad Baso, benar-benar
menjadi arena “pengadilan” terhadap apa yang disebut Islam liberal oleh
peserta diskusi. Penulis sendiri tidak terlalu terkejut dengan cercaan-cercaan
dari peserta diskusi yang memang sudah bisa diduga sebelumnya, termasuk
kepada KH Husein Muhammad yang sering dikelompokkan sebagai “kiai
marjinal” karena berpikir liberal.'* Pernyataan yang agak mengejutkan justru
dari Ahmad Baso yang selama ini diidentifikasi sebagai eksponen pemikir
muda NU yang progresif. Sambil mencela Islam liberal yang dikatakan anti
tradisi dan anti kebudayaan lokal, Ahmad Baso mengatakan bahwa ‘“Yugas kita
adalah meng-aswaja-kan [IL, bukan men-[1L-kan Aswaja”.

Penulis tidak tahu apa motif di balik pernyataan tersebut, tetapi secara
sederhana hal itu bisa ditafsitkan dari dua sisi. Di satu sisi, Ahmad Baso
ingin berada dalam “posisi aman” karena menyadari bahwa audien yang ia
hadapi adalah orang-orang yang tidak senang dengan Islam liberal, di lain sisi
ia ingin menegaskan ulang bahwa “post-tradisionalisme Islam” yang diusung
(sebagian) anak muda NU tidak sama dengan “Islam liberal”. Titik pembeda
antara keduanya, bagi Ahmad Baso, adalah penghargaan terhadap #urist dan
tradisi lokal. Tentu saja ini penilaian sepihak yang belum tentu diamini oleh
mereka yang mengusung tema Islam liberal.!>

Setelah arena Muktamar ke-31 selesai, serangan Ahmad Baso terhadap
kelompok Islam liberal semakin kencang. Dalam sebuah diskusi kebudayaan
vang digelar website resmi PBNU, NU online, Ahmad Baso mengkaitkan
kritiknya terhadap Islam liberal dengan kuatnya kaum orientalis
mendominasi secara kultural dengan memelihara dan merawat dirinya

13Kedua buku tersebut adalah KH Sahal Mahfudh, Wajah Barn Fikib Pesantren (Jakarta:
Citra Pustaka, 2004); Hilmy Muhammadiyah dan Sulthan Fatoni, NU: Identitas Islam
Indonesia (Jakarta: elsas, 2004).

14KH Husein Muhammad dikenal sebagai “kiai gender” karena perhatiannya yang
begitu kuat pada isu-isu perempuan. Belakangan dia berani melakukan sesuatu yang kurang
lazim dilakukan seorang kiai, yaitu menikahkan pasangan beda agama, laki-laki Muslim dan
perempuan non-Muslim. Lihat refleksinya berjudul “Wali Dua Imam,” Majalah Syir'ab,
Edisi Pebruari 2005.

Tanggapan mengenai hal tersebut lihat Novriantoni, “Mempersempit Ruang Tabu
Pemikiran”, Indopos, 12 Desember 2004.

138 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

sebagai yang modern dan NU sebagai yang tradisional. Sampai di sini Baso
mulai “menyerang” Islam liberal dengan mengatakan:

“Jaringan Islam Liberal (JIL) selalu menganggap tradisi sebagai bermasalah, seperti
pernah ditulis Ulil Abshar-Abdalla pasca Muktamar NU ke-31, bahwa penolakan
peserta muktamar terhadap hermeneutika dianggap sebagai pergeseran NU dari kritis
menjadi “kanan”. Penolakan itu, oleh JIL tidak pernah dibaca sebagai wacana
tandingan, bagaimana NU mencitrakan dirinya, bukan untuk menerima apa saja yang
ditawarkan orientalisme hanya untuk bisa disebut modern atau kritis sebagai obyek
konstruksti historis. Justru dalam muktamar baru-baru ini sebenarnya NU menawarkan
pendekatan dalam pengambilan keputusan hukum yang diyakini lebih baik”.16

Terkait dengan itu, Ahmad Baso mempunyai cara pandang berbeda atas
apa yang terjadi dalam Muktamar NU ke-31, terutama yang terkait dengan
penolakan atas hermeneutika sebagai metode penafsiran al-Qur’an. Baso
menguraikan bahwa hermeneutika merupakan produk ilmu-ilmu sosial Barat
yang diracik dalam konteks pergumulan dengan ilmu-ilmu alam dalam
menafsirkan “kebenaran” dunia. Namun, pergumulan internal dalam
lingkungan kosmologi Barat ini kemudian bermasalah ketika Eropa mulai
melancarkan ekspansi ekonomi dan tanah ke wilayah dunia Timur. Ilmu-
ilmu alam, yang dikenal dengan tradisi positivismenya, bukan hanya
menjarah kekayaan dunia Timur, melainkan juga segenap alam pikiran dan
kebudayaan Timur. Hermeneutika kemudian menyusul. Awalnya,
menumpang dalam “kereta” filologi yang membuka kedok rahasia teks-teks
Timur, hermeneutika kemudian menumpang dalam segenap proyek dan
kerja-kerja pengungkapan makna teks, apakah teks itu teks “biasa”, teks
“suct” atau teks “dunia” ini. Hermeneutika pun masuk ke dalam kerja-kerja
pembaruan penafsiran atas teks-teks keislaman.

Ketika dalam arena Muktamar NU ke-31 dibahas kemungkinan
menggunakan hermeneutika untuk teks-teks keagamaan, maka muncullah
kecurigaan. Soalnya, peserta Muktamar melihat hermeneutika menumpang
kendaraan “Islam liberal” yang sudah sejak awal dipersoalkan. Penolakan
atas hermeneutika oleh sebagian besar peserta muktamar karena tradisi
ditempatkan sebagai objek yang dibedah, sementara hermeneutika sebagai

1Ahmad Baso, “Biarkan NU Membangun Citra atas Dirinya Sendiri”, dalam
www.nu.or.id, tanggal 12 Januari 2005. Kritik Ahmad Baso tersebut dialamatkan sehubungan
dengan tulisan Ulil Abshar-Abdalla yang memberi beberapa komentar atas apa yang terjadi
dalam Muktamar NU ke-31, “Angin itu Bethembus ke Kanan,” Majalah Tempo, Edisi 8-14
November 2004.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 139


http://www.nu.or.id/

Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

subjek yang membedah. Namun, papar Baso, ketika hermeneutika disepakati
dalam arena muktamar untuk ditolak, maka kenyataan pun lalu menjadi
terbalik: hermeneutika justru yang menjadi objek yang dipandang, dan
peserta Muktamar NU 2004 menjadi subjek yang memandang. Padahal,
kettka hermeneutika diperkenalkan, asumsinya adalah bahwa NU perlu
dicerahkan dalam menilai tradisinya, perlu dibebaskan dari segenap
penafsiran yang konservatif, untuk membuat NU jadi moderat dan liberal.”?

Masa Depan Intelektualisme NU

Pergumulan yang terjadi dalam arena Muktamar ke-31 tersebut
sebenarnya cukup merefleksikan berbagai varian dan tarik-menarik arus
pemikiran keagamaan yang berkembang di NU. Kenyataan itu dapat diberi
beberapa makna. Perfama, menyemai pemikiran progresif-liberal dalam
lingkungan NU formal bukanlah hal yang mudah. Bahkan, dalam Muktamar
ke-31 tempo hari resistensi NU formal tampak luar biasa, sehingga mereka
menjadi sangat sensitif terhadap segala bentuk pembaruan pemikiran.
Mereka dengan mudah memvonis “Islam liberal” atas siapa saja yang
dianggap sebagai “lawan” dalam pemikiran Islam. Kondisi demikian
sebenarnya kurang sehat dalam konteks pengembangan intelektualisme NU,
karena sikap “over sensitive” akan menjerembabkan kaum nahdliyin pada sikap
kekanak-kanakan dalam berpikir.

Selanjutnya, kedua, hal itu, sekali lagi, menunjukkan bahwa dalam lingkup
eksponen anak-anak muda NU sendiri terjadi saling silang pendapat dan
kritik atas berbagai arus kecenderungan pemikiran. Apa yang dikemukakan
Ahmad Baso atas proyek pemikiran “Islam liberal” yang dimotori Ulil
Abshar-Abdalla—meski “Islam liberal” tidak bisa diklaim sepenuhnya
sebagai arus pemikiran NU karena aktivisnya sangatlah beragam soczal origin-
nya— secara jelas menunjukkan hal itu. Dengan demikian, arus pemikiran

ULihat www.nu.or.id, tanggal 12 Januari 2005. Ahmad Baso bukan satu-satunya orang
yang melakukan kritkk dengan perspektif yang kurang lebih sama. Lihat, misalnya,
Umaruddin Masdar, Agama Kolonial: Colonial Mindset dalam Pemikiran Isiam Liberal,
(Yogyakarta: Klik.r, 2003). Lihat pula, M. Arief Hakim, “Watak Kolonial Islam Liberal’
dan ‘Kelas Terdidik™?,” Istigra’, Volume 2 Nomor 1 (2003): 279-87. Tulisan Arief sendiri
merupakan resensi atas buku Umaruddin Masdar yang disandingkan dengan buku yang
boleh dikatakan sebagai manifesto Islam liberal, Ulil Abshar Abdalla dkk, Wajah Liberal
Islam di Indonesia (Jakarta: JIL, 2002).

140 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005


http://www.nu.or.id/

Rumadi, Membendung Arus Progresif: Dinamika Intelektnalisme Komunitas NU

Islam progresif yang menandai post-tradisionalisme Islam di lingkungan NU
menunjukkan kecenderungan yang beragam.

Ketiga, kenyataan itu juga menunjukkan, meskipun dalam dua dasawarsa
terakhir NU menunjukkan gairah intelektual luar biasa yang, antara lain,
ditandai dengan semakin banyaknya anak-anak muda NU berpikiran
progresif dan menempuh pendidikan tinggi, hal itu ternyata masih menjadi
lapisan yang sangat tipis sehingga mudah dieksklusi. Alih-alih menduduki
struktur dalam NU, mereka bahkan sering dianggap bukan bagian dari NU.
Kelompok progresif ini sering dianggap seperti “duri dalam daging” yang
justru menjadi penyakit, bukan sebagai kebanggaan. Kemudian, &eempat, dari
segi substansi pemikiran keagamaan yang dikembangkan harus diakui bahwa
mereka masih menjadi konsumen dari arus pemikiran yang berkembang di
luar, baik Timur Tengah maupun Barat. Sejauh itu belum ada pemikiran
yang benar-benar orisinil. Mereka juga masih butuh pusat orientasi
pemikiran, kendati pusat orientasinya tidak lagi tunggal sebagaimana terjadi
pada abad sebelumnya yang menjadikan Haramain (Mekah dan Madinah)
sebagal pusat orientasi intelektual.®

Melihat seluruh kenyataan tersebut, masa depan intelektualisme NU
agaknya selain akan menampakkan wajah yang kian dinamis, juga akan
diwarnai dengan desakan yang semakin kuat dari pemegang struktur NU.
Meskipun pemegang struktur NU tidak akan secara langsung melakukan
kontrol atas pemikiran yang berkembang, tetapi para kiai yang selama ini
dikenal berada dalam kubu konservatif tampaknya bakal selalu “mengawasi”
orang-orang yang dianggap “membahayakan”. Bila hal itu terjadi, maka para
aktivis LSM dalam komunitas NU yang mengembangkan pikiran-pikiran
keislaman progresif praktis akan semakin banyak menghadapi kendala
terutama yang terkait dengan patronase kiai. Namun, bagaimanapun, dapat
dipastikan hal itu tidak akan sepenuhnya mampu mematikan gerakan
progresif anak-anak muda NU. Sebab, selain persebaran disconrse Islam
progresif yang sudah semakin merata di banyak kantong (enclaves) NU, anak-
anak muda nahdliyin yang menempuh jenjang pendidikan tinggi juga
semakin banyak.®

18Lihat Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulawan Nusantara Abad
XVIEXVIIL: Melacak Akar-akar Pembaruan Pemikiran Islam Indonesia (Bandung: Mizan,
1995).

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 141



