
 

104  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

ISLAM LOKAL: 
RUANG PERJUMPAAN UNIVERSALITAS DAN LOKALITAS 

Ahmad Zainul Hamdi 
___________________________________________________________ 

Abstract 

The contact between universality of Islam and locality of Muslim conditions produces 
what is called local Islam that is very colorful in accordance with its local contexts. So, to 
view local Islam apart from normattive Islam is a misleading way, because all communities 
of local Islam interprate and base their believe and practices in certain and respectively 
unique way on normative Islam, the Qur’an and the Sunnah. That is why any local 
Islam belief system and practices such as Islam Jawa, Islam Sasak, Islam Bima etc 
can not be superficially considered non-Islam 

This article is focused on Islam Jawa, on the problem of connecting the idea of 
universality and locality of Islam belief system and practices. There are some issues to be 
pondered out here as follows: (1) is the Islam Jawa a kind of so issolative Islamic belief 
system that it has no connection with ather great tradition of Islam in other places ?; (2) 
wether a unilateral justification on local Islam, Islam Jawa, as an incorrect Islam refer to 
its real and objective existence or just a matter of mode of interpretation to the sacred texts; 
and (3) does any popular religious practices of Javaness Muslims merely based on pre-
Islamic religions or it has its own normative basis in the Islamic doctrines.  

Revealing answer to the three issues is extremely important in case that the voice of 
Islam can not merely be laid on the perspectives of Islamic scholars but those of ordinary 
Muslims as well. Dealing with the issues lead the author to a conclussion that the Islam 
Jawa—or any ather sincretics Islam—must be considered a kind of Islamic discourse, 
substantialism. Such a discourse puts sacred texts as a gateway to a universal goodness 
from/through which any form of local tradition finds its significance and justification. 

Keywords: Islam Lokal, Islam Jawa, Lokalitas, Universalitas, Normativitas, Islam 
Tradisionalis, Islam Puritanis. 

_______________ 

ISLAM lokal selama ini dituduh sebagai sejenis Islam yang bernilai rendah, 
terutama karena ia berbeda dari apa yang biasa dianggap sebagai “genuine 
Islam” dalam arti “Islam Timur Tengah”. Seorang Muslim dalam kategori itu 
di kalangan pengkaji Islam disebut dengan istilah nominal Muslims. Ada 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 105 

sebuah kata yang sering diucapkan di sini untuk menandai orang-orang Islam 
yang tidak menjalankan syariat Islam, yaitu “Islam KTP”. Istilah nominal 
Islam kurang lebih searti dengan istilah “Islam KTP” tersebut.  

Istilah nominal Muslims sendiri berasal dari studi Geertz tentang Islam di 
Jawa. Geertz membagi orang (Muslim) Jawa ke dalam tiga kategori dengan 
keyakinan dan artikulasi kegamaan yang berbeda-beda. Ketiga kategori 
tersebut adalah santri, abangan, dan priyayi. Menurut pandangan Geertz, 
Muslim sesungguhnya hanyalah dimiliki oleh komunitas yang disebutnya 
santri, karena mereka melaksanakan ajaran Islam secara ketat, dalam arti tidak 
mencampuradukkannya dengan berbagai keyakinan dan ekspresi lokal. Jadi, 
menurut Geertz, “Muslim sesungguhnya” adalah kaum santri (Muslim strict) 
yang berkarakter puritanis. Sementara, abangan bukanlah “Muslim yang 
sesungguhnya”. Kelompok ini sebetulnya lebih dekat dengan kepercayaan 
animis, yang mengartikulasikan keagamaannya dengan berbagai perangkat 
lokal pra-Islam. Kategori ketiga adalah priyayi, yaitu para aristokrat yang 
orientasi keagamaannya cenderung pada mistik dan panteistik.1 Kedua 
kategori di luar santri itulah yang disebutnya nominal Muslims. 

Kurang lebih yang hendak dinyatakan Geertz di sini adalah bahwa 
seorang Jawa yang sungguh-sungguh pastilah bukanlah Muslim yang 
sungguh-sungguh. Menurut pandangan ini, adalah tidak mungkin ada cara 
untuk menjadi Muslim tanpa harus tercerabut dari akar budayanya. 
Pilihannya jelas, menjadi Muslim atau orang Jawa. Oleh karena itu, maka 
Islam sejati adalah Islam puritan sebagaimana yang ada di Mekkah. Jika tidak, 
maka pastilah mereka tidak tahu tentang Islam. 

Pandangan Geertz tersebut terus-menerus direproduksi sehingga menjadi 
satu perspektif yang begitu otoritatif. Hampir tidak ada yang bisa melepaskan 
diri dari jairng-jaring paradigmatik Geertzian setiap kali Islam Jawa 
dibicarakan. Pandangan Ricklefs barangkali satu contoh sempurna 
bagaimana reproduksi pandangan Geertzian memperoleh bentuk yang 
begitu menyeluruh dan lengkap. 

Bagi Ricklefs, Islam di Jawa sebenarnya baru dimulai pada akhir abad ke-
19, yaitu ketika terjadi gerakan reformasi Islam untuk memurnikan Islam dari 
unsur-unsur lokal. Sebelumnya, Islam hanyalah sebuah identitas palsu untuk 
membungkus praktik-praktik kepercayaan Jawa pra-Islam. Ricklefs 
berangkat dari konstanta awal bahwa yang terjadi di Jawa bukanlah proses 

                                                 
1Lihat seutuhnya Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago and London: University 

of Chicago Press, 1960). 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

106 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

islamisasi, tapi jawanisasi, yaitu penjawaan setiap unsur yang datang dari luar, 
termasuk Islam. Gerakan reformasi memungkinkan untuk membuat pilahan 
antara santri dan abangan. Karena itu, begitu Islam strict mulai dijalankan, 
jumlah Muslim menjadi berkurang.2  

Pertentangan dua kelompok tersebut kemudian berlanjut pada abad ke-
20 dalam pilahan dua kategori Muslim. Dalam amatan Ricklefs, sebagian 
orang Jawa tetap mengaku Islam meskipun tidak menjalankan kewajiban-
kewajiban Islam. Inilah yang disebut dengan abangan. Sedang santri terbagi 
menjadi dua: the old fashioned atau santri ortodoks atau santri kolot, mereka 
terorganisir ke dalam NU; dan selebihnya adalah santri modern yang 
terorganisir ke dalam Muhammadiyah. Santri kolot lebih sering 
bergandengan dengan abangan daripada santri modern.3 

Apa yang hendak dinyatakan oleh Ricklefs dengan struktur logikanya 
tersebut ialah hanya Muslim modernis yang mampu melepaskan 
keislamannya dari tradisi lokallah yang berhak menyandang identitas Muslim. 
Sementara, santri kolot atau Muslim tradisionalis tidak layak untuk disebut 
sebagai Muslim yang sesungguhnya. Kalau bukan seorang abangan, paling 
tidak separuh kakinya masih berada di area abangan karena mereka masih 
mempraktikkan keyakinan lama yang non atau pra-Islam. Tidak 
mengherankan jika Muslim tradisionalis lebih bisa bergandengan dengan 
kaum abangan daripada dengan Muslim modernis. Betapa sempurnanya alur 
pemikiran Ricklefs untuk menghakimi “Islam Jawa”. Dia bergerak ke 
belakang untuk menemukan legitimasi historis kemudian melakukan 
tipologisasi dan penghakiman. Tidak ada hal baru kecuali reproduksi yang 
canggih atas gagasan besar Geertz. 

Tidak mengherankan jika mereka berbagi pandangan dengan kalangan 
Muslim modernis-puritanis. Baik para pengkaji Islam Jawa maupun kalangan 
Muslim modernis-puritanis meyakini satu gagasan dasar bahwa Islam sejati 
hanya dimungkinkan jika ia bisa dibersihkan dari berbagai unsur lokal. Inilah 
gagasan utama dari gerakan reformasi Islam Indonesia di akhir abad ke-19. 
Kelompok reformis ini sekarang umum dikenal dengan sebutan Muslim 
modernis yang dilawankan dengan Muslim tradisionalis. Yang terakhir ini 
membangun keislamannya dengan tetap setia pada tradisi lokalnya. Tidak 

                                                 
2M. C. Ricklefs, “Islamization in Java: An Overview and Some Philosophical 

Considerations,” dalam Islam in Asia, vol. II (Southeast and East Asia), eds. Raphael Israeli 
and Anthony H. Johns (Jerusalem: The Magnes Press, the Hebrew University, 1984), 12-3. 

3Ibid., 14. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 107 

heran jika keislaman kelompok ini direndahkan dengan sebutan “Islam 
sinkretis”. Pandangan ini, misalnya, bisa kita temukan pada sosok Deliar 
Noer, seorang Muslim modernis yang kehilangan apresiasinya terhadap 
harmoni antara lokalitas dengan Islam. Noer membagi Islam Indonesia 
menjadi Islam tradisional dan modern. Menurutnya, Islam tradisional adalah 
Islam rendah karena wajah sinkretisnya. Sinkretisme selalu digunakan untuk 
menilai kerendahan Islam tradisionalis (Islam Jawa dalam perspektif 
Ricklefs). Menurutnya, sinkretisme kalangan tradisionalis tersebut 
dikarenakan ketidaktahuannya terhadap ajaran Islam yang benar. Karena 
itulah mereka tidak bisa mengamankan Islam dari serbuan berbagai unsur 
luar yang menodai kesucian Islam. Sama seperti berbagai pandangan di atas, 
bagi Noer, Islam sejati adalah Islam sebagaimana yang ada di tanah asalnya. 
Islam sejati haruslah Islam yang bisa dibedakan secara pasti dengan tradisi 
lokal. Seluruh upaya untuk mendialogkan keduanya tertolak berdasarkan 
pandangan itu.4 

Tampak jelas bahwa pandangan di atas tidak mengindahkan adanya 
kemungkinan proses negosiasi antara adat dan Islam. Konstanta dasar yang 
selalu dipakai adalah pilihan hitam-putih, Islam atau tradisi lokal, sehingga 
keberadaan Islam hanya bisa ditandai jika ia bisa mengganti budaya setempat 
dengan tradisi Islam. Ketika Islam berkolaborasi dengan tradisi lokal, 
penilaian yang segera muncul adalah bahwa itu tidak sungguh-sungguh 
Islam, atau Islam sedang memanipulasi atau dimanipulasi oleh tradisi lokal.  

Akibatnya, sebagaimana dinyatakan Pranowo, kerapatan Islam dengan 
tradisi lokal di Jawa seringkali membingungkan bagi peneliti yang tetap 
membangun rumus pertentangan antara Islam dan tradisi.5 Padahal 
kenyataannya, Islam tidak pernah membangun relasi oposisional dengan 
tradisi Jawa. Islam hadir di Jawa dan menjadi Islam Jawa sambil tetap 
memegang prinsip Islam sendiri. Kenyataan inilah yang memungkinkan 
Bowen berpandangan bahwa antara Islam dan kejawaan telah manunggal 
menjadi Islam yang Jawa atau Jawa yang Islam.6 

                                                 
4Lihat Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 1996).  
5Lihat Bambang Pranowo, “Traditional Islam in Contemporary Rural Java,” dalam 

Islam In The Indonesian Social Context, ed. M.C. Ricklefs (Clayton, Victoria, Australia: Center 
of Southeast Asian Studies Monash University, 1991).  

6John R. Bowen, “Islam in Indonesia: A Case Study of Religion in Society,” dalam 
Columbia Project on Asia in the Core Curriculum, Case Studies in the Social Sciences: A Guide for 
Teaching, ed. Myron L. Cohen (Armonk, New York: M.E. Sharpe), 100-1. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

108 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Tulisan ini sendiri berangkat dari satu perspektif bahwa pertemuan dua 
budaya akan menggiring keduanya untuk berdialog dan bernegosiasi untuk 
menciptakan satu harmoni tertentu. Apa yang disebut “Islam Jawa” harus 
diperlakukan sebagai hasil dari proses dialog dan negosiasi antara Islam dan 
lokalitas kejawaan. Di sinilah, maka Islam sinkretis tidak selalu berarti 
negatif, tapi sebaliknya bisa dianggap sebagai bentuk kreativitas yang cerdas 
dari umat Islam. 

Selanjutnya, tulisan ini hendak menguji apakah yang disebut dengan 
“Islam Jawa” itu sebuah varietas Islam yang begitu isolatif sehingga tidak 
ditemukan analoginya dalam tradisi-tradisi besar Islam di wilayah lain. Seiring 
dengan persoalan tersebut, kita juga perlu menguji apakah penghakiman 
sepihak atas Islam Jawa sebagai bukan sungguh-sungguh Islam merujuk pada 
realitas objektif keberadaan Islam Jawa ataukah ini hanya permasalahan mode 
of interpretation of the sacred texts. Penting juga untuk diuji ulang apakah 
berbagai praktik keagamaan populer Muslim Jawa semata-mata berakar pada 
ajaran pra-Islam ataukah ia juga memiliki akarnya dalam ajaran Islam 
normatif. Ini perlu diungkap karena suara Islam tidak bisa semata-mata 
dikembalikan pada Islamic scholars of the texts, tapi juga suara ordinary Muslims. 

Lokal dan Global: Mencari Basis Normatif  

Tidak sebagaimana yang dikira selama ini bahwa Arab hanya 
menyediakan satu jenis Islam, yaitu Islam puritan. Pandangan yang 
meletakkan Arab sebagai wilayah yang hanya untuk suara Islam puritan telah 
menjadi salah satu alasan untuk mengadili varietas Islam lain sebagai sejenis 
Islam yang tidak diturunkan dari tanah asalnya. Akan tetapi, pandangan ini 
sama sekali tidak berdasar.  

Pada abad ke-19/20, para haji yang datang dari Mekkah biasanya selalu 
diidentifikasi sebagai agen reformis yang memiliki obsesi kuat untuk 
melakukan purifikasi dengan menolak lokalitas dalam praktik-praktik 
keislaman lokal. Namun, tidak semua haji menjadi agen reformasi karena 
Arab tidak hanya menyediakan Islam ortodoks, tapi juga heterodoks.7 
Hamzah Fansuri yang dikenal sebagai penyebar wujudiyah di Aceh 
menghabiskan waktunya di berbagai tempat di Timur Tengah untuk belajar, 
termasuk di kota Mekkah dan Madinah. Sementara, Abdurrouf, penyebar 
tarekat Syatariyah di Indonesia, yang menentang wujudiyah, juga 
                                                 

7Dale F. Eickelman, “The Study of Islam in Local Contexts,” dalam Contributions to 
Asian Studie, ed. Richard C. Martin, vol. 17 (Leiden: E.J. Brill, 1982), 163. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 109 

menghabiskan waktu sembilan tahun belajar di Haramain. Tarekat ini 
mendapat pengikut luas di Madinah. Dari kota inilah ia dibawa oleh 
Abdurrouf ke Indonesia. Secara umum, kenyataan banyaknya para haji yang 
menetap dan belajar di sana menegaskan fakta betapa Mekkah dan Madinah 
kala itu telah menjadi perkampungan para akademisi keislaman dari berbagai 
aliran.8 Jadi, sekalipun kedua kota tersebut bisa dianggap sebagai mata air 
dari mana gerakan reformasi Islam Indonesia bermula, tetapi keduanya 
merupakan kota akademis di mana segala wacana keislaman bisa ditemukan 
di dalamnya. Tak pelak, pengaruhnya di Indonesia tak hanya satu warna. 
Para haji yang kembali ke tanah air tidak selalu menjadi agen reformasi. 
Banyak juga para haji yang berseberangan dengan ide-ide kalangan reformis.9  

Dalam pada itulah, berbagai varian Islam lokal, semisal Islam Jawa, mulai 
mengalami stigmatisasi sebagai Islam yang menyimpang. Para haji agen 
reformasi dimaksud melancarkan aneka tuduhan bahwa praktik-praktik 
Islam Jawa tidak memiliki landasannya dalam tradisi besar Islam global 
karena ia terlahir dari Hinduisme dan agama lokal Jawa. Tuduhan tersebut 
adalah sebuah tuduhan yang sebenarnya tidak berdasar. Apa yang selama ini 
dianggap sebagai Islam khas Jawa ternyata juga bagian dari Islam global. 
Sebab, segala ajaran yang dipraktikkan oleh Muslim Jawa nyatanya juga 
banyak ditemukan di dunia Islam lain. Apa yang tampak seperti kepercayaan 
dan praktik khas Jawa ternyata juga dipraktikkan di negara-negara Muslim 
lain. Bahkan, praktik perdukunan yang ditemukan di Jawa juga bisa 
ditemukan di Mesir. Buku primbon (mujarrobat) yang banyak beredar di Jawa, 
misalnya, secara langsung diderivasi dari karya penulis Muslim Afrika Utara 
abad 12-13, Syekh Ahmad al-Buni.10 Memang, banyak yang menolak praktik 

                                                 
8Ahmad Haris, Innovation and Tradition in Islam: A Study on Bid’ah as an Interpretation of the 

Religion in the Indonesian Experience, Doctoral Dissertation (Tempel University, Michigan: 
Umi Company, 1998), 72. 

9Dari berbagai penjelasan sebelumnya bisa dilihat bahwa para haji atau mahasiswa yang 
pulang ke Indonesia dengan semangat reformis adalah mereka yang syar‘iah oriented dengan 
menolak tasawuf. Sekalipun Islam tradisional juga menjadikan fiqh sebagai primadona baru 
pada abad ke-19, tapi karena menerima tasawuf sebagai bagian dari keberislaman yang sah, 
maka penerimaan terhadap lokalitas masih dimungkinkan. Ini berbeda dengan Islam 
puritanis yang tidak mengakui tasawuf. Mereka tidak bisa menerima lokalitas karena 
dianggap bertentangan dengan syari‟at Islam. Itulah salah satu isu penting perdebatan 
antara kelompok tradisionalis dan reformis-puritanis di rentang awal abad ke-20. 

10Martin van Bruinessen, “Global and Local in Indonesia Islam,” dalam Southeast Asian 
Studies, Vol. 37, No. 2, Center for Southeast Asian Studies, Kyoto University (1999), 160. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

110 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

ini karena bertentangan dengan ide universalitas Islam. Namun, hal itu 
datang ke Indonesia seiring dengan proses panjang islamisasi. Proses 
islamisasi tidak hanya membawa aspek skripturalis, tapi juga adat Arab. 
Kekuatan raja Jawa, misalnya, yang tidak lagi sebagai inkarnasi ketuhanan 
Hindu, tapi sebagai “shadow of god on earth”, merupakan ide yang dengan 
mudah dapat ditemukan dalam pemikiran politik Muslim Persia.11 

Oleh karena itu, maka perbedaan antara kalangan reformis-puritanis dan 
tradisionalis adalah perbedaan dua model wacana keislaman, skripturalis dan 
substansialis. Skripturalis merujuk pada cara memahami teks suci yang 
berhenti sebatas makna kata-kata, sedang substansialis merujuk pada gaya 
pemikiran Islam yang menerobos sampai pada substansi (maqashid al-syarî‘ah) 
makna yang dikandung oleh kata-kata. 

Hal itu, antara lain, bisa dilihat pada perdebatan tentang bid‘ah dan sunnah. 
Perdebatan ini sesungguhnya menandai bagaimana hubungan antara Islam 
tradisionalis dan reformis dalam masalah tradisi lokal. Kalangan reformis 
menghukumi bahwa setiap praktik keislaman yang diambil dari tradisi 
setempat bernilai bid‘ah, dalam arti tidak mengikuti sunnah Rasul. Bagi 
kalangan ini, setiap bid‘ah bernilai negatif sehingga harus dikikis. Sementara 
bagi kalangan tradisionalis, bid‘ah tidak mesti bertentangan dengan sunnah 
karena bid’ah selalu bisa dikategoriakan menjadi hasanah (baik) dan sayyi’ah 
(buruk). Dalam menentukan baik-buruknya bid‘ah ini, konsep mashlahah 
(kebaikan individual dan sosial) menjadi penting sebagai salah satu cara 
untuk menilai dan mempertimbangkan adat. Pandangan ini bukan tanpa 
landasan. Pikiran yang sama mendapatkan rujukannya pada kasus sahabat 
antara Abu Bakar dan Umar, baik dalam kasus pembukuan al-Qur‟an 
maupun jama‟ah shalat tarawih. 

Pengadopsian adat setempat mendapat legitimasinya para ahli hukum 
Islam (fuqaha’) karena banyak di antara adat Timur Tengah yang diadopsi ke 
dalam praktik-praktik keislaman dan mendapat pengabsahan dari para juris 
tersebut. Ini tidak mengherankan karena di dalam disiplin fiqh sendiri 
dikenal kaidah al-‘urf muhakkamah (adat [yang secara prinsipil tidak 
bertentangan dengan ajaran Islam] bisa menjadi alasan dalam menentukan 
hukum).  

Barangkali, selamatan merupakan contoh yang paling jelas dalam masalah 
ini. Selamatan merupakan ritual dengan menyediakan makanan untuk para 
undangan yang dilakukan pada setiap momen hidup yang dianggap penting 

                                                 
11Ibid., 167. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 111 

maupun kritis. Sekalipun selamatan, dari segi detail praktiknya, diambil dari 
tradisi Jawa pra-Islam, tetapi ia jelas telah ditransformasikan ke dalam sistem 
makna Islam. Praktik dasar selamatan, misalnya, hampir selalu terdiri atas tiga 
bagian: sambutan (atau bisa juga sekaligus ceramah) untuk mengucapkan 
selamat datang dan menjelaskan maksud acara, membaca al-Qur‟an dan doa, 
kemudian diikuti dengan makan bersama.12  

Salah satu selamatan yang sangat penting adalah selamatan untuk orang 
meninggal. Di Indonesia menjadi kebiasan untuk mengundang orang-orang 
di rumah keluarga si mayat untuk membaca al-Qur‟an, terutama surat Yasin 
atau membaca tahlil dan berdoa untuk memohon kepada Tuhan untuk 
memaafkan si mayat dan memberinya keselamatan sekaligus pahala dari apa 
yang mereka baca.13 

Tentu saja kalangan reformis menolak praktik ini. Paling tidak, ada tiga 
alasan mengapa selamatan harus ditolak. Pertama, tahlil yang biasa dibaca di 
dalam selamatan tidak memiliki justifikasi historis karena ia tidak pernah 
dilakukan oleh Nabi, para Sahabat, tâbi‘în dan tâbi‘ al-tâbi‘în atau para pendiri 
mazhab. Kedua, mengirim doa terhadap orang yang mati tidak akan diterima. 
Ketiga, makan makanan yang disediakan oleh keluarga si mayat adalah 
dilarang berdasarkan salah satu hadits Nabi.14 

Pendapat yang berseberangan akan kita temukan di kalangan 
tradisionalis. Imam al-Nawawi,15 tokoh agama yang bisa dikatakan sebagai 
bapak spiritual kalangan tradisionalis, membolehkan selamatan ini dalam 
kitabnya, Riyâdl al-Shâlihîn. Pembelaan ini juga menemukan sandarannya 
dalam referensi normatif tekstual. Ada sebuah hadits yang menyatakan 
bahwa suatu kali Nabi pernah bertandang ke rumah duka dan menyantap 

                                                 
12Haris, Innovation…, 24. 
13Ibid., 250-1. 
14Sebagaimana catatan Bowen, praktik selamatan untuk orang yang meninggal dunia 

merupakan salah satu titik krusial yang menandai perbedaan antara kaum Muslim reformis-
puritanis dan tradisionalis. Selamatan memang sangat terkenal di lingkungan Muslim Jawa, 
yang biasanya diadakan pada malam pertama sampai ketujuh, keempat puluh, dan 
keseratus. Di dalam acara tersebut, mereka mengirim doa dengan membaca doa-doa 
tertentu yang diambil dari berbagai potongan ayat al-Qur‟an. Di dalam doanya, mereka 
mengucapkan shalawat kepada Nabi dan berdoa kepada Allah untuk si mayat dan orang-
orang Islam lain. Kalangan reformis menolak praktik itu dengan mengritik secara sinis 
bahwa kiriman doa tersebut tidak diterima. Lihat Bowen, “Islam…,” 99. 

15Nama lengkapnya adalah Muhy al-Dîn Abî Zakariyâ‟ Yahyâ bin Syarîf al-Nawawî, 
lahir di Nawa tahun 618 H. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

112 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

hidangan yang dihidangkan tuan rumah. Sekalipun hadits ini ditolak kalangan 
reformis, tetapi hadits ini juga ditemukan dalam Musnad Ibn Hambal dan 
Abu Dawud. Ini berarti memberikan indikasi bahwa pandangan kaum 
tradisionalis juga memiliki sandaran normatif tekstualnya. Karena itu, maka 
selamatan sesungguhnya bukan khas tradisi Jawa, tapi juga ditemukan di 
berbagai wilayah Islam lain dengan berbagai macam nama dan bentuk yang 
berbeda. Tidak mengherankan jika Woodward menyatakan bahwa secara 
umum selamatan merupakan ritual Muslim yang lahir berdasarkan proses 
dialektis antara teks dan praktik lokal.16  

Selamatan juga dapat dijustifikasi berdasarkan konsep mashlahah, di mana 
ia dipandang sangat efektif untuk mempertahankan ukhuwah dan spirit 
keagamaan kaum Muslim. Selama selamatan orang meninggal, misalnya, para 
undangan disadarkan akan kematian. Begitu juga di dalamnya biasanya 
penceramah mendoakan kesabaran bagi keluarga dan berdoa untuk kebaikan 
si mayat dan keluarga yang ditinggal. Jadi, selamatan bisa membangun 
religiusitas seseorang atau kelompok.17 

Corak keislaman sedemikian itu sebetulnya adalah corak keislaman yang 
sejak dini ditanam di Jawa oleh para wali. Para wali menyemai orientasi 
keislaman yang memadukan antara syari‟ah dan tasawuf. Orientasi inilah 
yang memungkinkan kalangan Islam tradisional Jawa mampu mengapresiasi 
lokalitas tanpa harus mengkhianati prinsip dasar Islam. Karena itu, maka 
tidak mengherankan jika Woodward sempat kecele ketika melakukan studi 
tentang Islam Jawa. Karena pengaruh wacana dominan bahwa Islam Jawa 
sangat dipengaruhi oleh Hindu, maka salah satu persiapan penting yang ia 
lakukan sebelum melakukan penelitian ke Jawa adalah mempelajari doktrin-
doktrin agama Hindu. Namun, apa yang terjadi? Dia sama sekali tidak 
menemukan bukti bahwa apa yang dituduhkan selama ini terhadap Islam 
Jawa sebagai warisan Hindu bisa ditemukan dalam ajaran-ajaran skripturalis 
Hinduisme.18 

Perpaduan antara syari‟at dan tasawuf merupakan inti dasar Islam 
tradisional Indonesia secara umum. Kesinambungan orientasi ini tetap 
terjaga terutama melalui institusi pesantren yang menjadi lembaga 

                                                 
16Haris, Innovation…, 257-8. 
17Ibid., 262. 
18Lihat Mark R. Woodward, Islam Jawa: Kesalehan Normatif versus Kebatinan, ter. Hairus 

Salim HS (Yogyakarta: LKiS, 2004). 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 113 

pendidikan keagamaan kaum Muslim tradisional.19 Dan, kearifan Wali Sanga 
adalah salah satu apologi kalangan tradisional dalam menghadapi serangan 
kalangan reformis-puritanis dalam masalah praktik keislaman lokal. 

Jangan Katakan Kami Bukan Muslim: Beberapa Isu 

Memang, posisi Indonesia terhadap Mekah adalah posisi periferal 
terhadap center. Dalam posisi ini, Indonesia adalah pihak resipien atau 
penerima dalam setiap perubahan pemikiran keislaman. Pengaruh-pengaruh 
dari wilayah Islam lain sampai ke Indonesia juga melalui Mekkah. Hampir 
bisa dikatakan bahwa Muslim Indonesia sama sekali tidak memberi dampak 
terhadap wilayah di luarnya. Namun, adalah salah besar jika Muslim 
Indonesia hanya menerima secara pasif―sebagaimana dinyatakan van 
Bruinessen, “Indonesia is not passive recipient in this process—the new influences were 
incorporated into existing religious and cultural patterns and thereby to some extent 
modified”.20  

Pendapat tersebut bisa menjadi titik masuk untuk mengukur seberapa 
jauh kreativitas Muslim Indonesia, terutama Jawa, dalam membentuk 
keislamannya sendiri. Bisa jadi bahwa mereka membutuhkan justifikasi 
normatif, baik secara tekstual maupun melalui analog dengan tradisi besar 
Islam global, tapi lokalitas juga akan menggiringnya untuk menciptakan 
uniqueness.  

Di sini, kita akan menilai suara dan praktik sebuah komunitas yang 
disebut dengan ordinary Muslims. Untuk itu, maka kita harus masuk ke dalam 
kasus konkret yang dipraktikkan oleh Muslim Jawa dengan 
mengkontraskannya pada justifikasi tekstual normatif yang mewakili tradisi 
besar Islam. dala hal ini, tidak ada salahnya untuk melakukan studi atas 
beberapa fatwa agama atas praktik keislaman Muslim Jawa. Studi ini penting 
karena kita bisa mengukur seberapa jauh praktik keislaman Muslim Jawa 

                                                 
19Pesantren merupakan lembaga pendidikan keagamaan kalangan Islam tradisional. Ia 

tidak hanya sekedar lembaga pendidikan, tapi juga bisa disebut sebagai wilayah konservasi 
dari tradisi keislaman yang dipandang otoritatif. Salah satu ciri khas pesantren adalah 
kecintaannya pada fiqh dan tasawuf. Pesantren-pesantren besar hampir bisa dipastikan 
berafiliasi dengan salah satu tarekat yang dipandang mu’tabarah (ortodoks). Informasi lebih 
lanjut, baca Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai 
(Jakarta: LP3ES, 1982); Abdurrahman Mas‟ud, Intelektual Pesantren: Perhelatan Agama dan 
Tradisi (Yogyakarta: LKiS, 2004); Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat 
(Bandung: Mizan, 1995).  

20van Bruinessen, “Global…,” 163. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

114 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

mendapat pengabsahan normatif di satu sisi dan seberapa jauh mereka 
melakukan resistensi atas nama tradisi dengan tetap mendekap Islam sebagai 
kesadaran keberagamaannya di sisi lain.  

Pikiran itu bukan tanpa alasan karena ada beberapa kasus di mana tradisi 
lokal dipakai untuk melakukan resistensi terhadap sebuah fatwa hukum. Ini 
juga penting untuk melihat apakah setiap fatwa memiliki kekuatan paksa 
terhadap Muslim. Ini bukan semata-mata perbincangan tentang karakter fiqh 
yang selalu memiliki banyak pendapat (aqwâl), tapi lebih sebagai cara Muslim 
Jawa bernegosiasi dengan Islam normatif. Laporan Hurgronje menjelaskan 
bahwa seringkali orang-orang memiliki cara untuk menyiasati fatwa. Cara 
umum adalah dengan mencari fatwa kepada mufti lain yang menyokong 
pendapatnya. Akan tetapi, ada cara lain yang ditempuh, yaitu dengan cara 
memberi informasi yang salah terhadap seorang mufti. Cara ini biasanya 
terkait dengan adat setempat yang sudah mendarah daging, yang khawatir 
akan mendapatkan hukum haram dari mufti, tapi ia tidak bisa didiamkan 
karena hampir pasti akan ditanyakan hukumnya. Cara terakhir ini, misalnya, 
terlihat pada fatwa yang dikeluarkan oleh seorang mufti syafi„iyah dari 
Mekkah tentang pembolehan penggunaan alat tabuh gong karena dikatakan 
bahwa itu merupakan tempat untuk menghidangkan makanan.21  

Yang menarik dari fenomena di atas adalah adanya dialektika antara ideal 
Islam sebagaimana yang diformulasikan di dalam fatwa dan realita Islam 
sebagaimana yang dipraktikkan oleh Muslim Jawa sehari-hari. Pertanyaan 
penting yang perlu diajukan di sini ialah apakah ideal Islam memainkan 
peran yang signifikan dalam membentuk budaya Muslim dalam kehidupan 
sehari-hari. Dengan kata lain, masalah yang muncul di sini adalah bagaimana 
dialektika yang terjadi antara Islam dan lokalitas serta bagaimana tawar-
menawar itu akhirnya membentuk Islam Jawa.  

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Hurgronje bahwa fatwa sebagai 
sebuah fenomena keagamaan yang disusun dalam periode dan waktu 
tertentu dapat memberi informasi kepada kita di hari ini tentang kehidupan 
sosio-keagamaan masyarakat tersebut. Sebuah fatwa biasanya dilahirkan 
karena adanya pertanyaan dari orang-orang Islam terhadap salah seorang 
tokoh yang dianggap mampu memberikan fatwa. Kalaupun itu tidak terjadi, 
bukan karena tidak adanya masalah, tetapi lebih karena ketidakmampuan 

                                                 
21Snouck Hurgronje, “Islam dan Fonografi,” dalam Kumpulan Karangan Snouck 

Hurgronje: Tulisan Mengenai Hukum Islam, Jilid IV, ter. Soedarso Soekarno & Rahayu S. 
Hidayat (Jakarta: INIS, 1996), 175. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 115 

kalangan awam dalam menyusun pertanyaan. Dalam kasus ini, seorang mufti 
menyikapi adat-istiadat dan kemudian mengeluarkan fatwa hukumnya.22  

Oleh karena itu, adalah penting untuk melihat bagaimana sebuah fatwa 
hukum dikeluarkan oleh seorang tokoh yang dianggap memiliki otoritas 
keagamaan dan menentukan kehidupan keberagamaan di masyarakat karena 
itu akan menjadi jendela untuk melongok kehidupan sosio-keagamaan yang 
tengah berlangsung di masyarakat. Sebuah fatwa juga bisa menginformasikan 
kepada kita tentang dialektika antara ideal Islam dan real Islam. Dalam kasus 
Islam Jawa, studi tentang fatwa bisa dijadikan sarana untuk melihat dialektika 
bagaimana kalangan Muslim Jawa mendialogkan budayanya dengan aspirasi 
Islam. Sekalipun sebuah fatwa telah dikeluarkan, aspirasi lokal pasti akan 
muncul untuk menawar fatwa sebagai tipikal Islam ideal. 

Adalah menarik untuk membaca studi Nico Kaptein tentang koleksi 
fatwa oleh mufti di Mekkah terhadap masalah-masalah keagamaan yang 
diajukan oleh orang-orang Indonesia, termasuk Jawa. Koleksi fatwa tersebut 
berjudul Muhimmât al-Nafâ’is fî Bayâni As’ilat al-Hâdits, di mana mufti 
utamanya adalah Ustadz Ahmad ibn Zaini Dahlan (1817-1886), syaikh al-
‘ulamâ’, mufti Syafi‟i yang sangat disegani di Mekkah. Posisi penting dari 
koleksi ini adalah bahwa ia khusus ditulis untuk menjawab masalah-masalah 
keagamaan yang diajukan oleh orang-orang Indonesia. Signifikansi kitab ini 
bisa dilihat bahwa ia tidak hanya ditulis dalam bahasa Arab, tapi juga 
diterjemah ke dalam bahasa Melayu. Posisi Zaini Dahlan sendiri telah 
mengindikasikan pentingnya kitab ini karena dia bisa dikatakan sebagai 
seorang mufti yang suaranya sangat didengar di Indonesia.23 

Untuk menggambarkan posisi penting Zaini Dahlan dalam masalah 
keagamaan di Indonesia, sebuah kisah bisa dikemukakan di sini. Ada sebuah 
kasus perceraian yang terjadi di Batavia tahun 1881. Yang menarik dari kasus 
itu adalah bagaimana ia sampai ke tangan Zaini Dahlan di Mekkah. Di awal 
tahun 1881, seorang perempuan membawa masalah perceraiannya ke imam 
distrik, sang imam membawanya ke Sayyid Utsman (1822-1914) yang dikenal 
sebagai mufti Batavia keturunan Arab.24 Setelah didiskusikan di majlis fatwa 
                                                 

22Ibid., 171-2. 
23Lihat Nico Kaptein, The Muhimmât al-Nafâis: A Bilingual Meccan Fatwa Collection for 

Indonesian Muslims from the End of the Nineteenth Century (Jakarta: INIS, 1997), 8. 
24Posisi Sayyid Utsman sendiri sangat penting dalam kehidupan keislaman tidak hanya 

di Jawa, tapi juga di Indonesia secara umum. Seperti yang digambarkan oleh Hurgronje 
bahwa di samping fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh para Mufti Mekkah, Muslim 
Indonesia juga menerima fatwa lokal, di mana mufti yang sangat berpengaruh adalah 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

116 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

dan tidak menemukan konsensus, akhirnya kasus di bawa ke Nawawi al-
Bantani (1813-1897), seorang ulama Indonesia di Mekkah yang sangat 
terkenal dan Ahmad ibn Zaini Dahlan.25 Ini bisa menjelaskan bahwa posisi 
intelektual Zaini Dahlan dalam kehidupan keagamaan Islam di Indonesia 
bisa disamakan dengan Nawawi al-Bantani.26 

Di sini hanya akan dimunculkan dua kasus pertanyaan yang diajukan oleh 
orang Jawa untuk meminta fatwa hukum kepada Ustadz Zaini Dahlan, yakni 
(1) masalah penggunaan bedug untuk menggundang orang sholat berjamaah 
di masjid dan (2) selamatan untuk meruwat ari-ari (plasenta) setelah seorang 
perempuan melahirkan. Dilihat dari subjek masalahnya, kedua pertanyaan 
tersebut mengindikasikan sangat kuat tentang kebiasaan Muslim Jawa, 
sekalipun hal yang sama mungkin juga bisa ditemukan di beberapa tempat 
lain. 

Adalah hal yang biasa bagi Muslim Jawa untuk mengundang orang untuk 
berjamaah di masjid dengan memukul bedug. Hampir di setiap masjid atau 
surau di Jawa, selalu tergantung bedug atau kentongan yang biasanya ditabuh 
ketika tiba waktu shalat lima waktu. Fungsi bedug ini sama dengan suara 
azan, yaitu untuk memanggil orang untuk shalat berjamaah ke masjid atau 
sekedar memberi tahu kepada orang-orang bahwa waktu shalat telah tiba. Itu 
tidak berarti bahwa azan tidak dikumandangkan. Ia tetap dikumandangkan, 
tapi tanpa dibantu oleh pengeras suara, jelas suara muazin tidak bisa 
menjangkau ke telinga seluruh Muslim di suatu desa. Untuk itulah bedug 
menjadi jalan keluar karena suaranya yang lebih keras memungkinkan untuk 
didengar semua orang. 

Ketika praktik itu ditanyakan kepada Ahmad ibn Zaini Dahlan untuk 
dimintakan fatwa hukumnya, dia menyatakan bahwa memukul bedug itu 
haram. Alasan yang digunakan adalah bahwa itu merupakan kebiasaan orang 

                                                 
Sayyid Utsman bin Abdullah Aqil bin Yahya Alawi. Dia seorang sayyid keturunan Husen 
yang lahir di Batavia, tapi menghabiskan waktu mudanya di Hadramaut dan Mekkah. 
Sekembalinya ke Batavia, dia disibukkan dengan ceramah dan menerbitkan masalah-
masalah keagamaan Islam. Kepadanyalah seluruh masalah hukum Islam di kepulauan 
Nusantara ditanyakan. Salah satu contoh adalah perselisihan tentang pembangunan masjid 
baru ketika sudah ada masjid lama di Palembang. Perselisihan ini juga sampai ke tangan 
Sayyid Utsman untuk diminta keterangan hukumya. Lihat Hurgronje, “Islam…,” 175-6. 

25Ibid., 9. 
26Untuk melihat posisi penting Nawawi al-Bantani terhadap wacana pemikiran Islam 

tradisional Indonesia, lihat Mas‟ud, Intelektual…, 95-132. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 117 

kafir.27 Jadi, dengan alasan tradisi kafirlah fatwa haram atas kebiasaan 
menabuh bedug dikeluarkan.  

Pertanyaan lain yang ditanyakan adalah kebiasaan orang-orang Jawa 
untuk meruwat ari-ari. Ini merupakan tradisi khas Jawa. Di Jawa, plasenta 
dianggap sebagai saudara muda sang bayi. Ia tidak dibuang begitu saja, tapi 
diletakkan dalam batok kelapa atau kain katun putih, dengan berbagai 
perlengkapan lain, misalnya garam dan jarum.28 Salah satu penjelasannya 
adalah bahwa jarum tersebut digunakan sebagai senjata saudara muda untuk 
melindungi saudara tuanya, bayi. Upacara ini dilakukan dengan keyakinan 
agar ia tidak membahayakan bayi yang baru dilahirkan. Di Sunda, Jawa Barat, 
selamatan untuk plasenta juga dilakukan jika sang bayi sakit.29  

Ketika praktik seperti itu ditanyakan kepada Ustad Zaini Dahlan, dia 
menghukumi sebagai perilaku yang terlarang karena masuk dalam kategori 
mungkar.30 Jika hendak diteorikan, maka pelarangan atas kedua praktik 
tersebut disandarkan di atas alasan tiadanya justifikasi normatif, baik teks 
tertulis maupun preseden otoritatif masa lalu.  

Yang menarik di sini adalah bahwa kedua praktik tersebut tetap 
dijalankan oleh Muslim Jawa hingga saat ini. Bedug, misalnya, telah menjadi 
bagian integral sebuah masjid dan dianggap sebagai bagian dari tradisi Islam. 
Sekalipun saat ini hampir semua masjid dan surau telah menggunakan sound 
system untuk melantunkan azan, tetapi bedug tetap ditabuh sebelum azan 
dikumandangkan.31 Bedug tidak lagi dianggap sebagai bagian dari tradisi 
non-Islam, tapi menjadi bagian dari tradisi Islam itu sendiri. Bahkan, sebagai 
alat tabuh, ia telah menyandang identitas islami. Salah satu ciri khas kesenian 
Islam Indonesia adalah penggunaan alat tabuh seperti terbang atau bedug 
yang dikontraskan dengan gamelan. Kesenian-kesenian dengan basis 

                                                 
27Kaptein, The Muhimmât…, 168. Di teks aslinya, pertanyaan ini tertera di halaman 71.  
28Perlengkapan yang disertakan ketika mengubur plasenta terkadang juga disesuaikan 

dengan keinginan orangtua terhadap sang bayi ketika besar kelak. Ada orangtua yang 
menyertakan perlengkapan alat tulis dengan harapan agar sang bayi kelak menjadi anak 
yang rajin belajar. Praktik seperti ini masih sangat mudah dijumpai hingga saat ini. 

29Kaptein, The Muhimmât…, 14. 
30Ibid, 139. Di teks aslinya, pertanyaan ini tertera di halaman 19. 
31Sekalipun secara umum bedug menjadi bagian inheren dari asesoris masjid-masjid di 

Indonesia, tetapi tidak semua masjid memiliki bedug. Salah satu cara mudah untuk 
membedakan antara masjid Muslim reformis-puritanis dan tradisionalis sekarang adalah 
bedug. Biasanya, masjid kaum reformis tidak ada bedug, dan sebaliknya. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

118 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

komunitas santri, misalnya jidor, selalu menggunakan alat tabuh bedug ini 
untuk mengiringi lagu-lagu shalawat Nabi.  

Sementara, upacara meruwat ari-ari sampai sekarang juga masih 
dilakukan. Di Jawa Timur, terutama wilayah tapal kuda yang banyak dihuni 
etnis Madura,32 upacara untuk meruwat ari-ari langsung dipimpin oleh kiai di 
desa bersangkutan. Di wilayah Jawa yang lain, sekalipun upacara ini tidak 
langsung dipimpin oleh kiai, tapi keluarga biasanya meminta seseorang yang 
dianggap memiliki otoritas keislaman untuk melaksanakannya. Atau, 
kalaupun tidak, upacara itu sama sekali tidak dianggap sebagai sesuatu yang 
menodai keislaman mereka oleh para kiai yang memegang otoritas 
keagamaan di wilayah tersebut. Pendek kata, meruwat ari-ari dipandang tidak 
ada bedanya dengan upacara-upacara selamatan yang lain.  

Hal itu menunjukkan bahwa fatwa sebagai representasi dari Islam 
normatif tekstual tidak selalu ditaati oleh Muslim Jawa. Namun, kenyataan 
itu justru dijadikan alas pembenar oleh sementara kalangan untuk 
menguatkan tuduhan bahwa Muslim Jawa tetaplah seorang animis dalam 
keyakinan dan praktiknya tinimbang seorang Muslim yang sesungguhnya. 
Tuduhan semacam itulah yang seringkali dialamatkan kepada kaum Muslim 
Jawa. Seakan-akan tidak pernah ada peluang bagi orang Jawa untuk menjadi 
Muslim yang baik. Bahkan ketika perilakunya didasari oleh keislaman pun 
mereka tetap tidak dianggap sebagai seorang Muslim hanya karena mereka 
mengartikulasikannya dengan smbol-simbol tradisi yang mereka miliki. 

Dalam pada itu, stigma sinkretis dialamatkan kepada Islam Jawa selalu 
dengan maksud merendahkan. Berbagai simbol lokal dalam upacara-upacara 
yang dilakukan oleh Muslim Jawa dijadikan sebagai pembenar untuk 
perendahan ini. Upacara-upacara adat dimaksud selalu dilihat sebagai 
semata-mata ritual dengan pengaruh animis-hindu-budhis daripada Islam itu 
sendiri. Fakta sosial Muslim Jawa itu tidak pernah dipandang sebagai bentuk 
dialog kreatif antara Islam dan Jawa yang meniscayakan munculnya Islam 
dengan khas lokal. Keniscayaan Islam lokal Jawa adalah keniscayaan 
pertemuan dua tradisi. Relasi dialektis inilah yang melahirkan selalu 
ditemukannya unsur-unsur lokal dalam setiap pengejawantahan Islam.  

Akan tetapi, penglihatan yang hanya terpaku pada unsur lokal, jelas akan 
gagal untuk mengamati sisi universalnya. Sebagaimana yang telah disinggung 
di atas, bahkan selamatan yang dianggap ritual Muslim Jawa yang paling 

                                                 
32Etnis Madura sendiri terkenal sebagai basis utama organisasi Nahdlatul Ulama, 

organisasi Islam tradisional yang dianggap sangat toleran terhadap tradisi lokal. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 119 

sinkretis-animis pun merupakan kegiatan yang sangat mudah ditemukan di 
berbagai wilayah Islam lain. Baik nama, bait-bait yang dibacakan, maupun 
prosedur dan hakekat pelaksanaannya, semuanya bersifat islami. 

Salah satu studi yang cukup menarik tentang masalah itu adalah 
penelitian Muhaimin tentang Islam dan tradisi lokal di Cirebon.33 Penelitian 
tersebut membuktikan bahwa berbagai perayaan adat yang banyak dituduh 
sebagai semata-mata warisan pra-Islam ternyata memiliki sandaran pada 
ajaran Islam. Berbagi asesoris lokal yang sering dituduh warisan pra-Islam 
ternyata memiliki referensi normatifnya sendiri. Misalnya, upacara panjang 
jimat pada peringatan maulud34 (Grebeg Maulud) di Cirebon. Dalam upacara itu, 
diarak jimat berupa piring porselin Cina yang bertuliskan kalimah shahadah. 
Makna panjang jimat sendiri, menurut Muslim Cirebon, adalah 
mempertahankan sepanjang hayat dan tanpa henti terhadap kalimah syahadat. 
Begitu juga dengan peringatan Suroan.35 Bubur warna putih yang disebut 
bubur suro yang merupakan makanan khas dalam peringatan ini menandakan 
kesucian bulan Muharram. Sementara, nasi khusus yang dimasak untuk 
dihidangkan pada hadirin saat peringatan Maulud disebut sega rasul (nasi 
rasul).36 Ini juga merupakan pola umum yang bisa ditemui di semua tempat 
di pulau Jawa. Bahkan, selamatan sendiri yang dianggap pra-Islam adalah 
sebuah sedekah yang sangat dianjurkan dalam Islam.  

Hasil penelitian tersebut sengaja disinggung di sini untuk memberi 
gambaran secara jernih terhadap praktik Muslim Jawa yang acap mendapat 
stigma negatif yang karenanya melahirkan penghakiman atas Islam Jawa 
sebagai sejenis Islam yang rendah. Jika kita mengacu pada preseden masa 
lalu yang otoritatif (sunnah Rasul dan para pengikutnya) dan dalil-dalil nash 
secara tekstualis (al-Qur‟an dan Hadits), pasti kita tidak akan menemukan 
justifikasi apapun atas upacara adat Cirebon tersebut. Dengan logika ini, 
maka pasti kita akan sampai pada kesimpulan haram, sama dengan Ustadz 
Zaini Dahlan yang mengharamkan menabuh bedug dan meruwat ari-ari 
karena tidak ada pendasaran normatifnya terhadap sunnah Nabi dan teks-
teks noramtif. 
                                                 

33Lihat Muhaimin AG., Islam dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cirebon (Jakarta: 
Logos, 2001). 

34Peringatan Maulud adalah peringatan hari kelahiran Nabi Muhammad. 
35Suroan merupakan peringatan tahun baru Islam, tanggal 1 Muharram, yang menandai 

peristiwa hijrah Nabi dari Mekkah ke Madinah. Peristiwa Hijrah juga dijadikan penanda 
untuk kalender Jawa yang diawali pada masa Sultan Agung Mataram. 

36Muhaimin AG., Islam…, 176-86. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

120 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Akan tetapi, logika tersebut merupakan tipikal kalangan elit terdidik (elite 
scholars of the texts). Bagi orang-orang awam (ordinary Muslims) yang tidak 
mengetahui dalil al-Quran dan Hadits untuk membenarkan praktik-praktik 
keislamannya, mereka mengembalikannya pada para Wali. Peringatan Rebo 
Wekasan, hari Rabu terakhir bulan Safar, dianggap sebagai bulan penuh 
petaka sehingga perlu melakukan ritual-ritual tertentu. Ritual ini bagi 
masyarakat Cirebon dihubungkan dengan Sunan Kali Jaga dan Sunan 
Gunung Jati.37 Ini menunjukkan bahwa berbagai hal yang dianggap warisan 
Jawa pra-Islam ternyata memiliki landasannya kepada prinsip Islam, baik 
langsung disandarkan pada kitab suci maupun tokoh Islam otoritatif.38 

Di sini, satu pertanyaan patut diajukan, jika kita berkeberatan dengan 
upacara adat tersebut, bagian mana dari upacara itu yang hendak kita tuduh 
sebagai bukan Islam?  

Penerimaan Islam terhadap adat setempat bukanlah penerimaan tanpa 
reserve. Tidak semua adat bisa diterima untuk diintegrasikan ke dalam sistem 
makna Islam. Ini membuktikan adanya dialog yang intensif di antara 
keduanya, di mana Muslim akan menjalankan aktivitas adat tertentu sejauh 
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar Islam. Kenyataan ini 
menegas dalam pernyataan Muhaimin bahwa tradisi Islam pada dasarnya 
adalah seluruh konstruksi budaya yang tetap menancapkan akarnya pada 
ajaran normatif Islam, langsung atau tidak, disadari atau tidak. 

                                                 
37Ibid., 176-82. 
38Ketika Muslim Jawa menyandarkam berbagai praktik keagamaannya yang diserang 

oleh kalangan puritanis sebagai sesuatu yang terlarang karena dianggap bukan Islam kepada 
para wali (sanga), maka sesungguhnya perkataan ini tidak bisa dianggap sebagai sebuah 
apologi yang tanpa makna. Sebab, alasan tersebut tidak hanya terdengar dari satu dua 
mulut, tapi hampir semua Muslim yang diidentifikasi sebagai pengikut Islam tradisional. Ini 
dikuatkan dengan pendapat Robert R. Jay yang menyatakan bahwa zaman Kerajaan 
Demak adalah masa dimulainya identitas orang Jawa menjadi sama dengan Islam. Untuk 
menjelaskan fenomena ini, Dirdjosanjoto menyatakan dengan term “Islam yang 
dijawakan”. Lihat Pradjarta Dirdjosanjoto, Memelihara Umat: Kyai di Antara Usaha 
Pembangunan dan Mempertahankan Identitas Lokal di Daerah (Amsterdam: VU University 
Press, 1994), 24; Akan tetapi, apapun istilah yang hendak dialamatkan pada relasi take and 
give antara Islam dan tradisi Jawa tersebut, Muslim Jawa memang tetap melakukan praktik-
praktik keagamaannya melalui simbol-simbol tradisi Jawa yang telah akrab dalam 
kehidupan mereka. Bagi kalangan dengan obsesi puritanis yang pekat, fakta itu mungkin 
akan sangat ditangisi sebagai sebuah kegagalan yang serius dalam proses dakwah Islam di 
Jawa. Namun, pertanyaan yang perlu diajukan ialah adakah dua budaya yang bertemu, 
termasuk dalam kategori ini adalah agama, tidak akan saling menyerap? 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 121 

Muhaimin sendiri membagi ritual adat yang diidentifikasi sebagai tradisi 
Islam menjadi tiga, yakni upacara adat (1) yang dikreasi oleh umat Islam, (2) 
yang tidak jelas sumbernya, tapi bernuansa Islam, dan (3) yang berasal dari 
sumber non-Islam, tapi ditolerir setelah dimodifikasi sesuai dengan jiwa 
Islam. Yang pertama, misalnya, peringatan hari-hari besar Islam, sedangkan 
yang kedua adalah selamatan, dan yang ketiga adalah pesta musim tanam.39 Hal 
itu menjelaskan bahwa tidak semua adat yang ada di masyarakat mendapat 
legalisasi dari Islam. Ada adat yang bagaimanapun juga tidak bisa diterima 
oleh Islam, misalnya sabung ayang, berjudi dan sebagainya.40  

Di dalam kategori pertama, kedua, dan ketiga, pemisahan antara syariat 
dan adat sudah tidak lagi perlu. Sebab, ketika adat sudah terwarnai ruh Islam, 
maka penghadapan antara syari‟at dan adat adalah pekerjaan sia-sia. 
Kalaupun ada perayaan yang dilakukan dengan tanpa referensi ke al-Qur‟an, 
mereka semua sadar bahwa itu tidak ada hubungannya dengan iman. Mereka 
menjalankannya semata-mata sebagai sebuah pesta41  

Lepas dari berbagai stigma yang dilekatkan pada Islam Jawa, ada baiknya 
menyimak pendapat Eickelman bahwa melihat Islam lokal dengan melepas 
kaitannya dengan Islam normatif adalah sebuah pandangan yang gagal 
melihat fakta betapa kebanyakan kaum Muslim menjadikan normativitas 
Islam sebagai esensi untuk memaknai praktik dan keyakinan keislamannya.42 
Dalam konteks ini, adalah menarik untuk melihat penolakan Braten terhadap 
pandangan Geertz. Braten mengawalinya dengan sebuah penelitian di salah 
satu desa yang dikenal sangat kuat Islamnya di wilayah Jawa tengah, tepatnya 
di desa Batasan, kabupaten Semarang. Desa tersebut dikenal sebagai desa 
yang sangat fanatik Islamnya, terutama NU. Berdasarkan spirit harmoni yang 
membentuk sikap hidup masyarakat Jawa, Braten menemukan bahwa 
dakwah Islam sama sekali tidak dilakukan dengan melangsungkan oposisi 
terhadap tradisi lokal. Sekali lagi bahwa ini bukan dengan mengorbankan 
Islam atau mengorban tradisi, tapi mewarnai tradisi dengan spirit Islam. 
Bacaan bismillah menjadi pembuka bagi seluruh aktivitas kemasyarakatan. 
Masyarakat bahkan memiliki caranya sendiri untuk tetap menjaga harmoni 
itu. Mereka tahu bahwa adat tetap dilakukan dengan tanpa mencederai jiwa 

                                                 
39Muhaimin AG., Islam…, 166. 
40Ibid., 169. 
41Ibid., 175. 
42Eickelman, “The Study…,” 1. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

122 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Islam. Sementara Islam dilakukan dengan tetap menjaga harmoni tradisi 
masyarakat.43  

Karena itulah, Braten menolak kategori Geertz atas Muslim Jawa menjadi 
santri dan abangan di mana yang terakhir lebih dekat pada ajaran animis dan 
menganggapnya sebagai semata-mata kebutuhan untuk melakukan analisis 
daripada fakta sesungguhnya di lapangan. Braten menyatakan bahwa tidak 
ada kategori santri, abangan, dan priyayi dalam kultur Jawa. Yang terjadi 
sesungguhnya adalah dinamika sosio-kulutral yang kompleks yang saling 
membentuk dan membentuk ulang atas wacana yang berkembang di 
masyarakat.44 

Dari sudut pandang tersebut, maka kita tidak boleh meremehkan proses 
islamisasi adat. Adat sendiri berasal dari istilah arab ‘âdat yang menunjuk 
pada kebiasan yang secara literer tidak ditemukan dalam ajaran Islam. Tidak 
mengherankan jika ada yang mengatakan bahwa kultur Jawa diliputi oleh ide-
ide Islam sebagai hasil dari proses panjang islamisasi.45 Atau, lebih tepatnya, 
hasil dari proses panjang dialog di antara keduanya. Praktik-praktik seperti 
upacara adat Cirebon tadi, misalnya, sekalipun memiliki sumbernya dalam 
lokalitas, tetapi ia tidak lagi bisa disebut non- atau pra-Islam karena ia telah 
terintegrasikan ke dalam sistem makna Islami―sebagaimana dinyatakan van 
Bruinessen, “They were incorporated in a Muslim system of meaning and therefore 
cannot be called non- or pre-Islamic.”46 

Simpulan 

Atas seluruh paparan di atas, terdapat beberapa hal yang musti 
digarisbawahi. Yang terpenting bahwa tuduhan bahwa praktik-praktik Islam 
lokal, khususnya Islam Jawa, semata-mata bersifat animis-hindu-budhis dan 

                                                 
43Eldar Braten, “To Colour, Not Oppose: Spreading Islam in Rural Java,” dalam 

Muslim Diversity: Local Islam in Global Context, ed. Leif Manger (Richmond: Curzon Press, 
1999), 161-4. 

44Ibid., 154; Penelitian Bambang Pranowo tentang Pesantren Tegal Rejo juga 
menunjukkan hal yang sama. Berbagai kesenian tradisional Jawa yang selama ini 
diasosiasikan dengan komunitas abangan ternyata menjadi bagian dalam kegiatan-kegiatan 
keagamaan pesantren. Salah seorang kyai di sana membenarkannya dengan merujuk pada 
kitab al-Ghazali Ihya’ ‘Ulûm al-Dîn. Bahkan, pesan-pesan agama yang jelas-jelas memiliki 
referensi tekstualnya dalam tradisi Islam ortodoks juga disampaikan dengan simbol-simbol 
lokal. Lihat Pranowo, “Traditional…,” 39-52. 

45Bowen, “Islam…,” 101. 
46van Bruinessen, “Global…,” 162. 



Ahmad Zainul Hamdi, Islam Lokal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan Lokalitas 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 123 

tidak memiliki landasannya secara normatif dalam ajaran Islam, patut 
dipertanyakan ulang. Apa yang selama ini dianggap sebagai kepercayaan dan 
praktik khas lokal nyatanya juga dipraktikkan oleh banyak kaum Muslim di 
belahan lain dunia Islam. Untuk konteks Nusantara, ia hadir mengemuka 
bersama dengan proses panjang islamisasi itu sendiri. 

Di samping itu, Islam Jawa (atau Islam sinkretis secara umum) juga harus 
dilihat sebagai salah satu model wacana keislaman, yaitu substansialis. 
Wacana keislaman model ini meletakkan teks-teks normatif sebagai gerbang 
untuk sampai pada ide-ide kebaikan universal. Di sini kita menemukan 
bagaimana konsep mashlahah (kebaikan individual dan sosial) mendapat 
tekanan yang signifikan. Konsep mashlahah menjadi penting sebagai salah 
satu cara untuk menilai dan mempertimbangkan adat. Di situlah 
pengadopsian adat setempat mendapat legitimasinya.  

Bagi mereka yang tidak memiliki kualifikasi keilmuan untuk menopang 
keislamannya dengan rujukan langsung pada teks-teks normatif, biasanya 
menyandarkan keberislamannya kepada para Wali. Tatkala setiap keyakinan 
dan praktik keislaman mereka diusik dan dipertanyakan keabsahannya oleh 
pihak lain, mereka senantiasa menyandarkannya pada Wali Sanga. Ini adalah 
pola umum yang sampai sekarang sangat mudah ditemui di berbagai belahan 
di Nusantara, terkhusus di Jawa.● 


