ISLAM LOKAL:
RUANG PERJUMPAAN UNIVERSALITAS DAN LOKALITAS

Ahmad Zainul Hamdi

Abstract

The contact between universality of Islam and locality of Muslim conditions produces
what is called local Islam that is very colorful in accordance with its local contexts. So, to
view local Islam apart from normattive Islam is a misleading way, becanse all communities
of local Islam interprate and base their believe and practices in certain and respectively
unique way on normative Islam, the Qur'an and the Sunnabh. That is why any local
Islam belief system and practices such as Islam Jawa, Islam Sasak, Islam Bima ez
can not be superficially considered non-Islam

This article is focused on Islam Jawa, on the problem of connecting the idea of
universality and locality of Islam belief system and practices. There are some issues to be
pondered out here as follows: (1) is the Islam Jawa a kind of so issolative Lslamic belief
system that it has no connection with ather great tradition of Islam in other places ?; (2)
wether a unilateral justification on local Islam, Islam Jawa, as an incorrect Lslam refer to
its real and objective existence or just a matter of mode of interpretation to the sacred texts;
and (3) does any popular religions practices of Javaness Muslims merely based on pre-
Islamic religions or it has its own normative basis in the Islamic doctrines.

Revealing answer to the three issues is extremely important in case that the voice of
Islam can not merely be laid on the perspectives of Islamic scholars but those of ordinary
Muslims as well. Dealing with the issues lead the author to a conclussion that the Islam
Jawa—or any ather sincretics Islam—umust be considered a find of Islamic discourse,
substantialism. Such a discourse puts sacred texts as a gateway to a universal goodness
Jrom/ through which any form of local tradition finds its significance and justification.

Keywords: Islam 1okal, Isiam Jawa, 1okalitas, Universalitas, Normativitas, Islam
Tradisionalis, Islam Puritanis.

ISLAM lokal selama ini dituduh sebagai sejenis Islam yang bernilai rendah,
terutama karena ia berbeda dari apa yang biasa dianggap sebagai “genuine
Islans” dalam arti “Islam Timur Tengah”. Seorang Muslim dalam kategori itu
di kalangan pengkaji Islam disebut dengan istilah nominal Muslims. Ada

104 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

sebuah kata yang sering diucapkan di sini untuk menandai orang-orang Islam
yang tidak menjalankan syariat Islam, yaitu “Islam KTP”. Istilah nominal
Islam kurang lebih searti dengan istilah “Islam KTP” tersebut.

Istilah nominal Muslims sendiri berasal dari studi Geertz tentang Islam di
Jawa. Geertz membagi orang (Muslim) Jawa ke dalam tiga kategori dengan
keyakinan dan artikulasi kegamaan yang berbeda-beda. Ketiga kategori
tersebut adalah santri, abangan, dan priyayi. Menurut pandangan Geertz,
Muslim sesungguhnya hanyalah dimiliki oleh komunitas yang disebutnya
santri, karena mereka melaksanakan ajaran Islam secara ketat, dalam arti tidak
mencampuradukkannya dengan berbagai keyakinan dan ekspresi lokal. Jadi,
menurut Geertz, “Muslim sesungguhnya” adalah kaum santri (Muslim strict)
yang berkarakter puritanis. Sementara, abangan bukanlah “Muslim yang
sesungguhnya”. Kelompok ini sebetulnya lebih dekat dengan kepercayaan
animis, yang mengartikulasikan keagamaannya dengan berbagai perangkat
lokal pra-Islam. Kategori ketiga adalah priyayi, yaitu para aristokrat yang
orientasi keagamaannya cenderung pada mistik dan panteistik.! Kedua
kategori di luar santri itulah yang disebutnya nominal Muslins.

Kurang lebih yang hendak dinyatakan Geertz di sini adalah bahwa
seorang Jawa yang sungguh-sungguh pastilah bukanlah Muslim yang
sungguh-sungguh. Menurut pandangan ini, adalah tidak mungkin ada cara
untuk menjadi Muslim tanpa harus tercerabut dari akar budayanya.
Pilihannya jelas, menjadi Muslim atau orang Jawa. Oleh karena itu, maka
Islam sejati adalah Islam puritan sebagaimana yang ada di Mekkah. Jika tidak,
maka pastilah mereka tidak tahu tentang Islam.

Pandangan Geertz tersebut terus-menerus direproduksi sehingga menjadi
satu perspektif yang begitu otoritatif. Hampir tidak ada yang bisa melepaskan
diri dari jairng-jaring paradigmatik Geertzian setiap kali Islam Jawa
dibicarakan. Pandangan Ricklefs barangkali satu contoh sempurna
bagaimana reproduksi pandangan Geertzian memperoleh bentuk yang
begitu menyeluruh dan lengkap.

Bagi Ricklefs, Islam di Jawa sebenarnya baru dimulai pada akhir abad ke-
19, yaitu ketika terjadi gerakan reformasi Islam untuk memurnikan Islam dari
unsur-unsur lokal. Sebelumnya, Islam hanyalah sebuah identitas palsu untuk
membungkus  praktik-praktik kepercayaan Jawa pra-Islam. Ricklefs
berangkat dari konstanta awal bahwa yang terjadi di Jawa bukanlah proses

Lihat seutuhnya Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago and London: University
of Chicago Press, 1960).

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 105



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

islamisasi, tapi jawanisasi, yaitu penjawaan setiap unsur yang datang dari luar,
termasuk Islam. Gerakan reformasi memungkinkan untuk membuat pilahan
antara santri dan abangan. Karena itu, begitu Islam s#ict mulai dijalankan,
jumlah Muslim menjadi berkurang.?

Pertentangan dua kelompok tersebut kemudian berlanjut pada abad ke-
20 dalam pilahan dua kategori Muslim. Dalam amatan Ricklefs, sebagian
orang Jawa tetap mengaku Islam meskipun tidak menjalankan kewajiban-
kewajiban Islam. Inilah yang disebut dengan abangan. Sedang santri terbagi
menjadi dua: the old fashioned atau santri ortodoks atau santri kolot, mereka
terorganisitr ke dalam NU; dan selebihnya adalah santri modern yang
terorganisitr ke dalam Muhammadiyah. Santri kolot lebih sering
bergandengan dengan abangan daripada santri modern.>

Apa yang hendak dinyatakan oleh Ricklefs dengan struktur logikanya
tersebut ialah hanya Muslim modernis yang mampu melepaskan
keislamannya dari tradisi lokallah yang berhak menyandang identitas Muslim.
Sementara, santri kolot atau Muslim tradisionalis tidak layak untuk disebut
sebagai Muslim yang sesungguhnya. Kalau bukan seorang abangan, paling
tidak separuh kakinya masih berada di area abangan karena mereka masih
mempraktikkan keyakinan lama yang non atau pra-Islam. Tidak
mengherankan jika Muslim tradisionalis lebih bisa bergandengan dengan
kaum abangan daripada dengan Muslim modernis. Betapa sempurnanya alur
pemikiran Ricklefs untuk menghakimi “Islam Jawa”. Dia bergerak ke
belakang untuk menemukan legitimasi historis kemudian melakukan
tipologisasi dan penghakiman. Tidak ada hal baru kecuali reproduksi yang
canggih atas gagasan besar Geertz.

Tidak mengherankan jika mereka berbagi pandangan dengan kalangan
Muslim modernis-puritanis. Baik para pengkaji Islam Jawa maupun kalangan
Muslim modernis-puritanis meyakini satu gagasan dasar bahwa Islam sejati
hanya dimungkinkan jika ia bisa dibersihkan dari berbagai unsur lokal. Inilah
gagasan utama dari gerakan reformasi Islam Indonesia di akhir abad ke-19.
Kelompok reformis ini sekarang umum dikenal dengan sebutan Muslim
modernis yang dilawankan dengan Muslim tradisionalis. Yang terakhir ini
membangun keislamannya dengan tetap setia pada tradisi lokalnya. Tidak

°M. C. Ricklefs, “Islamization in Java: An Overview and Some Philosophical
Considerations,” dalam Is/am in Asia, vol. 11 (Southeast and East Asia), eds. Raphael Israeli
and Anthony H. Johns (Jerusalem: The Magnes Press, the Hebrew University, 1984), 12-3.
31bid., 14.

106 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

heran jika keislaman kelompok ini direndahkan dengan sebutan “Islam
sinkretis”. Pandangan ini, misalnya, bisa kita temukan pada sosok Deliar
Noer, seorang Muslim modernis yang kehilangan apresiasinya terhadap
harmoni antara lokalitas dengan Islam. Noer membagi Islam Indonesia
menjadi Islam tradisional dan modern. Menurutnya, Islam tradisional adalah
Islam rendah karena wajah sinkretisnya. Sinkretisme selalu digunakan untuk
menilai kerendahan Islam tradisionalis (Islam Jawa dalam perspektif
Ricklefs). Menurutnya, sinkretisme kalangan tradisionalis tersebut
dikarenakan ketidaktahuannya terhadap ajaran Islam yang benar. Karena
itulah mereka tidak bisa mengamankan Islam dari serbuan berbagai unsur
luar yang menodai kesucian Islam. Sama seperti berbagai pandangan di atas,
bagi Noer, Islam sejati adalah Islam sebagaimana yang ada di tanah asalnya.
Islam sejati haruslah Islam yang bisa dibedakan secara pasti dengan tradisi
lokal. Seluruh upaya untuk mendialogkan keduanya tertolak berdasarkan
pandangan itu.*

Tampak jelas bahwa pandangan di atas tidak mengindahkan adanya
kemungkinan proses negosiasi antara adat dan Islam. Konstanta dasar yang
selalu dipakai adalah pilihan hitam-putih, Islam atau tradisi lokal, sehingga
keberadaan Islam hanya bisa ditandai jika ia bisa mengganti budaya setempat
dengan tradisi Islam. Ketika Islam berkolaborasi dengan tradisi lokal,
penilaian yang segera muncul adalah bahwa itu tidak sungguh-sungguh
Islam, atau Islam sedang memanipulasi atau dimanipulasi oleh tradisi lokal.

Akibatnya, sebagaimana dinyatakan Pranowo, kerapatan Islam dengan
tradisi lokal di Jawa seringkali membingungkan bagi peneliti yang tetap
membangun rumus pertentangan antara Islam dan tradisi.> Padahal
kenyataannya, Islam tidak pernah membangun relasi oposisional dengan
tradisi Jawa. Islam hadir di Jawa dan menjadi Islam Jawa sambil tetap
memegang prinsip Islam sendiri. Kenyataan inilah yang memungkinkan
Bowen berpandangan bahwa antara Islam dan kejawaan telah manunggal
menjadi Islam yang Jawa atau Jawa yang Islam.6

4Lihat Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 19906).

SLihat Bambang Pranowo, “Traditional Islam in Contemporary Rural Java,” dalam
Islam In The Indonesian Social Context, ed. M.C. Ricklefs (Clayton, Victoria, Australia: Center
of Southeast Asian Studies Monash University, 1991).

°John R. Bowen, “Islam in Indonesia: A Case Study of Religion in Society,” dalam
Columbia Project on Asia in the Core Curriculum, Case Studies in the Social Sciences: A Guide for
Teaching, ed. Myron L. Cohen (Armonk, New York: M.E. Sharpe), 100-1.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 107



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

Tulisan ini sendiri berangkat dari satu perspektif bahwa pertemuan dua
budaya akan menggiring keduanya untuk berdialog dan bernegosiasi untuk
menciptakan satu harmoni tertentu. Apa yang disebut “Islam Jawa” harus
diperlakukan sebagai hasil dari proses dialog dan negosiasi antara Islam dan
lokalitas kejawaan. Di sinilah, maka Islam sinkretis tidak selalu berarti
negatif, tapi sebaliknya bisa dianggap sebagai bentuk kreativitas yang cerdas
dari umat Islam.

Selanjutnya, tulisan ini hendak menguji apakah yang disebut dengan
“Islam Jawa” itu sebuah varietas Islam yang begitu isolatif sehingga tidak
ditemukan analoginya dalam tradisi-tradisi besar Islam di wilayah lain. Seiring
dengan persoalan tersebut, kita juga perlu menguji apakah penghakiman
sepihak atas Islam Jawa sebagai bukan sungguh-sungguh Islam merujuk pada
realitas objektif keberadaan Islam Jawa ataukah ini hanya permasalahan ode
of interpretation of the sacred texts. Penting juga untuk diuji ulang apakah
berbagai praktik keagamaan populer Muslim Jawa semata-mata berakar pada
ajaran pra-Islam ataukah ia juga memiliki akarnya dalam ajaran Islam
normatif. Ini perlu diungkap karena suara Islam tidak bisa semata-mata
dikembalikan pada Islamic scholars of the texts, tapi juga suara ordinary Mustins.

Lokal dan Global: Mencari Basis Normatif

Tidak sebagaimana yang dikira selama ini bahwa Arab hanya
menyediakan satu jenis Islam, yaitu Islam puritan. Pandangan yang
meletakkan Arab sebagai wilayah yang hanya untuk suara Islam puritan telah
menjadi salah satu alasan untuk mengadili varietas Islam lain sebagai sejenis
Islam yang tidak diturunkan dari tanah asalnya. Akan tetapi, pandangan ini
sama sekali tidak berdasar.

Pada abad ke-19/20, para haji yang datang dari Mekkah biasanya selalu
diidentifikasi sebagai agen reformis yang memiliki obsesi kuat untuk
melakukan purifikasi dengan menolak lokalitas dalam praktik-praktik
keislaman lokal. Namun, tidak semua haji menjadi agen reformasi karena
Arab tidak hanya menyediakan Islam ortodoks, tapi juga heterodoks.”
Hamzah Fansuri yang dikenal sebagai penyebar wwudiyah di  Aceh
menghabiskan waktunya di berbagai tempat di Timur Tengah untuk belajar,
termasuk di kota Mekkah dan Madinah. Sementara, Abdurrouf, penyebar
tarekat Syatariyah di Indonesia, yang menentang wujudiyah, juga

"Dale F. Eickelman, “The Study of Islam in Local Contexts,” dalam Contributions to
Asian Studie, ed. Richard C. Martin, vol. 17 (Leiden: E.]. Brill, 1982), 163.

108 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

menghabiskan waktu sembilan tahun belajar di Haramain. Tarekat ini
mendapat pengikut luas di Madinah. Dari kota inilah ia dibawa oleh
Abdurrouf ke Indonesia. Secara umum, kenyataan banyaknya para haji yang
menetap dan belajar di sana menegaskan fakta betapa Mekkah dan Madinah
kala itu telah menjadi perkampungan para akademisi keislaman dari berbagai
aliran.® Jadi, sekalipun kedua kota tersebut bisa dianggap sebagai mata air
dari mana gerakan reformasi Islam Indonesia bermula, tetapi keduanya
merupakan kota akademis di mana segala wacana keislaman bisa ditemukan
di dalamnya. Tak pelak, pengaruhnya di Indonesia tak hanya satu warna.
Para haji yang kembali ke tanah air tidak selalu menjadi agen reformasi.
Banyak juga para haji yang berseberangan dengan ide-ide kalangan reformis.”

Dalam pada itulah, berbagai varian Islam lokal, semisal Islam Jawa, mulai
mengalami stigmatisasi sebagai Islam yang menyimpang. Para haji agen
reformasi dimaksud melancarkan aneka tuduhan bahwa praktik-praktik
Islam Jawa tidak memiliki landasannya dalam tradisi besar Islam global
karena ia terlahir dari Hinduisme dan agama lokal Jawa. Tuduhan tersebut
adalah sebuah tuduhan yang sebenarnya tidak berdasar. Apa yang selama ini
dianggap sebagai Islam khas Jawa ternyata juga bagian dari Islam global.
Sebab, segala ajaran yang dipraktikkan oleh Muslim Jawa nyatanya juga
banyak ditemukan di dunia Islam lain. Apa yang tampak seperti kepercayaan
dan praktik khas Jawa ternyata juga dipraktikkan di negara-negara Muslim
lain. Bahkan, praktik perdukunan yang ditemukan di Jawa juga bisa
ditemukan di Mesir. Buku primbon (mujarrobai) yang banyak beredar di Jawa,
misalnya, secara langsung diderivasi dari karya penulis Muslim Afrika Utara
abad 12-13, Syekh Ahmad al-Buni.! Memang, banyak yang menolak praktik

8Ahmad Haris, Innovation and Tradition in Islam: A Study on Bid'ab as an Interpretation of the
Religion in the Indonesian Experience, Doctoral Dissertation (Tempel University, Michigan:
Umi Company, 1998), 72.

“Dari berbagai penjelasan sebelumnya bisa dilihat bahwa para haji atau mahasiswa yang
pulang ke Indonesia dengan semangat reformis adalah mereka yang syarfab oriented dengan
menolak tasawuf. Sekalipun Islam tradisional juga menjadikan figh sebagai primadona baru
pada abad ke-19, tapi karena menerima tasawuf sebagai bagian dari keberislaman yang sah,
maka penerimaan terhadap lokalitas masih dimungkinkan. Ini berbeda dengan Islam
puritanis yang tidak mengakui tasawuf. Mereka tidak bisa menerima lokalitas karena
dianggap bertentangan dengan syari’at Islam. Itulah salah satu isu penting perdebatan
antara kelompok tradisionalis dan reformis-puritanis di rentang awal abad ke-20.

10Martin van Bruinessen, “Global and Local in Indonesia Islam,” dalam Southeast Asian
Studies, Vol. 37, No. 2, Center for Southeast Asian Studies, Kyoto University (1999), 160.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 109



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

ini karena bertentangan dengan ide universalitas Islam. Namun, hal itu
datang ke Indonesia seiring dengan proses panjang islamisasi. Proses
islamisasi tidak hanya membawa aspek skripturalis, tapi juga adat Arab.
Kekuatan raja Jawa, misalnya, yang tidak lagi sebagai inkarnasi ketuhanan
Hindu, tapi sebagai “shadow of god on earth’, merupakan ide yang dengan
mudah dapat ditemukan dalam pemikiran politik Muslim Persia.!!

Oleh karena itu, maka perbedaan antara kalangan reformis-puritanis dan
tradisionalis adalah perbedaan dua model wacana keislaman, skripturalis dan
substansialis. Skripturalis merujuk pada cara memahami teks suci yang
berhenti sebatas makna kata-kata, sedang substansialis merujuk pada gaya
pemikiran Islam yang menerobos sampai pada substansi (waqashid al-syari‘ah)
makna yang dikandung oleh kata-kata.

Hal itu, antara lain, bisa dilihat pada perdebatan tentang bid‘ah dan sunnab.
Perdebatan ini sesungguhnya menandai bagaimana hubungan antara Islam
tradisionalis dan reformis dalam masalah tradisi lokal. Kalangan reformis
menghukumi bahwa setiap praktik keislaman yang diambil dari tradisi
setempat bernilai bid‘ah, dalam arti tidak mengikuti swnnah Rasul. Bagi
kalangan ini, setiap bid‘ah bernilai negatif sehingga harus dikikis. Sementara
bagi kalangan tradisionalis, bid‘ah tidak mesti bertentangan dengan sunnab
karena bid'ah selalu bisa dikategoriakan menjadi basanah (baik) dan sayyi'ah
(buruk). Dalam menentukan baik-buruknya bid'ah ini, konsep mashlabah
(kebaikan individual dan sosial) menjadi penting sebagai salah satu cara
untuk menilai dan mempertimbangkan adat. Pandangan ini bukan tanpa
landasan. Pikiran yang sama mendapatkan rujukannya pada kasus sahabat
antara Abu Bakar dan Umar, baik dalam kasus pembukuan al-Qur’an
maupun jama’ah shalat tarawih.

Pengadopsian adat setempat mendapat legitimasinya para ahli hukum
Islam (fugaha’) karena banyak di antara adat Timur Tengah yang diadopsi ke
dalam praktik-praktik keislaman dan mendapat pengabsahan dari para juris
tersebut. Ini tidak mengherankan karena di dalam disiplin figh sendiri
dikenal kaidah al-urf mubakkamah (adat [yang secara prinsipil tidak
bertentangan dengan ajaran Islam] bisa menjadi alasan dalam menentukan
hukum).

Barangkali, selamatan merupakan contoh yang paling jelas dalam masalah
ini. Selamatan merupakan ritual dengan menyediakan makanan untuk para
undangan yang dilakukan pada setiap momen hidup yang dianggap penting

]bid., 167.

110 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

maupun kritis. Sekalipun selamatan, dari segi detail praktiknya, diambil dari
tradisi Jawa pra-Islam, tetapi ia jelas telah ditransformasikan ke dalam sistem
makna Islam. Praktik dasar selamatan, misalnya, hampir selalu terdiri atas tiga
bagian: sambutan (atau bisa juga sekaligus ceramah) untuk mengucapkan
selamat datang dan menjelaskan maksud acara, membaca al-Qur’an dan doa,
kemudian diikuti dengan makan bersama.!?

Salah satu selamatan yang sangat penting adalah selamatan untuk orang
meninggal. Di Indonesia menjadi kebiasan untuk mengundang orang-orang
di rumah keluarga si mayat untuk membaca al-Qur’an, terutama surat Yasin
atau membaca fahli/ dan berdoa untuk memohon kepada Tuhan untuk
memaafkan si mayat dan memberinya keselamatan sekaligus pahala dari apa
yang mereka baca.!3

Tentu saja kalangan reformis menolak praktik ini. Paling tidak, ada tiga
alasan mengapa selamatan harus ditolak. Pertama, tablil yang biasa dibaca di
dalam selamatan tidak memiliki justifikasi historis karena ia tidak pernah
dilakukan oleh Nabi, para Sahabat, #bi%n dan tibi‘ al-tibi‘in atau para pendiri
mazhab. Kedua, mengirim doa terhadap orang yang mati tidak akan diterima.
Ketiga, makan makanan yang disediakan oleh keluarga si mayat adalah
dilarang berdasarkan salah satu hadits Nabi.!4

Pendapat yang berseberangan akan kita temukan di kalangan
tradisionalis. Imam al-Nawawi,'> tokoh agama yang bisa dikatakan sebagai
bapak spiritual kalangan tradisionalis, membolehkan se/amatan ini dalam
kitabnya, Rzyddl al-Shalihin. Pembelaan ini juga menemukan sandarannya
dalam referensi normatif tekstual. Ada sebuah hadits yang menyatakan
bahwa suatu kali Nabi pernah bertandang ke rumah duka dan menyantap

12Haris, Innovation. .., 24.

131bid., 250-1.

14Sebagaimana catatan Bowen, praktik selamatan untuk orang yang meninggal dunia
merupakan salah satu titik krusial yang menandai perbedaan antara kaum Muslim reformis-
puritanis dan tradisionalis. Selamatan memang sangat terkenal di lingkungan Muslim Jawa,
yang biasanya diadakan pada malam pertama sampai ketujuh, keempat puluh, dan
keseratus. Di dalam acara tersebut, merecka mengirim doa dengan membaca doa-doa
tertentu yang diambil dari berbagai potongan ayat al-Qur’an. Di dalam doanya, mereka
mengucapkan shalawat kepada Nabi dan berdoa kepada Allah untuk si mayat dan orang-
orang Islam lain. Kalangan reformis menolak praktik itu dengan mengritik secara sinis
bahwa kiriman doa tersebut tidak diterima. Lihat Bowen, “Islam...,” 99.

’Nama lengkapnya adalah Muhy al-Din Abi Zakariya’ Yahya bin Syarif al-Nawawi,
lahir di Nawa tahun 618 H.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 111



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

hidangan yang dihidangkan tuan rumah. Sekalipun hadits ini ditolak kalangan
reformis, tetapi hadits ini juga ditemukan dalam Musnad Ibn Hambal dan
Abu Dawud. Ini berarti memberikan indikasi bahwa pandangan kaum
tradisionalis juga memiliki sandaran normatif tekstualnya. Karena itu, maka
selamatan sesungguhnya bukan khas tradisi Jawa, tapi juga ditemukan di
berbagai wilayah Islam lain dengan berbagai macam nama dan bentuk yang
berbeda. Tidak mengherankan jika Woodward menyatakan bahwa secara
umum  selamatan merupakan ritual Muslim yang lahir berdasarkan proses
dialektis antara teks dan praktik lokal.!

Selamatan juga dapat dijustifikasi berdasarkan konsep mwashlabah, di mana
ia dipandang sangat efektif untuk mempertahankan #gbuwah dan spirit
keagamaan kaum Muslim. Selama selamatan orang meninggal, misalnya, para
undangan disadarkan akan kematian. Begitu juga di dalamnya biasanya
penceramah mendoakan kesabaran bagi keluarga dan berdoa untuk kebaikan
si mayat dan keluarga yang ditinggal. Jadi, selamatan bisa membangun
religiusitas seseorang atau kelompok.!”

Corak keislaman sedemikian itu sebetulnya adalah corak keislaman yang
sejak dini ditanam di Jawa oleh para wali. Para wali menyemai orientasi
keislaman yang memadukan antara syari’ah dan tasawuf. Orientasi inilah
yang memungkinkan kalangan Islam tradisional Jawa mampu mengapresiasi
lokalitas tanpa harus mengkhianati prinsip dasar Islam. Karena itu, maka
tidak mengherankan jika Woodward sempat kecele ketika melakukan studi
tentang Islam Jawa. Karena pengaruh wacana dominan bahwa Islam Jawa
sangat dipengaruhi oleh Hindu, maka salah satu persiapan penting yang ia
lakukan sebelum melakukan penelitian ke Jawa adalah mempelajari doktrin-
doktrin agama Hindu. Namun, apa yang terjadi? Dia sama sekali tidak
menemukan bukti bahwa apa yang dituduhkan selama ini terhadap Islam
Jawa sebagai warisan Hindu bisa ditemukan dalam ajaran-ajaran skripturalis
Hinduisme.!8

Perpaduan antara syari’at dan tasawuf merupakan inti dasar Islam
tradisional Indonesia secara umum. Kesinambungan orientasi ini tetap
terjaga terutama melalui institusi pesantren yang menjadi lembaga

16Haris, Innovation. .., 257-8.

1hid., 262.

18] ihat Mark R. Woodward, Islam Jawa: Kesalehan Normatif versus Kebatinan, ter. Hairus
Salim HS (Yogyakarta: [.KiS, 2004).

112 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

pendidikan keagamaan kaum Muslim tradisional.’® Dan, kearifan Wali Sanga
adalah salah satu apologi kalangan tradisional dalam menghadapi serangan
kalangan reformis-puritanis dalam masalah praktik keislaman lokal.

Jangan Katakan Kami Bukan Muslim: Beberapa Isu

Memang, posisi Indonesia terhadap Mekah adalah posisi periferal
tethadap center. Dalam posisi ini, Indonesia adalah pihak resipien atau
penerima dalam setiap perubahan pemikiran keislaman. Pengaruh-pengaruh
dari wilayah Islam lain sampai ke Indonesia juga melalui Mekkah. Hampir
bisa dikatakan bahwa Muslim Indonesia sama sekali tidak memberi dampak
tethadap wilayah di luarnya. Namun, adalah salah besar jika Muslim
Indonesia hanya menerima secara pasif—sebagaimana dinyatakan van
Bruinessen, “Indonesia is not passive recipient in this process—ithe new influences were
incorporated into existing religions and cultural patterns and thereby to some extent
modified”’. >

Pendapat tersebut bisa menjadi titik masuk untuk mengukur seberapa
jauh kreativitas Muslim Indonesia, terutama Jawa, dalam membentuk
keislamannya sendiri. Bisa jadi bahwa mereka membutuhkan justifikasi
normatif, baik secara tekstual maupun melalui analog dengan tradisi besar
Islam global, tapi lokalitas juga akan menggiringnya untuk menciptakan
unigueness.

Di sini, kita akan menilai suara dan praktik sebuah komunitas yang
disebut dengan ordinary Muslims. Untuk itu, maka kita harus masuk ke dalam
kasus  konkret yang dipraktikkan oleh Muslim Jawa dengan
mengkontraskannya pada justifikasi tekstual normatif yang mewakili tradisi
besar Islam. dala hal ini, tidak ada salahnya untuk melakukan studi atas
beberapa fatwa agama atas praktik keislaman Muslim Jawa. Studi ini penting
karena kita bisa mengukur seberapa jauh praktik keislaman Muslim Jawa

YPesantren merupakan lembaga pendidikan keagamaan kalangan Islam tradisional. Ia
tidak hanya sekedar lembaga pendidikan, tapi juga bisa disebut sebagai wilayah konservasi
dari tradisi keislaman yang dipandang otoritatif. Salah satu ciri khas pesantren adalah
kecintaannya pada figh dan tasawuf. Pesantren-pesantren besar hampir bisa dipastikan
berafiliasi dengan salah satu tarekat yang dipandang mu tabaralh (ortodoks). Informasi lebih
lanjut, baca Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai
(Jakarta: LP3ES, 1982); Abdurrahman Mas’ud, Intelektual Pesantren: Perbelatan Agama dan
Tradisi (Yogyakarta: I.KzS, 2004); Martin van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat
(Bandung: Mizan, 1995).

20yan Bruinessen, “Global...,” 163.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 113



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

mendapat pengabsahan normatif di satu sisi dan seberapa jauh mereka
melakukan resistensi atas nama tradisi dengan tetap mendekap Islam sebagai
kesadaran keberagamaannya di sisi lain.

Pikiran itu bukan tanpa alasan karena ada beberapa kasus di mana tradisi
lokal dipakai untuk melakukan resistensi terhadap sebuah fatwa hukum. Ini
juga penting untuk melihat apakah setiap fatwa memiliki kekuatan paksa
terthadap Muslim. Ini bukan semata-mata perbincangan tentang karakter figh
yang selalu memiliki banyak pendapat (agwal), tapi lebih sebagai cara Muslim
Jawa bernegosiasi dengan Islam normatif. Laporan Hurgronje menjelaskan
bahwa seringkali orang-orang memiliki cara untuk menyiasati fatwa. Cara
umum adalah dengan mencari fatwa kepada mufti lain yang menyokong
pendapatnya. Akan tetapi, ada cara lain yang ditempuh, yaitu dengan cara
memberi informasi yang salah terhadap seorang mufti. Cara ini biasanya
terkait dengan adat setempat yang sudah mendarah daging, yang khawatir
akan mendapatkan hukum haram dari mufti, tapi ia tidak bisa didiamkan
karena hampir pasti akan ditanyakan hukumnya. Cara terakhir ini, misalnya,
terlihat pada fatwa yang dikeluarkan oleh seorang mufti syafi‘iyah dari
Mekkah tentang pembolehan penggunaan alat tabuh gong karena dikatakan
bahwa itu merupakan tempat untuk menghidangkan makanan.?!

Yang menarik dari fenomena di atas adalah adanya dialektika antara ideal
Islam sebagaimana yang diformulasikan di dalam fatwa dan realita Islam
sebagaimana yang dipraktikkan oleh Muslim Jawa sehari-hari. Pertanyaan
penting yang perlu diajukan di sini ialah apakah ideal Islam memainkan
peran yang signifikan dalam membentuk budaya Muslim dalam kehidupan
sehari-hari. Dengan kata lain, masalah yang muncul di sini adalah bagaimana
dialektika yang terjadi antara Islam dan lokalitas serta bagaimana tawar-
menawar itu akhirnya membentuk Islam Jawa.

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Hurgronje bahwa fatwa sebagai
sebuah fenomena keagamaan yang disusun dalam periode dan waktu
tertentu dapat memberi informasi kepada kita di hari ini tentang kehidupan
sosio-keagamaan masyarakat tersebut. Sebuah fatwa biasanya dilahirkan
karena adanya pertanyaan dari orang-orang Islam terhadap salah seorang
tokoh yang dianggap mampu memberikan fatwa. Kalaupun itu tidak terjadi,
bukan karena tidak adanya masalah, tetapi lebih karena ketidakmampuan

2Snouck Hurgronje, “Islam dan Fonografi,” dalam Kumpulan Karangan Snouck
Hurgronje: Tulisan Mengenai Hukum Islam, Jilid 1V, ter. Soedarso Soekarno & Rahayu S.
Hidayat (Jakarta: INIS, 1996), 175.

114 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

kalangan awam dalam menyusun pertanyaan. Dalam kasus ini, seorang mufti
menyikapi adat-istiadat dan kemudian mengeluarkan fatwa hukumnya.??

Oleh karena itu, adalah penting untuk melihat bagaimana sebuah fatwa
hukum dikeluarkan oleh seorang tokoh yang dianggap memiliki otoritas
keagamaan dan menentukan kehidupan keberagamaan di masyarakat karena
itu akan menjadi jendela untuk melongok kehidupan sosio-keagamaan yang
tengah berlangsung di masyarakat. Sebuah fatwa juga bisa menginformasikan
kepada kita tentang dialektika antara ideal Islam dan real Islam. Dalam kasus
Islam Jawa, studi tentang fatwa bisa dijadikan sarana untuk melihat dialektika
bagaimana kalangan Muslim Jawa mendialogkan budayanya dengan aspirasi
Islam. Sekalipun sebuah fatwa telah dikeluarkan, aspirasi lokal pasti akan
muncul untuk menawar fatwa sebagai tipikal Islam ideal.

Adalah menarik untuk membaca studi Nico Kaptein tentang koleksi
fatwa oleh mufti di Mekkah terhadap masalah-masalah keagamaan yang
diajukan oleh orang-orang Indonesia, termasuk Jawa. Koleksi fatwa tersebut
berjudul  Mubimmat al-Nafa'is fi Bayini As’ilat al-Hddits, di mana mufti
utamanya adalah Ustadz Ahmad ibn Zaini Dahlan (1817-1886), syaikh al-
wlamd’, muftt Syafi’t yang sangat disegani di Mekkah. Posisi penting dari
koleksi ini adalah bahwa ia khusus ditulis untuk menjawab masalah-masalah
keagamaan yang diajukan oleh orang-orang Indonesia. Signifikansi kitab ini
bisa dilihat bahwa ia tidak hanya ditulis dalam bahasa Arab, tapi juga
diterjemah ke dalam bahasa Melayu. Posisi Zaini Dahlan sendiri telah
mengindikasikan pentingnya kitab ini karena dia bisa dikatakan sebagai
seorang mufti yang suaranya sangat didengar di Indonesia.??

Untuk menggambarkan posisi penting Zaini Dahlan dalam masalah
keagamaan di Indonesia, sebuah kisah bisa dikemukakan di sini. Ada sebuah
kasus perceraian yang terjadi di Batavia tahun 1881. Yang menarik dari kasus
itu adalah bagaimana ia sampai ke tangan Zaini Dahlan di Mekkah. Di awal
tahun 1881, seorang perempuan membawa masalah perceraiannya ke imam
distrik, sang imam membawanya ke Sayyid Utsman (1822-1914) yang dikenal
sebagai mufti Batavia keturunan Arab.?* Setelah didiskusikan di majlis fatwa

2]bid., 171-2.

2Lihat Nico Kaptein, The Mubimmait al-Nafais: A Bilingnal Meccan Fatwa Collection for
Indonesian Muslims from the End of the Nineteenth Century (Jakarta: INIS, 1997), 8.

24Posisi Sayyid Utsman sendiri sangat penting dalam kehidupan keislaman tidak hanya
di Jawa, tapi juga di Indonesia secara umum. Seperti yang digambarkan oleh Hurgronje
bahwa di samping fatwa-fatwa yang dikeluarkan oleh para Mufti Mekkah, Muslim
Indonesia juga menerima fatwa lokal, di mana mufti yang sangat berpengaruh adalah

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 115



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

dan tidak menemukan konsensus, akhirnya kasus di bawa ke Nawawi al-
Bantani (1813-1897), seorang ulama Indonesia di Mekkah yang sangat
terkenal dan Ahmad ibn Zaini Dahlan.?> Ini bisa menjelaskan bahwa posisi
intelektual Zaini Dahlan dalam kehidupan keagamaan Islam di Indonesia
bisa disamakan dengan Nawawi al-Bantani.?¢

Di sini hanya akan dimunculkan dua kasus pertanyaan yang diajukan oleh
orang Jawa untuk meminta fatwa hukum kepada Ustadz Zaini Dahlan, yakni
(1) masalah penggunaan bedug untuk menggundang orang sholat berjamaah
di masjid dan (2) selamatan untuk meruwat ari-ari (plasenta) setelah seorang
perempuan melahirkan. Dilihat dari subjek masalahnya, kedua pertanyaan
tersebut mengindikasikan sangat kuat tentang kebiasaan Muslim Jawa,
sekalipun hal yang sama mungkin juga bisa ditemukan di beberapa tempat
lain.

Adalah hal yang biasa bagi Muslim Jawa untuk mengundang orang untuk
berjamaah di masjid dengan memukul bedug. Hampir di setiap masjid atau
surau di Jawa, selalu tergantung bedug atau kentongan yang biasanya ditabuh
ketika tiba waktu shalat lima waktu. Fungsi bedug ini sama dengan suara
azan, yaitu untuk memanggil orang untuk shalat berjamaah ke masjid atau
sekedar memberi tahu kepada orang-orang bahwa waktu shalat telah tiba. Itu
tidak berarti bahwa azan tidak dikumandangkan. Ia tetap dikumandangkan,
tapi tanpa dibantu oleh pengeras suara, jelas suara muazin tidak bisa
menjangkau ke telinga seluruh Muslim di suatu desa. Untuk itulah bedug
menjadi jalan keluar karena suaranya yang lebih keras memungkinkan untuk
didengar semua orang,.

Ketika praktik itu ditanyakan kepada Ahmad ibn Zaini Dahlan untuk
dimintakan fatwa hukumnya, dia menyatakan bahwa memukul bedug itu
haram. Alasan yang digunakan adalah bahwa itu merupakan kebiasaan orang

Sayyid Utsman bin Abdullah Aqil bin Yahya Alawi. Dia seorang sayyid keturunan Husen
yang lahir di Batavia, tapi menghabiskan waktu mudanya di Hadramaut dan Mekkah.
Sekembalinya ke Batavia, dia disibukkan dengan ceramah dan menerbitkan masalah-
masalah keagamaan Islam. Kepadanyalah seluruh masalah hukum Islam di kepulauan
Nusantara ditanyakan. Salah satu contoh adalah perselisihan tentang pembangunan masjid
baru ketika sudah ada masjid lama di Palembang. Perselisihan ini juga sampai ke tangan
Sayyid Utsman untuk diminta keterangan hukumya. Lihat Hurgronje, “Islam...,” 175-06.

*]bid., 9.

20Untuk melihat posisi penting Nawawi al-Bantani terhadap wacana pemikiran Islam
tradisional Indonesia, lihat Mas™ud, Intelektnal. .., 95-132.

116 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

kafir.?’ Jadi, dengan alasan tradisi kafirlah fatwa haram atas kebiasaan
menabuh bedug dikeluarkan.

Pertanyaan lain yang ditanyakan adalah kebiasaan orang-orang Jawa
untuk meruwat ari-ari. Ini merupakan tradisi khas Jawa. Di Jawa, plasenta
dianggap sebagai saudara muda sang bayi. la tidak dibuang begitu saja, tapi
diletakkan dalam batok kelapa atau kain katun putih, dengan berbagai
petlengkapan lain, misalnya garam dan jarum.?® Salah satu penjelasannya
adalah bahwa jarum tersebut digunakan sebagai senjata saudara muda untuk
melindungi saudara tuanya, bayi. Upacara ini dilakukan dengan keyakinan
agar ia tidak membahayakan bayi yang baru dilahirkan. Di Sunda, Jawa Barat,
selamatan untuk plasenta juga dilakukan jika sang bayi sakit.?’

Ketika praktik seperti itu ditanyakan kepada Ustad Zaini Dahlan, dia
menghukumi sebagai perilaku yang terlarang karena masuk dalam kategori
mungkar.®® Jika hendak diteorikan, maka pelarangan atas kedua praktik
tersebut disandarkan di atas alasan tiadanya justifikasi normatif, baik teks
tertulis maupun preseden otoritatif masa lalu.

Yang menarik di sini adalah bahwa kedua praktik tersebut tetap
dijalankan oleh Muslim Jawa hingga saat ini. Bedug, misalnya, telah menjadi
bagian integral sebuah masjid dan dianggap sebagai bagian dari tradisi Islam.
Sekalipun saat ini hampir semua masjid dan surau telah menggunakan sound
systemr untuk melantunkan azan, tetapi bedug tetap ditabuh sebelum azan
dikumandangkan.?® Bedug tidak lagi dianggap sebagai bagian dari tradisi
non-Islam, tapi menjadi bagian dari tradisi Islam itu sendiri. Bahkan, sebagai
alat tabuh, ia telah menyandang identitas islami. Salah satu ciri khas kesenian
Islam Indonesia adalah penggunaan alat tabuh seperti terbang atau bedug
yang dikontraskan dengan gamelan. Kesenian-kesenian dengan basis

2IKaptein, The Mubimmit. .., 168. D1 teks aslinya, pertanyaan ini tertera di halaman 71.

2Perlengkapan yang disertakan ketika mengubur plasenta terkadang juga disesuaikan
dengan keinginan orangtua terhadap sang bayi ketika besar kelak. Ada orangtua yang
menyertakan perlengkapan alat tulis dengan harapan agar sang bayi kelak menjadi anak
yang rajin belajar. Praktik seperti ini masih sangat mudah dijumpai hingga saat ini.

YKaptein, The Mubimmit. . ., 14.

N01bid, 139. Di teks aslinya, pertanyaan ini tertera di halaman 19.

3Sekalipun secara umum bedug menjadi bagian inheren dari asesoris masjid-masjid di
Indonesia, tetapi tidak semua masjid memiliki bedug. Salah satu cara mudah untuk
membedakan antara masjid Muslim reformis-puritanis dan tradisionalis sekarang adalah
bedug. Biasanya, masjid kaum reformis tidak ada bedug, dan sebaliknya.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 117



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

komunitas santri, misalnya jidor, selalu menggunakan alat tabuh bedug ini
untuk mengiringi lagu-lagu shalawat Nabi.

Sementara, upacara meruwat ar-ari sampai sekarang juga masih
dilakukan. Di Jawa Timur, terutama wilayah tapal kuda yang banyak dihuni
etnis Madura,? upacara untuk meruwat ari-ar/ langsung dipimpin oleh kiai di
desa bersangkutan. Di wilayah Jawa yang lain, sekalipun upacara ini tidak
langsung dipimpin oleh kiai, tapi keluarga biasanya meminta seseorang yang
dianggap memiliki otoritas keislaman untuk melaksanakannya. Atau,
kalaupun tidak, upacara itu sama sekali tidak dianggap sebagai sesuatu yang
menodai keislaman mereka oleh para kiai yang memegang otoritas
keagamaan di wilayah tersebut. Pendek kata, meruwat ar/-arz dipandang tidak
ada bedanya dengan upacara-upacara selamatan yang lain.

Hal itu menunjukkan bahwa fatwa sebagai representasi dari Islam
normatif tekstual tidak selalu ditaati oleh Muslim Jawa. Namun, kenyataan
itu justru dijadikan alas pembenar oleh sementara kalangan untuk
menguatkan tuduhan bahwa Muslim Jawa tetaplah seorang animis dalam
keyakinan dan praktiknya tinimbang seorang Muslim yang sesungguhnya.
Tuduhan semacam itulah yang seringkali dialamatkan kepada kaum Muslim
Jawa. Seakan-akan tidak pernah ada peluang bagi orang Jawa untuk menjadi
Muslim yang baik. Bahkan ketika perilakunya didasari oleh keislaman pun
mereka tetap tidak dianggap sebagai seorang Muslim hanya karena mereka
mengartikulasikannya dengan smbol-simbol tradisi yang mereka miliki.

Dalam pada itu, stigma sinkretis dialamatkan kepada Islam Jawa selalu
dengan maksud merendahkan. Berbagai simbol lokal dalam upacara-upacara
yang dilakukan oleh Muslim Jawa dijadikan sebagai pembenar untuk
perendahan ini. Upacara-upacara adat dimaksud selalu dilihat sebagai
semata-mata ritual dengan pengaruh animis-hindu-budhis daripada Islam itu
sendiri. Fakta sosial Muslim Jawa itu tidak pernah dipandang sebagai bentuk
dialog kreatif antara Islam dan Jawa yang meniscayakan munculnya Islam
dengan khas lokal. Keniscayaan Islam lokal Jawa adalah keniscayaan
pertemuan dua tradisi. Relasi dialektis inilah yang melahirkan selalu
ditemukannya unsur-unsur lokal dalam setiap pengejawantahan Islam.

Akan tetapi, penglihatan yang hanya terpaku pada unsur lokal, jelas akan
gagal untuk mengamati sisi universalnya. Sebagaimana yang telah disinggung
di atas, bahkan selamatan yang dianggap ritual Muslim Jawa yang paling

%Etnis Madura sendiri terkenal sebagai basis utama organisasi Nahdlatul Ulama,
organisasi Islam tradisional yang dianggap sangat toleran terhadap tradisi lokal.

118 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

sinkretis-animis pun merupakan kegiatan yang sangat mudah ditemukan di
berbagai wilayah Islam lain. Baik nama, bait-bait yang dibacakan, maupun
prosedur dan hakekat pelaksanaannya, semuanya bersifat islami.

Salah satu studi yang cukup menarik tentang masalah itu adalah
penelitian Muhaimin tentang Islam dan tradisi lokal di Cirebon.3? Penelitian
tersebut membuktikan bahwa berbagai perayaan adat yang banyak dituduh
sebagai semata-mata warisan pra-Islam ternyata memiliki sandaran pada
ajaran Islam. Berbagi asesoris lokal yang sering dituduh warisan pra-Islam
ternyata memiliki referensi normatifnya sendiri. Misalnya, upacara panjang
Jimat pada peringatan maulnd®* (Grebeg Manlud) di Cirebon. Dalam upacara itu,
diarak jimat berupa piring porselin Cina yang bertuliskan kalimah shabhadab.
Makna  panjang  jimat sendiri, menurut Muslim Cirebon, adalah
mempertahankan sepanjang hayat dan tanpa henti terhadap &alimab syahadat.
Begitu juga dengan peringatan Swroan.3 Bubur warna putth yang disebut
bubur suro yang merupakan makanan khas dalam peringatan ini menandakan
kesucian bulan Muharram. Sementara, nasi khusus yang dimasak untuk
dihidangkan pada hadirin saat peringatan Maulud disebut sega rasu/ (nasi
rasul).% Ini juga merupakan pola umum yang bisa ditemui di semua tempat
di pulau Jawa. Bahkan, selamatan sendiri yang dianggap pra-Islam adalah
sebuah sedekah yang sangat dianjurkan dalam Islam.

Hasil penelitian tersebut sengaja disinggung di sini untuk memberi
gambaran secara jernih terhadap praktik Muslim Jawa yang acap mendapat
stigma negatif yang karenanya melahirkan penghakiman atas Islam Jawa
sebagai sejenis Islam yang rendah. Jika kita mengacu pada preseden masa
lalu yang otoritatif (sunnah Rasul dan para pengikutnya) dan dalil-dalil #ash
secara tekstualis (al-Qur’an dan Hadits), pasti kita tidak akan menemukan
justifikasi apapun atas upacara adat Cirebon tersebut. Dengan logika ini,
maka pasti kita akan sampai pada kesimpulan haram, sama dengan Ustadz
Zaini Dahlan yang mengharamkan menabuh bedug dan meruwat ari-ari
karena tidak ada pendasaran normatifnya terhadap sunnah Nabi dan teks-
teks noramtif.

$Lihat Muhaimin AG., Islam dalam Bingkai Budaya Lokal: Potret dari Cirebon (Jakarta:
Logos, 2001).

3Peringatan Maulud adalah peringatan hari kelahiran Nabi Muhammad.

BSuroan merupakan peringatan tahun baru Islam, tanggal 1 Muharram, yang menandai
peristiwa hijrah Nabi dari Mekkah ke Madinah. Peristiwa Hijrah juga dijadikan penanda
untuk kalender Jawa yang diawali pada masa Sultan Agung Mataram.

36Muhaimin AG., Islam..., 176-86.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 119



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

Akan tetapi, logika tersebut merupakan tipikal kalangan elit terdidik (e/ze
scholars of the texts). Bagi orang-orang awam (ordinary Muslims) yang tidak
mengetahui dalil al-Quran dan Hadits untuk membenarkan praktik-praktik
keislamannya, merecka mengembalikannya pada para Wali. Peringatan Rebo
Wekasan, hari Rabu terakhir bulan Safar, dianggap sebagai bulan penuh
petaka sehingga perlu melakukan ritual-ritual tertentu. Ritual ini bagi
masyarakat Cirebon dihubungkan dengan Sunan Kali Jaga dan Sunan
Gunung Jati.¥’ Ini menunjukkan bahwa berbagai hal yang dianggap warisan
Jawa pra-Islam ternyata memiliki landasannya kepada prinsip Islam, baik
langsung disandarkan pada kitab suci maupun tokoh Islam otoritatif.38

Di sini, satu pertanyaan patut diajukan, jika kita berkeberatan dengan
upacara adat tersebut, bagian mana dari upacara itu yang hendak kita tuduh
sebagai bukan Islam?

Penerimaan Islam terhadap adat setempat bukanlah penerimaan tanpa
reserve. 'Tidak semua adat bisa diterima untuk diintegrasikan ke dalam sistem
makna Islam. Ini membuktikan adanya dialog yang intensif di antara
keduanya, di mana Muslim akan menjalankan aktivitas adat tertentu sejauh
tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar Islam. Kenyataan ini
menegas dalam pernyataan Muhaimin bahwa tradisi Islam pada dasarnya
adalah seluruh konstruksi budaya yang tetap menancapkan akarnya pada
ajaran normatif Islam, langsung atau tidak, disadari atau tidak.

31bid., 176-82.

#Ketika Muslim Jawa menyandarkam berbagai praktik keagamaannya yang diserang
oleh kalangan puritanis sebagai sesuatu yang terlarang karena dianggap bukan Islam kepada
para wali (sanga), maka sesungguhnya perkataan ini tidak bisa dianggap sebagai sebuah
apologi yang tanpa makna. Sebab, alasan tersebut tidak hanya terdengar dari satu dua
mulut, tapi hampir semua Muslim yang diidentifikasi sebagai pengikut Islam tradisional. Ini
dikuatkan dengan pendapat Robert R. Jay yang menyatakan bahwa zaman Kerajaan
Demak adalah masa dimulainya identitas orang Jawa menjadi sama dengan Islam. Untuk
menjelaskan fenomena ini, Dirdjosanjoto menyatakan dengan term “Islam yang
dijawakan”. Lihat Pradjarta Dirdjosanjoto, Memelibara Umat: Kyai di Antara Usaba
Pembangunan dan Mempertabankan ldentitas Lokal di Daerah (Amsterdam: VU University
Press, 1994), 24; Akan tetapi, apapun istilah yang hendak dialamatkan pada relasi zake and
give antara Islam dan tradisi Jawa tersebut, Muslim Jawa memang tetap melakukan praktik-
praktik keagamaannya melalui simbol-simbol tradisi Jawa yang telah akrab dalam
kehidupan mereka. Bagi kalangan dengan obsesi puritanis yang pekat, fakta itu mungkin
akan sangat ditangisi sebagai sebuah kegagalan yang serius dalam proses dakwah Islam di
Jawa. Namun, pertanyaan yang perlu diajukan ialah adakah dua budaya yang bertemu,
termasuk dalam kategori ini adalah agama, tidak akan saling menyerap?

120 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

Muhaimin sendiri membagi ritual adat yang diidentifikasi sebagai tradisi
Islam menjadi tiga, yakni upacara adat (1) yang dikreasi oleh umat Islam, (2)
yang tidak jelas sumbernya, tapi bernuansa Islam, dan (3) yang berasal dari
sumber non-Islam, tapi ditolerir setelah dimodifikasi sesuai dengan jiwa
Islam. Yang pertama, misalnya, peringatan hari-hari besar Islam, sedangkan
yang kedna adalah selamatan, dan yang ketiga adalah pesta musim tanam. Hal
itu menjelaskan bahwa tidak semua adat yang ada di masyarakat mendapat
legalisasi dari Islam. Ada adat yang bagaimanapun juga tidak bisa diterima
oleh Islam, misalnya sabung ayang, berjudi dan sebagainya.*0

Di dalam kategori pertama, kedua, dan ketiga, pemisahan antara syariat
dan adat sudah tidak lagi perlu. Sebab, ketika adat sudah terwarnai ruh Islam,
maka penghadapan antara syari’at dan adat adalah pekerjaan sia-sia.
Kalaupun ada perayaan yang dilakukan dengan tanpa referensi ke al-Qur’an,
mereka semua sadar bahwa itu tidak ada hubungannya dengan iman. Mereka
menjalankannya semata-mata sebagai sebuah pesta*!

Lepas dari berbagai stigma yang dilekatkan pada Islam Jawa, ada baiknya
menyimak pendapat Fickelman bahwa melihat Islam lokal dengan melepas
kaitannya dengan Islam normatif adalah sebuah pandangan yang gagal
melihat fakta betapa kebanyakan kaum Muslim menjadikan normativitas
Islam sebagai esensi untuk memaknai praktik dan keyakinan keislamannya.*?
Dalam konteks ini, adalah menarik untuk melihat penolakan Braten terhadap
pandangan Geertz. Braten mengawalinya dengan sebuah penelitian di salah
satu desa yang dikenal sangat kuat Islamnya di wilayah Jawa tengah, tepatnya
di desa Batasan, kabupaten Semarang. Desa tersebut dikenal sebagai desa
yang sangat fanatik Islamnya, terutama NU. Berdasarkan spirit harmoni yang
membentuk sikap hidup masyarakat Jawa, Braten menemukan bahwa
dakwah Islam sama sekali tidak dilakukan dengan melangsungkan oposisi
terthadap tradisi lokal. Sekali lagi bahwa ini bukan dengan mengorbankan
Islam atau mengorban tradisi, tapi mewarnai tradisi dengan spirit Islam.
Bacaan bismillah menjadi pembuka bagi seluruh aktivitas kemasyarakatan.
Masyarakat bahkan memiliki caranya sendiri untuk tetap menjaga harmoni
itu. Mereka tahu bahwa adat tetap dilakukan dengan tanpa mencederai jiwa

3Muhaimin AG., Islam. .., 1606.
40]bid., 169.
N]bid., 175.
“Eickelman, “The Study...,” 1.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 121



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

Islam. Sementara Islam dilakukan dengan tetap menjaga harmoni tradisi
masyarakat.*3

Karena itulah, Braten menolak kategori Geertz atas Muslim Jawa menjadi
santri dan abangan di mana yang terakhir lebih dekat pada ajaran animis dan
menganggapnya sebagai semata-mata kebutuhan untuk melakukan analisis
daripada fakta sesungguhnya di lapangan. Braten menyatakan bahwa tidak
ada kategori santri, abangan, dan priyayi dalam kultur Jawa. Yang terjadi
sesungguhnya adalah dinamika sosio-kulutral yang kompleks yang saling
membentuk dan membentuk ulang atas wacana yang berkembang di
masyarakat.*

Dari sudut pandang tersebut, maka kita tidak boleh meremehkan proses
islamisasi adat. Adat sendiri berasal dari istilah arab ‘ddat yang menunjuk
pada kebiasan yang secara literer tidak ditemukan dalam ajaran Islam. Tidak
mengherankan jika ada yang mengatakan bahwa kultur Jawa diliputi oleh ide-
ide Islam sebagai hasil dari proses panjang islamisasi.*> Atau, lebih tepatnya,
hasil dari proses panjang dialog di antara keduanya. Praktik-praktik seperti
upacara adat Cirebon tadi, misalnya, sekalipun memiliki sumbernya dalam
lokalitas, tetapi ia tidak lagi bisa disebut non- atau pra-Islam karena ia telah
terintegrasikan ke dalam sistem makna Islami—sebagaimana dinyatakan van
Bruinessen, “They were incorporated in a Muslim system of meaning and therefore
cannot be called non- or pre-Islanzic.”*°

Simpulan

Atas seluruh paparan di atas, terdapat beberapa hal yang musti
digarisbawahi. Yang terpenting bahwa tuduhan bahwa praktik-praktik Islam
lokal, khususnya Islam Jawa, semata-mata bersifat animis-hindu-budhis dan

#$Eldar Braten, “To Colour, Not Oppose: Spreading Islam in Rural Java,” dalam
Mustim Diversity: Local Islam in Global Context, ed. Leif Manger (Richmond: Curzon Press,
1999), 161-4.

“1bid., 154; Penelittan Bambang Pranowo tentang Pesantren Tegal Rejo juga
menunjukkan hal yang sama. Berbagai kesenian tradisional Jawa yang selama ini
diasosiasikan dengan komunitas abangan ternyata menjadi bagian dalam kegiatan-kegiatan
keagamaan pesantren. Salah seorang kyai di sana membenarkannya dengan merujuk pada
kitab al-Ghazali Ihya’ Uliim al-Din. Bahkan, pesan-pesan agama yang jelas-jelas memiliki
referensi tekstualnya dalam tradisi Islam ortodoks juga disampaikan dengan simbol-simbol
lokal. Lihat Pranowo, “Traditional...,” 39-52.

“Bowen, “Islam....;” 101.

46yan Bruinessen, “Global....” 162.

122 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Ahmad Zainul Hamdi, Is/am 1okal: Ruang Perjumpaan Universalitas dan 1okalitas

tidak memiliki landasannya secara normatif dalam ajaran Islam, patut
dipertanyakan ulang. Apa yang selama ini dianggap sebagai kepercayaan dan
praktik khas lokal nyatanya juga dipraktikkan oleh banyak kaum Muslim di
belahan lain dunia Islam. Untuk konteks Nusantara, ia hadir mengemuka
bersama dengan proses panjang islamisasi itu sendiri.

Di samping itu, Islam Jawa (atau Islam sinkretis secara umum) juga harus
dilihat sebagai salah satu model wacana keislaman, yaitu substansialis.
Wacana keislaman model ini meletakkan teks-teks normatif sebagai gerbang
untuk sampai pada ide-ide kebaikan universal. Di sini kita menemukan
bagaimana konsep mashlabah (kebaikan individual dan sosial) mendapat
tekanan yang signifikan. Konsep mashlapah menjadi penting sebagai salah
satu cara untuk menilai dan mempertimbangkan adat. Di situlah
pengadopsian adat setempat mendapat legitimasinya.

Bagi mereka yang tidak memiliki kualifikasi keilmuan untuk menopang
keislamannya dengan rujukan langsung pada teks-teks normatif, biasanya
menyandarkan keberislamannya kepada para Wali. Tatkala setiap keyakinan
dan praktik keislaman mereka diusik dan dipertanyakan keabsahannya oleh
pihak lain, mereka senantiasa menyandarkannya pada Wali Sanga. Ini adalah
pola umum yang sampai sekarang sangat mudah ditemui di berbagai belahan
di Nusantara, terkhusus di Jawa.®

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 123



