


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                
ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Rendra Khaldun Telaah Historis Perkembangan 

Orientalisme Abad XVI-XX  1-26 

Iswahyudi Menyibak Kekerasan Simbolik 

Orientalisme  27-52 

Mutiullah Orientalisme dan Upaya  

Dialog Antarperadaban  53-72 

Afrizal Mengarifi Orientalisme:  
Meretas Jalan ke Arah Integrasi 

Epistemologi Studi Islam  73-92 

Ahwan Fanani Orientalisme, Liberalisme Islam,  
dan Pengembangan Studi Islam  

di IAIN  93-120 

LEPAS 

Miftahul Huda  Membaca Teks Hadis: Antara Makna 

Literal dan Pesan Utama  121-140 

Ismail Thoib Menggagas Reformasi Pendidikan Islam: 

Telaah Filosofis Paradigmatik  141-156 

Abdul Mukti Ro’uf Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia 

Pasca Orde Baru  157-176 

Ahmad Fathan Aniq  Rejection of Perda Zakat in East Lombok: 

Public Criticism on Public Policy  177-
198 

ULAS BUKU 

Fachrizal Halim  Self-Criticism to Arab and Muslim 

Intellectuals  199-212 

INDEKS 

 



 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 93 

ORIENTALISME, LIBERALISME ISLAM,  
DAN PENGEMBANGAN STUDI ISLAM DI IAIN 

Ahwan Fanani* 
__________________________________________________ 

Abstract 

The recent development of Islamic Studies in IAIN (The State Institute 
for Islamic Studies) shows a trend to combine Islamic studies based on 
traditional approaches and methods with that employed in Western 
universities or orientalism. The trend is promoted by Indonesian scholar 
graduates from Western Universities, and results in the growth of Islamic 
liberalism. To some Islamic revivalism advocates, the trend is considered 
misleading, and IAIN with its lecturers pursuing studies in Western 
universities are accused to be agents of Islamic liberalism in Indonesia. 
Contrarily, some Islamic scholars see the trend as a bright future for 
development of Islamic studies in Indonesia. The situation puts IAIN in a 
dilemma either to keep on traditional approaches and methods or to adopt 
deliberately new ones coming from Western tradition. In my opinion, IAIN 
should apply them both and combine them to promote better future of 
Islamic studies in Indonesia.  

Keywords: Orientalisme, Liberalisme Islam, Studi Islam, IAIN. 

______________ 

PERAN IAIN dalam persebaran pemikiran Islam yang modern 
tidak dapat diabaikan untuk meneliti pertumbuhan pemikiran 
Islam di Indonesia. Keinginan untuk mendirikan sekolah tinggi 
Islam, seperti IAIN, muncul antara lain karena pendidikan Islam 
yang ada, khususnya pesantren, mengambil jarak dengan 
perubahan yang pada saat itu identik dengan westernisasi.  

                                                 
*Penulis adalah dosen di Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo Semarang. 

e-mail: aristofanani@yahoo.co.id  

mailto:aristofanani@yahoo.co.id


Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

94  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Sekolah Tinggi Islam, nama yang diajukan pada awalnya, 
dimaksudkan untuk mencetak intelektual yang memiliki basis 
pengetahuan keislaman dan kebudayaan yang kuat. Gagasan 
Satiman dan Hatta tentang pendirian Sekolah Tinggi Islam 
dilandasi empat pokok pikiran,1 yaitu pertama, kesadaran bahwa 
umat Islam tertinggal dalam bidang pendidikan dibandingkan 
nonmuslim; kedua, masyarakat nonmuslim maju karena 
mengadopsi cara Barat dalam sistem pendidikan mereka; ketiga, 
perlunya menghubungkan sistem pendidikan Islam dengan dunia 
internasional; keempat, unsur lokal penting diperhatikan dalam 
pendidikan Islam. 

Pada perkembangannya, studi Islam di PTAI ternyata tidak 
bisa dilepaskan dari kerangka studi Islam yang umum di berbagai 
belahan dunia Islam, khususnya di Mesir dan Arab Saudi. Studi 
Islam di PTAI tidak lepas dari ilmu-ilmu tradisional Islam, yaitu 
fiqh, ushul fiqh, hadis, ilmu hadis, tafsir, ilmu tafsir, ilmu kalam, 
dan bahasa Arab. Wacana Islam secara normatif menjadi wacana 
dominan di PTAI, terlebih PTAI di daerah-daerah.  

M. Atho‟ Mudzhar mencatat ada 3 jenis metodologi 
konvensional yang berkembang di IAIN Walisongo, utamanya 
sebelum tahun 1970-an.2 Pertama, metodologi penelitian tafsir 
yang terkait dengan topik-topik yang sekarang terangkum dalam 
ulumul Qur‟an. Kedua, metodologi penelitian hadis yang 
terangkum dalam ilmu musthalah hadis. Ketiga, ilmu ushul fiqh 
atau ilmu dasar-dasar fiqh.  

Tiga metodologi konvensional tersebut kemudian dikenal 
sebagai metodologi yang berbasis kepada paradigma bayânî.3 

                                                 
1Lihat Fuad Jabali dan Jamhari (peny.), IAIN dan Modernisasi di Indonesia 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 2002), 3-4.  
2M. Atho‟ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 1-2. 
3Sebutan paradigma bayânî dikemukakan pertama kali oleh Muhammad 

„Âbid al-Jâbirî. Istilah bayânî, sebagai sebuah metode ijtihad, sebenarnya telah 
dikenal dalam tradisi ushul fiqh Islam. Akan tetapi paradigma bayânî sebagai 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 95 

Paradigma bayânî adalah paradigma studi dan pemikiran Islam 
yang berbasis kepada teks, yaitu al-Qur‟an dan hadis dan 
mengutamakan proses berpikir deduktif-analogis. Paradigma 
semacam itu dikenal pula dengan sebutan studi Islam secara 
normatif sebagai lawan dari studi Islam kontemporer yang 
bersifat historis atau deskriptif.4 

Perkenalan dengan studi Islam di Barat berlangsung sejalan 
dengan perubahan kiblat studi Islam dari Timur Tengah ke 
Barat. A. Mukti Ali adalah tokoh yang dikenal sebagai pelopor 
perubahan kiblat PTAI dari Timur Tengah ke Barat. Ketika 
menjabat Menteri Agama tahun 1971-1978, ia banyak 
mengirimkan dosen PTAI (IAIN) ke negara-negara Barat. Hal 
itu dapat dipahami karena Ali sendiri mendapatkan gelar MA 
dari McGill University di Kanada.5 

Perkenalan dengan studi Islam di Barat membuat studi Islam 
di PTAI mengalami perkembangan pesat, terutama dari sudut 
metodologi dan pendekatannya. Studi Islam tidak lagi terbatas 
kepada ilmu-ilmu tradisional Islam dengan metodologi 
konvensional, melainkan menjadi luas dengan penggunaan 
disiplin ilmu sosial dan humaniora. Persentuhan antara IAIN 
dengan lembaga-lembaga pendidikan Barat membuka pintu bagi 
pengkajian Islam yang lebih bersifat metodologis dan historis. 

Tren tersebut merupakan bagian dari proyek A. Mukti Ali 
untuk mengubah citra IAIN sebagai lembaga pendidikan yang 

                                                 
sebuah paradigma dalam kajian Islam yang khas dalam tradisi ortodoksi 
Islam diperkenalkan oleh al-Jabîrî. Lihat Muhammad „Âbid al-Jabîrî, Bunyah 
al-‘Aql al-‘Arabî: Dirâsah Tahlîliyyah Naqdiyyah li Nadzm al-Ma’rifah fî al-
Tsaqâfah al-Islâmiyyah (Beirut: Markaz al-Tsaqâfî al-„Arabî. 1993). 

4Pembedaan antara kajian Islam normatif dan historis di kalangan 
akademisi PTAI di Indonesia dipopulerkan oleh M. Amin Abdullah melalui 
bukunya Studi Islam: Normativitas Atau Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 1997). 

5Lihat Dadi Darmadi dalam Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo 
(ed.), Problem dan Prospek IAIN: Antologi Pendidikan Islam (Jakarta: 
Departemen Agama RI, 2000), 341.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

96  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

marjinal menjadi lembaga pendidikan yang lebih “disegani”. 
Ketika banyak kalangan anak petani pedesaan yang masuk IAIN, 
kultur IAIN berangsur menjadi kultur marginal. A. Mukti Ali 
secara sistematis mengarahkan IAIN agar berorientasi kepada 
modernitas.6 Pengiriman para dosen ke negara-negara Barat 
menjadi pilihan bagi perubahan kebijakan di PTAI (IAIN) dalam 
jangka panjang. 

Kerjasama IAIN dengan Institut of Islamic Studies McGill 
University, misalnya menghasilkan banyak lulusan yang berperan 
di IAIN. Fuad Jabali dan Jamhari mengklasifikasikan ada tiga 
generasi mahasiswa yang dikirim ke McGill University, yaitu 
generasi 1950, 1970, dan 1990. Generasi pertama 1950 antara 
lain diwakili oleh A. Mukti Ali, H. M. Rasjidi, Anton Timur 
Jaelani, Tedjaningsih Kaylani, Mochtar Naim, Harun Nasution, 
dan Kafrawi Ridwan. Harun Nasution adalah satu-satunya 
peraih gelar Ph.D. Generasi kedua antara lain A. Hafizh Basuki, 
Zaini Muchtarom, Murni Djamal, Muhammad Idris, 
Nouruzzaman Shiddiqy, Bisri Affandi, Saifuddin Ansyari, A. 
Farichin Chumaidy, dan Muhammad Asy‟ari.7 Setelah vakum 
beberapa saat, proyek tersebut berlanjut kembali pada masa 
Menteri Agama Munawwir Syadzali.  

Sebagian besar dari nama-nama di atas menduduki peran 
penting dalam perkembangan orientasi studi Islam di lingkungan 
IAIN. Tidak mengherankan apabila pada masa-masa selanjutnya, 
pengaruh studi Islam di Barat sangat terasa, khususnya di 
program magister maupun program doktor. Secara kelembagaan 
Harun Nasution adalah pelopor kajian Islam dengan 
menggunakan metodologi Barat di IAIN.  

Fenomena itulah yang kini menjadi sasaran kritik dari 
beberapa pihak. Pengiriman para dosen IAIN ke luar negeri, 
khususnya ke perguruan-perguruan tinggi di Barat, dipandang 

                                                 
6Ibid., 16-7.  
7Lihat Jabali dan Jamhari, IAIN…, 24.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 97 

sebagai biang keladi menjamurnya gagasan-gagasan nyeleneh 
(menyimpang) yang bermunculan di IAIN. Hartono Ahmad Jaiz 
secara terang-terangan menganggap bahwa pengiriman 
mahasiswa/dosen ke luar negeri tersebut bertanggung jawab 
terhadap proses pemurtadan di IAIN.8  

Itu pula yang menjadi kritik kaum fundamentalis terhadap 
para mahasiswa IAIN, terutama yang dikategorikan “liberal.”9 
Dalam konteks tersebut, institusi IAIN menjadi tempat 
berkembangnya liberalisme dalam beragama. Hal itu terjadi 
sebagai konsekuensi pendidikan yang menempatkan agama 
sebagai objek ilmu sehingga hal-hal yang sakral mengalami 
proses desakralisasi. Itulah konsekuensi logis upaya memajukan 
PTAI sebagai lembaga keilmuan dan intelektual. Kaum liberal 
mendapatkan habitat yang tepat di PTAI. Para pengambil 
kebijakan di IAIN pun tampaknya tidak menolak kecenderungan 
kajian-kajian Islam yang menggunakan pendekatan-pendekatan 
baru tersebut dan lebih melihat itu sebagai dinamika dan proses 
pendewasaan pemikiran. 

Tren tersebut kemudian mendapatkan respons dari berbagai 
pihak yang khawatir bahwa perkembangan studi Islam tersebut 
melenceng dari dasar-dasar ajaran Islam. Perkembangan 
revivalisme Islam di lingkungan perguruan tinggi umum 
membuat wacana kembali kepada Islam murni sebagaimana 
dipraktikkan oleh salaf al-shâlih menguat. Kembali kepada ajaran 
murni identik dengan kembali kepada ajaran Islam sebagaimana 
dipraktikkan oleh generasi Islam pertama (kaum salaf).10 Hal itu 

                                                 
8Hartono Ahmad Jaiz, Ada Pemurtadan di IAIN (Jakarta: Pustaka al-

Kautsar, 2005), 56.  
9Untuk contoh, lihat Suara Hidayatullah, Edisi I/XIX Mei 2006, 17.  
10Gerenasi salaf adalah generasi muslim pertama yang dipandang 

memiliki wewenang dalam masalah agama. Generasi salaf tersebut meliputi 
sahâbat, tâbi’în, dan tâbi’ tâbi’în. Generasi salaf dipandang sebagai generasi 
panutan yang menjadi cerminan pelaksanaan Islam secara benar. Lihat dalam 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

98  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

tentu saja berbanding terbalik dengan kajian-kajian Islam 
kontemporer yang justru mencoba memahami Islam melalui 
perspektif-perspektif yang baru.  

Kekhawatiran terhadap studi Islam yang berkembang di 
PTAI di sebagian kalangan bahkan mengarah kepada kecurigaan 
adanya konspirasi missionaris di luar negeri (Barat) untuk 
meracuni pemikiran Islam. Karena itu, kajian kristologi yang 
berkembang di kalangan umat Islam guna membendung 
kristenisasi pun mulai memasukkan beberapa wacana yang 
berkembang di PTAI sebagai bagian dari kajian kristologi.11 
Secara khusus Adian Husaini menyebutkan bahwa di Fakultas 
Syariah IAIN Walisongo Semarang, sejumlah siswa melakukan 
tindakan yang sama seperti yang telah dilakukan kaum Yahudi 
dan Nasrani, khususnya di Barat, yang melegalkan perkawinan 
sejenis.12 

Secara umum, perkembangan akademis di IAIN sebenarnya 
menunjukkan sebuah tren keilmuan yang dikembangkan oleh 
para orientalis, dan kemudian oleh islamisis. Tren tersebut 
merupakan sebuah fenomena menarik untuk dikaji karena 
adanya pergeseran kiblat pemikiran dari Timur Tengah yang 

                                                 
Cyrill Glasse, Ensiklopedi Islam Ringkas, ter. Ghufron A. Masadi (Jakarta: PT 
Raja Gafindo Persada. 1996), 351.  

11Sanihu Munir, seorang ahli Kristologi versi Islam kontemporer, 
menyampaikan dugaan mengenai sebab “keanehan” sikap pendukung Islam 
pluralis dan liberal. Ia menduga bahwa kekeliruan kesimpulan dan kesalahan 
arah yang dilakukan oleh pendukung Islam pluralis dan liberal antara lain 
disebabkan mereka latah dan patuh mengikuti setiap ajaran dan nasehat 
ilmuwan pluralis tentang Kristen dan memiliki komitmen untuk melindungi 
kemusyrikan Kristen. Sanihu Munir, Islam Meluruskan Kristen: Islam Liberal 
dan Pluralis itu Kebangkitan ataukan Penyimpangan Islam? (Surabaya: Victory 
Press, 2004), 229. 

12Lihat Adian Husaini, “Liberalisasi Islam di Indonesia.” Makalah 
disampaikan pada acara A Two Days Workshop: on Islamic Civilization Studies, 
yang diselenggarakan Universitas Sultan Agung dan ICMI Orwil Jateng 21-
23 Juli 2006 di Bandungan, 4.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 99 

berorientasi normatif menuju Barat yang cenderung historis. 
Tulisan ini merupakan usaha untuk melihat benang merah antara 
metode kajian Islam dengan tumbuhnya liberalisme Islam di 
kampus-kampus Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI) akibat 
belajar di sarang orientalis.  

Tren Kajian Islam di Kalangan Orientalis 

Orientalisme dalam pengertian yang luas adalah kajian 
ketimuran. “Timur” dalam konteks ini dilihat dalam sudut 
pandang tertentu, yaitu dalam sudut pandang Barat. Istilah 
Timur dan Barat sebenarnya lebih menunjuk kepada kesatuan 
peradaban dibandingkan sebagai kesatuan geografis. Australia, 
misalnya, secara geografis segaris bujur dengan Indonesia, tetapi 
Australia tidak dikategorikan sebagai Timur, melainkan Barat. 
Karena itu, orientalisme lebih mengarah kepada kajian terhadap 
kelompok-kelompok peradaban atau yang berada di luar Barat. 
Kajian orientalis mencakup kajian terhadap agama dan 
masyarakat Timur, seperti agama Islam, Hindu, Budha, 
Konfusianisme, dan sebagainya.  

Kajian Islam yang dilakukan oleh orientalis sebenarnya telah 
berlangsung lama. Richard C. Martin menguraikan fase-fase 
perkembangannya. Pada mulanya pandangan orang-orang Eropa 
terhadap Islam dibentuk oleh pertimbangan teologis. Orang 
Islam dipandang sebagai orang Arab keturunan Hajar (Hager), 
dan karena itu Islam disebut sebagai hagerenes. Selanjutnya, kajian 
Islam di kalangan orang Barat melewati fase-fase:13 polemik 
agama (800-1100 M), Perang Salib dan kesarjanaan Cluniac 
(1100-1500 M), reformasi (1500-1650), penemuan dan 
pencerahan (1650-1900), abad XIX, orientalisme abad XX. 

                                                 
13Uraian tentang evolusi kajian Islam di atas diadopsi dari Richard C. 

Martin “Islamic Studies: History of the Field”, peny. Nur A. Fadil Lubis, 
Introductory Readings: Islamic Studies (Medan: IAIN Medan Press, 1998), 19-31.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

100  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Polemik Agama (800-1100 M) 

Pada era tersebut terjadi banyak perdebatan (munâzharah) 
antara ulama-ulama Islam dengan tokoh-tokoh Kristen maupun 
Yahudi. Perdebatan terkadang terjadi di ruang publik atau di 
hadapan khalîfah. Pihak Kristen atau Yahudi yang terlibat 
hanyalah kelompok Yahudi atau Nasrani yang berada dalam 
wilayah kekuasaan Islam. Mereka dikategorikan sebagai dzimmî. 
Perdebatan tersebut umumnya menyangkut persoalan teologis. 

Perang Salib dan Kesarjanaan Cluniac (1100-1500 M) 

Pada abad XII tersebut, kajian Islam untuk kepentingan 
missionaris dimulai, terutama bersamaan dengan dimulainya 
Perang Salib. Penerjemahan al-Quran dan teks-teks Islam 
lainnya dilakukan para pendeta Kristen sebagai timbangan dalam 
melakukan serangan terhadap peradaban Islam. Al-Qur‟an, 
hadis, kitab sirah (sejarah hidup) Nabi Muhammad, dan teks-
teks yang utamanya menyerang Islam diterjemahkan ke bahasa 
Eropa (Latin) sebagai senjata melawan orang Islam. Karya 
Apologi al-Kindi, filosuf muslim pertama, yang berisi perdebatan 
orang Islam dan Kristen diterjemahkan dan beredar luas sebagai 
model diskursus dalam menghadapi argumentasi orang Islam. 
Meskipun ada juga usaha yang lebih ilmiah, seperti 
penerjemahan karya-karya Ibnu Sina ke dalam bahasa Latin.  

Reformasi (1500-1650) 

Perubahan dalam bidang agama, politik, dan intelektual pada 
era reformasi juga berimbas terhadap kajian Islam. Serangan 
Sulayman (khalifah Turki) ke wilayah-wilayah Balkan dan usaha 
memasuki Wina membuat orang Kristen Barat khawatir akan 
ancaman Islam. Di Barat sendiri terdapat gerakan reformasi ang 
digerakkan oleh Martin Luther untuk menantang dominasi 
gereja Katholik dan melakukan pembaruan yang terwujud dalam 
Protestanisme. 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 101 

Namun, pandangan orang-orang Protestan terhadap Islam 
pun tidak banyak berbeda jauh dengan pandangan orang 
Katholik. Mereka memandang Islam sebagai tubuh anti Kristus, 
sementara Muhammad sebagai kepalanya. Islam dipandang 
sekedar sebagai bid’ah, bukan sebagai agama tersendiri.  

Penemuan dan Pencerahan (1650-1900) 

Abad Pencerahan di Eropa membawa pengaruh tentang cara 
pandang terhadap agama. Agama tidak lagi dipahami secara 
tunggal, yaitu hanya Kristen saja, sementara yang lainnya 
hanyalah bid’ah. Hal itu menuntut pendekatan-pendekatan baru 
dalam mengkaji agama-agama yang tidak semata ditujukan untuk 
kebutuhan polemik agama.  

Kajian bahasa Arab di perguruan-perguruan tinggi 
mengalami kemajuan. Pada saat yang sama minat kepada sejarah 
juga semakin meningkat, termasuk sejarah Islam. Kehidupan 
Nabi Muhammad menjadi minat utama dalam kajian Islam. Ada 
sarjana, seperti Edmund Gibbon (1737-1794) yang menilai 
Muhammad sebagai tokoh spiritual jenius yang menyusun ajaran 
monotheisme murni, namun ada pula yang masih menilai Islam 
sebagai bid‟ah dari Yahudi dan Nasrani dan agama yang 
disebarkan dengan pedang.  

Era ini berakhir dengan usaha orang Eropa mengkaji Islam 
secara menyeluruh dibadingkan kajian-kajian sebelumnya. Era ini 
juga menandai akhir kajian Islam yang berorientasi penginjilan 
dan mulainya simbiosis antara kajian dengan tujuan-tujuan 
kekuasaan.  

Abad XIX 

Perkembangan sarana transportasi dan komunikasi 
memungkinkan orang-orang Eropa, baik pedagang maupun 
penginjil lebih leluasa mengunjungi negeri-negeri muslim. 
Mereka dapat berdialog langsung dengan orang-orang Islam. 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

102  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Perdebatan antara pemimpin atau ulama Islam dengan 
pemimpin atau pendeta Kristen juga sering terjadi.14  

Era ini juga ditandai dengan tumbuhnya historisisme, yaitu 
gagasan yang memandang bahwa kejadian-kejadian penting, 
seperti tumbuhnya agama dijelaskan sebagai sesuatu yang terkait 
dengan kejadian sebelumnya. Historisisme menolak pandangan 
bahwa ada sesuatu yang orisinil dan terlepas dari fenomena 
historis sebelumnya. Historisisme berimbas kepada pemikiran 
bahwa hanya orientalis yaitu pengkaji bahasa Arab, yang mampu 
melakukan studi Islam. Nabi Muhammad dan munculnya Islam 
menjadi perhatian utama kajian historisisme.  

Pertengahan abad XIX dan awal abad XX berbagai usaha 
dilakukan oleh para pengkaji agama di Barat untuk 
mengkonstruk ilmu agama. Filologi menjadi salah satu alat untuk 
mengkaji ilmu agama. Orientalisme kemudian berhubungan 
dengan usaha banyak universitas di Eropa untuk menemukan 
metode ilmiah dalam mempelajari agama. Pada abad XIX, kajian 
Islam tumbuh sebagai disiplin yang mandiri, terpisah dengan 
disiplin lainnya. Disiplin tersebut disebut dengan orientalisme. 

Orientalisme dan Abad XX 

Humanisme Barat klasik dengan minat terhadap kekayaan 
prestasi manusia dalam karya tulis berpengaruh dalam kajian 

                                                 
14Hal itu dicatat pula oleh Charles J. Adams. Ia melihat bahwa kajian 

Islam secara normatif dengan motivasi penginjilan (missionary) mengalami 
kemajuan pada abad XIX bersamaan dengan perkembangan teknologi, 
sosial, politik, dan ekonomi Barat. Kajian missionaris ditujukan untuk 
membuat umat Islam atau umat lain masuk dalam iman Kristiani. Di sisi lain 
muncul pula kajian apologi di kalangan umat Islam untuk membela agama 
mereka. Akan tetapi pada abad itu pula muncul bentuk kajian normatif lebih 
bersikap bersahabat kepada Islam, baik yang terkait dengan kalangan 
penginjilan ataupun tidak. Lihat Charles J. Adams. “Islamic Religious 
Tradition”, ed. Leonard Binder, The Study of Middle East: Research and 
Scholarship in the Humanities and the Social Sciences (New York etc.: John Wiley 
and Sons, t.t.)  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 103 

agama. Filologi abad XIX diilhami dengan romantisisme dan 
pencarian keagungan masa lalu, dan budaya atau entitas lain yang 
eksotis. Usaha menyelamatkan tradisi literatur kuno Islam 
dengan membuat edisi ilmiah manuskrip-manuskrip yang telah 
ada merupakan pencapaian besar orientalisme abad XIX. 
Pelatihan bagi para sarjana di dunia Islam, Eropa, atau Amerika 
Utara merupakan aktivitas yang dilakukan orientalisme sampai 
pertengahan awal abad XX. Para orientalis mulai merekonstruksi 
laporan kritis mengenai asal mula munculnya Islam sejak abad 
XIX.  

Uraian dari tulisan Richard C. Martin di atas menunjukkan 
bahwa orientalisme mengalami evolusi. Orientasi kepada 
kehidupan nyata dan praktis umat Islam lebih mendapatkan 
perhatian dibandingkan teks-teks atau sejarah masa lampau. 
Hidden agenda yang mungkin muncul dalam perkembangan baru 
orientalisme tidak lagi berupa usaha meragukan otentisitas al-
Qur‟an atau hadis, meskipun dalam berbagai kasus hal itu masih 
terjadi. Kajian sosial budaya sebenarnya merupakan kajian ilmiah 
yang sangat memungkinkan untuk digunakan demi kepentingan 
politik.  

Liberalisme Islam 

Tidak mudah untuk melacak semenjak kapan liberalisme 
Islam berkembang di Indonesia. Meskipun demikian Limited 
Group Discussion barangkali dapat diidentifikasi sebagai komunitas 
liberal pertama dalam tradisi intelektual Indonesia. 

Limited Group Discussion merupakan kelompok kajian yang 
didirikan di Yogyakarta oleh sejumlah aktivis muda, sebagian 
besar di antaranya adalah aktivis Himpunan Mahasiswa Islam 
(HMI). Kelompok tersebut terdiri atas Djohan Effendy, Ahmad 
Wahib, M. Dawam Rahardjo, M. Amien Rais, Kuntowijoyo, 
Ahmad Syafii Maarif, dan Masdar F. Mas‟udi. Limited Group 
Discussion bertujuan mengembangkan wacana keislaman melalui 
diskusi-diskusi rutin. Diskusi-diskusi tersebut dilakukan di 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

104  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

rumah A. Mukti Ali, guru besar IAIN Sunan Kalijaga dan salah 
seorang pendiri jurusan perbandingan agama di IAIN.  

A. Mukti Ali juga merupakan salah seorang yang 
mempelopori gerakan antaragama.15 Pendapat tersebut memiliki 
arti penting karena kajian Islam pada masa tersebut, khususnya 
di IAIN terbatas kepada kajian-kajian agama secara normatif. 
Kajian-kajian agama lebih menekankan kepada penguasaan ilmu-
ilmu Islam tradisional, seperti fiqh, hadis, tafsir, tauhid, tasawuf, 
falak, serta ilmu bahasa Arab.16  

Limited group Discussion mencerminkan adanya pergulatan 
intelektual di kalangan sejumlah aktivis muda Islam. Bukti 
sejarah pergulatan tersebut dapat dilihat dalam buku Ahmad 
Wahib yang berjudul Pergolakan Pemikiran Islam.17 Buku tersebut 
hingga sekarang masih tetap diterbitkan yang menunjukkan nilai 
penting buku tersebut dalam ranah perkembangan pemikiran 
Islam di Indonesia. Buku itu pula yang menempatkan Ahmad 
Wahib sebagai salah satu tokoh Islam liberal awal.18  

Tokoh-tokoh Limited Group Discussion kemudian tetap 
berperan dalam persemaian gagasan liberal. Nurcholishh Madjid, 
terutama sepulang dari studi S3 di Chicago University Amerika, 
melontarkan gagasan-gagasan yang masih tabu di kalangan umat 
Islam Indonesia sejak tahun 1970, seperti tentang sekularisasi 
dan pluralisme agama. Meskipun secara kelembagaan Limited 
Group Discussion tidak memiliki peran yang berarti karena berada 
di luar wilayah kekuasaan, keberadaannya memiliki andil besar 
dalam percaturan intelektual Islam di Indonesia. Para pegiatnya 
tetap menjadi tokoh yang diperhitungkan dalam berbagai kasus 
yang menyangkut ujian terhadap kebebasan berpikir dan 
beragama di Indonesia. M. Dawan Rahardjo misalnya menjadi 

                                                 
15Zuly Qodir, Islam Liberal: Paradigma Baru Wacana dan Aksi Islam 

Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003).  
16Mudzhar, Pendekatan…, 1-3.  
17Lihat Ahmad Wahib, Pergolakan Pemikiran Islam (Jakarta: LP3ES, 1995).  
18Lihat Barton, Gagasan …, 56.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 105 

pembela yang bersemangat terhadap eksistensi Ahmadiyah, 
utamanya setelah kasus revitalisasi fatwa MUI tentang 
Ahmadiyah sebagai aliran di luar Islam.19 Dawam pun menjadi 
salah satu kontributor dalam situs resmi Jaringan Islam Liberal.20  

Harun Nasution dan Kebijakan Kajian Agama di IAIN 

Harun Nasution adalah salah satu tokoh yang cukup besar 
memberikan sumbangan dalam perkembangan pemikiran Islam. 
Fachry Ali memasukkan Harun Nasution sebagai salah satu 
tokoh yang berpengaruh besar terhadap perkembangan IAIN 
kontemporer, selain Nurcholish Madjid dan Munawir Syadzali. 
Harun dipandang berjasa dalam memberikan dasar-dasar logika 
pemahaman keislaman dalam struktur sivitas akademika lembaga 
perguruan tinggi Islam.21  

Harun Nasution merupakan tipikal intelektual Islam yang 
menggabungkan tradisi pendidikan Islam klasik dengan 
pendidikan Barat. Setamat Hollandsch-Inlandsche School (HIS), 
ia melanjutkan studi Islam ke studi tingkat menengah yang 
bersemangat modernis di Moderne Islamietsche Kweekschool 
(MIK). Studi di perguruan tingginya pun ditempuh di Fakultas 
Ushuluddin Universitas Al-Azhar―tidak sampai 
selesai―kemudian dilanjutkan di Universitas Amerika (Kairo). 
Studi S2 dan S3 ditempuh di Universitas McGill Kanada. 

Harun menjadi salah satu tokoh yang menjadi sasaran 
kecaman orang-orang yang anti gagasan Islam liberal. Adian 
Husaini memandangnya sebagai pioner pengembangan Islam 
liberal di Indonesia,22 dan Hartono Ahmad Jaiz menyebutnya 

                                                 
19Lihat Fatwa Munas VII Majelis Ulama Indonesia 2005. 
20Lihat www.islamlib.com  
21Fachry Ali dalam Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo (ed.), 

Problem dan Prospek IAIN: Antologi Pendidikan Islam (Jakarta: Departemen 
Agama RI, 2000), 381. 

22Adian Husaini, Islam Liberal: Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan, dan 
Jawabannya (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), 26.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

106  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

sebagai orang yang bertanggung jawab terhadap terjadinya 
sekularisasi dan “pemurtadan” di IAIN.23 Zuly Qodir pun 
mengakui bahwa Harun Nasution berperan penting dalam 
mengembangkan IAIN Syarif Hidayatullah sebagai mazhab 
pemikiran Islam yang khas. Zuly mengkategorikan Harun 
sebagai intelektual Islam modernis yang identik dengan 
Mu‟tazilahnya Indonesia.24  

Pembaruan Pemikiran Islam Kontemporer 

Era 1990-an, perguruan tinggi Islam mengalami geliat dengan 
adanya upaya penerjemahan pemikiran tokoh-tokoh yang 
dipandang berbeda dari arus pemikiran Islam konvensional yang 
sebelumnya menguasai pendidikan di IAIN. Perkembangan 
tradisi fiqh, misalnya, diwarnai oleh Syalthût dengan fiqh 
muqârannya. Sementara itu, buku-buku yang banyak tersedia 
lebih merupakan buku daras (diktat) perkuliahan. Karya-karya 
Harun Nasution dan Nurcholish Madjid termasuk karya-karya 
kontemporer yang banyak merebut minat intelektual mahasiswa. 
Sentuhan Harun dan Nurcholish memunculkan nuansa baru 
dalam pemikiran di IAIN. 

Pengiriman para dosen dan pegawai Depag serta mahasiswa 
ke Barat memang memiliki pengaruh terhadap liberalisasi 
pandangan terhadap Islam. Akan tetapi, menurut Azyumardi 
Azra, liberalisasi Islam di Timur Tengah jauh lebih maju 
dibandingkan liberalisasi Islam sarjana muslim tamatan Barat.25 
Karena itu, pengkajian terhadap liberalisasi pemikiran Islam di 
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari karya dan pengaruh para 
tokoh Timur Tengah atau dunia Islam yang terpengaruh oleh 
metodologi Barat.  

                                                 
23Jaiz, Ada…, 45. 
24Qodir, Islam…, 63.  
25Azyumardi Azra, “Studi Islam di Timur dan Barat: Pengalaman 

Selintas”, Jurnal Ulumul Quran, no. 3 (1994), 18. 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 107 

Buku-buku Fazlur Rahman menjadi tren setelah mencuatnya 
nama ‟Nurcholish Madjid baru di kalangan mahasiswa IAIN. 
Pemikiran Rahman menjadi populer di antaranya karena 
persinggungannya dengan para mahasiswa IAIN yang 
mengambil studi di The University of Chicago, seperti 
Nurcholish Madjid, Ahmad Syafii Maarif, dan A. Qadri Abdillah 
Azizy. Buku Islam karya Fazlur Rahman adalah buku yang sangat 
banyak diminati dan memberikan wacana segar mengenai 
berbagai aspek kajian keislaman dengan menggunakan 
pendekatan sejarah. Buku Islam and Modernity juga memberikan 
pencerahan metodologi terhadap mahasiswa, khususnya 
berkaitan dengan penggunaan hermeneutika dalam kajian 
keislaman. Metode double movement Rahman menawarkan 
landasan metodologis bagi neomodernisme Islam. Perumusan 
hermeneutika dalam double movement menggiring kepada 
pencarian ide-ide dasar ajaran Islam yang memungkinkan 
penerapan syariat tanpa harus terjebak dalam hukum-hukum 
yang dihasilkan dari pemahaman ayat dan hadis secara parsial 
dan literal.  

Karya lain Rahman yang cukup mendapatkan perhatian, 
utamanya dari pemerhati perkembangan metodologi hukum 
Islam adalah buku Islamic Methodology in History. Buku tersebut 
menawarkan sebuah pandangan alternatif terhadap hadis dan 
beberapa aspek yurisprudensi Islam. Buku Islamic Methodology in 
History perlu dibaca secara intertekstual dengan buku The Origins 
of Islamic Jurisprudence karya Joseph Schacht. Karya Rahman 
tersebut merupakan kritikan terhadap tesis Schacht yang 
menolak validitas semua hadis.26  

                                                 
26Rahman menilai bahwa temuan Schacht tentang tidak adanya hadis 

Nabi Muhammad yang bisa diterima karena merupakan buatan generasi 
setelah Nabi terlalu berlebihan. Untuk kajian lebih lanjut tentang perdebatan 
mengenai tesis Schacht, lihat Akhmad Minhaji, Kontroversi Pembentukan 
Hukum Islam: Kontribusi Joseph Schacht, ter. Ali Masrur (Yogyakarta: UII Press, 
2001), 31-3.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

108  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Mohammad Arkoun menyajikan sebuah pendekatan baru 
yang menantang bagi pengkajian Islam. Ia mengembangkan 
pendekatan semiotika untuk mengkaji al-Qur‟an. Hasil kajian 
tersebut melahirkan karya-karya yang mampu memberikan 
alternatif bagi gagasan-gagasan Islam, misalnya tentang wanita.  

Karya Arkoun sangat diminati para mahasiswa Islam. The 
Rethinking of Islam pernah sangat populer dan menjadi 
pembicaraan luas di IAIN.27 Ia menolak penafsiran-penafsiran 
tentang Islam yang lahir dari upaya mitologisasi dan ideologisasi 
dan menolak karya-karya intelektual yang bersifat statis dan 
fragmentaris. Ia mengajukan upaya pemikiran kembali 
(rethinking) melalui konstruksi epistemologi dan kritik historis 
terhadap prinsip, pengertian dan definisi, dan alat-alat 
konseptual.28  

Berkat Arkoun pula, wacana strukturalisme, 
postrukturalisme, dan dekonstruksi mendapatkan tempat dalam 
kajian-kajian keislaman di Indonesia. Nama-nama Paul Ricoeur, 
Ferdinand de Saussure, Jacques Derrida, Michel Foucault, dan 
Jacques Lacan bukan lagi nama-nama asing bagi mahasiswa 
IAIN.29 Dekonstruksi yang diperkenalkan oleh Jacques Derrida 
sampai saat ini dipandang sebagai jalan alternatif untuk 
melompati blok-blok doktrin Islam yang terbentuk secara mapan 
sejak abad pertengahan Islam. Arkoun pun mengajak umat Islam 

                                                 
27Judul lengkap buku tersebut adalah Rethinking Islam: Common Question, 

Uncommon Answer (Oxford: Westview Press, 1994).  
28Lihat dalam pengantar buku Karya Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog 

Antaragama (Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya, 2000), xviii-xx.  
29Nama-nama tersebut dikaitkan dengan hermeneutika dan semiotik. 

Para tokoh tersebut umumnya dikelompokkan sebagai tokoh-tokoh 
hermeneutika, strukturalisme, dan post-strukturalis. Lihat uraian lebih lanjut 
tentang hubungan pemikiran Arkoun dengan hermeneutika dan semiotika 
dalam Ilyas Supena dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam 
(Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan Program Pascasarjana IAIN 
Walisongo, 2002). 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 109 

membaca ulang turâts dan mencari benang merah dengan 
modernitas.30 

Abdellahi Ahmed an-Naim dan gurunya, Mahmoud Ahmed 
Taha adalah dua sosok intelektual Sudan yang meraih 
popularitas besar di kalangan umat Islam. Buku karya Mahmoud 
Ahmed Thaha, The Second Message of Islam,31 dan karya An-Naim 
Toward Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights and 
International Law cukup mendapatkan perhatian besar, terutama 
di kalangan mahasiswa syariah.32  

An-Naim menerjemahkan gagasan Mahmoud tentang ajaran 
universal ayat-ayat Mekah dalam meninjau hubungan syariat 
dengan negara, khususnya berkaitan dengan hukum publik. 
Naim berangkat dari asumsi bahwa syariat bukanlah keseluruhan 
Islam, melainkan interpretasi terhadap teks yang dilakukan para 
ulama. Ia berpendapat bahwa ada aspek-aspek Islam dan syariat 
yang bersifat universal, tetapi ada pula ruang untuk perbedaan 
yang terkait dengan aspek-aspek sosiologis dan lokalitas. Dengan 
demikian, hubungan antara Islam dengan formulasi hukum 
Islam historis harus ditangguhkan terlebih dahulu untuk 
menemukan pesan-pesan Mekah.33 

                                                 
30Turâts adalah semua warisan pemikiran Islam, baik yang berupa al-

Qur‟an atau hadis, maupun karya-karya para ulama di sepanjang sejarah 
Islam mengenai berbagai persoalan keagamaan. Mencari hubungan yang 
tepat antara turâs dan tajdîd (menurut bahasa Hasan Hanafi) atau turâts dan 
hadâtsah adalah proyek dari banyak pemikir Islam kontemporer. Dalam 
konteks itulah, berbagai metode Barat diadaptasi atau diadopsi untuk 
meninjau kembali ajaran Islam yang tidak relevan lagi dengan kebutuhan.  

31Diterjemahkan oleh Nur Rachman dan diterbitkan oleh elSAD 
Surabaya dengan judul Syariah Demokratik: the Second Message of Islam tahun 
1996. 

32Diterjemahkan oleh Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani dan 
diterbitkan oleh LKiS Yogyakarta dengan judul Dekonstruksi Syariah: Wacana 
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia, dan Hubungan International dalam Islam 
tahun 1994.  

33An-Naim, Syariah…, viiixx-xxi. 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

110  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Hassan Hanafi adalah tokoh selanjutnya yang turut 
menyumbangkan material bagi bola salju perkembangan 
pemikiran Islam kontemporer. Gagasan tentang kiri Islam, 
oksidentalisme, agama dan revolusi, dan turâts dan tajdîd sempat 
menjadi tren di kalangan perguruan tinggi Islam, khususnya 
IAIN. Buku Kazuo Shimogaki yang berjudul Kiri Islam 
mendapatkan perhatian khusus,34 utamanya karena buku 
tersebut diberi kata pengantar oleh Abdurrahman Wahid.35 

Hanafi menganalisis berbagai ideologi-ideologi kontemporer 
yang berasal dari Barat yang ditawarkan di tengah-tengah 
masyarakat Islam. Kondisi tersebut memberikan sumbangan 
bagi tumbuhnya fundamentalisme Islam.36  

Tokoh yang menjadi buah bibir selanjutnya dan secara 
metodologis sangat concern dengan persoalan pemahaman al-
Qur‟an dengan menggunakan hermeneutika adalah Nasr Hâmid 
Abû Zayd. Zayd sampai kepada kesimpulan bahwa al-Qur‟an 
adalah produk budaya (intâj al-tsaqâfî). Zayd sejak masa muda 
banyak dipengaruhi oleh para pemikir sastra. Ia merasa 
mendapatkan pencerahan dari kalangan yang bergelut di bidang 
sastra seperti Luthfi Manfalûtî, Khâlid Muhammad Khâlid, dan 
„Ali Mahmûd Thâhâ.37  

Al-Jabîrî, seorang tokoh yang berjasa dalam merekonstruksi 
perkembangan Islam sehingga menjadi sistem ajaran yang 
terstruktur dan mapan. Ia menemukan ada tiga alur 
perkembangan Islam yang membentuk pemikiran dan praktik 

                                                 
34Judul lengkapnya, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah 

Kritis Pemikiran Hasan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula 
(Yogyakarta: LKiS, 2004).  

35Lihat Ibid., ix-xvi.  
36Kajian tersebut dapat dibaca dalam Hasan Hanafi, Islam in The Modern 

World, Tradiition, Revolution, and Culture, vol. 2 (Heliopolis: Dar Kebaa 
Bookshop, 2000). 

37Hamka Hasan dalam pengantar buku Nasr Hamid Abu Zayd, Menalar 
Firman Tuhan: Wacana Majaz dalam Al-Qur’an menurut Mu’tazilah, ter. 
Abdurrahman Kasdi dan Hamka Hasan (Bandung: Mizan, 2003), 13-5.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 111 

Islam saat ini. Tiga alur tersebut adalah bayânî, burhânî, dan irfânî. 
Ketiga alur tersebut muncul karena persinggungan al-Qur‟an 
dengan berbagai kebudayaan yang ada saat itu.  

Proyek Al-Jabîrî sebenarnya tidak dapat dilepaskan dari 
persoalan turâts dan hadâtsah (tajdîd). Al-Jabîrî secara terang-
terangan menantang klaim kaum fundamentalis (shahwah 
islâmiyyah) bahwa umat Islam telah tidur dalam waktu yang lama. 
Kebangkitan Islam dan upaya kembali kepada ushul hanyalah 
sebuah upaya rekonstruksi dan perluasan kembali perubahan 
dengan cara yang kaku.38  

Resonansi karya Al-Jabîrî dapat dilihat pada perkembangnya 
post-tradisonalisme yang menjadikan pemetaan Al-Jabîrî sebagai 
sarana untuk melawan kemapanan pemikiran Islam yang mapan 
yang didasarkan atas epistemologi bayânî.  

Perkembangan Metodologi Studi Islam di IAIN  

Peran IAIN dalam persebaran pemikiran Islam yang modern 
tidak dapat diabaikan bagi mereka yang meneliti pertumbuhan 
pemikiran Islam di Indonesia. Keinginan untuk mendirikan 
sekolah tinggi Islam telah menjadi impian sebagian tokoh 
muslim. Keinginan tersebut muncul karena pendidikan Islam 
yang ada, khususnya pesantren, mengambil jarak dengan 
perubahan yang pada saat itu identik dengan westernisasi.  

Pada perkembangannya, IAIN melahirkan pemikiran Islam 
yang bercorak intelektual dan tidak ideologis. Wacana 
demokrasi, hak asasi manusia, kesetaraan gender, kebudayaan, 
dan dialog antaragama berkembang pesat di IAIN. Islam tidak 
lagi dipandang sebagai sarana pemersatu emosional atau alat 
mobilisasi massa, melainkan sebagai bentuk pengembangan 

                                                 
38Lihat uraian tentang pemikiran al-Jabîrî mengenai turâts dan 

hadats/tajdîd dalam Armando Salvatore, “The Rational Authentication of Turath 
in Contemporery Arab Thought: Muhammad al-Jabiri and Hasan Hanafi”, Jurnal 
Muslim World, no. 3-4 (2005).  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

112  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

wacana dan dialog untuk menemukan kebenaran dan rahmat 
bagi alam. 

Berbagai ragam pendekatan dan kajian menjadikan IAIN 
kaya dengan produk pemikiran. Tidak jarang produk pemikiran 
IAIN bersifat progresif sehingga melahirkan kesenjangan 
dengan keyakinan dan pemikiran yang ada di masyarakat muslim 
tradisional maupun modern. Kritik sejarah dan metodologis 
membuat agama bukan saja sebagai bentuk panduan dan 
tuntunan hidup, melainkan sebagai bentuk objek kajian. 

Perubahan orientasi tersebut berimbas kepada studi Islam di 
IAIN. Berbagai pendekatan kontemporer yang berkembang di 
Barat pun berpengaruh kepada pola studi Islam di PTAI. Secara 
umum, tren studi Islam di Barat dapat diklasifikasikan menjadi 
empat. Pertama adalah pendekatan humaniora, seperti 
antropologi, sejarah, filologi, filsafat, dan ilmu bahasa. Kedua 
menggunakan pendekatan teologi. Ketiga, menggunakan 
pendekatan ilmu-ilmu sosial, seperti sosiologi, politik, dan 
psikologi. Keempat, menggunakan studi area, yang 
mempergunakan studi interdisipliner di dalamnya.39 Berbagai 
tren tersebut sebenarnya juga menunjukkan berbagai tahap 
dalam evolusi metodologi studi Islam di Barat.  

Konsekuensi logis ketika agama dijadikan sebagai bentuk 
kajian adalah terjadinya pemisahan antara objek dan subyek. 
Objektivitas kajian menuntut upaya transendensi pengkaji 
dengan yang dikaji. Transendensi yang dimaksud di sini adalah 
upaya pemisahan secara emosional dan normatif agar dapat 
mencandra ajaran maupun realitas agama secara jernih. 

Kecenderungan itulah yang terkadang membuat nilai-nilai 
ajaran Islam tidak cukup dihayati sebagai sebuah tuntutan, 
melainkan sebagai sebuah wawasan. Agama ditempatkan sebagai 
objek yang mengakibatkan tercerabutnya penghayatan agama 
                                                 

39A. Qodri A. Aziziy, “Pendekatan ilmu-ilmu Sosial dalam Kajian Islam: 
Sebuah Overview,” ed. Amin Abdullah dkk., Mencari Islam: Studi Islam dengan 
Berbagai Pendekatan (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2000), 132-4.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 113 

sebagai nilai-nilai ruhani. Akibatnya, seringkali orang mengkaji 
agama, tetapi perilakunya tidak mencerminkan ajaran-ajaran 
agama tersebut. Itu pula yang menjadi kritik kaum fundamentalis 
terhadap para mahasiswa IAIN, terutama yang dikategorikan 
“liberal.”40 Dalam konteks tersebut, institusi IAIN menjadi 
tempat berkembangnya liberalisme dalam beragama. Hal itu 
terjadi sebagai konsekuensi pendidikan yang menempatkan 
agama sebagai objek ilmu sehingga hal-hal yang sakral 
mengalami proses desakralisasi.  

Itulah konsekuensi logis upaya memajukan IAIN sebagai 
lembaga keilmuan dan intelektual. Kaum liberal mendapatkan 
habitat yang tepat di IAIN. Para pengambil kebijakan di IAIN 
pun tampaknya tidak menolak kecenderungan kajian-kajian 
Islam yang “nakal” tersebut dan lebih melihat itu sebagai 
dinamika dan proses pendewasan pemikiran. 

Mazhab Ciputat dan mazhab Sapen, sebagaimana 
dikemukakan Zuly Qodir,41 atau mazhab Ngaliyan, yang coba 
diangkat oleh sebagian mahasiswa Fakultas Syariah IAIN 
Walisongo, merupakan arus dari persebaran gagasan liberal 
tersebut. Mereka terdiri atas orang-orang yang berpikiran maju 
dan aktivis organisasi kemahasiswaan, baik ekstra maupun intra. 
Pelebaran minat dan perhatian mahasiswa IAIN terhadap 
berbagai persoalan sosial membuat tuntutan terhadap “melek 
politik‟ dan “melek sosial” tidak dapat lagi diabaikan. Pendidikan 
IAIN dengan berbagai pendekatannya ternyata membuka 
peluang alumni IAIN mampu berbicara dalam berbagai konteks.  

Liberalisme Islam, Orientalisme, dan Islamic Studies 

Islamic Studies dapat dipahami sebagai kajian mengenai Islam. 
Dalam tradisi intelektual Islam klasik, kajian mengenai Islam 

                                                 
40Untuk contoh, lihat Suara Hidayatullah, Edisi I/XIX Mei 2006.  
41Zuly Qodir, “Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah Penjajagan 

Awal”, Jurnal al-Jami’ah, no. 2 (2002), 354-400.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

114  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

terkait dengan upaya memahami ajaran Islam. Ilmu-ilmu 
tradisional Islam, seperti fiqh dan ushul fiqh, hadis, dan ilmu 
hadis, tafsir, dan ilmu tafsir, ilmu tasawuf, dan ushul al-din 
(teologi) membentuk kerangka dasar ilmu-ilmu tradisional Islam, 
di samping ilmu bahasa Arab, sebagai perangkat 
instrumentalnya.  

Karena itu, istilah ilmu agama Islam dengan mudahnya akan 
diasosiasikan dengan ilmu-ilmu tradisional Islam tersebut. Ilmu-
ilmu tersebut di kalangan masyarakat muslim, termasuk 
masyarakat muslim di Indonesia, telah melembaga dalam 
institusi pendidikan Islam, mulai dari pesantren sampai ke 
perguruan tinggi Islam (PTAI).  

Ilmu-ilmu tradisional Islam berangkat dari sebuah paradigma 
yang dibangun di atas otoritas teks, yaitu al-Qur‟an dan hadis. 
Metode utama yang digunakan adalah deduktif dan analogis. 
Metode tersebut terepresentasi secara baik dalam ushul fiqh 
Islam. Pandangan dunia yang melandasi metode tersebut adalah 
bahwa Tuhan, sebagai pembuat hukum dan aturan, menyatakan 
kehendaknya melalui tuntutan firmannya (khitâb). Karena itu, 
untuk memahami kehendak Tuhan harus dimulai dari analisis 
struktur firman Tuhan tersebut.  

Paradigma tersebut oleh Al-Jabîrî disebut dengan paradigma 
bayânî. Paradigma bayânî adalah pola pemahaman terhadap teks-
teks agama (Islam) yang didasarkan atas logika bahasa Arab. 
Paradigma tersebut menjadi paradigma dominan dalam 
khazanah intelektual Islam, khususnya intelektual Islam 
ortodoks, atas jasa Imâm Syâfi‟î, yang kemudian dikenal sebagai 
pendiri ushul fiqh. 

Pada perkembangannya, umat Islam berkenalan dengan 
ilmu-ilmu yang berkembang di Barat yang menekankan kepada 
kajian empiris. Ilmu-ilmu tersebut berorientasi kepada 
pemahaman fakta sosial dan interpretasi terhadap realitas sosial 
maupun nilai-nilai sosial. Persinggungan umat Islam dengan 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 115 

sistem pendidikan Barat juga berpengaruh terhadap 
intelektualitas Islam.  

Wacana dialog turâts dan tajdîd muncul sebagai respons umat 
Islam atas ketertinggalan mereka dari Barat. Dalam upaya 
mengejar ketertinggalan dari Barat tersebut umat Islam 
kemudian mengadaptasi metodologi keilmuan yang berkembang 
di Barat. Para intelektual muslim kontemporer mengupayakan 
dialog dengan peradaban Barat untuk mencari bentuk 
intelektualitas Islam yang lebih mampu berdialog dengan 
modernitas. 

Arus pemikiran Islam kontemporer yang digerakkan oleh 
tokoh-tokoh Islam kontemporer, seperti Fazlur Rahman, Al-
Jabîrî, dan Abû Zayd menunjukkan adanya perubahan dalam 
studi Islam di kalangan para intelektual Islam dalam rangka 
menyikapi perubahan sosial dunia.  

Di Indonesia sendiri, banyaknya dosen PTAI lulusan dari 
universitas-universitas di Barat membuat studi Islam mengalami 
transformasi yang sangat cepat. Berbagai pendekatan di Barat 
diambil alih dan dikembangkan oleh para sarjana muslim untuk 
mengkaji Islam. Para intelektual muda Islam dituntut untuk 
mampu menyelaraskan dimensi keagamaan yang kental dalam 
ilmu-ilmu Islam tradisional dan dimensi keilmuan dalam studi 
Islam kontemporer.  

Muncullah kemudian istilah normativitas dan historisitas 
dalam kajian Islam. Normativitas adalah kajian Islam yang 
menekankan dimensi keagamaan („ubûdiyah) yang berangkat dari 
upaya memahami teks agama. Sementara itu historisitas adalah 
upaya memahami praktik ajaran tersebut dalam dimensi realitas. 
Menurut M. Amin Abdullah, studi keilmuan (wilayah 
historisitas) mengandaikan pendekatan kritis, analitias, empiris, 
dan historis, sementara pendekatan keagamaan (normativitas) 
menuntut sikap memihak, ideologis, dan „amaliyah.42  

                                                 
42Abdullah, Studi  …, 104-5.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

116  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Dua ragam kajian Islam kontemporer menjadi dua sisi mata 
uang dalam studi Islam di Perguruan Tinggi Agama Islam 
(PTAI). Ragam kajian normatif, sebagaimana dicatat oleh M. 
Atho‟ Mudzhar, meliputi: 1) metodologi penelitian tafsir, 2) 
metodologi penelitian hadis, dan 3) ilmu ushul fiqh atau ilmu 
dasar-dasar fiqh.43 Sementara itu, ragam studi Islam historis 
meliputi empat bidang, yaitu 1) pendekatan humaniora, 2) 
pendekatan ilmu-ilmu sosial, dan 3) studi area, yang 
mempergunakan studi interdisipliner di dalamnya.44  

Dua ragam itulah yang selalu dalam proses tarik menarik 
dalam studi Islam di PTAI. Hal itu terjadi karena PTAI 
menanggung dua harapan sekaligus dari masyarakat, yaitu 
harapan agar PTAI menjadi lembaga kajian ilmiah dan harapan 
agar PTAI menjadi lembaga pendidikan keagamaan.45  

Hal tersebut berdampak kepada penelitian di bidang agama 
(Islam). Taufiq Abdullah menyatakan bahwa penelitian agama 
bersifat mendua karena penelitian itu, di satu sisi, dilakukan 
untuk mencari kebenaran agama, sedang di sisi lain penelitian 
tersebut dilakukan sebagai usaha menemukan dan memahami 
realitas empiris. Karena itu, terkadang terjadi kekaburan antara 
agama sebagai sesuai yang diyakini dan dihayati dan agama 
sebagai sasaran (subject matter) penelitian.46  

Problem-problem itulah yang menjadi bagian dinamika 
dalam studi Islam di PTAI. Hal tersebut bagi sebagian pihak 
dipandang sebagai sebuah berkah dan kemajuan dan studi Islam, 
namun bagi sebagian pihak dipandang sebagai ancaman bagi 
agama Islam itu sendiri.  

Pengaruh kajian Islam di Barat yang dilakukan oleh para 
orientalis terletak kepada titik tekan dalam kajian Islam. Islam 

                                                 
43Mudzhar, Pendekatan …, 1-2. 
44Aziziy, Pendekatan …, 132-4.  
45Abdullah, Studi …, 103-4.  
46Lihat Taufiq Abdullah dan Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian 

Agama: Sebuah Pengantar (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991), xii.  



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 117 

ditempatkan sebagai sebuah objek kajian ilmiah. Pendekatan dan 
metode ilmu-ilmu sosial dan humaniora menjadi instrumen 
penting dalam kajian Islam. Islam dipetakan sebagai sebuah 
ajaran, realitas sosial, dan realitas budaya. Karena itu, berbagai 
pendekatan yang digunakan disesuaikan dengan aspek Islam 
yang dikaji.  

Liberalisme Islam sebenarnya merupakan sebuah 
konsekuensi logis dari perkembangan berbagai pendekatan dan 
metodologi dalam studi Islam. Orientalisme berjasa dalam 
membuka pintu berbagai kemungkinan pendekatan dan 
metodologi dalam studi Islam. Terlepas dari motivasi yang 
sebagian bukan dilandasi oleh keilmuan, sumbangan orientalisme 
terhadap studi Islam tidak dapat diabaikan begitu saja.  

Banyak naskah dan tokoh Islam yang kemudian dikenal luas 
di dunia Islam akibat kajian para orientalis. Ibnu „Arabî, Rabî‟ah 
al-Adawiyyah, Jalâl al-Dîn Rûmî adalah beberapa nama yang 
sangat populer dalam studi tasawuf. Popularitas mereka antara 
lain dipengaruhi oleh tulisan para orientalis yang 
mempopulerkan karya, kehidupan, dan pemikiran mereka.  

Kaum orientalis juga membantu pengayaan materi studi 
Islam. Studi Islam tradisional yang bersifat normatif kemudian 
dikembangkan dengan pendekatan historis sehingga 
memberikan cakrawala baru dalam studi Islam. Kecenderungan 
dogmatisme dalam studi Islam klasik mulai berkurang dengan 
adanya berbagai wacana baru.  

Catatan Akhir 

Liberalisme Islam sebenarnya merupakan konsekuensi logis 
dari penggunaan berbagai pendekatan Islam kontemporer. 
Modernitas telah menghasilkan perkembangan ilmu 
pengetahuan yang luar biasa. Perkembangan ilmu sosial dan 
humaniora membuat pilihan pendekatan dan metodologi studi 
Islam semakin terbuka. Islam pun sebagai agama akhirnya tidak 
luput dari perkembangan tersebut ketika perangkat metodologis 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

118  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

dalam ilmu sosial dan humaniora dipergunakan dalam studi 
Islam.  

Orientalisme, terlepas dari berbagai kritikan yang ditujukan 
kepadanya, berjasa dalam membuka pintu bagi perkembangan 
ilmu-ilmu keislaman. Pengabdian mereka terhadap studi Islam 
berpengaruh dalam proliferasi bidang studi Islam. Fenomena 
tersebut adalah sebuah realitas yang harus disikapi dengan bijak 
sehingga studi Islam dapat terus berkembang tanpa kehilangan 
spirit dasar Islam.●  

Daftar Pustaka 

Abdellahi Ahmed an-Naim, Dekonstruksi Syariah: Wacana 
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia, dan Hubungan International 
dalam Islam, ter. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani 
(Yogyakarta: LKiS, 1994).  

Adian Husaini, “Liberalisasi Islam di Indonesia.” Makalah 
disampaikan pada acara A Two Days Workshop: on Islamic 
Civilization Studies yang diselenggarakan Universitas Sultan 
Agung dan ICMI Orwil Jateng di tanggal 21-23 Juli 2006 
Bandungan. 

___________, Islam Liberal: Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan, dan 
Jawabannya (Jakarta: Gema Insani Press, 2002). 

Akhmad Minhaji, Kontroversi Pembentukan Hukum Islam: Kontribusi 
Joseph Schacht, ter. Ali Masrur (Yogyakarta: UII Press, 2001).  

Ahmad Wahib, Pergolakan Pemikiran Islam (Jakarta: LP3ES, 
1995).  

Armando Salvatore, The Rational Authentication of Turath in 
Contemporery Arab Thought: Muhammad al-Jabiri and Hasan 
Hanafi, Jurnal Muslim World, no. 3-4 (2005). 

Azyumardi Azra, “Studi Islam di Timur dan Barat: Pengalaman 
Selintas”, Jurnal Ulumul Quran, no. 3 (1994).  

Charles J. Adams. “Islamic Religious Tradition”, ed. Leonard 
Binder, The Study of Middle East: Research and Scholarship in the 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 119 

Humanities and the Social Sciences (New York etc.: John Wiley 
and Sons, t.t.).  

Cyrill Glasse, Ensiklopedi Islam Ringkas, ter. Ghufron A. Masadi 
(Jakarta: Raja Gafindo Persada. 1996).  

Fachry Ali dalam Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo 
(ed.), Problem dan Prospek IAIN: Antologi Pendidikan Islam 
(Jakarta: Departemen Agama RI., 2000). 

Fatwa Munas VII Majelis Ulama Indonesia 2005. 
Fazlur Rahman, Rethinking IsLam: Common Question, Uncommon 

Answer (Oxford: Westview Press, 1994). 
Fuad Jabali dan Jamhari (peny.), IAIN dan Modernisasi di Indonesia 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2002). 
Hartono Ahmad Jaiz, Ada Pemurtadan di IAIN (Jakarta: Pustaka 

al-Kautsar, 2005). 
Hasan Hanafi, Islam in The Modern World, Tradition, Revolution, and 

Culture, vol. 2 (Heliopolis: Dar Kebaa Bookshop, 2000).  
Ilyas Supena dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum 

Islam (Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan 
Program Pascasarjana IAIN Walisongo, 2002).  

Kazuo Shimogaki, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: 
Telaah Kritis Pemikiran Hasan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan 
M. Jadul Maula (Yogyakarta: LKiS, 2004).  

Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo (ed.), Problem dan 
Prospek IAIN: Antologi Pendidikan Islam (Jakarta: Departemen 
Agama RI, 2000). 

M. Amien Abdullah, Studi Islam: Normativitas Atau Historisitas? 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997). 

M. Atho‟ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). 

Muhammad „Âbid al-Jabîrî, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabî: Dirâsah 
Tahlîliyyah Naqdiyyah li Nadzm al-Ma’rifah fî al-Tsaqâfah al-
Islâmiyyah (Beirut: Markaz al-Tsaqâfî al-„Arabî, 1993). 



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di IAIN 
___________________________________________________________ 

120  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Nasr Hamid Abû Zayd, Menalar Firman Tuhan: Wacana Majaz 
dalam Al-Qur’an menurut Mu’tazilah, ter. Abdurrahman Kasdi 
dan Hamka Hasan (Bandung: Mizan, 2003). 

Richard C. Martin “Islamic Studies: History of the Field”,  peny. 
Nur A. Fadil Lubis, Introductory Readings: Islamic Studies 
(Medan: IAIN Medan Press, 1998). 

Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antaragama (Yogyakarta: 
Yayasan Bentang Budaya, 2000). 

Sanihu Munir, Islam Meluruskan Kristen: Islam Liberal dan Pluralis 
itu Kebangkitan ataukan Penyimpangan Islam? (Surabaya: Victory 
Press, 2004). 

Suara Hidayatullah, Edisi I/XIX Mei 2006. 
Taufik Abdullah dan Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian 

Agama: Sebuah Pengantar (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991). 
www.islamlib.com.  
Zuly Qodir, “Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah 

Penjajagan Awal”, Jurnal al-Jami’ah, no. 2 (2002). 
___________, Islam Liberal: Paradigma Baru Wacana dan Aksi 

Islam Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003). 


	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	05 Utama XI_Ahwan Fanani.pdf

