ISSN 1411-3457

Jurmal Studi Kngn Z

Volume XI» Nomor 1 « Juni 2007

LAKH HISTORIS
/ABAD XVI-XX
ra Khaldan

| MENYIBAK
IMBOLIK ORIENTALISME
7 Vswahyudi

| OR!ENTALISME
ANTARPERADABAN
Murtiallah

ETAS JALAN KE ARAH
JOLOGIH STUD! ISLAM

IBERALISME 1SLAM,
STUDIISLAM DI IAIN
Ahwan Fanani

E AGAMA DI INDONESIA
AORDE BARU
ul Makeir Ro'uf

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Rendra Khaldun

Iswahyudi
Mutiullah

Afrizal

Ahwan Fanani

LEPAS
Miftahul Huda

Ismail Thoib
Abdul Mukti Ro’uf

Ahmad Fathan Aniq

U1LAS BUKU
Fachrizal Halim

INDEKS

ISI

Telaah Historis Perkembangan
Orientalisme Abad XVI-XX e 1-26
Menyibak Kekerasan Simbolik
Orientalisme ® 27-52

Orientalisme dan Upaya

Dialog Antarperadaban e 53-72
Mengarifi Orientalisme:

Meretas Jalan ke Arah Integrasi
Epistemologi Studi Islam e 73-92

Orientalisme, Liberalisme Islam,
dan Pengembangan Studi Islam

di IAIN e 93-120

Membaca Teks Hadis: Antara Makna
Literal dan Pesan Utama e 121-140
Menggagas Reformasi Pendidikan Islam:
Telaah Filosofis Paradigmatik e 141-156
Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia
Pasca Orde Baru @ 157-176

Rejection of Perda Zakat in East Lombok:

Public Criticism on Public Policy e 177-
198

Self-Criticism to Arab and Muslim
Intellectuals ® 199-212



ORIENTALISME, LIBERALISME ISLAM,
DAN PENGEMBANGAN STUDI ISLAM DI TAIN

Ahwan Fanani*

Abstract

The recent development of Islamic Studies in LAIN (The State Institute
Sor Islamic Studies) shows a trend to combine Islamic studies based on
traditional approaches and methods with that employed in Western
universities or orientalism. The trend is promoted by Indonesian scholar
graduates from Western Universities, and results in the growth of Islamic
liberalism. To some Islamic revivalism advocates, the trend is considered
misleading, and LAIN with its lecturers pursuing studies in Western
universities are accused to be agents of Islamic liberalism in Indonesia.
Contrarily, some Islamic scholars see the trend as a bright future for
development of Islamic studies in Indonesia. The situation puts LAIN in a
dilemma either to keep on traditional approaches and methods or to adopt
deliberately new ones coming from Western tradition. In my opinion, LAIN
should apply them both and combine them to promote better future of
Islamic studies in Indonesia.

Keywords: Orientalisme, Liberalisme Islam, Studi Islam, IAIN.

PERAN TAIN dalam persebaran pemikiran Islam yang modern
tidak dapat diabaikan untuk meneliti pertumbuhan pemikiran
Islam di Indonesia. Keinginan untuk mendirikan sekolah tinggi
Islam, seperti IAIN, muncul antara lain karena pendidikan Islam
yang ada, khususnya pesantren, mengambil jarak dengan
perubahan yang pada saat itu identik dengan westernisasi.

*Penulis adalah dosen di Fakultas Tarbiyah IAIN Walisongo Semarang,.
e-mail: aristofanani@yahoo.co.id

Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 93


mailto:aristofanani@yahoo.co.id

Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Sekolah Tinggi Islam, nama yang diajukan pada awalnya,
dimaksudkan untuk mencetak intelektual yang memiliki basis
pengetahuan keislaman dan kebudayaan yang kuat. Gagasan
Satiman dan Hatta tentang pendirian Sekolah Tinggi Islam
dilandasi empat pokok pikiran,! yaitu pertama, kesadaran bahwa
umat Islam tertinggal dalam bidang pendidikan dibandingkan
nonmuslim;  kedua, masyarakat nonmuslim maju karena
mengadopsi cara Barat dalam sistem pendidikan mereka; £eziga,
perlunya menghubungkan sistem pendidikan Islam dengan dunia
internasional; keezpat, unsur lokal penting diperhatikan dalam
pendidikan Islam.

Pada perkembangannya, studi Islam di PTAI ternyata tidak
bisa dilepaskan dari kerangka studi Islam yang umum di berbagai
belahan dunia Islam, khususnya di Mesir dan Arab Saudi. Studi
Islam di PTAI tidak lepas dari ilmu-ilmu tradisional Islam, yaitu
tigh, ushul figh, hadis, ilmu hadis, tafsir, ilmu tafsir, ilmu kalam,
dan bahasa Arab. Wacana Islam secara normatif menjadi wacana
dominan di PTAI terlebih PT'AI di daerah-daerah.

M. Atho’ Mudzhar mencatat ada 3 jenis metodologi
konvensional yang berkembang di IAIN Walisongo, utamanya
sebelum tahun 1970-an.? Pertama, metodologi penelitian tafsir
yang terkait dengan topik-topik yang sekarang terangkum dalam
ulumul Qur’an. Kedna, metodologi penelitian hadis yang
terangkum dalam ilmu musthalah hadis. Kezzga, ilmu ushul figh
atau ilmu dasar-dasar figh.

Tiga metodologi konvensional tersebut kemudian dikenal
sebagai metodologi yang berbasis kepada paradigma baydini.

Lihat Fuad Jabali dan Jamhari (peny.), LAIN dan Modernisasi di Indonesia
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 2002), 3-4.

2M. Atho’ Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 1-2.

3Sebutan paradigma baydni dikemukakan pertama kali oleh Muhammad
‘Abid al-Jabiti. Istilah baydns, sebagai sebuah metode ijtihad, sebenarnya telah
dikenal dalam tradisi ushul figh Islam. Akan tetapi paradigma baydni sebagai

94 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Paradigma baydni adalah paradigma studi dan pemikiran Islam
yang berbasis kepada teks, yaitu al-Qur’an dan hadis dan
mengutamakan proses berpikir deduktif-analogis. Paradigma
semacam itu dikenal pula dengan sebutan studi Islam secara
normatif sebagai lawan dari studi Islam kontemporer yang
bersifat historis atau deskriptif.*

Perkenalan dengan studi Islam di Barat berlangsung sejalan
dengan perubahan kiblat studi Islam dari Timur Tengah ke
Barat. A. Mukti Ali adalah tokoh yang dikenal sebagai pelopor
perubahan kiblat PTAI dari Timur Tengah ke Barat. Ketika
menjabat Menteri Agama tahun 1971-1978, ia banyak
mengirimkan dosen PTAI (IAIN) ke negara-negara Barat. Hal
itu dapat dipahami karena Ali sendiri mendapatkan gelar MA
dari McGill University di Kanada.>

Perkenalan dengan studi Islam di Barat membuat studi Islam
di PTAI mengalami perkembangan pesat, terutama dari sudut
metodologi dan pendekatannya. Studi Islam tidak lagi terbatas
kepada ilmu-ilmu tradisional Islam dengan metodologi
konvensional, melainkan menjadi luas dengan penggunaan
disiplin ilmu sosial dan humaniora. Persentuhan antara IAIN
dengan lembaga-lembaga pendidikan Barat membuka pintu bagi
pengkajian Islam yang lebih bersifat metodologis dan historis.

Tren tersebut merupakan bagian dari proyek A. Mukti Ali
untuk mengubah citra IAIN sebagai lembaga pendidikan yang

sebuah paradigma dalam kajian Islam yang khas dalam tradisi ortodoksi
Islam diperkenalkan oleh al-Jabiri. Lihat Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Bunyah
al-‘Aql al-‘Arabi: Dirisah Tabliliyyah Naqdiyyah li Nadzm al-Ma’rifabh fi al-
Tsagafah al-Isiamiyyah (Beirut: Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi. 1993).

‘Pembedaan antara kajian Islam normatif dan historis di kalangan
akademisi PT'AI di Indonesia dipopulerkan oleh M. Amin Abdullah melalui
bukunya Studi Isiam: Normativitas Atan Historisitas? (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 1997).

5Lihat Dadi Darmadi dalam Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo
(ed.), Problem dan Prospek LAIN: Antologi  Pendidikan Islam (Jakarta:
Departemen Agama RI, 2000), 341.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 95



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

marjinal menjadi lembaga pendidikan yang lebih “disegani”.
Ketika banyak kalangan anak petani pedesaan yang masuk IAIN,
kultur TAIN berangsur menjadi kultur marginal. A. Mukti Ali
secara sistematis mengarahkan IAIN agar berorientasi kepada
modernitas.® Pengiriman para dosen ke negara-negara Barat
menjadi pilihan bagi perubahan kebijakan di PT'AI (IAIN) dalam
jangka panjang.

Kerjasama IAIN dengan Institut of Islamic Studies McGill
University, misalnya menghasilkan banyak lulusan yang berperan
di TAIN. Fuad Jabali dan Jamhari mengklasifikasikan ada tiga
generasi mahasiswa yang dikirim ke McGill University, yaitu
generasi 1950, 1970, dan 1990. Generasi pertama 1950 antara
lain diwakili oleh A. Mukti Ali, H. M. Rasjidi, Anton Timur
Jaelani, Tedjaningsih Kaylani, Mochtar Naim, Harun Nasution,
dan Kafrawi Ridwan. Harun Nasution adalah satu-satunya
peraih gelar Ph.D. Generasi kedua antara lain A. Hafizh Basuki,
Zaini  Muchtarom, Murni Djamal, Muhammad Idris,
Nouruzzaman Shiddiqy, Bisri Affandi, Saifuddin Ansyari, A.
Farichin Chumaidy, dan Muhammad Asy’ari.” Setelah vakum
beberapa saat, proyek tersebut betrlanjut kembali pada masa
Menteri Agama Munawwir Syadzali.

Sebagian besar dari nama-nama di atas menduduki peran
penting dalam perkembangan orientasi studi Islam di lingkungan
IAIN. Tidak mengherankan apabila pada masa-masa selanjutnya,
pengaruh studi Islam di Barat sangat terasa, khususnya di
program magister maupun program doktor. Secara kelembagaan
Harun Nasution adalah pelopor kajian Islam dengan
menggunakan metodologi Barat di IAIN.

Fenomena itulah yang kini menjadi sasaran krittk dari
beberapa pihak. Pengiriman para dosen IAIN ke luar negeri,
khususnya ke perguruan-perguruan tinggi di Barat, dipandang

Ibid., 16-7.
"Lihat Jabali dan Jambhari, L4IN..., 24.

96 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

sebagai biang keladi menjamurnya gagasan-gagasan nyeleneh
(menyimpang) yang bermunculan di IAIN. Hartono Ahmad Jaiz
secara  terang-terangan menganggap bahwa  pengiriman
mahasiswa/dosen ke luar negeri tersebut bertanggung jawab
terhadap proses pemurtadan di IAIN.8

Itu pula yang menjadi kritik kaum fundamentalis terhadap
para mahasiswa IAIN, terutama yang dikategorikan “liberal.”®
Dalam konteks tersebut, institusi IAIN menjadi tempat
berkembangnya liberalisme dalam beragama. Hal itu terjadi
sebagai konsekuensi pendidikan yang menempatkan agama
sebagai objek ilmu sehingga hal-hal yang sakral mengalami
proses desakralisasi. Itulah konsekuensi logis upaya memajukan
PTAI sebagai lembaga keilmuan dan intelektual. Kaum liberal
mendapatkan habitat yang tepat di PTAI Para pengambil
kebijakan di IAIN pun tampaknya tidak menolak kecenderungan
kajian-kajian Islam yang menggunakan pendekatan-pendekatan
baru tersebut dan lebih melihat itu sebagai dinamika dan proses
pendewasaan pemikiran.

Tren tersebut kemudian mendapatkan respons dari berbagai
pihak yang khawatir bahwa perkembangan studi Islam tersebut
melenceng dari dasar-dasar ajaran Islam. Perkembangan
revivalisme Islam di lingkungan perguruan tinggi umum
membuat wacana kembali kepada Islam murni sebagaimana
dipraktikkan oleh salaf al-shalih menguat. Kembali kepada ajaran
murni identik dengan kembali kepada ajaran Islam sebagaimana
dipraktikkan oleh generasi Islam pertama (kaum sa/af).'? Hal itu

8Hartono Ahmad Jaiz, Ada Pemurtadan di IAIN (Jakarta: Pustaka al-
Kautsar, 2005), 56.

9Untuk contoh, lihat Suara Hidayatullah, Edisi 1/XIX Mei 2006, 17.

WGerenasi salaf adalah generasi muslim pertama yang dipandang
memiliki wewenang dalam masalah agama. Generasi sa/af tersebut meliputi
sahdbat, tabi’in, dan b’ tabi’in. Generasi salaf dipandang sebagai generasi
panutan yang menjadi cerminan pelaksanaan Islam secara benar. Lihat dalam

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 97



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

tentu saja berbanding terbalik dengan kajian-kajian Islam
kontemporer yang justru mencoba memahami Islam melalui
perspektif-perspektif yang baru.

Kekhawatiran terhadap studi Islam yang berkembang di
PTAI di sebagian kalangan bahkan mengarah kepada kecurigaan
adanya konspirasi missionaris di luar negeri (Barat) untuk
meracuni pemikiran Islam. Karena itu, kajian kristologi yang
berkembang di kalangan umat Islam guna membendung
kristenisasi pun mulai memasukkan beberapa wacana yang
berkembang di PTAI sebagai bagian dari kajian kristologi.!!
Secara khusus Adian Husaini menyebutkan bahwa di Fakultas
Syariah TAIN Walisongo Semarang, sejumlah siswa melakukan
tindakan yang sama seperti yang telah dilakukan kaum Yahudi
dan Nasrani, khususnya di Barat, yang melegalkan perkawinan
sejents.!?

Secara umum, perkembangan akademis di IAIN sebenarnya
menunjukkan sebuah tren keilmuan yang dikembangkan oleh
para orientalis, dan kemudian oleh islamisis. Tren tersebut
merupakan sebuah fenomena menarik untuk dikaji karena
adanya pergeseran kiblat pemikiran dari Timur Tengah yang

Cyrill Glasse, Ensiklopedi Isiam Ringkas, ter. Ghufron A. Masadi (Jakarta: PT
Raja Gafindo Persada. 1996), 351.

Sanihu Munir, seorang ahli Kiristologi versi Islam kontemporer,
menyampaikan dugaan mengenai sebab “keanchan” sikap pendukung Islam
pluralis dan liberal. Ia menduga bahwa kekeliruan kesimpulan dan kesalahan
arah yang dilakukan oleh pendukung Islam pluralis dan liberal antara lain
disebabkan mereka latah dan patuh mengikuti setiap ajaran dan nasehat
ilmuwan pluralis tentang Kristen dan memiliki komitmen untuk melindungi
kemusyrikan Kristen. Sanihu Munir, Islam Meluruskan Kristen: Islam Liberal
dan Pluralis itu Kebangkitan atankan Penyimpangan Islam? (Surabaya: Victory
Press, 2004), 229.

12[ jhat Adian Husaini, “Liberalisasi Islam di Indonesia.” Makalah
disampaikan pada acara A Two Days Workshop: on Islamic Civilization Studies,
yang diselenggarakan Universitas Sultan Agung dan ICMI Orwil Jateng 21-
23 Juli 2006 di Bandungan, 4.

98 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

berorientasi normatif menuju Barat yang cenderung historis.
Tulisan ini merupakan usaha untuk melihat benang merah antara
metode kajian Islam dengan tumbuhnya liberalisme Islam di
kampus-kampus Perguruan Tinggi Agama Islam (PTAI) akibat
belajar di sarang orientalis.

Tren Kajian Islam di Kalangan Orientalis

Orientalisme dalam pengertian yang luas adalah kajian
ketimuran. “Timur” dalam konteks ini dilihat dalam sudut
pandang tertentu, yaitu dalam sudut pandang Barat. Istilah
Timur dan Barat sebenarnya lebih menunjuk kepada kesatuan
peradaban dibandingkan sebagai kesatuan geografis. Australia,
misalnya, secara geografis segaris bujur dengan Indonesia, tetapi
Australia tidak dikategorikan sebagai Timur, melainkan Barat.
Karena itu, orientalisme lebih mengarah kepada kajian terhadap
kelompok-kelompok peradaban atau yang berada di luar Barat.
Kajian orientalis mencakup kajian terhadap agama dan
masyarakat Timur, seperti agama Islam, Hindu, Budha,
Konfusianisme, dan sebagainya.

Kajian Islam yang dilakukan oleh orientalis sebenarnya telah
berlangsung lama. Richard C. Martin menguraikan fase-fase
perkembangannya. Pada mulanya pandangan orang-orang Eropa
tethadap Islam dibentuk oleh pertimbangan teologis. Orang
Islam dipandang sebagai orang Arab keturunan Hajar (Hager),
dan karena itu Islam disebut sebagai hagerenes. Selanjutnya, kajian
Islam di kalangan orang Barat melewati fase-fase:!3 polemik
agama (800-1100 M), Perang Salib dan kesarjanaan Cluniac
(1100-1500 M), reformasi (1500-1650), penemuan dan
pencerahan (1650-1900), abad XIX, orientalisme abad XX.

1BUraian tentang evolusi kajian Islam di atas diadopsi dari Richard C.
Martin “Islamic Studies: History of the Field”, peny. Nur A. Fadil Lubis,
Introductory Readings: Islamic Studies (Medan: IAIN Medan Press, 1998), 19-31.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 99



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Polemik Agama (800-1100 M)

Pada era tersebut terjadi banyak perdebatan (mundzharah)
antara ulama-ulama Islam dengan tokoh-tokoh Kristen maupun
Yahudi. Perdebatan terkadang terjadi di ruang publik atau di
hadapan &balifah. Pihak Kiristen atau Yahudi yang terlibat
hanyalah kelompok Yahudi atau Nasrani yang berada dalam
wilayah kekuasaan Islam. Mereka dikategorikan sebagai dzzmmi.
Perdebatan tersebut umumnya menyangkut persoalan teologis.

Perang Salib dan Kesatjanaan Cluniac (1100-1500 M)

Pada abad XII tersebut, kajian Islam untuk kepentingan
missionaris dimulai, terutama bersamaan dengan dimulainya
Perang Salib. Penerjemahan al-Quran dan teks-teks Islam
lainnya dilakukan para pendeta Kristen sebagai timbangan dalam
melakukan serangan terhadap peradaban Islam. Al-Qur’an,
hadis, kitab sirah (sejarah hidup) Nabi Muhammad, dan teks-
teks yang utamanya menyerang Islam diterjemahkan ke bahasa
Eropa (Latin) sebagai senjata melawan orang Islam. Karya
Apologi al-Kindj, filosuf muslim pertama, yang berisi perdebatan
orang Islam dan Kristen diterjemahkan dan beredar luas sebagai
model diskursus dalam menghadapi argumentasi orang Islam.
Meskipun ada juga wusaha yang lebih ilmiah, seperti
penerjemahan karya-karya Ibnu Sina ke dalam bahasa Latin.

Reformasi (1500-1650)

Perubahan dalam bidang agama, politik, dan intelektual pada
era reformasi juga berimbas terhadap kajian Islam. Serangan
Sulayman (khalifah Turki) ke wilayah-wilayah Balkan dan usaha
memasuki Wina membuat orang Kristen Barat khawatir akan
ancaman Islam. Di Barat sendiri terdapat gerakan reformasi ang
digerakkan oleh Martin Luther untuk menantang dominasi
gereja Katholik dan melakukan pembaruan yang terwujud dalam
Protestanisme.

100 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Namun, pandangan orang-orang Protestan terhadap Islam
pun tidak banyak berbeda jauh dengan pandangan orang
Katholik. Mereka memandang Islam sebagai tubuh anti Kiristus,
sementara Muhammad sebagai kepalanya. Islam dipandang
sekedar sebagai bid'ah, bukan sebagai agama tersendiri.

Penemuan dan Pencerahan (1650-1900)

Abad Pencerahan di Eropa membawa pengaruh tentang cara
pandang terhadap agama. Agama tidak lagi dipahami secara
tungeal, yaitu hanya Kristen saja, sementara yang lainnya
hanyalah bzd’ah. Hal itu menuntut pendekatan-pendekatan baru
dalam mengkaji agama-agama yang tidak semata ditujukan untuk
kebutuhan polemik agama.

Kajian bahasa Arab di perguruan-perguruan tinggi
mengalami kemajuan. Pada saat yang sama minat kepada sejarah
juga semakin meningkat, termasuk sejarah Islam. Kehidupan
Nabi Muhammad menjadi minat utama dalam kajian Islam. Ada
sarjana, seperti Edmund Gibbon (1737-1794) yang menilai
Muhammad sebagai tokoh spiritual jenius yang menyusun ajaran
monotheisme murni, namun ada pula yang masih menilai Islam
sebagai bid’ah dari Yahudi dan Nasrani dan agama yang
disebarkan dengan pedang.

Era ini berakhir dengan usaha orang Eropa mengkaji Islam
secara menyeluruh dibadingkan kajian-kajian sebelumnya. Era ini
juga menandai akhir kajian Islam yang berorientasi penginjilan
dan mulainya simbiosis antara kajian dengan tujuan-tujuan
kekuasaan.

Abad XIX

Perkembangan  sarana  transportasi dan  komunikasi
memungkinkan orang-orang Eropa, baik pedagang maupun
penginjil lebih leluasa mengunjungi negeri-negeri muslim.
Mereka dapat berdialog langsung dengan orang-orang Islam.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 101



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Perdebatan antara pemimpin atau ulama Islam dengan
pemimpin atau pendeta Kristen juga sering terjadi.!4

Era ini juga ditandai dengan tumbuhnya historisisme, yaitu
gagasan yang memandang bahwa kejadian-kejadian penting,
seperti tumbuhnya agama dijelaskan sebagai sesuatu yang terkait
dengan kejadian sebelumnya. Historisisme menolak pandangan
bahwa ada sesuatu yang orisinil dan tetlepas dari fenomena
historis sebelumnya. Historisisme berimbas kepada pemikiran
bahwa hanya orientalis yaitu pengkaji bahasa Arab, yang mampu
melakukan studi Islam. Nabi Muhammad dan munculnya Islam
menjadi perhatian utama kajian historisisme.

Pertengahan abad XIX dan awal abad XX berbagai usaha
dilakukan oleh para pengkaji agama di Barat untuk
mengkonstruk ilmu agama. Filologi menjadi salah satu alat untuk
mengkaji ilmu agama. Orientalisme kemudian berhubungan
dengan usaha banyak universitas di Eropa untuk menemukan
metode ilmiah dalam mempelajari agama. Pada abad XIX, kajian
Islam tumbuh sebagai disiplin yang mandiri, terpisah dengan
disiplin lainnya. Disiplin tersebut disebut dengan orientalisme.

Orientalisme dan Abad XX

Humanisme Barat klasik dengan minat terhadap kekayaan
prestasi manusia dalam karya tulis berpengaruh dalam kajian

14Hal itu dicatat pula oleh Charles J. Adams. Ia melihat bahwa kajian
Islam secara normatif dengan motivasi penginjilan (missionary) mengalami
kemajuan pada abad XIX bersamaan dengan perkembangan teknologi,
sosial, politik, dan ekonomi Barat. Kajian missionaris ditujukan untuk
membuat umat Islam atau umat lain masuk dalam iman Kiristiani. Di sisi lain
muncul pula kajian apologi di kalangan umat Islam untuk membela agama
mereka. Akan tetapi pada abad itu pula muncul bentuk kajian normatif lebih
bersikap bersahabat kepada Islam, baik yang terkait dengan kalangan
penginjilan ataupun tidak. Lihat Charles J. Adams. “Islamic Religious
Tradition”, ed. Leonard Binder, The Study of Middle East: Research and
Scholarship in the Humanities and the Social Sciences (New York etc.: John Wiley
and Sons, t.t.)

102 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

agama. Filologi abad XIX diilhami dengan romantisisme dan
pencarian keagungan masa lalu, dan budaya atau entitas lain yang
eksotis. Usaha menyelamatkan tradisi literatur kuno Islam
dengan membuat edisi ilmiah manuskrip-manuskrip yang telah
ada merupakan pencapaian besar orientalisme abad XIX.
Pelatthan bagi para sarjana di dunia Islam, Eropa, atau Amerika
Utara merupakan aktivitas yang dilakukan orientalisme sampai
pertengahan awal abad XX. Para orientalis mulai merekonstruksi
laporan kritis mengenai asal mula munculnya Islam sejak abad
XIX.

Uraian dari tulisan Richard C. Martin di atas menunjukkan
bahwa orientalisme mengalami evolusi. Orientasi kepada
kehidupan nyata dan praktis umat Islam lebih mendapatkan
perhatian dibandingkan teks-teks atau sejarah masa lampau.
Hidden agenda yang mungkin muncul dalam perkembangan baru
orientalisme tidak lagi berupa usaha meragukan otentisitas al-
Qur’an atau hadis, meskipun dalam berbagai kasus hal itu masih
terjadi. Kajian sosial budaya sebenarnya merupakan kajian ilmiah
yang sangat memungkinkan untuk digunakan demi kepentingan

politik.
Liberalisme Islam

Tidak mudah untuk melacak semenjak kapan liberalisme
Islam berkembang di Indonesia. Meskipun demikian Lzwited
Group Discussion barangkali dapat diidentifikasi sebagai komunitas
liberal pertama dalam tradisi intelektual Indonesia.

Limited Group Discussion merupakan kelompok kajian yang
didirikan di Yogyakarta oleh sejumlah aktivis muda, sebagian
besar di antaranya adalah aktivis Himpunan Mahasiswa Islam
(HMI). Kelompok tersebut terdiri atas Djohan Effendy, Ahmad
Wahib, M. Dawam Rahardjo, M. Amien Rais, Kuntowijoyo,
Ahmad Syafii Maarif, dan Masdar F. Mas’udi. Lawited Group
Discussion bertujuan mengembangkan wacana keislaman melalui
diskusi-diskusi rutin. Diskusi-diskusi tersebut dilakukan di

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 103



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

rumah A. Mukti Ali; guru besar IAIN Sunan Kalijaga dan salah
seorang pendiri jurusan perbandingan agama di IAIN.

A. Muktt Ali juga merupakan salah seorang yang
mempelopori gerakan antaragama.!> Pendapat tersebut memiliki
arti penting karena kajian Islam pada masa tersebut, khususnya
di TAIN terbatas kepada kajian-kajian agama secara normatif.
Kajian-kajian agama lebih menekankan kepada penguasaan ilmu-
ilmu Islam tradisional, seperti figh, hadis, tafsir, tauhid, tasawuf,
falak, serta ilmu bahasa Arab.10

Limited group Discussion mencerminkan adanya pergulatan
intelektual di kalangan sejumlah aktivis muda Islam. Bukt
sejarah pergulatan tersebut dapat dilihat dalam buku Ahmad
Wahib yang berjudul Pergolakan Pemikiran Islam.)” Buku tersebut
hingga sekarang masih tetap diterbitkan yang menunjukkan nilai
penting buku tersebut dalam ranah perkembangan pemikiran
Islam di Indonesia. Buku itu pula yang menempatkan Ahmad
Wahib sebagai salah satu tokoh Islam liberal awal.!8

Tokoh-tokoh  Limited Group  Discussion  kemudian tetap
berperan dalam persemaian gagasan liberal. Nurcholishh Madjid,
terutama sepulang dari studi S3 di Chicago University Amerika,
melontarkan gagasan-gagasan yang masih tabu di kalangan umat
Islam Indonesia sejak tahun 1970, seperti tentang sekularisasi
dan pluralisme agama. Meskipun secara kelembagaan Limited
Group Discussion tidak memiliki peran yang berarti karena berada
di luar wilayah kekuasaan, keberadaannya memiliki andil besar
dalam percaturan intelektual Islam di Indonesia. Para pegiatnya
tetap menjadi tokoh yang diperhitungkan dalam berbagai kasus
yang menyangkut ujian terhadap kebebasan berpikir dan
beragama di Indonesia. M. Dawan Rahardjo misalnya menjadi

57Zuly Qodir, Islam Liberal: Paradigma Barn Wacana dan Aksi Islam
Indonesia (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003).

16Mudzhar, Pendekatan. .., 1-3.

7Lihat Ahmad Wahib, Pergolakan Pemikiran Isiam (Jakarta: LP3ES, 1995).

18] ihat Barton, Gagasan ..., 56.

104 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

pembela yang bersemangat terhadap eksistensi Ahmadiyah,
utamanya setelah kasus revitalisasi fatwa MUI tentang
Ahmadiyah sebagai aliran di luar Islam.!"” Dawam pun menjadi
salah satu kontributor dalam situs resmi Jaringan Islam Liberal.20

Harun Nasution dan Kebijakan Kajian Agama di IAIN

Harun Nasution adalah salah satu tokoh yang cukup besar
memberikan sumbangan dalam perkembangan pemikiran Islam.
Fachry Ali memasukkan Harun Nasution sebagai salah satu
tokoh yang berpengaruh besar terhadap perkembangan IAIN
kontemporer, selain Nurcholish Madjid dan Munawir Syadzali.
Harun dipandang berjasa dalam memberikan dasar-dasar logika
pemahaman keislaman dalam struktur sivitas akademika lembaga
perguruan tingei Islam.?!

Harun Nasution merupakan tipikal intelektual Islam yang
menggabungkan tradisi pendidikan Islam klasik dengan
pendidikan Barat. Setamat Hollandsch-Inlandsche School (HIS),
ia melanjutkan studi Islam ke studi tingkat menengah yang
bersemangat modernis di Moderne Islamietsche Kweekschool
(MIK). Studi di perguruan tingginya pun ditempuh di Fakultas
Ushuluddin Universitas Al-Azhar—tidak sampai
selesai—kemudian dilanjutkan di Universitas Amerika (Kairo).
Studi S2 dan S3 ditempuh di Universitas McGill Kanada.

Harun menjadi salah satu tokoh yang menjadi sasaran
kecaman orang-orang yang anti gagasan Islam liberal. Adian
Husaini memandangnya sebagai pioner pengembangan Islam
liberal di Indonesia,??> dan Hartono Ahmad Jaiz menyebutnya

19]ihat Fatwa Munas VII Majelis Ulama Indonesia 2005.

20Lihat www.islamiib.com

2lFachry Ali dalam Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo (ed.),
Problem dan Prospek LAIN: Antologi Pendidikan Isiam (Jakarta: Departemen
Agama RI, 2000), 381.

2Adian  Husaini, Islam Liberal: Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan, dan
Jawabannya (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), 26.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 105



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

sebagai orang yang bertanggung jawab terhadap terjadinya
sekularisasi dan “pemurtadan” di IAIN.?2> Zuly Qodir pun
mengakui bahwa Harun Nasution berperan penting dalam
mengembangkan IAIN Syarif Hidayatullah sebagai mazhab
pemikiran Islam yang khas. Zuly mengkategorikan Harun
sebagai intelektual Islam modernis yang identik dengan
Mu’tazilahnya Indonesia.?*

Pembaruan Pemikiran Islam Kontemporer

Era 1990-an, perguruan tinggi Islam mengalami geliat dengan
adanya upaya penerjemahan pemikiran tokoh-tokoh yang
dipandang berbeda dari arus pemikiran Islam konvensional yang
sebelumnya menguasai pendidikan di IAIN. Perkembangan
tradisi figh, misalnya, diwarnai oleh Syalthat dengan figh
mugdrannya. Sementara itu, buku-buku yang banyak tersedia
lebih merupakan buku daras (diktat) perkuliahan. Karya-karya
Harun Nasution dan Nurcholish Madjid termasuk karya-karya
kontemporer yang banyak merebut minat intelektual mahasiswa.
Sentuhan Harun dan Nurcholish memunculkan nuansa baru
dalam pemikiran di IAIN.

Pengiriman para dosen dan pegawai Depag serta mahasiswa
ke Barat memang memiliki pengaruh terhadap liberalisasi
pandangan terhadap Islam. Akan tetapi, menurut Azyumardi
Azra, liberalisasi Islam di Timur Tengah jauh lebih maju
dibandingkan liberalisasi Islam sarjana muslim tamatan Barat.?
Karena itu, pengkajian terhadap liberalisasi pemikiran Islam di
Indonesia tidak dapat dilepaskan dari karya dan pengaruh para
tokoh Timur Tengah atau dunia Islam yang terpengaruh oleh
metodologi Barat.

2Jaiz, Ada. .., 45.

2Qodit, Islam. .., 63.

BAzyumardi Azra, “Studi Islam di Timur dan Barat: Pengalaman
Selintas”, Jurnal Ulnmul Quran, no. 3 (1994), 18.

106 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Buku-buku Fazlur Rahman menjadi tren setelah mencuatnya
nama ’Nurcholish Madjid baru di kalangan mahasiswa TAIN.
Pemikiran Rahman menjadi populer di antaranya karena
persinggungannya dengan para mahasiswa IAIN yang
mengambil studi di The University of Chicago, seperti
Nurcholish Madjid, Ahmad Syafii Maarif, dan A. Qadri Abdillah
Azizy. Buku Islam karya Fazlur Rahman adalah buku yang sangat
banyak diminati dan memberikan wacana segar mengenai
berbagai aspek kajian keislaman dengan menggunakan
pendekatan sejarah. Buku Islam and Modernity juga memberikan
pencerahan  metodologi  terhadap mahasiswa, khususnya
berkaitan dengan penggunaan hermeneutika dalam kajian
keislaman. Metode double movement Rahman menawarkan
landasan metodologis bagi neomodernisme Islam. Perumusan
hermeneutika  dalam  double ~ movement menggiring kepada
pencarian ide-ide dasar ajaran Islam yang memungkinkan
penerapan syariat tanpa harus terjebak dalam hukum-hukum
yang dihasilkan dari pemahaman ayat dan hadis secara parsial
dan literal.

Karya lain Rahman yang cukup mendapatkan perhatian,
utamanya dari pemerhati perkembangan metodologi hukum
Islam adalah buku Islamic Methodology in History. Buku tersebut
menawarkan sebuah pandangan alternatif terhadap hadis dan
beberapa aspek yurisprudensi Islam. Buku Is/amic Methodology in
History perlu dibaca secara intertekstual dengan buku The Origins
of Islamic Jurisprudence karya Joseph Schacht. Karya Rahman
tersebut merupakan kritikan terhadap tesis Schacht yang
menolak validitas semua hadis.?¢

2Rahman menilai bahwa temuan Schacht tentang tidak adanya hadis
Nabi Muhammad yang bisa diterima karena merupakan buatan generasi
setelah Nabi terlalu berlebihan. Untuk kajian lebih lanjut tentang perdebatan
mengenai tesis Schacht, lihat Akhmad Minhaji, Kontroversi Pembentukan
Hukum Lslam: Kontribusi Joseph Schacht, ter. Ali Masrur (Yogyakarta: UII Press,
2001), 31-3.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 107



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Mohammad Arkoun menyajikan sebuah pendekatan baru
yang menantang bagi pengkajian Islam. Ia mengembangkan
pendekatan semiotika untuk mengkaji al-Qur’an. Hasil kajian
tersebut melahirkan karya-karya yang mampu memberikan
alternatif bagi gagasan-gagasan Islam, misalnya tentang wanita.

Karya Arkoun sangat diminati para mahasiswa Islam. The
Rethinking of Islam pernah sangat populer dan menjadi
pembicaraan luas di IAIN.?” Ia menolak penafsiran-penafsiran
tentang Islam yang lahir dari upaya mitologisasi dan ideologisasi
dan menolak karya-karya intelektual yang bersifat statis dan
fragmentaris. Ia mengajukan upaya pemikiran kembali
(rethinking) melalui konstruksi epistemologi dan kritik historis
terthadap prinsip, pengertian dan definisi, dan alat-alat
konseptual.?

Berkat Arkoun pula, wacana strukturalisme,
postrukturalisme, dan dekonstruksi mendapatkan tempat dalam
kajian-kajian keislaman di Indonesia. Nama-nama Paul Ricoeur,
Ferdinand de Saussure, Jacques Derrida, Michel Foucault, dan
Jacques Lacan bukan lagi nama-nama asing bagi mahasiswa
IAIN.? Dekonstruksi yang diperkenalkan oleh Jacques Derrida
sampai saat ini dipandang sebagai jalan alternatif untuk
melompati blok-blok doktrin Islam yang terbentuk secara mapan
sejak abad pertengahan Islam. Arkoun pun mengajak umat Islam

2Judul lengkap buku tersebut adalah Rethinking Islam: Common Question,
Uncommon Answer (Oxtord: Westview Press, 1994).

28] jhat dalam pengantar buku Karya Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog
Antaragama (Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya, 2000), xviii-xx.

2Nama-nama tersebut dikaitkan dengan hermeneutika dan semiotik.
Para tokoh tersebut umumnya dikelompokkan sebagai tokoh-tokoh
hermeneutika, strukturalisme, dan post-strukturalis. Lihat uraian lebih lanjut
tentang hubungan pemikiran Arkoun dengan hermeneutika dan semiotika
dalam Ilyas Supena dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukum Islam
(Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan Program Pascasarjana IAIN
Walisongo, 2002).

108 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

membaca ulang surits dan mencari benang merah dengan
modernitas.

Abdellahi Ahmed an-Naim dan gurunya, Mahmoud Ahmed
Taha adalah dua sosok intelektual Sudan yang meraih
popularitas besar di kalangan umat Islam. Buku karya Mahmoud
Ahmed Thaha, The Second Message of Islam,> dan karya An-Naim
Toward Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights and
International Law cukup mendapatkan perhatian besar, terutama
di kalangan mahasiswa syariah.3?

An-Naim menerjemahkan gagasan Mahmoud tentang ajaran
universal ayat-ayat Mekah dalam meninjau hubungan syariat
dengan negara, khususnya berkaitan dengan hukum publik.
Naim berangkat dari asumsi bahwa syariat bukanlah keseluruhan
Islam, melainkan interpretasi terhadap teks yang dilakukan para
ulama. Ia berpendapat bahwa ada aspek-aspek Islam dan syariat
yang bersifat universal, tetapi ada pula ruang untuk perbedaan
yang terkait dengan aspek-aspek sosiologis dan lokalitas. Dengan
demikian, hubungan antara Islam dengan formulasi hukum
Islam historis harus ditangguhkan terlebih dahulu untuk
menemukan pesan-pesan Mekah.33

0T urits adalah semua warisan pemikiran Islam, baik yang berupa al-
Qur’an atau hadis, maupun karya-karya para ulama di sepanjang sejarah
Islam mengenai berbagai persoalan keagamaan. Mencari hubungan yang
tepat antara zuris dan fajdid (menurut bahasa Hasan Hanafi) atau z#rifs dan
haddtsah adalah proyek dari banyak pemikir Islam kontemporer. Dalam
konteks itulah, berbagai metode Barat diadaptasi atau diadopsi untuk
meninjau kembali ajaran Islam yang tidak relevan lagi dengan kebutuhan.

3Diterjemahkan oleh Nur Rachman dan diterbitkan oleh elSAD
Surabaya dengan judul Syariah Demokratik: the Second Message of Islam tahun
1996.

2Diterjemahkan oleh Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani dan
diterbitkan oleh LKiS Yogyakarta dengan judul Dekonstruksi Syariah: Wacana
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia, dan Hubungan International dalam Islam
tahun 1994.

3An-Naim, Syariab. .., vilixx-xxi.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 109



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Hassan Hanafi adalah tokoh selanjutnya yang turut
menyumbangkan material bagi bola salju perkembangan
pemikiran Islam kontemporer. Gagasan tentang kiri Islam,
oksidentalisme, agama dan revolusi, dan #urats dan tajdid sempat
menjadi tren di kalangan perguruan tinggi Islam, khususnya
IAIN. Buku Kazuo Shimogaki yang berjudul Kiri Islam
mendapatkan perhatian khusus,> utamanya karena buku
tersebut diberi kata pengantar oleh Abdurrahman Wahid.?>

Hanafi menganalisis berbagai ideologi-ideologi kontemporer
yang berasal dari Barat yang ditawarkan di tengah-tengah
masyarakat Islam. Kondisi tersebut memberikan sumbangan
bagi tumbuhnya fundamentalisme Islam.3¢

Tokoh yang menjadi buah bibir selanjutnya dan secara
metodologis sangat concern dengan persoalan pemahaman al-
Qur’an dengan menggunakan hermeneutika adalah Nasr Hamid
Abl Zayd. Zayd sampai kepada kesimpulan bahwa al-Qur’an
adalah produk budaya (intdj al-tsaqadfi). Zayd sejak masa muda
banyak dipengaruhi oleh para pemikir sastra. la merasa
mendapatkan pencerahan dari kalangan yang bergelut di bidang
sastra seperti Luthfi ManfalGti, Khalid Muhammad Khalid, dan
‘Ali Mahmutd Thaha.’”

Al-Jabiri, seorang tokoh yang berjasa dalam merekonstruksi
perkembangan Islam sehingga menjadi sistem ajaran yang
terstruktur  dan  mapan. Ia menemukan ada tiga alur
perkembangan Islam yang membentuk pemikiran dan praktik

34Judul lengkapnya, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Telaah
Kritis Pemikiran Hasan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula
(Yogyakarta: LKiS, 2004).

35Lihat Ibid., ix-xvi.

30Kajian tersebut dapat dibaca dalam Hasan Hanafi, Is/am in The Modern
World, Tradiition, Revolution, and Culture, vol. 2 (Heliopolis: Dar Kebaa
Bookshop, 2000).

3’THamka Hasan dalam pengantar buku Nasr Hamid Abu Zayd, Menalar
Firman  Tuban: Wacana Majaz dalam Al-Qur'an  menurut  Mu'tagilah, tet.
Abdurrahman Kasdi dan Hamka Hasan (Bandung: Mizan, 2003), 13-5.

110 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Islam saat ini. Tiga alur tersebut adalah baydini, burbani, dan irfani.
Ketiga alur tersebut muncul karena persinggungan al-Qur’an
dengan berbagai kebudayaan yang ada saat itu.

Proyek Al-Jabiri sebenarnya tidak dapat dilepaskan dari
persoalan furits dan haddtsah (tajdid). Al-Jabiri secara terang-
terangan menantang klaim kaum fundamentalis (shabwab
islamiyyah) bahwa umat Islam telah tidur dalam waktu yang lama.
Kebangkitan Islam dan upaya kembali kepada ushul hanyalah
sebuah upaya rekonstruksi dan perluasan kembali perubahan
dengan cara yang kaku.3

Resonansi karya Al-Jabiri dapat dilihat pada perkembangnya
post-tradisonalisme yang menjadikan pemetaan Al-Jabiri sebagai
sarana untuk melawan kemapanan pemikiran Islam yang mapan
yang didasarkan atas epistemologi baydni.

Perkembangan Metodologi Studi Islam di IAIN

Peran TAIN dalam persebaran pemikiran Islam yang modern
tidak dapat diabaitkan bagi mereka yang meneliti pertumbuhan
pemikiran Islam di Indonesia. Keinginan untuk mendirikan
sekolah tinggi Islam telah menjadi impian sebagian tokoh
muslim. Keinginan tersebut muncul karena pendidikan Islam
yang ada, khususnya pesantren, mengambil jarak dengan
perubahan yang pada saat itu identik dengan westernisasi.

Pada perkembangannya, IAIN melahirkan pemikiran Islam
yang bercorak intelektual dan tidak ideologis. Wacana
demokrasi, hak asasi manusia, kesetaraan gender, kebudayaan,
dan dialog antaragama berkembang pesat di IAIN. Islam tidak
lagi dipandang sebagai sarana pemersatu emosional atau alat
mobilisasi massa, melainkan sebagai bentuk pengembangan

#Lihat uraian tentang pemikiran al-Jabiri mengenai #urifs dan
hadats/ tajdid dalam Armando Salvatore, “The Rational Authentication of Turath
in Contemporery Arab Thought: Mubammad al-Jabiri and Hasan Hanaf?’, Jurnal
Muslim World, no. 3-4 (2005).

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 111



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

wacana dan dialog untuk menemukan kebenaran dan rahmat
bagi alam.

Berbagai ragam pendekatan dan kajian menjadikan ITAIN
kaya dengan produk pemikiran. Tidak jarang produk pemikiran
IAIN bersifat progresif sehingga melahirkan kesenjangan
dengan keyakinan dan pemikiran yang ada di masyarakat muslim
tradisional maupun modern. Kritik sejarah dan metodologis
membuat agama bukan saja sebagai bentuk panduan dan
tuntunan hidup, melainkan sebagai bentuk objek kajian.

Perubahan orientasi tersebut berimbas kepada studi Islam di
IAIN. Berbagai pendekatan kontemporer yang berkembang di
Barat pun berpengaruh kepada pola studi Islam di PT'AL Secara
umum, tren studi Islam di Barat dapat diklasifikasikan menjadi
empat.  Pertama adalah  pendekatan humaniora, seperti
antropologi, sejarah, filologi, filsafat, dan ilmu bahasa. Kedna
menggunakan  pendekatan  teologi. Ketzga, menggunakan
pendekatan ilmu-ilmu sosial, seperti sosiologi, politik, dan
psikologi.  Keempat,  menggunakan  studi  area, yang
mempergunakan studi interdisipliner di dalamnya.’® Berbagai
tren tersebut sebenarnya juga menunjukkan berbagai tahap
dalam evolusi metodologi studi Islam di Barat.

Konsekuensi logis ketika agama dijadikan sebagai bentuk
kajian adalah terjadinya pemisahan antara objek dan subyek.
Objektivitas kajian menuntut upaya transendensi pengkaji
dengan yang dikaji. Transendensi yang dimaksud di sini adalah
upaya pemisahan secara emosional dan normatif agar dapat
mencandra ajaran maupun realitas agama secara jernih.

Kecenderungan itulah yang terkadang membuat nilai-nilai
ajaran Islam tidak cukup dihayati sebagai sebuah tuntutan,
melainkan sebagai sebuah wawasan. Agama ditempatkan sebagai
objek yang mengakibatkan tercerabutnya penghayatan agama

PA. Qodri A. Aziziy, “Pendekatan ilmu-ilmu Sosial dalam Kajian Islam:
Sebuah Overview,” ed. Amin Abdullah dkk., Mencari Islams: Studi Islam dengan
Berbagai Pendekatan (Y ogyakarta: Tiara Wacana, 2000), 132-4.

112 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

sebagai nilai-nilai ruhani. Akibatnya, seringkali orang mengkaji
agama, tetapi perilakunya tidak mencerminkan ajaran-ajaran
agama tersebut. Itu pula yang menjadi kritik kaum fundamentalis
terthadap para mahasiswa IAIN, terutama yang dikategorikan
“liberal.”40 Dalam konteks tersebut, institusi IAIN menjadi
tempat berkembangnya liberalisme dalam beragama. Hal itu
terjadi sebagai konsekuensi pendidikan yang menempatkan
agama sebagai objek ilmu schingga hal-hal yang sakral
mengalami proses desakralisasi.

Itulah konsekuensi logis upaya memajukan IAIN sebagai
lembaga keilmuan dan intelektual. Kaum liberal mendapatkan
habitat yang tepat di IAIN. Para pengambil kebijakan di IAIN
pun tampaknya tidak menolak kecenderungan kajian-kajian
Islam yang “nakal” tersebut dan lebih melihat itu sebagai
dinamika dan proses pendewasan pemikiran.

Mazhab  Ciputat dan mazhab Sapen, sebagaimana
dikemukakan Zuly Qodir,*! atau mazhab Ngaliyan, yang coba
diangkat oleh sebagian mahasiswa Fakultas Syariah IAIN
Walisongo, merupakan arus dari persebaran gagasan liberal
tersebut. Mereka terdiri atas orang-orang yang berpikiran maju
dan aktivis organisasi kemahasiswaan, baik ekstra maupun intra.
Pelebaran minat dan perhatian mahasiswa IAIN terhadap
berbagai persoalan sosial membuat tuntutan terhadap “melek
politik’ dan “melek sosial” tidak dapat lagi diabaikan. Pendidikan
IAIN dengan berbagai pendekatannya ternyata membuka
peluang alumni IAIN mampu berbicara dalam berbagai konteks.

Liberalisme Islam, Orientalisme, dan Islamic Studies

Islamic Studies dapat dipahami sebagai kajian mengenai Islam.
Dalam tradisi intelektual Islam klasik, kajian mengenai Islam

“Untuk contoh, lihat Swara Hidayatullah, Edisi 1/XIX Mei 2006.
“Zuly Qodir, “Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah Penjajagan
Awal”, Jurnal al-Jami'ab, no. 2 (2002), 354-400.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 113



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

terkait dengan upaya memahami ajaran Islam. Ilmu-ilmu
tradisional Islam, seperti figh dan ushul figh, hadis, dan ilmu
hadis, tafsir, dan ilmu tafsir, ilmu tasawuf, dan ushul al-din
(teologi) membentuk kerangka dasar ilmu-ilmu tradisional Islam,
di samping ilmu bahasa Arab, sebagai perangkat
instrumentalnya.

Karena itu, istilah ilmu agama Islam dengan mudahnya akan
diasosiasikan dengan ilmu-ilmu tradisional Islam tersebut. Ilmu-
ilmu tersebut di kalangan masyarakat muslim, termasuk
masyarakat muslim di Indonesia, telah melembaga dalam
institusi pendidikan Islam, mulai dari pesantren sampai ke
perguruan tinggi Islam (PTAI).

Ilmu-ilmu tradisional Islam berangkat dari sebuah paradigma
yang dibangun di atas otoritas teks, yaitu al-Qur’an dan hadis.
Metode utama yang digunakan adalah deduktif dan analogis.
Metode tersebut terepresentasi secara baik dalam ushul figh
Islam. Pandangan dunia yang melandasi metode tersebut adalah
bahwa Tuhan, sebagai pembuat hukum dan aturan, menyatakan
kehendaknya melalui tuntutan firmannya (&bitab). Karena itu,
untuk memahami kehendak Tuhan harus dimulai dari analisis
struktur firman Tuhan tersebut.

Paradigma tersebut oleh Al-Jabiri disebut dengan paradigma
bayani. Paradigma baydni adalah pola pemahaman terhadap teks-
teks agama (Islam) yang didasarkan atas logika bahasa Arab.
Paradigma tersebut menjadi paradigma dominan dalam
khazanah intelektual Islam, khususnya intelektual Islam
ortodoks, atas jasa Imam Syafi’l, yang kemudian dikenal sebagai
pendiri ushul figh.

Pada perkembangannya, umat Islam berkenalan dengan
ilmu-ilmu yang berkembang di Barat yang menekankan kepada
kajian empiris. Ilmu-ilmu tersebut berorientasi kepada
pemahaman fakta sosial dan interpretasi terhadap realitas sosial
maupun nilai-nilai sosial. Persinggungan umat Islam dengan

114 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

sistem  pendidikan  Barat juga berpengaruh  terhadap
intelektualitas Islam.

Wacana dialog #urits dan fajdid muncul sebagai respons umat
Islam atas ketertinggalan mereka dari Barat. Dalam upaya
mengejar  ketertinggalan dari Barat tersebut umat Islam
kemudian mengadaptasi metodologi keilmuan yang berkembang
di Barat. Para intelektual muslim kontemporer mengupayakan
dialog dengan peradaban Barat untuk mencari bentuk
intelektualitas Islam yang lebih mampu berdialog dengan
modernitas.

Arus pemikiran Islam kontemporer yang digerakkan oleh
tokoh-tokoh Islam kontemporer, seperti Fazlur Rahman, Al-
Jabiri, dan Aba Zayd menunjukkan adanya perubahan dalam
studi Islam di kalangan para intelektual Islam dalam rangka
menyikapi perubahan sosial dunia.

Di Indonesia sendiri, banyaknya dosen PTAI lulusan dari
universitas-universitas di Barat membuat studi Islam mengalami
transformasi yang sangat cepat. Berbagai pendekatan di Barat
diambil alih dan dikembangkan oleh para sarjana muslim untuk
mengkaji Islam. Para intelektual muda Islam dituntut untuk
mampu menyelaraskan dimensi keagamaan yang kental dalam
ilmu-ilmu Islam tradisional dan dimensi keilmuan dalam studi
Islam kontemporer.

Muncullah kemudian istilah normativitas dan historisitas
dalam kajian Islam. Normativitas adalah kajian Islam yang
menekankan dimensi keagamaan (‘ubiidiyah) yang berangkat dari
upaya memahami teks agama. Sementara itu historisitas adalah
upaya memahami praktik ajaran tersebut dalam dimensi realitas.
Menurut M. Amin Abdullah, studi keilmuan (wilayah
historisitas) mengandaikan pendekatan kritis, analitias, empiris,
dan historis, sementara pendekatan keagamaan (normativitas)
menuntut sikap memihak, ideologis, dan ‘amaliyah.*>

“2Abdullah, Stud; ..., 104-5.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 115



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Dua ragam kajian Islam kontemporer menjadi dua sisi mata
uang dalam studi Islam di Perguruan Tinggi Agama Islam
(PTAI). Ragam kajian normatif, sebagaimana dicatat oleh M.
Atho’ Mudzhar, meliputi: 1) metodologi penelitian tafsir, 2)
metodologi penelitian hadis, dan 3) ilmu ushul figh atau ilmu
dasar-dasar figh.#* Sementara itu, ragam studi Islam historis
meliputi empat bidang, yaitu 1) pendekatan humaniora, 2)
pendekatan ilmu-ilmu sosial, dan 3) studi area, yang
mempergunakan studi interdisipliner di dalamnya.*

Dua ragam itulah yang selalu dalam proses tarik menarik
dalam studi Islam di PTAIL Hal itu terjadi karena PTAI
menanggung dua harapan sekaligus dari masyarakat, yaitu
harapan agar PTAI menjadi lembaga kajian ilmiah dan harapan
agar PTAI menjadi lembaga pendidikan keagamaan.*

Hal tersebut berdampak kepada penelitian di bidang agama
(Islam). Taufiq Abdullah menyatakan bahwa penelitian agama
bersifat mendua karena penelitian itu, di satu sisi, dilakukan
untuk mencari kebenaran agama, sedang di sisi lain penelitian
tersebut dilakukan sebagai usaha menemukan dan memahami
realitas empiris. Karena itu, terkadang terjadi kekaburan antara
agama sebagai sesuai yang diyakini dan dihayati dan agama
sebagai sasaran (subject matter) penelitian.o

Problem-problem itulah yang menjadi bagian dinamika
dalam studi Islam di PTAIL Hal tersebut bagi sebagian pihak
dipandang sebagai sebuah berkah dan kemajuan dan studi Islam,
namun bagi sebagian pihak dipandang sebagai ancaman bagi
agama Islam itu sendiri.

Pengaruh kajian Islam di Barat yang dilakukan oleh para
orientalis terletak kepada titik tekan dalam kajian Islam. Islam

BSMudzhar, Pendekatan ..., 1-2.

4Azizly, Pendekatan ..., 132-4.

$Abdullah, Studi ..., 103-4.

4Lihat Taufiq Abdullah dan Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian
Agama: Sebuab Pengantar (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991), xii.

116 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

ditempatkan sebagai sebuah objek kajian ilmiah. Pendekatan dan
metode ilmu-ilmu sosial dan humaniora menjadi instrumen
penting dalam kajian Islam. Islam dipetakan sebagai sebuah
ajaran, realitas sosial, dan realitas budaya. Karena itu, berbagai
pendekatan yang digunakan disesuaikan dengan aspek Islam
yang dikaji.

Liberalisme  Islam  sebenarnya  merupakan  sebuah
konsekuensi logis dari perkembangan berbagai pendekatan dan
metodologi dalam studi Islam. Orientalisme berjasa dalam
membuka pintu berbagai kemungkinan pendekatan dan
metodologi dalam studi Islam. Terlepas dari motivasi yang
sebagian bukan dilandasi oleh keilmuan, sumbangan orientalisme
terhadap studi Islam tidak dapat diabaikan begitu saja.

Banyak naskah dan tokoh Islam yang kemudian dikenal luas
di dunia Islam akibat kajian para orientalis. Ibnu ‘Arabi, Rabi’ah
al-Adawiyyah, Jalal al-Din Rami adalah beberapa nama yang
sangat populer dalam studi tasawuf. Popularitas mereka antara
lain  dipengaruhi oleh tulisan para orientalis yang
mempopulerkan karya, kehidupan, dan pemikiran mereka.

Kaum orientalis juga membantu pengayaan materi studi
Islam. Studi Islam tradisional yang bersifat normatif kemudian
dikembangkan  dengan  pendekatan  historis  sehingga
memberikan cakrawala baru dalam studi Islam. Kecenderungan
dogmatisme dalam studi Islam klasik mulai berkurang dengan
adanya berbagai wacana baru.

Catatan Akhir

Liberalisme Islam sebenarnya merupakan konsekuensi logis
dari penggunaan berbagai pendekatan Islam kontemporer.
Modernitas  telah ~ menghasilkan  perkembangan  ilmu
pengetahuan yang luar biasa. Perkembangan ilmu sosial dan
humaniora membuat pilihan pendekatan dan metodologi studi
Islam semakin terbuka. Islam pun sebagai agama akhirnya tidak
luput dari perkembangan tersebut ketika perangkat metodologis

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 117



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

dalam ilmu sosial dan humaniora dipergunakan dalam studi
Islam.

Orientalisme, terlepas dari berbagai kritikan yang ditujukan
kepadanya, berjasa dalam membuka pintu bagi perkembangan
ilmu-ilmu keislaman. Pengabdian mereka terhadap studi Islam
berpengaruh dalam proliferasi bidang studi Islam. Fenomena
tersebut adalah sebuah realitas yang harus disikapi dengan bijak
sehingga studi Islam dapat terus berkembang tanpa kehilangan
spirit dasar Islam.®

Daftar Pustaka

Abdellahi  Ahmed an-Naim, Dekonstruksi  Syariah: Wacana
Kebebasan Sipil, Hak Asasi Manusia, dan Hubungan International
dalam Islam, ter. Ahmad Suaedy dan Amiruddin Arrani
(Yogyakarta: LKiS, 1994).

Adian Husaini, “Liberalisasi Islam di Indonesia.” Makalah
disampaikan pada acara A Two Days Workshop: on Islamic
Civilization Studies yang diselenggarakan Universitas Sultan
Agung dan ICMI Orwil Jateng di tanggal 21-23 Juli 2006
Bandungan.

, Lslam Liberal: Sejarah, Konsepsi, Penyimpangan, dan
Jawabannya (Jakarta: Gema Insani Press, 2002).

Akhmad Minhaji, Kontroversi Pembentukan Hukum Islam: Kontribusi
Joseph Schacht, ter. Ali Masrur (Yogyakarta: UII Press, 2001).
Ahmad Wabhib, Pergolakan Pemikiran Islam (Jakarta: LP3ES,

1995).

Armando Salvatore, The Rational Authentication of Turath in
Contemporery Arab Thought: Mubammad al-Jabiri and Hasan
Hanafi, Jurnal Muslim World, no. 3-4 (2005).

Azyumardi Azra, “Studi Islam di Timur dan Barat: Pengalaman
Selintas”, Jurnal Ulumunl Quran, no. 3 (1994).

Charles J. Adams. “Islamic Religious Tradition”, ed. Leonard
Binder, The Study of Middle East: Research and Scholarship in the

118 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Humanities and the Social Sciences (New York etc.: John Wiley
and Sons, t.t.).

Cyrill Glasse, Ensiklopedi Isiam Ringkas, ter. Ghufron A. Masadi
(Jakarta: Raja Gatindo Persada. 1996).

Fachry Ali dalam Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo
(ed.), Problem dan Prospek LAIN: Antologi Pendidikan Islam
(Jakarta: Departemen Agama RI., 2000).

Fatwa Munas VII Majelis Ulama Indonesia 2005.

Fazlur Rahman, Rethinking IsLam: Common Question, Uncommon
Answer (Oxford: Westview Press, 1994).

Fuad Jabali dan Jambhari (peny.), LAIN dan Modernisasi di Indonesia
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2002).

Hartono Ahmad Jaiz, Ada Pemurtadan di IAIN (Jakarta: Pustaka
al-Kautsar, 2005).

Hasan Hanafi, Isiam in The Modern World, Tradition, Revolution, and
Culture, vol. 2 (Heliopolis: Dar Kebaa Bookshop, 2000).

Ilyas Supena dan M. Fauzi, Dekonstruksi dan Rekonstruksi Hukun:
Islam  (Yogyakarta: Gama Media bekerjasama dengan
Program Pascasarjana IAIN Walisongo, 2002).

Kazuo Shimogaki, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme:
Telaah Kritis Pemikiran Hasan Hanafi, ter. M. Imam Aziz dan
M. Jadul Maula (Yogyakarta: LKiS, 2004).

Komaruddin Hidayat dan Hendro Prasetyo (ed.), Problem dan
Prospek LAIN: Antologi Pendidikan Islam (Jakarta: Departemen
Agama RI, 2000).

M. Amien Abdullah, S#udi Isiam: Normativitas Atan Historisitas?
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997).

M. Atho’ Mudzhat, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002).

Muhammad ‘Abid al-Jabirl, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi: Dirisah
Tabliliyyah Nagdiyyah li Nadzm al-Ma'rifab fi al-Tsagafah al-
Islamiyyah (Beirut: Markaz al-T'saqafi al-‘Arabi, 1993).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 119



Ahwan Fanani, Orientalisme, Liberalisme Islam, dan Pengembangan Studi Islam di LAIN

Nast Hamid Aba Zayd, Menalar Firman Tuban: Wacana Majaz
dalam Al-Qur'an menurut Mu'tazilah, ter. Abdurrahman Kasdi
dan Hamka Hasan (Bandung: Mizan, 2003).

Richard C. Martin “Islamic Studies: History of the Field”, peny.
Nur A. Fadil Lubis, Introductory Readings: Islamic Studies
(Medan: IAIN Medan Press, 1998).

Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antaragama (Y ogyakarta:
Yayasan Bentang Budaya, 2000).

Sanihu Munit, Islam Meluruskan Kristen: Isiam 1.iberal dan Pluralis
itu Kebangkitan atankan Penyimpangan Islam? (Surabaya: Victory
Press, 2004).

Suara Hidayatullah, Edisi 1/XIX Mei 2006.

Taufik Abdullah dan Rusli Karim (ed.), Metodologi Penelitian
Agama: Sebuabh Pengantar (Y ogyakarta: Tiara Wacana, 1991).

www.islanlib.com.

Zuly Qodir, “Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah
Penjajagan Awal”, Jurnal al-Jami’ah, no. 2 (2002).

, Islam Liberal: Paradigma Baru Wacana dan Afksi
Islam Indonesia (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003).

120 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	05 Utama XI_Ahwan Fanani.pdf

