
70  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

KEARIFAN LOKAL DALAM AJARAN  
ISLAM WETU TELU DI LOMBOK 

Zaki Yamani Athhar 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Islam was not present in an empty-peopled place. It was revealed by God onto a 
community that had had its own way of life, belief system, and religious practices which are 
artificially or fundamentally different from it. In that context, Islam—since the very 
beginning of its history and will continuously last to the end of time—has faced some 
different even contradictive values of local traditions and cultures. It leads to a kind of 
dialectical processes, and in turn produces what is called local Islam such as Islam Wetu 
Telu in Bayan, West Lombok.  

In addition to revealing historical root of Islam Wetu Telu through historical 
approach, this article also describes its structure of belief, and ritual practices that are 
currently applied. Religious practices of Islam Wetu Telu consist of four main rituals as 
follows upacara negara, rituals related to agricultural activities, upacara desa, and 
rituals related to its religious almanac cycle. The community of Islam Wetu Telu has its 
own social structure that may be different from other communities in Lombok. 

Keywords: Islam Wetu Telu, Genealogi, Lokalitas, Doktrin. 

_______________ 

DIYAKINI atau tidak, setiap suku memiliki ciri khas (keistimewaan) tersendiri 
yang menjadikannya berbeda dari suku lainnya, baik pada sisi kebudayaan, 
kehidupan sosial, ataupun keberagamaan. Demikian pula halnya dengan suku 
Sasak, suku asli di Pulau Lombok, juga memiliki ciri tertentu yang 
membedakannya dari suku lain di belahan Indonesia. Di antara kekhasan 
suku Sasak adalah pada pola keberagamaan yang dianut dan dipraktekkan 
oleh komunitas Islam Wetu Telu di Bayan, Lombok Barat. 

Semenjak lebih kurang lima abad lampau (abad XVI M), agama Islam 
telah terbumikan di pulau Lombok dan dianut komunitas suku Sasak. 
Pembumiannya dipelopori oleh para propagandis Islam dari Jawa dan 
mengambil lokasi di desa Bayan. Dari sini agama Islam tersosialisasikan ke 
hampir semua pelosok yang terhampar di pulau seribu masjid ini, sehingga 
Islam menjadi satu-satunya faktor utama dalam seluruh aspek kehidupan. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 71 

Walaupun Desa Bayan sebagai mula pertama kedatangan Islam di Bumi 
Gora ini, tetapi kemurnian doktrin Islam yang diyakini oleh kemunitasnya 
sangat pantas dipertanyakan, terutama berkaitan dengan keberadaan 
komunitas “Islam Wetu Telu”, yaitu segolongan minoritas dari etnis Sasak 
Lombok penganut sistem kepercayaan sinkretik hasil kolaborasi antara 
doktrin Islam, Hindu, dan anasir animisme-antropomorfisme. 

Islam menjadi sebuah faktor utama dalam masyarakat Lombok, karena 
hampir 95 persen dari penduduk kepulauan ini adalah orang Sasak dan 
hampir semuanya Muslim. Seorang etnografis bahkan pernah mengatakan 
bahwa menjadi Sasak berarti menjadi Muslim.1 Meskipun pernyataan ini 
tidak seluruhnya benar (karena pernyataan ini menafikan eksistensi dan 
popularitas Sasak Boda), sentimen itu dipegang bersama oleh sebagian besar 
penduduk Lombok karena identitas ke-Sasak-an begitu berjalin berkelindan 
dengan identitas ke-Islam-an mereka. 

Meskipun Islam sudah lama diyakini oleh komunitas Sasak, secara 
keseluruhan, awal pembumian Islam di pulau seribu masjid ini sesuram dan 
sekusut pembumian Islam di Nusantara. Hal ini sangat mungkin terjadi 
sebagai sikap ulama Indonesia (dan juga di Lombok) seperti yang dilansir 
oleh Bung Karno, yaitu para kiai dan ulama kurang dan bahkan dapat 
dikatakan tidak memiliki pengertian yang cukup tentang perlunya penulisan 
sejarah. Tidaklah mengherankan bila hal ini menjadi salah satu sebab sulitnya 
menemukan fakta tentang masa lampau Islam Indonesia.2  

Dalam konteks Lombok, ketika berbicara tentang aspek keberagamaan 
terdapat dua tema penting yang permanen di seluruh sejarah Lombok.3 
Pertama, kepulauan yang tidur dan terbelakang ini merupakan situs dari 
bermacam-macam inkursi yang mempengaruhi praktik-praktik dan 
kepercayaan komunitas Sasak. Kedua, ada seruan periodik namun konsisten 
terhadap purifikasi agama. Jelaslah bahwa perubahan-perubahan sosial, 
ekonomi, dan politik yang datang sebagai akibat dari inkursi-inkursi ini 
kadang-kadang memberi stimulan perasaan akan kebutuhan untuk 
memperbarui agama. 
                                                 

1Judith Ecklund, Tradition or Non Tradition: Adat, Islam, and Local Control on Lombok 
(New York: Cornell University Press, 1981), 4. Lihat juga Mary Poo-Moo Judd, The 
Sociology of Rural Poverty in Lombok, Desertation (Berkeley: Berkeley University, 1980), 89. 

2Soekarno, Di Bawah Bendera Revolusi (Jakarta: Panitia Penerbit Di Bawah Bendera 
Revolusi, 1964), 332. 

3John Ryan Bartholomew, Alif Lam Mim, Kearifan Orang Sasak (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 2001), 93. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

72 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Berdasarkan data historis, pembumian Islam di Lombok diperkirakan 
terjadi pada abad ke XVI M.4 Sebagaimana diakui secara umum oleh suku 
Sasak, Desa Bayan merupakan pintu gerbang masuknya Islam ke daerah ini.5 
Secara geografis terdapat kenyataan yang mendukung pandangan di atas, 
yaitu wilayah Bayan, tepatnya 500 M sebelah utara Desa Bayan terdapat 
lautan luas dengan kondisi air yang tenang. Di tepinya terdapat hamparan 
pantai yang bernama Pelabuhan Cirik. Diperkirakan pelabuhan ini sebagai 
tempat bersandarnya armada yang digunakan oleh penyiar Islam pertama. 

Selain itu, dapat pula dikemukakan mitologi yang dipercaya oleh orang-
orang Sasak Desa Bayan bahwa nama desa ini (Bayan) diberikan oleh penyiar 
Islam pertama yang masuk ke daerah ini. Nama tersebut terambil dari kata 
bayân yang ada dalam kitab suci al-Qur‟an surat Ali „Imrân (3): 1386 yang 
berarti “penerang”. Tampaknya kata Bayan, dipakai untuk menamai tempat 
itu dengan harapan agar dapat memberikan penerangan (melalui ajaran-
ajaran Islam) bagi kehidupan komunitas masyarakat di sana. 

Ada dua teori yang berkembang tentang masuknya Islam ke Pulau 
Lombok, yaitu yang menyatakan bahwa Islam masuk dari arah timur, dan 
teori yang menyatakan Islam masuk dari arah barat, yakni Pulau Jawa.7 Teori 
pertama menyatakan bahwa Islam masuk bersamaan dengan datangnya para 
pedagang dari Gujarat ke Perlak, Samudera Pasai, datang pula seorang 
mubalig dari Arab yang bernama Syaikh Nurul Rasyid, yang kemudian 
dikenal dengan nama Gauz Abdul Razaq dengan tujuan berdakwah. Setelah 
mendapat berita dari Marcopolo, dalam pengembaraannya keliling dunia 
yang sempat singgah ke Perlak tahun 1292 M, sang mubalig tertarik kepada 
Benua Kanguru (Australia). Setelah mendatangi benua tujuannya dengan 
berlayar, tampak tempat tersebut kurang menarik perhatiannya, maka 
akhirnya mengambil keputusan untuk kembali ke tempat semula. Dalam 
perjalanan pulang inilah sang mubalig melewati Selat Alas (perairan yang 
membelah pulau Sumbawa dan Lombok) dan pada akhirnya mendarat di 
Kayangan. Dari Kayangan, beliau melanjutkan perjalanan melalui Laut Jawa 
dan mendarat di Pelabuhan Cirik, Desa Bayan. Rupanya, di tempat ini sang 
                                                 

4Depdikbud, Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat (Mataram: Depdikbud., 1975), 86. 
Lihat juga Bartholomew, Alif…, 93. 

5“Ahli Waris Jawa Majapahit”, Tempo, 27 April 1991. 
6Depag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Semarang: Tanjung Mas Inti Semarang, 1992), 

98. 
7Tito Adonis, Suku Terasing Sasak di Bayan Propinsi NTB (Mataram: Depdikbud, 1989), 

39. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 73 

mubalig merasa sangat kerasan dan memutuskan untuk menetap dalam 
rangka mendakwahkan Islam. Hal ini sangat mungkin terjadi karena 
keramahan komunitas pribuminya dan keindahan panorama alamnya. 

Teori ini tampak bersesuaian dengan teori Gujarat,8 yang dikonstruksi 
oleh Snouck Hourgronge tentang pembumian Islam di Nusantara. Teori ini 
berpandangan bahwa Islam membumi ke Nusantara melalui Gujarat. 
Berdasarkan data historis, hubungan dagang Indonesia-India telah lama 
terjalin dan inskripsi tertua tentang Islam yang terdapat di Sumatera 
memberikan gambaran hubungan antara Sumatera dan Gujarat.9 

Teori kedua, menyebutkan bahwa orang yang membawa Islam masuk ke 
Lombok adalah Pangeran Songopati dan atau Sunan Prapen. Teori ini lebih 
banyak dibuktikan dengan fakta adanya kesamaan bahasa dan budaya 
Lombok dengan Jawa. Misalnya, dua kalimat syahadat yang diartikan dalam 
bahasa Jawa, sering dipergunakan di dalam upacara pernikahan komunitas 
Sasak Desa Bayan.10, adanya tulisan sastra yang memakai daun lontar, 
berhuruf, dan berbahasa Jawa yang berisi ajaran-ajaran Islam, adanya 
seperangkat gamelan sebagai instrumen pengiring kesenian tradisional Sasak 
(prisian) yang sering dipergunakan pada acara Mawlid Nabi Muhammad 
SAW. mirip acara sekatenan Yogyakarta, dan juga adanya sebutan perabot-
perabot agama yang diambil dari bahasa Jawa, seperti ketib (orang yang 
membaca khutbah pada saat shalat Jum‟at, dan shalat Id),11 mudin (mu‟azin)12 
dan lebe (orang yang berfungsi untuk menikahkan dan membaca do‟a).13 

Selain bukti-bukti historis di atas dapat pula dipaparkan peninggalan-
peninggalan sejarah di daerah ini. Ada beberapa naskah lama yang ditulis 
pada daun lontar dalam bahasa dan huruf Jawa kuno (kawi) yang berisi 
ajaran tentang agama, tasawuf, dan fiqh. Naskah-naskah tersebut bagi suku 
Sasak Desa Bayan dianggap sakral, oleh karenanya tidak boleh dilihat dan 
dipegang oleh sembarang orang kecuali pemangku adat. Ada juga sebuah 
kitab suci al-Qur‟an tulisan tangan yang ditulis di atas kulit kambing. Konon 
kitab ini dibawa oleh Sunan Prapen dan atau Pengeran Songopati sekitar 

                                                 
8Ahmad Mansyur Suryanegara, Menemukan Sejarah, Wacana Pergerakan Islam di Indonesia 

(Bandung: Mizan, 1995), 75. 
9Nawawi Rambe, Sejarah Dakwah Islam (Jakarta: Wijaya, 1989), 319. 
10Bunyi syahadat yang dimaksud: “Weruh Insun Nora Ana Pangeran Liane Allah, Lan 

Weruh Insun Setuhune Nabi Muhammad Utusan Allah”. 
11I Gusti Ngurah, dkk., Kamus Sasak Indonesia (Jakarta: Depdikbud, 1985), 95. 
12Ibid., 101. 
13Ibid., 99. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

74 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

abad XVI M dan disimpan rapi oleh pemangku adat Bayan Raden 
Singaderia.14 Selain itu terdapat sebuah masjid kuno yang kabarnya sudah 
berusia 312 tahun.15 

Melihat bukti-bukti di atas, Islam tampak sudah lama dianut oleh 
komunitas Sasak. Proses pembumian Islam di wilayah ini cenderung bersifat 
penetration de pasifique. Para penyiar Islam awal dalam menyampaikan 
dakwahnya lebih banyak menggunakan pendekatan kondisional, artinya 
ajaran-ajaran Islam yang didakwahkan disesuaikan dengan kondisi 
masyarakat pada saat itu. Adat-istiadat atau kebiasaan-kebiasaan yang tidak 
sesuai dengan ajaran Islam, tidak ditentang. Para penyiar Islam bersifat 
toleran, sehingga masyarakat Sasak pada saat itu tertarik untuk menerima dan 
menganut ajaran baru ini. 

Proses dakwah yang semacam di atas dalam perkembangannya kemudian 
melahirkan polarisasi keberagamaan suku Sasak menjadi Islam Sunni dan 
Islam Wetu Telu.16 Kedua istilah itu, terutama oleh penganut Islam Sunni, 
kemudian cenderung dipahami pejoratif, di mana Islam Sunni sebagai 
kelompok yang murni dan Wetu Telu sebagai yang menyimpang (sinkretis). 
Oleh karena itu kepercayaan Islam Wetu Telu dipahami oleh masyarakat 
muslim Sasak sebagai sistem kepercayaan sinkretik hasil kolaborasi doktrin 
Islam, dogma Hindu, dan anasir animisme-antropomorfisme yang dianut 
oleh sebagian kecil komunitasnya. Tentunya kenyataan itu menjadi ironis, 
terutama jika dikaitkan dengan keberadaan Bayan sebagai pintu gerbang 
masuknya agama Islam, sementara kemurnian ajaran Islam di sana masih 
dipertanyakan. Dalam paparan berikutnya banyak dijumpai kata-kata Islam 
Wetu Telu, karenanya penulis menyingkat istilah ini menjadi IWT. 

Akar Genealogis Islam Wetu Telu 

Komunitas Sasak yang tinggal di Desa Bayan, menganut agama Islam 
yang disebut Islam Wetu Telu (IWT). Nama IWT diberikan kepada penganut 
Islam yang hidup di Bayan karena hanya menjalani tiga rukun Islam 
(syahadatain, shalat, dan puasa).17 Versi lain menyebutkan asal usul IWT 

                                                 
14Raden Singaderia, Wawancara 4 Maret 1995. 
15TVRI Jakarta, “Kilas Balik Masjid-masjid Kuno”, 19 Ramadhan 1425 H, Bukti 

Peninggalan Sejarah Islam di Indonesia. 
16Ensiklopedia Nasional Indonesia, Jilid 17 (Jakarta: Cipta Adi Pustaka, 1989), 295. 
17Tawaluddin Haris, Islam Wetu Telu Sedikit Tentang Sejarah dan Ajarannya (Jakarta: UI 

Press, 1978), 6. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 75 

diambil dari filsafat kepercayaan komunitas ini. Dalam sistem kepercayaannya, 
fenomena alam mesti diinterpretasikan melalui tiga prinsip.18 Pertama, 
kehidupan terjadi bermula dari proses dilahirkan (menganak) seperti manusia 
dan binatang yang melahirkan anaknya. Kedua, kehidupan terjadi karena proses 
penetasan (mentelok) seperti burung dan binatang lainnya. Ketiga, kehidupan 
yang terjadi karena proses pertumbuhan (mentiok) seperti pohon-pohon dan 
tumbuh-tumbuhan lainnya. Oleh karena itu, mereka memahami Islam melalui 
tiga prinsip dasar tersebut. 

Sebagaimana diakui oleh orang-orang Bayan, bahwa Islam di Lombok 
mula pertama diberikan oleh Sunan Prapen dan atau Pangeran Songopati. 
Pengeran ini memiliki dua orang putra yaitu Nurcahya yang sulung dan 
Nursada yang bungsu.Nurcahya diberi tugas untuk mengembangkan agama 
Islam sebagaimana yang diajarkan oleh Nabi Muhammad, sedangkan 
Nursada diberi tugas dan kewajiban untuk mengembangkan dan 
melestarikan adat-istiadat sedemikian rupa sehingga sesuai dengan ajaran dan 
ketentuan-ketentuan agama Islam. Dari pengikut Nursada inilah berkembang 
ajaran IWT. 

Kedua putra pangeran itu mendapat pengikut yang banyak. Pada 
perkembangan berikutnya, pengikut Nurcahya mengalami berbagai musibah 
dan penyakit, sedangkan pengikut IWT hidup damai dan sejahtera. Melihat 
kondisi pengikutnya, Nurcahya datang kepada adiknya agar menolong 
pengikutnya supaya terhindar dari malapetaka tersebut. 

Akhirnya disepakati, Nursada sanggup menolong kakaknya (Nurcahya) 
dengan suatu syarat agar seluruh pengikutnya beralih mengikuti ajaran 
Nursada. Sejak itulah, konon muncul IWT. Selanjutnya diceritakan Nursada 
mempunyai tiga orang putra dan putri, masing-masing bernama Pandita 
Guru, Putri Indra Buana, dan Putri Wisnu Kusuma.19 Pandita Guru diberi 
tugas dan kewajiban untuk memegang segala urusan yang bertalian dengan 
penghulu dan kiai, yang meliputi soal-soal: Naptu Tahun Delapan, Naptu 
Bulan Dua Belas, Naptu Hari Tujuh (siklus penanggalan agama yang diikuti 
oleh penganut IWT yang dianggap dapat membawa keberuntungan). 

Putri Indra Buana diberi tugas memegang urusan Pemangku (petugas 
penjaga makam) meliputi soal-soal bilamana atau bagian terjadinya suatu 
bencana yang akan menimpa umat manusia dan upacara-upacara apa yang 
akan dilakukan manusia untuk menanggulangi bahaya tersebut. Sementara 

                                                 
18Ibid., 6. 
19Ibid., 10. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

76 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Putri Wisnu Kusuma diberi tugas untuk mengislamkan bumi, dalam arti 
mengisi upacara tersebut dengan bacaan-bacaan zikir. Ini dilakukan dengan 
sesaji (Sasak: membangar). Upacara ini dilakukan, misalnya untuk mendirikan 
rumah dan membuka ladang-ladang baru, mengislamkan adat ke dalam 
agama misalnya melakukan pengkhitanan, perkawinan, dan buang awu 
(upacara menyambut tujuh hari dari kelahiran anak). 

Sumber lain menyebutkan bahwa ungkapan Wetu Telu berasal dari bahasa 
Jawa yaitu Metu Saking Telu yakni keluar atau bersumber dari tiga hal: Al-
Qur‟an, Hadits, dan Ijma‟. Artinya, ajaran-ajaran komunitas penganut IWT 
bersumber dari ketiga sumber tersebut. 

Eksplanasi singkat di atas memberikan isyarat bahwa sesungguhnya nama 
dan atau penyebutan IWT adalah nama atau ungkapan yang bersumber dari 
bahasa Sasak, bukan nama yang diberikan oleh orang luar. Nama ini perse 
berlaku untuk suku Sasak. Dengan demikian, sekalipun ada pemeluk Islam 
dari etnis lain yang pengalaman dan perilaku beragamanya mirip dengan 
pengalaman dan perilaku beragama komunitas ini tidak dapat disebut 
komunitas IWT. 

Meskipun nama IWT berasal dari pemeluknya, tetapi nama itu baru 
populer setelah Pulau Lombok berada di bawah rezim imperialisme dan 
kolonialisme Belanda (1890).20 Ini mengandung tendensi politis sebagai 
politik belah bambu dalam rangka menancapkan kekuasaan di negeri jajahan 
dengan mengadakan perpecahan di kalangan rakyat. Ketika itu Belanda 
mencari taktik untuk menaklukkan masyarakat Islam Sunni, yang menentang 
keberadaannya. Selanjutnya mereka membuat pemisahan antara IWT dengan 
ajaran Islam Sunni (Islam Waktu Lima) serta membentuk opini massa bahwa 
kepercayaan yang benar adalah IWT. 

Menyibak Tabir Historis 

Terdapat berbagai versi tentang sebab-sebab lahirnya kepercayaan ini. 
IWT biasanya dikaitkan dengan proses dakwah Islam yang belum tuntas 
dilakukan para penyebar Islam awal. Dalam proses penyebarannya, ternyata 
ajaran-ajaran Islam masih sulit diterima secara bulat oleh orang-orang Sasak. 
Kepercayaan animisme dan dinamisme, yang merupakan warisan nenek 
moyang masih belum bisa mereka tinggalkan. Dogma-dogma Hindu yang 
memiliki persamaan dengan kepercayaan terhadap nenek moyangnya juga 
                                                 

20Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia (Bandung: Mizan, 1992), 
202.  



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 77 

masih dominan mewarnai perilaku hidup sehari-hari. Di sisi lain, para 
mubalig sebelum tuntas menyampaikan ajaran-ajaran yang dibawanya mulai 
meninggalkan daerah ini untuk melanjutkan penyebaran Islam ke daerah-
daerah yang lain (seperti Sumbawa dan Bima).21 

Sebelum meninggalkan daerah ini, para mubalig mengangkat para kiai 
sebagai wakil mereka untuk menyampaikan ajaran-ajaran kepada umat (suku 
Sasak). Para kiai hanya menyampaikan ajaran-ajaran yang mereka terima dari 
gurunya. Mereka tidak pernah memberikan interpretasi-interpretasi baru 
terhadap ajaran Islam untuk menjawab tantangan yang berasal dari 
fenomena kehidupan yang muncul dalam masyarakat.22 Hal ini terjadi, 
barang kali disebabkan karena ketakutan, kepatuhan, dan atau 
ketidakmampuan kiai untuk memberikan penafsiran. Akibatnya, ajaran Islam 
yang baru dikenal oleh Suku Sasak mengalami stagnasi. 

Suburnya perkembangan ajaran IWT didukung oleh kondisi 
pemerintahan. Para penguasa Hindu melakukan tindakan yang 
mengakibatkan terhambatnya pembinaan kehidupan agama Islam dan 
menyebabkan timbulnya penyimpangan-penyimpangan dari ajaran-ajaran 
Islam seperti yang terdapat dalam Al-Qur‟an dan Hadits.23 Upaya-upaya 
untuk mengaburkan ajaran Islam dilakukan melalui cara-cara diskriminatif 
antara masyarakat penganut agama Hindu dan Islam. Perjudian dipaksakan 
di setiap desa, para tokoh masyarakat dan tokoh agama difitnah, serta setiap 
wanita Sasak yang kawin dengan laki-laki Hindu dipaksa untuk mengikuti 
agama suaminya. Penguasa menekan orang-orang yang akan menunaikan 
ibadah haji sehingga orang-orang yang naik haji menjadi sangat sedikit 
jumlahnya.24 

Sebab lain yang melatarbelakangi lahirnya IWT adalah metode yang 
digunakan oleh para kiai dalam menyampaikan ajaran-ajaran Islam. Dalam 
menyebarkan agama Islam para kiai selalu berpegang teguh kepada peraturan-
peraturan atau ajaran-ajaran agama, namun tanpa merusak adat-istiadat 
penduduk setempat. Bahkan sebaliknya mereka berusaha untuk mewarnai 
adat-istiadat setempat dengan ajaran-ajaran Islam. 
                                                 

21Zaki, Tradisi Islam Suku Sasak di Bayan Lombok Barat, Studi Historis tentang Islam Wetu 
Telu 1890-1965, Skripsi (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta), 10. 

22Ibid, 21. 
23Soenyata Kartadarmadja dan Sutrisno Kutoyo, ed., Sejarah Kebangkitan Nasional 

Daerah NTB (Mataram: Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya Depdikbud, 1978), 27-9. 
24Yayasan Bhakti Wawasan Nusantara, Profil Propinsi NTB (Jakarta: Yayasan Bhakti 

Wawasan Nusantara, 1992), 45. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

78 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Namun usaha ini tidak berhasil dilakukan oleh para kiai. Penduduk 
setempat tetap berpegang teguh pada tradisi lama baik pada saat para kiai 
masih berdiam di daerah ini maupun setelah meninggalkannya. Asas 
toleransi dan metode kondisional dengan tidak meninggalkan tradisi lama ini 
menimbulkan persepsi bahwa ajaran Islam tidaklah beda dengan 
kepercayaan nenek moyangnya. Didukung dengan tidak adanya pembinaan 
secara kontinu terhadap pemahaman ajaran Islam, mereka berusaha 
mengombinasikan (sinkretisme) antara sistem kepercayaan lama dengan 
Islam. Salah satu bentuk kombinasi itu muncul dalam bentuk sistem 
kepercayaan Islam Wetu Telu. 

Versi lain menyebutkan bahwa setelah Islam mulai masuk ke dalam 
kehidupan masyarakat Sasak Desa Bayan, penyebaran agama Hindu kembali 
gencar dilakukan. Seorang pendeta bernama Dankian Nirartha dari Kasta 
Brahmana, diutus oleh Raja Bali untuk menyebarkan agama Hindu. Dia 
mencoba meramu ajaran Islam, Hindu, dan kepercayaan lama menjadi satu. 
Sejak itulah kepercayaan IWT tumbuh di kalangan suku Sasak Desa Bayan.25 
Ajaran-ajaran Dankian itulah yang kemudian menjadi ajaran pokok IWT 
Seperti: memulihkan kembali adat-istiadat yang bersangkut-paut dengan 
pemujaan dan penyembahan kepada dewa-dewa dengan perantaraan 
pemangku, penyembahan terhadap Nabi Muhammad SAW. tetap diadakan 
dan dilakukan, sedang apa yang berkaitan dengan khitanan tetap dipakai oleh 
(bagi) anggota masyarakat laki-laki, dan orang laki-laki tidak perlu shalat 
setiap hari. Bagaimanapun juga kewajiban itu hanya ada pada kiai di masjid, 
yang menurut peraturan hanya ada tiga kali yaitu: shalat Idul Fitri dan Idul 
Adha, shalat “Jum‟at”, dan shalat Jenazah 

Berdasarkan alasan-alasan bahwa shalat yang dilakukan hanya tiga 
macam, maka kepercayaan tersebut dinamakan IWT. Kewajiban-kewajiban 
lain yang diwajibkan oleh Islam dihapuskan seperti haji dan zakat.26 

Banyak suara sumbang yang dilontarkan terhadap sistem kepercayaan 
IWT, satu di antaranya adalah yang mengatakan bahwa kepercayaan tersebut 
didasarkan atas kemudahan. Akan tetapi tidaklah dapat dikatakan bahwa 
komitmen penganut IWT terhadap kepercayaannya semata-mata untuk 
mengambil aspek kemudahannya. Begitu juga faktor ekonomi, kesibukan 
mencari dan memenuhi kebutuhan hidup tidak dapat dijadikan alasan untuk 
itu. Karena rata-rata penduduk di daerah ini sudah memiliki pekerjaan, 

                                                 
25Zaki, Tradisi..., 21. 
26Tawaluddin, Islam…, 8. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 79 

berupa penggarapan tanah pertanian yang hasilnya dapat memenuhi 
kebutuhan hidup sehari-hari. Walaupun gaya hidup mereka tampak bersahaja 
namun untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari tidaklah terlalu sulit, bahkan 
sudah tersedia sejak beberapa waktu sebelumnya. 

Dari realitas kehidupan ini dapatlah disimpulkan bahwa suku Sasak di 
Desa Bayan, menganut IWT semata-mata karena ketakutan, ketaatan, dan 
ketidakmampuan mereka untuk memberikan interpretasi terhadap ajaran-
ajaran yang telah diberikan oleh guru mereka yang awal. Di samping itu 
mereka sama sekali menolak pembaruan-pembaruan yang dilakukan oleh 
tokoh-tokoh Islam. Menurut mereka agama Islam yang benar adalah agama 
yang mereka pegang. 

Pola Kepemimpinan Patron-Client 

Secara umum komunitas IWT mengaku dirinya orang Islam tetapi 
mereka tidak pernah melakukan tugas dan kewajiban-kewajibannya selaku 
Muslim. Kewajiban-kewajiban tersebut hanya dibebankan kepada kiai atau 
guru. Kondisi demikian menimbulkan suatu pemahaman baru pada orang 
Sasak Desa Bayan bahwa seluruh kewajiban agama dibebankan kepada kiai 
atau yang sering disebut guru. Mereka inilah yang akan memikul segala resiko 
dan tanggung jawab di hari kemudian. Oleh karena itu, para kiai di 
lingkungan pemeluk IWT mempunyai status sosial yang lebih tinggi, sangat 
dihormati, dan disegani oleh masyarakat. Segala perintahnya harus ditaati dan 
dipatuhi. Barang siapa yang berani membangkang atau menyinggung 
perasaan seorang kiai, malapetaka akan menimpa dirinya dan seluruh 
anggota keluarganya. Mereka akan diasingkan dalam setiap pertemuan banjar 
(agama) ataupun dalam upacara-upacara adat. Hukuman atau sanksi ini bisa 
dihapus setelah terlebih dahulu orang yang bersangkutan mengadakan 
upacara selamatan. Upacara selamatan ini bukan sebagai penebus dosa, akan 
tetapi sebagai langkah awal untuk melakukan rehabilitasi terhadap nama baik 
dalam kehidupan bermasyarakat.27 

Bagi masyarakat awam yang bukan kiai, tidak ada kewajiban untuk 
melakukan shalat dan puasa. Mereka tidak belajar membaca al-Qur‟an, sebab 
orang yang membaca al-Qur‟an harus bersih dan suci, sementara mereka 
kotor. Orang-orang dari golongan ini yakin akan masuk surga, asal 

                                                 
27Ibid, 34. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

80 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

melaksanakan segala yang diperintahkan oleh kiai mereka, seperti 
mengadakan selamatan dan mengeluarkan sedekah kepada para kiai. 

Dalam sistem kepercayaan IWT, membaca al-Qur‟an hanya perlu dilakukan 
pada waktu-waktu tertentu saja, seperti dalam bulan puasa dan upacara selamatan 
orang yang meninggal dunia. Selanjutnya mushaf al-Qur‟an dan kitab Hadits hanya 

menjadi barang keramat yang disimpan di bumbungan atap rumah. Pengertian 
memuliakan al-Qur‟an dan hadits, bukanlah mengamalkan isinya tetapi 
menempatkannya di tempat yang paling tinggi. 

Ukuran kesucian manusia menurut sistem kepercayaan IWT adalah 
apabila seseorang telah memangku jabatan sebagai kiai atau guru. Oleh 
karenanya para kiai atau guru selalu dianggap sebagai manusia yang suci 
(ma’shûm). Pengangkatan dan atau penunjukan kiai baru, didasarkan atas 
wasiat dari kiai sebelumnya, bukan atas pemilihan atau sistem demokrasi. 

Konsep kepemimpinan dalam sistem kepercayaan IWT kiranya dapat 
dianalogikan dengan konsep imâmah yang terdapat dalam kaum Syi‟ah. Bagi 
Syi‟ah, imam atau pemimpin merupakan suatu kepentingan agama. Tanpa 
adanya seorang imam, bukan saja dunia ini akan hancur bahkan dunia ini 
sendiri tidak pernah ada. Imam juga merupakan wakil Tuhan di bumi. Jika 
tidak ada imam tak akan ada penyembahan kepada Tuhan di bumi, sebab 
cara penyembahan kepada Tuhan haruslah belajar dari Imam. Hanya dengan 
perantara seorang imam sajalah, Tuhan dapat dikenal. Inilah yang mereka 
maksudkan dengan “tanpa kehadiran seorang imam di bumi, maka dunia ini 
akan hancur”. Mereka berpendapat bahwa imam adalah seorang yang 
ma’shûm (suci dari dosa). Estafeta kepemimpinan dalam Syi‟ah menganut 
teori hak legitimasi berdasarkan hak suci Tuhan (the devine right of God). Oleh 
karena itu, seseorang yang memangku jabatan imam haruslah berdasarkan 
nash dan wasiat.28 

Doktrin Ritual Keagamaan 

Komunitas IWT percaya kepada rukun Islam walaupun tidak sama 
dengan yang dipercayai oleh komunitas Islam Waktu Lima. Mereka hanya 
mengakui tiga rukun Islam, yaitu dua kalimat syahadat, shalat, dan puasa, 
sedangkan zakat dan haji ditinggalkan. Rukun Islam yang pertama hanya 
diucapkan pada saat upacara perkawinan. Sedangkan shalat yang diakui dan 
dilaksanakan adalah shalat “Jum„at”. Yang dimaksud dengan shalat “Jum„at” 

                                                 
28Nourouzzaman Shiddiqi, Syi’ah dan Khawarij dalam Perspektif Sejarah (Yogyakarta: 

Pusat Latihan, Penelitian, dan Pengembangan Masyarakat, 1985), 62. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 81 

adalah shalat Idul Fitri dan Idul Adha serta shalat Jenazah. Demikian halnya 
dengan puasa, mereka menjalankannya tidak seperti layaknya umat Islam 
pada umumnya. Puasa dalam sistem kepercayaan IWT dibagi menjadi tiga 
bagian, yaitu: dari tanggal 1 sampai 15 Ramadhan, tanggal 16 sampai 20 
Ramadhan, dan tanggal 21 sampai 30 Ramadhan. 

Pokok-pokok ajaran yang berkaitan dengan ritual keagamaan ini 
tampaknya memang cukup sederhana. Hal ini tidak lepas dari metode yang 
digunakan para penyiar Islam awal dalam menyampaikan ajaran Islam yang 
disesuaikan dengan kondisi masyarakat pada masa itu. Mereka hanya 
menyampaikan hal-hal yang dapat dilaksanakan secara langsung dalam 
kehidupan sehari-hari, sedangkan ajaran-ajaran yang memiliki persyaratan 
dan tuntutan-tuntutan yang berat, seperti haji dan zakat tidak atau belum 
mereka sampaikan kepada umat. Setelah para mubalig itu meninggalkan 
daerah ini tidak ada interpretasi baru terhadap ajaran Islam untuk menjawab 
tantangan yang berasal dari fenomena kehidupan yang muncul dalam 
kehidupan masyarakat menyebabkan kondisi ini berlanjutan hingga sekarang 
dalam komunitas IWT. 

Praktik Keagamaan Islam Wetu Telu 

Komunitas IWT mengakui dua kalimat syahadat sebagai rukun Islam 
pertama. Dua kalimat syahadat tersebut sama dengan yang diyakini oleh 
umat Islam yaitu syahadat tauhid yang merupakan pengakuan terhadap 
keesaan Tuhan dan syahadat rasul yaitu pengakuan tentang eksistensi Nabi 
Muhammad sebagai utusan Allah. Setelah pembacaan dua kalimat syahadat 
dalam lafal bahasa Arab, selalu diikuti dengan terjemahan dalam bahasa 
Jawa. Syahadat tersebut berbunyi sebagai berikut: 

“Asyhadu an lâ ilâha illâ al-Lâh wa asyhadu anna Muhammadan rasûl al-Lâh. Weruh insun 

nora ana Pangeran liane Allah. Lan weruh isnun setuhune Nabi Muhammad utusan Allah.” 
Artinya: “Saya bersaksi tiada Tuhan selain Allah dan saya bersaksi Nabi Muhammad 
utusan Allah”. 

Pembacaan dua kalimat syahadat ini dilakukan hanya pada waktu 
perkawinan, komunitas IWT di Desa Bayan, mengenal istilah merari’ 
(mencuri anak perawan). Merari’ merupakan proses yang harus dilalui oleh 
seorang pemuda yang ingin menikahi seorang gadis. Jika seorang pemuda 
Bayan senang terhadap seorang gadis dan ingin meneruskan hubungan ke 
jenjang pernikahan, pemuda tersebut harus melakukan merari’. Pada hari yang 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

82 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

ditentukan oleh kedua keluarga mempelai, “dicurilah” gadis tersebut dari 
rumah orang tuanya kemudian dibawa ke sebuah tempat yang telah 
disepakati. Di tempat itu si gadis “disimpan”. Pada hari ketiga, barulah 
diadakan upacara pernikahan yang dipimpin oleh kiai untuk mengesahkan 
mereka sebagai suami-istri. Praktik keagamaan dalam upacara pernikahan, 
juga mengenal istilah tobat kakas dan tobat sah. 

Pada tobat kakas, langsung diadakan akad nikah, dan khutbah nikah 
biasanya diambil dari fatwa kiai. Dalam upacara ini yang bertindak sebagai 
wali dalam pernikahan adalah orang tua mempelai laki-laki. Ini berbeda 
dengan upacara pernikahan yang umumnya dilakukan oleh umat Islam, di 
mana yang bertindak sebagai wali adalah orang tua dari mempelai wanita. 
Perwalian dalam komunitas IWT dimaksudkan sebagai penyerahan 
mempelai laki-laki kepada kiai. Selanjutnya akad nikah dalam upacara tobat 
kakas sudah dianggap resmi atau sah, dengan demikian kedua mempelai 
boleh bergaul sebagaimana layaknya suami-istri. 

Tobat sah merupakan rangkaian upacara pernikahan yang dilakukan 
setelah tobat kakas. Tobat sah merupakan acara akad nikah antara suami-istri, 
di mana yang bertindak sebagai wali adalah orang tua dari pihak perempuan. 
Akan tetapi perwalian tersebut tidak menentukan sahnya akad nikah itu, 
sebab sudah dilakukan pada acara tobat kakas. Acara tobat sah ini dilakukan 
setelah tiga tahun berselang dan setelah memenuhi persyaratan berupa sorong-
serah yaitu suatu upacara untuk meresmikan mempelai wanita menjadi 
anggota keluarga mempelai laki-laki dan berfungsi untuk menentukan status 
sosialnya. Tata cara (ajikrama) dalam upacara sorong serah adalah saat di mana 
pengantin laki-laki menyerahkan sejumlah barang bawaan, yaitu uang 
penyorong (jumlahnya ditentukan oleh kedua belah pihak), sebuah kotak yang 
berisi kain-kain untuk diberikan kepada mempelai wanita, senjata tajam 
(tumpun wirang), sepotong kain untuk pembungkus uang penyorong (pengosap 
malap), dan penginang (puan) berisi kapur, sirih, dan tembakau. 

Upacara sorong serah ini memiliki arti penting, karena itu harus disaksikan 
oleh segenap keluarga, sahabat, dan pamong desa. Biasanya upacara ini 
dirayakan secara besar-besaran dengan menjamu segenap yang hadir dengan 
hidangan. Oleh karenanya upacara ini selalu dilaksanakan di rumah pamong 
desa. 

Komunitas IWT juga melaksanakan rukun Islam yang kedua yaitu ibadah 
shalat. Shalat yang dipraktikkan oleh komunitas ini disebut dengan “Shalat 
Jum‟at”, yaitu shalat pada hari Raya Idul Fitri, Idul Adha, dan shalat Jenazah. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 83 

Shalat Jum‟at yang dimaksud oleh penganut kepercayaan IWT bukanlah 
shalat Jum‟at sebagaimana layaknya yang dilakukan oleh umat Islam, 
melainkan shalat fardhu yang lima yaitu Isya, Subuh, Zuhur, Ashar, dan 
Maghrib. Namun yang dilaksanakan oleh kiai-kiai IWT adalah shalat Ashar, 
Maghrib, dan Isya. Tiga salat yang dikerjakan tersebut merupakan shalat-
shalat yang diterima pertama kali dari kiai, sedangkan dua shalat fardhu yang 
lain (Subuh dan Zuhur) ditinggalkan karena tidak pernah diajarkan.  

Shalat pada waktu hari lebaran (Idul Fitri dan Idul Adha) juga 
dilaksanakan, tetapi ternyata waktu atau hari-hari dari kedua shalat hari raya 
tersebut tidak jatuh pada tanggal 1 Syawal untuk Idul Fitri dan 10 Dzulhijjah 
untuk hari raya Idul Adha menurut perhitungan bulan Islam, melainkan 
mundur 4 hari sehingga untuk hari raya Idul Fitri jatuh pada tanggal 4 Syawal 
dan untuk hari raya Idul Adha jatuh pada tanggal 14 Dzulhijjah. 

Menurut Raden Singaderia, setelah bulan puasa habis, bulan baru pada 
permulaan bulan Syawal belum langsung terlihat. Komunitas IWT menyebut 
saat ini kudus. Pada hari yang kedua bulan dapat terlihat tetapi bulan tidak 
tampak karena terhalang oleh pegunungan sebelah timur (Gunung Rinjani), 
orang Bayan menyebut saat ini adalah Arab. Hari ketiga, bulan tepat berada 
di atas bukit, saat ini disebut jiwa. Adapun kudus berarti “akan”, Arab berarti 
“ada” dan jiwa berarti “kenyataan”, jadi “akan ada kenyataan”,29 artinya suatu 
kenyataan yang akan dihadapi manusia yaitu melaksanakan shalat hari raya 
Idul Fitri yang merupakan puncak kemenangan atas cobaan-cobaan yang 
dihadapi di saat bulan puasa. 

Ketentuan inilah yang kemudian berlaku untuk komunitas IWT di Desa 
Bayan. Oleh karena itu ditinjau dari ajaran Islam, shalat Idul Fitri dan Idul 
Adha yang mereka kerjakan tidak dapat disebut sebagai hari raya, karena 
tidak jatuh pada tanggal 1 Syawal dan tanggal 10 Dzulhijjah menurut 
perhitungan bulan Qamariyah. 

Macam shalat yang lain yang dilakukan oleh penganut IWT adalah shalat 
Jenazah yang biasanya dilakukan di rumah keluarga orang yang meninggal, 
baik secara sendiri atau secara berjamaah. Akan tetapi seringkali shalat 
jenazah juga dilakukan di kuburan, sebelum jenazah diturunkan ke liang 
lahat.  

Dalam prakteknya shalat-shalat yang diakui oleh penganut kepercayaan 
IWT, sama seperti halnya dengan pelaksanaan shalat yang dilakukan oleh 
umat Islam pada umumnya.  

                                                 
29Zaki, Tradisi...., 55. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

84 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Komunitas IWT juga meyakini puasa sebagai salah satu yang harus 
dikerjakan. Puasa di kalangan penganut kepercayaan ini hanya ada satu 
macam yakni puasa Ramadhan. Di kalangan mereka tidak ada puasa yang 
lain. Puasa Ramadhan dilakukan di saat bulan puasa tiba. Penentuan awal 
atau permulaan bulan Ramadhan sama seperti penentuan tanggal 1 Syawal. 
Jadi tanggal 1 Ramadhan atau permulaan bulan puasa menurut perhitungan 
IWT jatuh pada tanggal 4 Ramadhan menurut perhitungan bulan 
Qamariyah. 

Dalam praktiknya, komunitas IWT membagi puasa Ramadhan menjadi 
tiga bagian;30 pertama, dari tanggal 1-15 Ramadhan, puasa dikerjakan sesuai 
dengan ajaran Islam yakni sejak terbitnya fajar sampai terbenam matahari, 
saat tiba waktu berbuka puasa; kedua, dari tanggal 16-20 Ramadhan, puasa 
dikerjakan sejak terbitnya fajar sampai tiba waktu Shalat Ashar, pada saat ini 
mereka sudah boleh berbuka puasa, dan ketiga, tanggal 21-30 Ramadhan, 
puasa dikerjakan sejak terbit matahari sampai matahari terbenam. 

Pemakaian istilah “tanggal” dalam pembagian bulan puasa menurut 
komunitas IWT, kuranglah tepat karena tidak sesuai dengan penanggalan 
bulan Ramadhan. Menurut hemat penulis, untuk istilah tanggal di sini 
sebaiknya diganti dengan istilah “hari” misalnya, dari tanggal 1 sampai 15 
diganti menjadi “hari” pertama sampai hari kelimabelas begitu juga dengan 
tanggal-tanggal yang lain. 

Versi lain menyatakan, komunitas IWT melakukan puasa cukup hanya 9 
hari, yakni tiga hari berturut-turut pada awal bulan, tiga hari berturut-turut 
pada pertengahan bulan dan tiga hari berturut-turut pada akhir bulan. Jumlah 
hari-hari dalam bulan puasa selalu 30 hari.31 

Dalam menjalankan puasa komunitas IWT memiliki pantangan-
pantangan, antara lain tidak boleh melakukan pekerjaan, tidak boleh berkata 
dusta, dan tidak boleh keluar rumah. Segala kewajiban puasa sepenuhnya 
diserahkan kepada para kiai, sedangkan orang-orang biasa tidak dikenai 
kewajiban karena dianggap tidak suci. Ukuran kesucian bagi komunitas ini 
adalah apabila seseorang telah memangku jabatan sebagai kiai atau guru. 

Doktrin Kemasyarakatan 

Pokok-pokok ajaran tentang kemasyarakatan sebenarnya tidak lebih 
merupakan acara seremonial. Upacara kemasyarakatan tersebut terdiri dari 
                                                 

30Ibid., 50. 
31Ibid., 44. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 85 

empat macam, yaitu upacara negara, upacara pertanian, upacara desa, dan 
upacara menurut siklus penanggalan agama. 

Upacara Negara 

Bagi suku Sasak Desa Bayan yang masih berpegang erat kepada adat-
istiadat nenek moyang, seperti komunitas IWT, hampir setiap aktivitasnya 
diawali dengan upacara. Upacara yang diikuti oleh semua penduduk disebut 
upacara negara, yang dipimpin oleh pemangku. Upacara negara ini terdiri 
dari: 

Pesta Alip. Menurut cerita rakyat, upacara Alip dilakukan delapan tahun 
sekali yang bertujuan untuk memohon kepada Tuhan, agar segala makhluk 
yang ada di dunia memperoleh berkah dan lindungan-Nya. Pada kesempatan 
ini mereka membersihkan makam-makam yang dianggap keramat sebagai 
penghormatan kepada arwah nenek moyang. 

Upacara ini terdiri dari Pesta Alip Gama yang bertujuan untuk memugar 
dan memulihkan tempat-tempat yang dianggap suci seperti makam Reak. 
Dan Pesta Alip Luir Gama yang bertujuan me-mangar dan memulihkan Gedeng 
Daya dan Gedeng Lau’ yaitu dua buah tempat suci yang ada di Bayan utara 
dan selatan.32 

Upacara Tilawat (Zikiran).Upacara ini berupa bacaan-bacaan zikir 
yang dilakukan setelah Pesta Alip selesai, yang bertujuan untuk memohon 
kepada Tuhan agar  diberi keselamatan untuk waktu-waktu yang akan 
datang, petunjuk pada jalan yang benar, terhindar dari segala bencana dan 
bahaya, ampunan atas dosa yang telah diperbuat, dan rezeki yang berlimpah. 

Upacara Ngaji Makam Ngaturang Ngulak Kayu. Upacara ini 
merupakan salah satu rangkaian upacara negara yang diikuti oleh seluruh 
penduduk desa. Diadakan setahun sekali sebagai rasa syukur kepada Tuhan 
sehubungan dengan hasil-hasil pertanian yang diperoleh pada tahun-tahun 
sebelumnya. Di samping itu diadakan ziarah kubur untuk menghormati 
arwah nenek moyang. 

Upacara Wiwitan. Upacara ini dilakukan pada saat terjadi bencana dan 
malapetaka yang menimpa kehidupan manusia, dengan tujuan untuk 
memohon perlindungan kepada Tuhan. Upacara ini dilaksanakan dengan 
cara mengadakan shalat di masjid yang diikuti oleh seluruh kiai. Setelah 

                                                 
32J. van Baal, Pesta Alip di Bayan, terj. Nalom Siahaan (Jakarta: Bhatara, 1976), 13. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

86 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

upacara ini selesai, maka disajikan hidangan yang diperuntukkan kepada 
arwah nenek moyang. 

Upacara Pertanian 

Upacara ini diadakan menjelang musim tanam tiba, yang merupakan 
sumber utama Desa Bayan. Upacara ini terdiri dari upacara memangar dan 
turun bibit. 

Memangar. Suku Sasak di Desa Bayan, mayoritas hidup berladang. Pada 
saat hendak membuka ladang baru dan membangun rumah, terlebih dahulu 
harus di-bangar (dimantra). Upacara ini dipimpin oleh mangku bumi (orang 
yang bertugas memimpin acara pertanian), ini dimaksudkan untuk memohon 
perlindungan kepada Tuhan, agar bibit tanaman yang akan ditanam dapat 
membuahkan hasil yang baik. Di tengah-tengah tanah yang akan dibuka 
tersebut, mangku bumi menanam bubur sura (bubur yang terbuat dari ketan 
hitam), sirih, pinang, dan tembakau. 

Turun Bibit. Untuk menanam tanaman di ladang, diperlukan bibit yang 
baik, karena itu Suku Sasak di Desa Bayan selalu melakukan upacara turun 
bibit yang bertujuan untuk memilih bibit-bibit tanaman yang layak ditanam. 
Upacara ini dibarengi dengan memotong seekor kerbau sebagai 
persembahan kepada penguasa alam. 

Upacara Desa 

Upacara desa dilakukan setahun sekali atau pada saat berjangkitnya 
wabah penyakit. Biasanya upacara ini dilakukan di rumah kepala desa atau 
orang yang dianggap terhormat. Pada upacara ini diadakan pembacaan 
takepan tapal adam (daun lontar), yaitu suatu takepan yang berisi cerita tentang 
nabi-nabi. Perayaan desa ini bertujuan untuk menjauhkan wabah penyakit 
yang mengacu umat manusia. 

Upacara Menurut Siklus Penanggalan Agama 

Dalam sistem kepercayaan komunitas IWT ada penghitungan waktu yang 
cukup rumit untuk menentukan hari baik atau hari buruk. Keberhasilan dan 
kegagalan manusia sangat ditentukan oleh waktu. Penentuan hari baik dan 
hari buruk ini tergantung kepada perpaduan penghitungan antara 
penghitungan naptu (nilai) tahun delapan, naptu bulan duabelas dan naptu hari 
tujuh. 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 87 

Apabila mereka merencanakan sesuatu seperti upacara, pesta atau mulai 
turun ke sawah serta musim panen, selalu memperhatikan waktu-waktu 
tersebut. Melakukan kegiatan yang jatuh pada hari baik diyakini akan 
memberikan keberuntungan, sebaliknya apabila melakukan kegiatan yang 
jatuh pada hari jelek, maka kemungkinan besar akan gagal atau mendapat 
hambatan. Oleh karena itu, setiap rencana diperhitungkan secara cermat. 

Setiap tahun, bulan dan hari diberi nama tertentu beserta naptu-nya atau 
nilainya dalam suatu siklus penanggalan agama. Di samping penentuan naptu 
tahun, bulan, dan hari, ada juga pembagian sepuluh yang disebut diwase yang 
diberi arti sebagai Aras Kembang, yang berarti tidak baik, Aras Gunung, yang 
berarti baik, Wulan, yang berarti baik, Malaikat, yang berarti antara baik dan 
buruk, Singinge, yang berarti tidak baik, Banyu, yang berarti antara baik dan 
buruk, Geni, yang berarti tidak baik, Bumi, yang berarti tidak baik, Angin, 
yang berarti baik, dan Ala Becik, yang berarti baik. 

Cara penghitungan waktu yang berlaku di kalangan penganut IWT dapat 
dicontohkan, misalnya pada upacara yang akan dilaksanakan pada tahun 
Jimawal, bulan Syawal, berarti naptu-nya adalah 3 + 7 = 10. Karena Jimawal 
mempunyai naptu 3 maka menghitung harinya juga dimulai hari ke-3 yaitu 
Minggu. Ini berarti upacara itu harus dimulai pada hari minggu yang 
puncaknya diperkirakan jatuh lima hari kemudian, berarti hari kamis yang 
kebetulan jatuh pada tanggal 14 Syawal. Naptu kamis 8 ditambah tanggal 14 
akan mendapatkan angka 22. Karena naptu tahun dan bulan berjumlah 10 
kemudian ditambah 22 maka menjadi 32. Angka pertama yaitu 3 harus 
dibuang, tinggal sisa angka 2. Angka 2 adalah aras gunung yang berarti baik. 
Jadi hari minggu tanggal 14 Syawal tahun jimawal itu hari baik. 

Tabel-tabel berikut merupakan pedoman siklus penanggalan agama dan 
penentuan naptu tahun, bulan, dan hari. 

 

No. Tahun Naptu 

1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 

Alif 
Ehe 
Jimawal 
Se 
Dal 
Be 
Wan  
Jimahir 

1 
5 
3 
7 
4 
2 
6 
3 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

88 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

 

No. Bulan Naptu 

1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 
10. 
11. 
12. 

Muharam 
Safar 
Rabiulawal 
Rabiulakhir 
Jumadilawal 
Jumadilakhir 
Rajab 
Sakban 
Ramadhan 
Sawal 
Zulkaidah 
Zulhijjah 

7 
2 
3 
5 
6 
1 
2 
4 
5 
7 
1 
3 

   

No. Hari Naptu 

1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 

Jum‟at 
Sabtu 
Minggu  
Senin 
Selasa 
Rabu 
Kamis 

6 
9 
5 
4 
3 
7 
8 

 

Catatan akhir 

Ada beberapa catatan penting yang dapat dikemukakan dari paparan 
tentang dinamika IWT di atas. Pertama, berdasarkan data historis yang 
terbaca, Islam masuk dan tersebar di pulau Lombok diperkirakan sejak abad 
XVI Masehi dengan Desa Bayan sebagai pintu gerbang masuknya. Di 
sebelah utara Desa Bayan, terdapat lautan luas dengan air yang tenang dan 
hamparan pantai serta sebuah pelabuhan yang bernama Pelabuhan Cirik. 
Diduga kuat bahwa pelabuhan ini sebagai tempat pertama bersandarnya 
armada penyiar Islam yang pertama. 

Kedua, pada perkembangan Islam berikutnya, komunitas Sasak yang 
tinggal di Desa Bayan mempraktikkan suatu tradisi Islam yang disebut Islam 
Wetu Telu. Sebutan ini diberikan kepada penganut Islam yang hidup di Bayan 



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetu Telu di Lombok 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 89 

didasarkan pada sejumlah asumsi, di antaranya karena mereka hanya 
menjalankan tiga rukun Islam. Versi lain mengatakan bahwa sebutan itu 
berhubungan dengan filsafat kepercayaan yang mereka anut, yaitu bahwa 
kehidupan ini terjadi melalui proses menganak, mentelok, dan mentiok. Satu 
versi lagi menghubungkan sebutan itu dengan bahasa Jawa metu saking telu 
(keluar atau bersumber dari tiga hal), yaitu al-Qur‟an, hadits, dan ijma‟. 
Artinya mereka memahami Islam dari tiga sumber tersebut. 

Ketiga, ritual kemasyarakatan komunitas IWT terdiri dari empat macam 
upacara, yaitu: (1) Upacara negara, yang mencakup pesta alip, upacara tilawat 
(dzikiran), upacara ngaji makam ngaturang ngulak kayu, dan upacara 
wiwitan, (2) Upacara pertanian, yang meliputi memangar dan turun bibit, (3) 
Upacara desa yang dilakukan setahun sekali atau pada saat berjangkitnya 
wabah penyakit, dan (4) Upacara menurut siklus penanggalan agama yang 
berhubungan erat dengan penentuan hari baik dan hari buruk. Kesemua 
seremonial tersebut sesungguhnya dihajatkan agar pemeluk IWT dapat 
memperoleh berkah dan lindungan Tuhan di samping sebagai wujud syukur 
kepada-Nya.● 


