KEARIFAN LOKAL DALAM AJARAN
ISLAM WETU TELU DI LOMBOK

Zaki Yamani Athhar

Abstract

Islam was not present in an empty-peopled place. It was revealed by God onto a
commmunity that had had its own way of life, belief system, and religions practices which are
artificially or fundamentally different from it. In that context, ILslam—since the very
beginning of its history and will continuously last to the end of time—rhas faced some
different even contradictive values of local traditions and cultures. 1t leads to a kind of
dialectical processes, and in turn produces what is called local Isiam such as Islam Wetu
Telu in Bayan, West Lombok.

In addition to revealing historical root of Islam Wetu Telu hrough historical
approach, this article also describes its structure of belief, and ritual practices that are
currently applied. Religions practices of Islam Weta Telu consist of four main rituals as
Jfollows upacara negara, rituals related to agricultural activities, upacara desa, and
rituals related to its religious almanac cycle. The community of Islam Wetu Telu bas its
own social structure that may be different from other commmunities in Lombok.

Keywords: Islam Wetn Telu, Genealogi, I okalitas, Doktrin.

DIYAKINI atau tidak, setiap suku memiliki ciri khas (keistimewaan) tersendiri
yang menjadikannya berbeda dari suku lainnya, baik pada sisi kebudayaan,
kehidupan sosial, ataupun keberagamaan. Demikian pula halnya dengan suku
Sasak, suku asli di Pulau Lombok, juga memiliki ciri tertentu yang
membedakannya dari suku lain di belahan Indonesia. Di antara kekhasan
suku Sasak adalah pada pola keberagamaan yang dianut dan dipraktekkan
oleh komunitas Isiam Wetu Telu di Bayan, Lombok Barat.

Semenjak lebih kurang lima abad lampau (abad XVI M), agama Islam
telah terbumikan di pulau Lombok dan dianut komunitas suku Sasak.
Pembumiannya dipelopori oleh para propagandis Islam dari Jawa dan
mengambil lokasi di desa Bayan. Dari sini agama Islam tersosialisasikan ke
hampir semua pelosok yang terhampar di pulau seribu masjid ini, sehingga
Islam menjadi satu-satunya faktor utama dalam seluruh aspek kehidupan.

70 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Walaupun Desa Bayan sebagai mula pertama kedatangan Islam di Bumi
Gora ini, tetapi kemurnian doktrin Islam yang diyakini oleh kemunitasnya
sangat pantas dipertanyakan, terutama berkaitan dengan keberadaan
komunitas “Islam Wetu Telu”, yaitu segolongan minoritas dari etnis Sasak
Lombok penganut sistem kepercayaan sinkretik hasil kolaborasi antara
doktrin Islam, Hindu, dan anasir animisme-antropomorfisme.

Islam menjadi sebuah faktor utama dalam masyarakat Lombok, karena
hampir 95 persen dari penduduk kepulauan ini adalah orang Sasak dan
hampir semuanya Muslim. Seorang etnografis bahkan pernah mengatakan
bahwa menjadi Sasak berarti menjadi Muslim.! Meskipun pernyataan ini
tidak seluruhnya benar (karena pernyataan ini menafikan eksistensi dan
popularitas Sasak Boda), sentimen itu dipegang bersama oleh sebagian besar
penduduk Lombok karena identitas ke-Sasak-an begitu berjalin berkelindan
dengan identitas ke-Islam-an mereka.

Meskipun Islam sudah lama diyakini oleh komunitas Sasak, secara
keseluruhan, awal pembumian Islam di pulau seribu masjid ini sesuram dan
sekusut pembumian Islam di Nusantara. Hal ini sangat mungkin terjadi
sebagai sikap ulama Indonesia (dan juga di Lombok) seperti yang dilansir
oleh Bung Karno, yaitu para kiai dan ulama kurang dan bahkan dapat
dikatakan tidak memiliki pengertian yang cukup tentang perlunya penulisan
sejarah. Tidaklah mengherankan bila hal ini menjadi salah satu sebab sulitnya
menemukan fakta tentang masa lampau Islam Indonesia.?

Dalam konteks Lombok, ketika berbicara tentang aspek keberagamaan
terdapat dua tema penting yang permanen di seluruh sejarah Lombok.?
Pertama, kepulauan yang tidur dan terbelakang ini merupakan situs dari
bermacam-macam inkursi yang mempengaruhi praktik-praktik  dan
kepercayaan komunitas Sasak. Kedwa, ada seruan periodik namun konsisten
terthadap purifikasi agama. Jelaslah bahwa perubahan-perubahan sosial,
ckonomi, dan politik yang datang sebagai akibat dari inkursi-inkursi ini
kadang-kadang memberi stimulan perasaan akan kebutuhan untuk
memperbarui agama.

Wudith Ecklund, Tradition or Non Tradition: Adat, Islam, and 1ocal Control on Lombok
(New York: Cornell University Press, 1981), 4. Lihat juga Mary Poo-Moo Judd, The
Sociology of Rural Poverty in Lombok, Desertation (Berkeley: Berkeley University, 1980), 89.

2Soekarno, Di Bawah Bendera Revolusi (Jakarta: Panitia Penerbit Di Bawah Bendera
Revolusi, 1964), 332.

3John Ryan Bartholomew, A%f Lam Mim, Kearifan Orang Sasak (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 2001), 93.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 71



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Berdasarkan data historis, pembumian Islam di Lombok diperkirakan
terjadi pada abad ke XVI M.# Sebagaimana diakui secara umum oleh suku
Sasak, Desa Bayan merupakan pintu gerbang masuknya Islam ke daerah ini.>
Secara geografis terdapat kenyataan yang mendukung pandangan di atas,
yaitu wilayah Bayan, tepatnya 500 M sebelah utara Desa Bayan terdapat
lautan luas dengan kondisi air yang tenang. Di tepinya terdapat hamparan
pantai yang bernama Pelabuhan Cirik. Diperkirakan pelabuhan ini sebagai
tempat bersandarnya armada yang digunakan oleh penyiar Islam pertama.

Selain itu, dapat pula dikemukakan mitologi yang dipercaya oleh orang-
orang Sasak Desa Bayan bahwa nama desa ini (Bayan) diberikan oleh penyiar
Islam pertama yang masuk ke daerah ini. Nama tersebut terambil dari kata
bayian yang ada dalam kitab suci al-Qur’an surat Ali ‘Imran (3): 138¢ yang
berarti “penerang”. Tampaknya kata Bayan, dipakai untuk menamai tempat
itu dengan harapan agar dapat memberikan penerangan (melalui ajaran-
ajaran Islam) bagi kehidupan komunitas masyarakat di sana.

Ada dua teori yang berkembang tentang masuknya Islam ke Pulau
Lombok, yaitu yang menyatakan bahwa Islam masuk dari arah timur, dan
teori yang menyatakan Islam masuk dari arah barat, yakni Pulau Jawa.” Teori
pertama menyatakan bahwa Islam masuk bersamaan dengan datangnya para
pedagang dari Gujarat ke Perlak, Samudera Pasai, datang pula seorang
mubalig dari Arab yang bernama Syaikh Nurul Rasyid, yang kemudian
dikenal dengan nama Gauz Abdul Razaq dengan tujuan berdakwah. Setelah
mendapat berita dari Marcopolo, dalam pengembaraannya keliling dunia
yang sempat singgah ke Perlak tahun 1292 M, sang mubalig tertarik kepada
Benua Kanguru (Australia). Setelah mendatangi benua tujuannya dengan
berlayar, tampak tempat tersebut kurang menarik perhatiannya, maka
akhirnya mengambil keputusan untuk kembali ke tempat semula. Dalam
perjalanan pulang inilah sang mubalig melewati Selat Alas (perairan yang
membelah pulau Sumbawa dan Lombok) dan pada akhirnya mendarat di
Kayangan. Dari Kayangan, beliau melanjutkan perjalanan melalui Laut Jawa
dan mendarat di Pelabuhan Cirik, Desa Bayan. Rupanya, di tempat ini sang

*Depdikbud, Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat (Mataram: Depdikbud., 1975), 86.
Lihat juga Bartholomew, A%f..., 93.

>“Ahli Waris Jawa Majapahit”, Tempo, 27 April 1991.

*Depag RI, ALQur'an dan Terjemabannya (Semarang: Tanjung Mas Inti Semarang, 1992),
98.

"Tito Adonis, Suku Terasing Sasak di Bayan Propinsi NTB (Mataram: Depdikbud, 1989),
39.

72 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

mubalig merasa sangat kerasan dan memutuskan untuk menetap dalam
rangka mendakwahkan Islam. Hal ini sangat mungkin terjadi karena
keramahan komunitas pribuminya dan keindahan panorama alamnya.

Teori ini tampak bersesuaian dengan teori Gujarat,® yang dikonstruksi
oleh Snouck Hourgronge tentang pembumian Islam di Nusantara. Teori ini
berpandangan bahwa Islam membumi ke Nusantara melalui Gujarat.
Berdasarkan data historis, hubungan dagang Indonesia-India telah lama
terjalin dan inskripsi tertua tentang Islam yang terdapat di Sumatera
memberikan gambaran hubungan antara Sumatera dan Gujarat.”

Teoti kedna, menyebutkan bahwa orang yang membawa Islam masuk ke
Lombok adalah Pangeran Songopati dan atau Sunan Prapen. Teori ini lebih
banyak dibuktikan dengan fakta adanya kesamaan bahasa dan budaya
Lombok dengan Jawa. Misalnya, dua kalimat syahadat yang diartikan dalam
bahasa Jawa, sering dipergunakan di dalam upacara pernikahan komunitas
Sasak Desa Bayan.!0, adanya tulisan sastra yang memakai daun lontar,
berhuruf, dan berbahasa Jawa yang berisi ajaran-ajaran Islam, adanya
seperangkat gamelan sebagai instrumen pengiring kesenian tradisional Sasak
(prisian) yang sering dipergunakan pada acara Mawlid Nabi Muhammad
SAW. mirip acara sekatenan Yogyakarta, dan juga adanya sebutan perabot-
perabot agama yang diambil dari bahasa Jawa, seperti kerzb (orang yang
membaca khutbah pada saat shalat Jum’at, dan shalat Id),'! zudin (mu’azin)!?
dan /ebe (orang yang berfungsi untuk menikahkan dan membaca do’a).!3

Selain bukti-bukti historis di atas dapat pula dipaparkan peninggalan-
peninggalan sejarah di daerah ini. Ada beberapa naskah lama yang ditulis
pada daun lontar dalam bahasa dan huruf Jawa kuno (kawi) yang berisi
ajaran tentang agama, tasawuf, dan figh. Naskah-naskah tersebut bagi suku
Sasak Desa Bayan dianggap sakral, oleh karenanya tidak boleh dilihat dan
dipegang oleh sembarang orang kecuali pemangku adat. Ada juga sebuah
kitab suci al-Qur’an tulisan tangan yang ditulis di atas kulit kambing. Konon
kitab ini dibawa oleh Sunan Prapen dan atau Pengeran Songopati sekitar

8Ahmad Mansyur Suryanegara, Menemukan Se¢jarah, Wacana Pergerakan Islam di Indonesia
(Bandung: Mizan, 1995), 75.

“Nawawi Rambe, S¢jarah Dakwah Islam (Jakarta: Wijaya, 1989), 319.

10Bunyi syahadat yang dimaksud: “Weruh Insun Nora Ana Pangeran 1iane Allah, Lan
Werub Insun Setubune Nabi Mubammad Utnsan Allah’.

1] Gusti Ngurah, dkk., Kazus Sasak Indonesia (Jakarta: Depdikbud, 1985), 95.

2bid., 101.

Bbid., 99.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 73



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

abad XVI M dan disimpan rapi oleh pemangku adat Bayan Raden
Singaderia.'* Selain itu terdapat sebuah masjid kuno yang kabarnya sudah
berusia 312 tahun.1>

Melihat bukti-bukti di atas, Islam tampak sudah lama dianut oleh
komunitas Sasak. Proses pembumian Islam di wilayah ini cenderung bersifat
penetration de pasifique. Para penyiar Islam awal dalam menyampaikan
dakwahnya lebih banyak menggunakan pendekatan kondisional, artinya
ajaran-ajaran Islam yang didakwahkan disesuaikan dengan kondisi
masyarakat pada saat itu. Adat-istiadat atau kebiasaan-kebiasaan yang tidak
sesuai dengan ajaran Islam, tidak ditentang. Para penyiar Islam bersifat
toleran, sehingga masyarakat Sasak pada saat itu tertarik untuk menerima dan
menganut ajaran baru ini.

Proses dakwah yang semacam di atas dalam perkembangannya kemudian
melahirkan polarisasi keberagamaan suku Sasak menjadi Islam Sunni dan
Islam Wetu Telu.'o Kedua istilah itu, terutama oleh penganut Islam Sunni,
kemudian cenderung dipahami peoratif, di mana Islam Sunni sebagai
kelompok yang murni dan Wesu Telu sebagai yang menyimpang (sinkretis).
Oleh karena itu kepercayaan Islam Wetn Telu dipahami oleh masyarakat
muslim Sasak sebagai sistem kepercayaan sinkretik hasil kolaborasi doktrin
Islam, dogma Hindu, dan anasir animisme-antropomorfisme yang dianut
oleh sebagian kecil komunitasnya. Tentunya kenyataan itu menjadi ironis,
terutama jika dikaitkan dengan keberadaan Bayan sebagai pintu gerbang
masuknya agama Islam, sementara kemurnian ajaran Islam di sana masih
dipertanyakan. Dalam paparan berikutnya banyak dijumpai kata-kata Islam
Wetn Teln, karenanya penulis menyingkat istilah ini menjadi IWT.

Akar Genealogis Islam Wetu Telu

Komunitas Sasak yang tinggal di Desa Bayan, menganut agama Islam
yang disebut Islam Wetu Telu (IWT). Nama IWT diberikan kepada penganut
Islam yang hidup di Bayan karena hanya menjalani tiga rukun Islam
(syahadatain, shalat, dan puasa).!” Versi lain menyebutkan asal usul IWT

14Raden Singaderia, Wawancara 4 Maret 1995.

I5TVRI Jakarta, “Kilas Balik Masjid-masjid Kuno”, 19 Ramadhan 1425 H, Bukti
Peninggalan Sejarah Islam di Indonesia.

1eEnsiklopedia Nasional Indonesia, Jilid 17 (Jakarta: Cipta Adi Pustaka, 1989), 295.

UTawaluddin Haris, Islam Wetu Telu Sedikit Tentang Sejarah dan Ajarannya (Jakarta: UL
Press, 1978), 6.

74 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

diambil dari filsafat kepercayaan komunitas ini. Dalam sistem kepercayaannya,
fenomena alam mesti diinterpretasikan melalui tiga prinsip.'® Pertama,
kehidupan terjadi bermula dari proses dilahirkan (menganak) seperti manusia
dan binatang yang melahirkan anaknya. Kedua, kehidupan terjadi karena proses
penetasan (mentelok) seperti burung dan binatang lainnya. Kefiga, kehidupan
yang terjadi karena proses pertumbuhan (wentiok) seperti pohon-pohon dan
tumbuh-tumbuhan lainnya. Oleh karena itu, mereka memahami Islam melalui
tiga prinsip dasar tersebut.

Sebagaimana diakui oleh orang-orang Bayan, bahwa Islam di Lombok
mula pertama diberikan oleh Sunan Prapen dan atau Pangeran Songopati.
Pengeran ini memiliki dua orang putra yaitu Nurcahya yang sulung dan
Nursada yang bungsu.Nurcahya diberi tugas untuk mengembangkan agama
Islam sebagaimana yang diajatkan oleh Nabi Muhammad, sedangkan
Nursada diberi tugas dan kewajiban untuk mengembangkan dan
melestarikan adat-istiadat sedemikian rupa sehingga sesuai dengan ajaran dan
ketentuan-ketentuan agama Islam. Dari pengikut Nursada inilah berkembang
ajaran IWT.

Kedua putra pangeran itu mendapat pengikut yang banyak. Pada
perkembangan berikutnya, pengikut Nurcahya mengalami berbagai musibah
dan penyakit, sedangkan pengikut IWT hidup damai dan sejahtera. Melihat
kondisi pengikutnya, Nurcahya datang kepada adiknya agar menolong
pengikutnya supaya terhindar dari malapetaka tersebut.

Akhirnya disepakati, Nursada sanggup menolong kakaknya (Nurcahya)
dengan suatu syarat agar seluruh pengikutnya beralih mengikuti ajaran
Nursada. Sejak itulah, konon muncul IWT. Selanjutnya diceritakan Nursada
mempunyai tiga orang putra dan putri, masing-masing bernama Pandita
Guru, Putri Indra Buana, dan Putri Wisnu Kusuma.!® Pandita Guru diberi
tugas dan kewajiban untuk memegang segala urusan yang bertalian dengan
penghulu dan kiai, yang meliputi soal-soal: Napz Tahun Delapan, Naptu
Bulan Dua Belas, Napfu Hari Tujuh (siklus penanggalan agama yang diikuti
oleh penganut IWT yang dianggap dapat membawa keberuntungan).

Putri Indra Buana diberi tugas memegang urusan Pemangkn (petugas
penjaga makam) meliputi soal-soal bilamana atau bagian terjadinya suatu
bencana yang akan menimpa umat manusia dan upacara-upacara apa yang
akan dilakukan manusia untuk menanggulangi bahaya tersebut. Sementara

18]bid., 6.
Y]bid., 10.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 75



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Putri Wisnu Kusuma diberi tugas untuk mengislamkan bumi, dalam arti
mengisi upacara tersebut dengan bacaan-bacaan zikir. Ini dilakukan dengan
sesaji (Sasak: membangar). Upacara ini dilakukan, misalnya untuk mendirikan
rumah dan membuka ladang-ladang baru, mengislamkan adat ke dalam
agama misalnya melakukan pengkhitanan, perkawinan, dan buang awn
(upacara menyambut tujuh hari dari kelahiran anak).

Sumber lain menyebutkan bahwa ungkapan Wesu Telu berasal dari bahasa
Jawa yaitu Metu Saking Teln yakni keluar atau bersumber dari tiga hal: Al-
Qur’an, Hadits, dan Ijma’. Artinya, ajaran-ajaran komunitas penganut IWT
bersumber dari ketiga sumber tersebut.

Eksplanasi singkat di atas memberikan isyarat bahwa sesungguhnya nama
dan atau penyebutan IWT adalah nama atau ungkapan yang bersumber dari
bahasa Sasak, bukan nama yang diberikan oleh orang luar. Nama ini perse
berlaku untuk suku Sasak. Dengan demikian, sekalipun ada pemeluk Islam
dari etnis lain yang pengalaman dan perilaku beragamanya mirip dengan
pengalaman dan perilaku beragama komunitas ini tidak dapat disebut
komunitas IWT.

Meskipun nama IWT berasal dari pemeluknya, tetapi nama itu baru
populer setelah Pulau Lombok berada di bawah rezim imperialisme dan
kolonialisme Belanda (1890).20 Ini mengandung tendensi politis sebagai
politik belah bambu dalam rangka menancapkan kekuasaan di negeri jajahan
dengan mengadakan perpecahan di kalangan rakyat. Ketika itu Belanda
mencari taktik untuk menaklukkan masyarakat Islam Sunni, yang menentang
keberadaannya. Selanjutnya mereka membuat pemisahan antara IWT dengan
ajaran Islam Sunni (Islam Waktu Lima) serta membentuk opini massa bahwa

kepercayaan yang benar adalah IWT.
Menyibak Tabir Historis

Terdapat berbagai versi tentang sebab-sebab lahirnya kepercayaan ini.
IWT biasanya dikaitkan dengan proses dakwah Islam yang belum tuntas
dilakukan para penyebar Islam awal. Dalam proses penyebarannya, ternyata
ajaran-ajaran Islam masih sulit diterima secara bulat oleh orang-orang Sasak.
Kepercayaan animisme dan dinamisme, yang merupakan warisan nenek
moyang masith belum bisa mereka tinggalkan. Dogma-dogma Hindu yang
memiliki persamaan dengan kepercayaan terhadap nenek moyangnya juga

2Martin van Bruinessen, Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia (Bandung: Mizan, 1992),
202.

76 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

masih dominan mewarnai perilaku hidup sehari-hari. Di sisi lain, para
mubalig sebelum tuntas menyampaikan ajaran-ajaran yang dibawanya mulai
meninggalkan daerah ini untuk melanjutkan penyebaran Islam ke daerah-
daerah yang lain (seperti Sumbawa dan Bima).?!

Sebelum meninggalkan daerah ini, para mubalig mengangkat para kiai
sebagai wakil mereka untuk menyampaikan ajaran-ajaran kepada umat (suku
Sasak). Para kiai hanya menyampaikan ajaran-ajaran yang mereka terima dari
gurunya. Mereka tidak pernah memberikan interpretasi-interpretasi baru
tethadap ajaran Islam untuk menjawab tantangan yang berasal dari
fenomena kehidupan yang muncul dalam masyarakat.?? Hal ini terjadi,
barang kali disebabkan karena ketakutan, kepatuhan, dan atau
ketidakmampuan kiai untuk memberikan penafsiran. Akibatnya, ajaran Islam
yang baru dikenal oleh Suku Sasak mengalami stagnasi.

Suburnya perkembangan ajaran IWT didukung oleh kondisi
pemerintahan.  Para  penguasa Hindu melakukan tindakan yang
mengakibatkan terhambatnya pembinaan kehidupan agama Islam dan
menyebabkan timbulnya penyimpangan-penyimpangan dari ajaran-ajaran
Islam seperti yang terdapat dalam Al-Qur’an dan Hadits.?> Upaya-upaya
untuk mengaburkan ajaran Islam dilakukan melalui cara-cara diskriminatif
antara masyarakat penganut agama Hindu dan Islam. Perjudian dipaksakan
di setiap desa, para tokoh masyarakat dan tokoh agama difitnah, serta setiap
wanita Sasak yang kawin dengan laki-laki Hindu dipaksa untuk mengikuti
agama suaminya. Penguasa menekan orang-orang yang akan menunaikan
ibadah haji sehingga orang-orang yang naik haji menjadi sangat sedikit
jumlahnya.?*

Sebab lain yang melatarbelakangi lahirnya IWT adalah metode yang
digunakan oleh para kiai dalam menyampaikan ajaran-ajaran Islam. Dalam
menyebarkan agama Islam para kiai selalu berpegang teguh kepada peraturan-
peraturan atau ajaran-ajaran agama, namun tanpa merusak adat-istiadat
penduduk setempat. Bahkan sebaliknya mereka berusaha untuk mewarnai
adat-istiadat setempat dengan ajaran-ajaran Islam.

2AZaki, Tradisi Islam Sukn Sasak di Bayan Lombok Barat, Studi Historis tentang Islam Wetu
Teln 1890-1965, Skripsi (Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta), 10.

22]bid, 21.

2Soenyata Kartadarmadja dan Sutrisno Kutoyo, ed., Se¢jarab Kebangkitan Nasional
Daerah NTB (Mataram: Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya Depdikbud, 1978), 27-9.

24Yayasan Bhakti Wawasan Nusantara, Profi/ Propinsi NTB (Jakarta: Yayasan Bhakti
Wawasan Nusantara, 1992), 45.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 77



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Namun usaha ini tidak berhasil dilakukan oleh para kiai. Penduduk
setempat tetap berpegang teguh pada tradisi lama baik pada saat para kiai
masih berdiam di daerah ini maupun setelah meninggalkannya. Asas
toleransi dan metode kondisional dengan tidak meninggalkan tradisi lama ini
menimbulkan persepsi bahwa ajaran Islam tidaklah beda dengan
kepercayaan nenck moyangnya. Didukung dengan tidak adanya pembinaan
secara kontinu terhadap pemahaman ajaran Islam, mereka berusaha
mengombinasikan (sinkretisme) antara sistem kepercayaan lama dengan
Islam. Salah satu bentuk kombinasi itu muncul dalam bentuk sistem
kepercayaan Islam Wetu Teln.

Versi lain menyebutkan bahwa setelah Islam mulai masuk ke dalam
kehidupan masyarakat Sasak Desa Bayan, penyebaran agama Hindu kembali
gencar dilakukan. Seorang pendeta bernama Dankian Nirartha dari Kasta
Brahmana, diutus oleh Raja Bali untuk menyebarkan agama Hindu. Dia
mencoba meramu ajaran Islam, Hindu, dan kepercayaan lama menjadi satu.
Sejak itulah kepercayaan IWT tumbuh di kalangan suku Sasak Desa Bayan.?
Ajaran-ajaran Dankian itulah yang kemudian menjadi ajaran pokok IWT
Seperti: memulihkan kembali adat-istiadat yang bersangkut-paut dengan
pemujaan dan penyembahan kepada dewa-dewa dengan perantaraan
pemangkn, penyembahan terhadap Nabi Muhammad SAW. tetap diadakan
dan dilakukan, sedang apa yang berkaitan dengan khitanan tetap dipakai oleh
(bagi) anggota masyarakat laki-laki, dan orang laki-laki tidak perlu shalat
setiap hari. Bagaimanapun juga kewajiban itu hanya ada pada kiai di masjid,
yang menurut peraturan hanya ada tiga kali yaitu: shalat Idul Fitri dan Idul
Adha, shalat “Jum’at”, dan shalat Jenazah

Berdasarkan alasan-alasan bahwa shalat yang dilakukan hanya tiga
macam, maka kepercayaan tersebut dinamakan IWT. Kewajiban-kewajiban
lain yang diwajibkan oleh Islam dihapuskan seperti haji dan zakat.?6

Banyak suara sumbang yang dilontarkan terhadap sistem kepercayaan
IWT, satu di antaranya adalah yang mengatakan bahwa kepercayaan tersebut
didasarkan atas kemudahan. Akan tetapi tidaklah dapat dikatakan bahwa
komitmen penganut IWT terhadap kepercayaannya semata-mata untuk
mengambil aspek kemudahannya. Begitu juga faktor ekonomi, kesibukan
mencari dan memenuhi kebutuhan hidup tidak dapat dijadikan alasan untuk
itu. Karena rata-rata penduduk di daerah ini sudah memiliki peketjaan,

257aki, Tradisi..., 21.
26Tawaluddin, Is/am. .., 8.

78 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

berupa penggarapan tanah pertanian yang hasilnya dapat memenuhi
kebutuhan hidup sehari-hari. Walaupun gaya hidup mereka tampak bersahaja
namun untuk memenuhi kebutuhan sehari-hari tidaklah terlalu sulit, bahkan
sudah tersedia sejak beberapa waktu sebelumnya.

Dari realitas kehidupan ini dapatlah disimpulkan bahwa suku Sasak di
Desa Bayan, menganut IWT semata-mata karena ketakutan, ketaatan, dan
ketidakmampuan mereka untuk memberikan interpretasi terhadap ajaran-
ajaran yang telah diberikan oleh guru mereka yang awal. Di samping itu
mereka sama sekali menolak pembaruan-pembaruan yang dilakukan oleh
tokoh-tokoh Islam. Menurut mereka agama Islam yang benar adalah agama
yang mereka pegang.

Pola Kepemimpinan Patron-Client

Secara umum komunitas IWT mengaku dirinya orang Islam tetapi
mereka tidak pernah melakukan tugas dan kewajiban-kewajibannya selaku
Muslim. Kewajiban-kewajiban tersebut hanya dibebankan kepada kiai atau
guru. Kondisi demikian menimbulkan suatu pemahaman baru pada orang
Sasak Desa Bayan bahwa seluruh kewajiban agama dibebankan kepada kiai
atau yang sering disebut guru. Mereka inilah yang akan memikul segala resiko
dan tanggung jawab di hari kemudian. Oleh karena itu, para kiai di
lingkungan pemeluk IWT mempunyai status sosial yang lebih tinggi, sangat
dihormati, dan disegani oleh masyarakat. Segala perintahnya harus ditaati dan
dipatuhi. Barang siapa yang berani membangkang atau menyinggung
perasaan seorang kiai, malapetaka akan menimpa dirinya dan seluruh
anggota keluarganya. Mereka akan diasingkan dalam setiap pertemuan banjar
(agama) ataupun dalam upacara-upacara adat. Hukuman atau sanksi ini bisa
dihapus setelah terlebih dahulu orang yang bersangkutan mengadakan
upacara selamatan. Upacara selamatan ini bukan sebagai penebus dosa, akan
tetapi sebagai langkah awal untuk melakukan rehabilitasi terhadap nama baik
dalam kehidupan bermasyarakat.?’

Bagi masyarakat awam yang bukan kiai, tidak ada kewajiban untuk
melakukan shalat dan puasa. Mereka tidak belajar membaca al-Qur’an, sebab
orang yang membaca al-Qur’an harus bersih dan suci, sementara mereka
kotor. Orang-orang dari golongan ini yakin akan masuk surga, asal

211 bid, 34.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 79



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

melaksanakan segala yang diperintahkan oleh kiai mereka, seperti
mengadakan selamatan dan mengeluarkan sedekah kepada para kiai.

Dalam sistem kepercayaan IWT, membaca al-Qur’an hanya perlu dilakukan
pada waktu-waktu tertentu saja, seperti dalam bulan puasa dan upacara selamatan
orang yang meninggal dunia. Selanjutnya mushaf al-Qur’an dan kitab Hadits hanya
menjadi barang keramat yang disimpan di bumbungan atap rumah. Pengertian
memuliakan al-Qur’an dan hadits, bukanlah mengamalkan isinya tetapi
menempatkannya di tempat yang paling tinggi.

Ukuran kesucian manusia menurut sistem kepercayaan IWT adalah
apabila seseorang telah memangku jabatan sebagai kiai atau guru. Oleh
karenanya para kiai atau guru selalu dianggap sebagai manusia yang suci
(ma’shim). Pengangkatan dan atau penunjukan kiai baru, didasarkan atas
wasiat dari kiai sebelumnya, bukan atas pemilihan atau sistem demokrasi.

Konsep kepemimpinan dalam sistem kepercayaan IWT kiranya dapat
dianalogikan dengan konsep zwdmah yang terdapat dalam kaum Syi’ah. Bagi
Syi’ah, imam atau pemimpin merupakan suatu kepentingan agama. Tanpa
adanya seorang imam, bukan saja dunia ini akan hancur bahkan dunia ini
sendiri tidak pernah ada. Imam juga merupakan wakil Tuhan di bumi. Jika
tidak ada imam tak akan ada penyembahan kepada Tuhan di bumi, sebab
cara penyembahan kepada Tuhan haruslah belajar dari Imam. Hanya dengan
perantara seorang imam sajalah, Tuhan dapat dikenal. Inilah yang mereka
maksudkan dengan “tanpa kehadiran seorang imam di bumi, maka dunia ini
akan hancur”. Mereka berpendapat bahwa imam adalah seorang yang
ma’shim (suci dari dosa). Estafeta kepemimpinan dalam Syi’ah menganut
teori hak legitimasi berdasarkan hak suci Tuhan (#he devine right of God). Oleh
karena itu, seseorang yang memangku jabatan imam haruslah berdasarkan
nash dan wasiat.?8

Doktrin Ritual Keagamaan

Komunitas IWT percaya kepada rukun Islam walaupun tidak sama
dengan yang dipercayai oleh komunitas Islam Waktu Lima. Mereka hanya
mengakui tiga rukun Islam, yaitu dua kalimat syahadat, shalat, dan puasa,
sedangkan zakat dan haji ditinggalkan. Rukun Islam yang pertama hanya
diucapkan pada saat upacara perkawinan. Sedangkan shalat yang diakui dan
dilaksanakan adalah shalat “Jum‘t”. Yang dimaksud dengan shalat “Jum‘at”

2Nourouzzaman Shiddiqi, Syiah dan Kbawarij dalam Perspektif Sejarah (Yogyakarta:
Pusat Latihan, Penelitian, dan Pengembangan Masyarakat, 1985), 62.

80 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

adalah shalat Idul Fitri dan Idul Adha serta shalat Jenazah. Demikian halnya
dengan puasa, mereka menjalankannya tidak seperti layaknya umat Islam
pada umumnya. Puasa dalam sistem kepercayaan IWT dibagi menjadi tiga
bagian, yaitu: dari tanggal 1 sampai 15 Ramadhan, tanggal 16 sampai 20
Ramadhan, dan tanggal 21 sampai 30 Ramadhan.

Pokok-pokok ajaran yang berkaitan dengan ritual keagamaan ini
tampaknya memang cukup sederhana. Hal ini tidak lepas dari metode yang
digunakan para penyiar Islam awal dalam menyampaikan ajaran Islam yang
disesuaikan dengan kondisi masyarakat pada masa itu. Mereka hanya
menyampaikan hal-hal yang dapat dilaksanakan secara langsung dalam
kehidupan sehari-hari, sedangkan ajaran-ajaran yang memiliki persyaratan
dan tuntutan-tuntutan yang berat, seperti haji dan zakat tidak atau belum
mereka sampaikan kepada umat. Setelah para mubalig itu meninggalkan
daerah ini tidak ada interpretasi baru terhadap ajaran Islam untuk menjawab
tantangan yang berasal dari fenomena kehidupan yang muncul dalam
kehidupan masyarakat menyebabkan kondisi ini berlanjutan hingga sekarang
dalam komunitas IWT.

Praktik Keagamaan Islam Wetu Telu

Komunitas IWT mengakui dua kalimat syahadat sebagai rukun Islam
pertama. Dua kalimat syahadat tersebut sama dengan yang diyakini oleh
umat Islam yaitu syahadat tauhid yang merupakan pengakuan terhadap
keesaan Tuhan dan syahadat rasul yaitu pengakuan tentang eksistensi Nabi
Muhammad sebagai utusan Allah. Setelah pembacaan dua kalimat syahadat
dalam lafal bahasa Arab, selalu diikuti dengan terjemahan dalam bahasa
Jawa. Syahadat tersebut berbunyi sebagai berikut:

“Agsybadn an 14 iliha illé al-1.dh wa asybadu anna Mubammadan rasil al-Lah. Wernh insun
nora ana Pangeran liane Allab. Lan werub isnun setubune Nabi Mubammad utusan Allah.”
Artinya: “Saya bersaksi tiada Tuhan selain Allah dan saya bersaksi Nabi Muhammad
utusan Allah”.

Pembacaan dua kalimat syahadat ini dilakukan hanya pada waktu
perkawinan, komunitas IWT di Desa Bayan, mengenal istilah merari’
(mencuri anak perawan). Merari’ merupakan proses yang harus dilalui oleh
seorang pemuda yang ingin menikahi seorang gadis. Jika seorang pemuda
Bayan senang terhadap seorang gadis dan ingin meneruskan hubungan ke
jenjang pernikahan, pemuda tersebut harus melakukan werari’. Pada hari yang

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 81



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

ditentukan oleh kedua keluarga mempelai, “dicurilah” gadis tersebut dari
rumah orang tuanya kemudian dibawa ke sebuah tempat yang telah
disepakati. Di tempat itu si gadis “disimpan”. Pada hari ketiga, barulah
diadakan upacara pernikahan yang dipimpin oleh kiai untuk mengesahkan
mereka sebagai suami-istri. Praktik keagamaan dalam upacara pernikahan,
juga mengenal istilah 7bat kakas dan tobat sah.

Pada #bat kakas, langsung diadakan akad nikah, dan khutbah nikah
biasanya diambil dari fatwa kiai. Dalam upacara ini yang bertindak sebagai
wali dalam pernikahan adalah orang tua mempelai laki-laki. Ini berbeda
dengan upacara pernikahan yang umumnya dilakukan oleh umat Islam, di
mana yang bertindak sebagai wali adalah orang tua dari mempelai wanita.
Perwalian dalam komunitas IWT dimaksudkan sebagai penyerahan
mempelai laki-laki kepada kiai. Selanjutnya akad nikah dalam upacara tobat
kakas sudah dianggap resmi atau sah, dengan demikian kedua mempelai
boleh bergaul sebagaimana layaknya suami-istri.

Tobat sah merupakan rangkaian upacara pernikahan yang dilakukan
setelah fobat kakas. Tobat sah merupakan acara akad nikah antara suami-istri,
di mana yang bertindak sebagai wali adalah orang tua dari pihak perempuan.
Akan tetapi perwalian tersebut tidak menentukan sahnya akad nikah itu,
sebab sudah dilakukan pada acara fbat kakas. Acara tobat sah ini dilakukan
setelah tiga tahun berselang dan setelah memenuhi persyaratan berupa sorong-
serah yaitu suatu upacara untuk meresmikan mempelai wanita menjadi
anggota keluarga mempelai laki-laki dan berfungsi untuk menentukan status
sosialnya. Tata cara (ajikrama) dalam upacara sorong serah adalah saat di mana
pengantin laki-laki menyerahkan sejumlah barang bawaan, yaitu uang
pemyorong (jumlahnya ditentukan oleh kedua belah pihak), sebuah kotak yang
berisi kain-kain untuk diberikan kepada mempelai wanita, senjata tajam
(tumpun wirang), sepotong kain untuk pembungkus vang penyorong (pengosap
malap), dan penginang (puan) berisi kapur, sirth, dan tembakau.

Upacara sorong serah ini memiliki arti penting, karena itu harus disaksikan
oleh segenap keluarga, sahabat, dan pamong desa. Biasanya upacara ini
dirayakan secara besar-besaran dengan menjamu segenap yang hadir dengan
hidangan. Oleh karenanya upacara ini selalu dilaksanakan di rumah pamong
desa.

Komunitas IWT juga melaksanakan rukun Islam yang kedua yaitu ibadah
shalat. Shalat yang dipraktikkan oleh komunitas ini disebut dengan “Shalat
Jum’at”, yaitu shalat pada hari Raya Idul Fitri, Idul Adha, dan shalat Jenazah.

82 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Shalat Jum’at yang dimaksud oleh penganut kepercayaan IWT bukanlah
shalat Jum’at sebagaimana layaknya yang dilakukan oleh umat Islam,
melainkan shalat fardhu yang lima yaitu Isya, Subuh, Zuhur, Ashar, dan
Maghrib. Namun yang dilaksanakan oleh kiai-kiai IWT adalah shalat Ashar,
Maghrib, dan Isya. Tiga salat yang dikerjakan tersebut merupakan shalat-
shalat yang diterima pertama kali dari kiai, sedangkan dua shalat fardhu yang
lain (Subuh dan Zuhur) ditinggalkan karena tidak pernah diajarkan.

Shalat pada waktu hari lebaran (Idul Fitri dan Idul Adha) juga
dilaksanakan, tetapi ternyata waktu atau hari-hari dari kedua shalat hari raya
tersebut tidak jatuh pada tanggal 1 Syawal untuk Idul Fitri dan 10 Dzulhijjah
untuk hari raya Idul Adha menurut perhitungan bulan Islam, melainkan
mundur 4 hari sehingga untuk hari raya Idul Fitri jatuh pada tanggal 4 Syawal
dan untuk hari raya Idul Adha jatuh pada tanggal 14 Dzulhijjah.

Menurut Raden Singaderia, setelah bulan puasa habis, bulan baru pada
permulaan bulan Syawal belum langsung terlihat. Komunitas IWT menyebut
saat ini Awudns. Pada hari yang kedua bulan dapat terlihat tetapi bulan tidak
tampak karena terhalang oleh pegunungan sebelah timur (Gunung Rinjani),
orang Bayan menyebut saat ini adalah 4rzb. Hari ketiga, bulan tepat berada
di atas bukit, saat ini disebut jiwa. Adapun kudus berarti “akan”, Arab berarti
“ada” dan jiwa berarti “kenyataan”, jadi “akan ada kenyataan”,?’ artinya suatu
kenyataan yang akan dihadapi manusia yaitu melaksanakan shalat hari raya
Idul Fitri yang merupakan puncak kemenangan atas cobaan-cobaan yang
dihadapi di saat bulan puasa.

Ketentuan inilah yang kemudian berlaku untuk komunitas IWT di Desa
Bayan. Oleh karena itu ditinjau dari ajaran Islam, shalat Idul Fitri dan Idul
Adha yang mereka kerjakan tidak dapat disebut sebagai hari raya, karena
tidak jatuh pada tanggal 1 Syawal dan tanggal 10 Dzulhijjah menurut
perhitungan bulan Qamariyah.

Macam shalat yang lain yang dilakukan oleh penganut IWT adalah shalat
Jenazah yang biasanya dilakukan di rumah keluarga orang yang meninggal,
baik secara sendiri atau secara berjamaah. Akan tetapi seringkali shalat
jenazah juga dilakukan di kuburan, sebelum jenazah diturunkan ke liang
lahat.

Dalam prakteknya shalat-shalat yang diakui oleh penganut kepercayaan
IWT, sama seperti halnya dengan pelaksanaan shalat yang dilakukan oleh
umat Islam pada umumnya.

297aki, Tradisi...., 55.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 83



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Komunitas IWT juga meyakini puasa sebagai salah satu yang harus
dikerjakan. Puasa di kalangan penganut kepercayaan ini hanya ada satu
macam yakni puasa Ramadhan. Di kalangan mereka tidak ada puasa yang
lain. Puasa Ramadhan dilakukan di saat bulan puasa tiba. Penentuan awal
atau permulaan bulan Ramadhan sama seperti penentuan tanggal 1 Syawal.
Jadi tanggal 1 Ramadhan atau permulaan bulan puasa menurut perhitungan
IWT jatuh pada tanggal 4 Ramadhan menurut perhitungan bulan
Qamariyah.

Dalam praktiknya, komunitas IWT membagi puasa Ramadhan menjadi
tiga bagian;®0 pertama, dari tanggal 1-15 Ramadhan, puasa dikerjakan sesuai
dengan ajaran Islam yakni sejak terbitnya fajar sampai terbenam matahari,
saat tiba waktu berbuka puasa; kedua, dari tanggal 16-20 Ramadhan, puasa
dikerjakan sejak terbitnya fajar sampai tiba waktu Shalat Ashar, pada saat ini
mereka sudah boleh berbuka puasa, dan kefiga, tanggal 21-30 Ramadhan,
puasa dikerjakan sejak terbit matahari sampai matahari terbenam.

Pemakaian istilah “tanggal” dalam pembagian bulan puasa menurut
komunitas IWT, kuranglah tepat karena tidak sesuai dengan penanggalan
bulan Ramadhan. Menurut hemat penulis, untuk istilah tanggal di sini
sebaiknya diganti dengan istilah “hari” misalnya, dari tanggal 1 sampai 15
diganti menjadi “hari” pertama sampai hari kelimabelas begitu juga dengan
tanggal-tanggal yang lain.

Versi lain menyatakan, komunitas IWT melakukan puasa cukup hanya 9
hari, yakni tiga hari berturut-turut pada awal bulan, tiga hari berturut-turut
pada pertengahan bulan dan tiga hari berturut-turut pada akhir bulan. Jumlah
hari-hati dalam bulan puasa selalu 30 hari.”

Dalam menjalankan puasa komunitas IWT memiliki pantangan-
pantangan, antara lain tidak boleh melakukan pekerjaan, tidak boleh berkata
dusta, dan tidak boleh keluar rumah. Segala kewajiban puasa sepenuhnya
diserahkan kepada para kiai, sedangkan orang-orang biasa tidak dikenai
kewajiban karena dianggap tidak suci. Ukuran kesucian bagi komunitas ini
adalah apabila seseorang telah memangku jabatan sebagai kiai atau guru.

Doktrin Kemasyarakatan

Pokok-pokok ajaran tentang kemasyarakatan sebenarnya tidak lebih
merupakan acara seremonial. Upacara kemasyarakatan tersebut terdiri dari

0[bid., 50.
Nbid., 44.

84 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

empat macam, yaitu upacara negara, upacara pertanian, upacara desa, dan
upacara menurut siklus penanggalan agama.

Upacara Negara

Bagi suku Sasak Desa Bayan yang masih berpegang erat kepada adat-
istiadat nenek moyang, seperti komunitas IWT, hampir setiap aktivitasnya
diawali dengan upacara. Upacara yang diikuti oleh semua penduduk disebut
upacara negara, yang dipimpin oleh pemangku. Upacara negara ini terdiri
dari:

Pesta Alip. Menurut cerita rakyat, upacara Alip dilakukan delapan tahun
sekali yang bertujuan untuk memohon kepada Tuhan, agar segala makhluk
yang ada di dunia memperoleh berkah dan lindungan-Nya. Pada kesempatan
ini mereka membersihkan makam-makam yang dianggap keramat sebagai
penghormatan kepada arwah nenek moyang,.

Upacara ini terdiri dari Pesta Alip Gama yang bertujuan untuk memugar
dan memulihkan tempat-tempat yang dianggap suci seperti makam Reak.
Dan Pesta Alip Luir Gama yang bertujuan me-mangar dan memulihkan Gedeng
Daya dan Gedeng Lan’ yaitu dua buah tempat suci yang ada di Bayan utara
dan selatan.3?

Upacara Tilawat (Zikiran).Upacara ini berupa bacaan-bacaan zikir
yang dilakukan setelah Pesta Alip selesai, yang bertujuan untuk memohon
kepada Tuhan agar diberi keselamatan untuk waktu-waktu yang akan
datang, petunjuk pada jalan yang benar, terhindar dari segala bencana dan
bahaya, ampunan atas dosa yang telah diperbuat, dan rezeki yang berlimpah.

Upacara Ngaji Makam Ngaturang Ngulak Kayu. Upacara ini
merupakan salah satu rangkaian upacara negara yang diikuti oleh seluruh
penduduk desa. Diadakan setahun sekali sebagai rasa syukur kepada Tuhan
sehubungan dengan hasil-hasil pertanian yang diperoleh pada tahun-tahun
sebelumnya. Di samping itu diadakan ziarah kubur untuk menghormati
arwah nenek moyang.

Upacara Wiwitan. Upacara ini dilakukan pada saat terjadi bencana dan
malapetaka yang menimpa kehidupan manusia, dengan tujuan untuk
memohon perlindungan kepada Tuhan. Upacara ini dilaksanakan dengan
cara mengadakan shalat di masjid yang diikuti oleh seluruh kiai. Setelah

2], van Baal, Pesta Aljp di Bayan, terj. Nalom Siahaan (Jakarta: Bhatara, 1976), 13.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 85



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

upacara ini selesai, maka disajikan hidangan yang diperuntukkan kepada
arwah nenek moyang.

Upacara Pertanian

Upacara ini diadakan menjelang musim tanam tiba, yang merupakan
sumber utama Desa Bayan. Upacara ini terdiri dari upacara memangar dan
turun bibit.

Memangar. Suku Sasak di Desa Bayan, mayoritas hidup berladang. Pada
saat hendak membuka ladang baru dan membangun rumah, terlebih dahulu
harus di-bangar (dimantra). Upacara ini dipimpin oleh mangku bumi (orang
yang bertugas memimpin acara pertanian), ini dimaksudkan untuk memohon
perlindungan kepada Tuhan, agar bibit tanaman yang akan ditanam dapat
membuahkan hasil yang baik. Di tengah-tengah tanah yang akan dibuka
tersebut, mangku bumi menanam bubur sura (bubur yang terbuat dari ketan
hitam), sirih, pinang, dan tembakau.

Turun Bibit. Untuk menanam tanaman di ladang, diperlukan bibit yang
baik, karena itu Suku Sasak di Desa Bayan selalu melakukan upacara turun
bibit yang bertujuan untuk memilih bibit-bibit tanaman yang layak ditanam.
Upacara ini dibarengi dengan memotong seekor kerbau sebagai
persembahan kepada penguasa alam.

Upacara Desa

Upacara desa dilakukan setahun sekali atau pada saat berjangkitnya
wabah penyakit. Biasanya upacara ini dilakukan di rumah kepala desa atau
orang yang dianggap terhormat. Pada upacara ini diadakan pembacaan
takepan tapal adam (daun lontar), yaitu suatu takepan yang berisi cerita tentang
nabi-nabi. Perayaan desa ini bertujuan untuk menjauhkan wabah penyakit
yang mengacu umat manusia.

Upacara Menurut Siklus Penanggalan Agama

Dalam sistem kepercayaan komunitas IWT ada penghitungan waktu yang
cukup rumit untuk menentukan hari baik atau hari buruk. Keberhasilan dan
kegagalan manusia sangat ditentukan oleh waktu. Penentuan hari baik dan
hari buruk ini tergantung kepada perpaduan penghitungan antara
penghitungan zaptu (nilai) tahun delapan, zaptu bulan duabelas dan zaptu hari
tujuh.

86 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

Apabila mereka merencanakan sesuatu seperti upacara, pesta atau mulai
turun ke sawah serta musim panen, selalu memperhatikan waktu-waktu
tersebut. Melakukan kegiatan yang jatuh pada hari baik diyakini akan
memberikan keberuntungan, sebaliknya apabila melakukan kegiatan yang
jatuh pada hari jelek, maka kemungkinan besar akan gagal atau mendapat
hambatan. Oleh karena itu, setiap rencana diperhitungkan secara cermat.

Setiap tahun, bulan dan hari diberi nama tertentu beserta #aptu-nya atau
nilainya dalam suatu siklus penanggalan agama. Di samping penentuan naptu
tahun, bulan, dan hari, ada juga pembagian sepuluh yang disebut diwase yang
diberi arti sebagai Aras Kembang, yang berarti tidak baik, Aras Gunung, yang
berarti baik, Wulan, yang berarti baik, Malaikat, yang berarti antara baik dan
buruk, Singinge, yang berarti tidak baik, Banyu, yang berarti antara baik dan
buruk, Geni, yang berarti tidak baik, Bumi, yang berarti tidak baik, Angin,
yang berarti baik, dan A/ Becik, yang berarti baik.

Cara penghitungan waktu yang berlaku di kalangan penganut IWT dapat
dicontohkan, misalnya pada upacara yang akan dilaksanakan pada tahun
Jimawal, bulan Syawal, berarti #aptu-nya adalah 3 + 7 = 10. Karena Jimawal
mempunyai zapt# 3 maka menghitung harinya juga dimulai hari ke-3 yaitu
Minggu. Ini berarti upacara itu harus dimulai pada hari minggu yang
puncaknya diperkirakan jatuh lima hari kemudian, berarti hari kamis yang
kebetulan jatuh pada tanggal 14 Syawal. Naptu kamis 8 ditambah tanggal 14
akan mendapatkan angka 22. Karena naptu tahun dan bulan berjumlah 10
kemudian ditambah 22 maka menjadi 32. Angka pertama yaitu 3 harus
dibuang, tinggal sisa angka 2. Angka 2 adalah aras gunung yang berarti baik.
Jadi hari minggu tanggal 14 Syawal tahun jimawal itu hari baik.

Tabel-tabel berikut merupakan pedoman siklus penanggalan agama dan
penentuan zaptu tahun, bulan, dan hari.

Z
°

Tahun Naptu

Alif
Ehe
Jimawal
Se

Dal

Be

Wan
Jimahir

S AR Ao e
WA WU

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 87



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

No. Bulan Naptu
1. | Muharam 7
2. | Safar 2
3. | Rabiulawal 3
4. | Rabiulakhir 5
5. | Jumadilawal 6
6. | Jumadilakhir 1
7. | Rajab 2
8. | Sakban 4
9. | Ramadhan 5
10. | Sawal 7
11. | Zulkaidah 1
12. | Zulhijjah 3

No. Hari Naptu
1. | Jum’at 6
2. | Sabtu 9
3. | Minggu 5
4, | Senin 4
5. | Selasa 3
6. | Rabu 7
7. | Kamis 8

Catatan akhir

Ada beberapa catatan penting yang dapat dikemukakan dari paparan
tentang dinamika IWT di atas. Pertama, berdasarkan data historis yang
terbaca, Islam masuk dan tersebar di pulau Lombok diperkirakan sejak abad
XVI Masehi dengan Desa Bayan sebagai pintu gerbang masuknya. Di
sebelah utara Desa Bayan, terdapat lautan luas dengan air yang tenang dan
hamparan pantai serta sebuah pelabuhan yang bernama Pelabuhan Cirik.
Diduga kuat bahwa pelabuhan ini sebagai tempat pertama bersandarnya
armada penyiar Islam yang pertama.

Kedna, pada perkembangan Islam berikutnya, komunitas Sasak yang
tinggal di Desa Bayan mempraktikkan suatu tradisi Islam yang disebut Is/an
Wetu Telu. Sebutan ini diberikan kepada penganut Islam yang hidup di Bayan

88 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Zaki Yamani Athhar, Kearifan Lokal dalam Ajaran Islam Wetn Telu di 1ombok

didasarkan pada sejumlah asumsi, di antaranya karena mereka hanya
menjalankan tiga rukun Islam. Versi lain mengatakan bahwa sebutan itu
berhubungan dengan filsafat kepercayaan yang mereka anut, yaitu bahwa
kehidupan ini terjadi melalui proses menganak, mentelok, dan mentiok. Satu
versi lagi menghubungkan sebutan itu dengan bahasa Jawa wetu saking telu
(keluar atau bersumber dari tiga hal), yaitu al-Qur’an, hadits, dan ijma’.
Artinya mereka memahami Islam dari tiga sumber tersebut.

Ketiga, ritual kemasyarakatan komunitas IWT terdiri dari empat macam
upacara, yaitu: (1) Upacara negara, yang mencakup pesta alip, upacara tilawat
(dzikiran), upacara ngaji makam ngaturang ngulak kayu, dan upacara
wiwitan, (2) Upacara pertanian, yang meliputi memangar dan turun bibit, (3)
Upacara desa yang dilakukan setahun sekali atau pada saat berjangkitnya
wabah penyakit, dan (4) Upacara menurut siklus penanggalan agama yang
berhubungan erat dengan penentuan hari baik dan hari buruk. Kesemua
seremonial tersebut sesungguhnya dihajatkan agar pemeluk IWT dapat
memperoleh berkah dan lindungan Tuhan di samping sebagai wujud syukur
kepada-Nya.®

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 89



