KITAB SUCI, BAHASA ARAB
DAN PEMBACAAN TEKS:
TINJAUAN FILSAFAT MOHAMMED ARKOUN

Ismail Suardi Wekke
(Jurusan Dakwah STAIN Sorong, Papua Barat
Email: iswekke(@gmail.com)

Abstract: Mobammed Arkoun is one of the great contemporary Muslim
thinkers who advocate reforms of Islamic thought. This study seeks to
explore Arkoun’s thoughts on The Book, Arabic language and reading
scriptural texct. Arkoun argues that when Muslims read the Qur'an as it is
historically revealed, they will recreate Lslam only as a dogma. Furthermore,
he argues that it is a mandatory to rethink Islam from socio-cultural
perspectives. The legacy of Islamic thoughts is accepted but it is also needed
to be re-actualized becanse it was formulated in the specific time and place in
the past. As for Arabic langnage, Arkoun thinks that as the langnage of
the Quran, Arabic must become open langnage to any socio-cultural
changes. However, since its enclosure as the unified codification, the Qur'an
becomes “a close corpus”, which renders reinterpretation difficult. To sole
this problem, he promotes the idea of de-construction of reading sacred text.

Abstrak: Mohammad Arkoun adalah salah seorang intelektual Muslim
yang memberikan kontribusi dalam melakukan pencerahan pemikiran
keislaman. Penelitian ini berupaya menggambarkan pandangan Arkoun
tentang kitab suct, babasa Arab dan pembacaan teks. Dia berargumentasi
tentang pentingnya mengartikulasi nlang spirit Islam atas pembacaan al-
Quran sebagai kitab suci dalam sudut pandang aman sekarang, dan
untuk memikirkan kembali Islam dalam perspektif sosio-kultural. Ketika
memperkenalkan perspektif ini dia mendiskusikan tradisi (turath) dalam:
pengertian segjarah dan institusi pemikiran. Sebubungan dengan bahasa
Arab, dia menjelaskan babwa sebagai  pilar al-Quran tetap ada
kebutuban  untuk  mengembangkan babasa itu untuk  merefleksikan
konteks  sosio-kultural. Setelah al-Qur'an dinyatakan sebagai forpus
tertutup resmi, maka konteks sejarah dan tradisi senantiasa berada dalam
waktu dan tempat. Dengan pandangannya yang demikian itu, maka
Arkoun memperkenalkan metode dekonstruksi untuk memahanii teks.

Keywords: kitab suci, teks, pemikiran, filsafat, al-Qut’an.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 243



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

TIDAK banyak intelektual muslim yang mampu melakukan
sintesa antara tradisi keagamaan Islam dengan produk keilmuan
Eropa. Salah satunya adalah Mohammed Arkoun. Ia menjadi
salah satu simbol yang menunjukkan tumbuhnya intelektual di
kalangan muslim modern sebagai hasil dari perkembangan,
dinamika, dan transformasi akademik di dunia Islam. Kondisi itu
berlangsung seiring dengan perkembangan dunia pendidikan
tingei yang relatif bisa diakses oleh pelbagai kalangan. Kelompok
berpendidikan semakin bertambah dalam masyarakat muslim.
Akibatnya, ada respons yang sangat tinggi bagi tradisi keislaman
yang mulai menekankan kepada penggunaan metode ilmiah
dalam menjelaskan aktivitas keberagamaan. Universitas menjadi
tumpuan bagi lahirnya generasi yang diharapkan dapat menjadi
pionir untuk menyumbang kepada kemajuan dan modernisast.!

Tumbuhnya kalangan intelektual tadi kemudian memberikan
dampak bagi pengkajian Islam. Selama ini Islam semata-mata
dipandang  sebagai  agama  formal. Namun  dalam
perkembangannya, justru para cendekiawan muslim melihat
bahwa Islam tidak saja sebagai agama ritual tetapi perlu dipahami
secara utuh dan universal sebagai jalan hidup (a/-din). Salah satu
kajian utama yang menarik perhatian para sarjana adalah
bagaimana melihat al-Qur’an sebagai karya akademis. Hal itu
bukan berarti menjadikan al-Qur’an sebagai obyek kajian tetapi
dalam sebuah upaya melakukan dua hal secara bersamaan.
Pertama, melakukan upaya untuk mencari makna dan
menyelaraskan pembacaan terhadap teks. Kedua, kekudusan kitab
suci tetap harus dijaga justru dengan memberikan kebebasan
berfikir yang menggunakan pendekatan ilmiah dan sistematis.
Ketika Islam memberikan semua kebajikan di tengah
pergumulan makna kehidupan, maka kembali untuk menggali
sebanyak-banyaknya kebajikan dari ilmu pengetahuan dan
peradaban dalam kerangka keberislaman tidaklah pernah
dihalangi sama sekali.?

John L. Esposito, Islam and Politics, edisi ketiga (Syracuse, NY: Syracuse
University Press, 1991), 129.

Mahmud Abbas al-Aqqad, a-Falsafah al-Qnr'aniyyah (Beirut: Dar al-Fikr,
tth), 20.

244 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Bahasa Arab sebagai bahasa pilihan dalam menyampaikan
pesan al-Qur’an tentu bukanlah bahasa biasa. Dalam konteks
sosiologis, bahasa ini menjadi pemersatu kawasan. Meskipun ada
perbedaan dalam penyelenggaraan pemerintahan yang lebih
didasarkan pada kerajaan, tetapi ada kesatuan bahasa yang
digunakan, yaitu bahasa Arab. Mereka memandang diri mereka
dalam satu kawasan dan kesatuan entitas yang dibangun
berdasarkan kesukuan.? Perlu ditegaskan kembali bahwa ada
perbedaan hakiki antara Islam dan Arab. Di mana kita bisa
melihat dunia Islam dan kebudayaan Arab dalam wujud
kesamaan, namun di antara keduanya juga terdapat perbedaan
yang mendasar.* Max Weber mengemukakan dua publikasi
berkenaan dengan perbedaan antara Islam dan Arab, yaitu dalam
kayanya Economy and Society,> dan General Economic History.®
Walaupun terkadang susah membedakan antara dunia Islam dan
tradisi Arab, namun juga kadang dengan mudah dapat
dipisahkan. Di mana dapat dilihat bagaimana perubahan
pemakaian ruang dalam kondisi sosial Arab, sementara Islam
membangun institusi hukum yang tidak bergantung kepada
kondisi Arab semata-mata.

Pendekatan seperti ini sudah dilakukan jauh hari oleh al-
Kindi bagi penggunaan penafsiran filosofis terhadap al-Qutr’an.
Ini semata-mata untuk mendapatkan persesuaian antara wahyu
dan akal. Demikian pula filsafat dan agama. Ada tiga alasan
untuk mengajukan pendekatan ini, yaitu: perfama, ilmu agama
merupakan bagian dari filsafat. Kedwa, wahyu yang didapatkan
seorang Nabi merupakan kebenaran.” Oleh karena itu, sebagai
kebenaran tidak akan pernah berseberangan dengan filsafat.
Terakhir, dalam ajaran agama menuntut ilmu justru merupakan

bagian dari ibadah. Dengan demikian, penggunaan pendekatan

SRaphael Patai, The Arab Mind (New York: Charles Scribner’s Sons,
1973), 41-3.

“Jan-Erik Lane dan Hamadi Redissi, Religion and Politics Islam and Muslim
Civilizations (England: Ashgate Publishing Limited, 2009), 34-5.

SM. Weber, Economy and Society, Volume I-1I (Berkeley, CA: University
of California Press).

M. Weber, General Economic History New Brunswick, NJ: Transaction).

M. M. Syarif, The History of Moslem Philosophy (New York: Dover
Publications, 1967), 425.

Uurmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014

[\
u




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

ilmiah untuk mendapatkan pesan-pesan al-Qur’an menjadi satu
keperluan. Selanjutnya, al-Kindi mengajukan argumen bagi yang
menolak filsafat dan filsuf. Dengan menggunakan filsafat,
seorang manusia dapat mendekati kebenaran. Sementara agama
merupakan kebenaran yang diturunkan oleh Allah kepada
manusia tertentu.® Kebenaran filsafat merupakan batas yang
dapat dicapai seorang manusia. Dengan anugerah akal, filsafat
merupakan cara untuk mendekati Tuhan melalui cara-cara
manusia biasa.” Dengan demikian, kebenaran pada titik tertentu
dapat dicapai dengan menggunakan filsafat.

Namun ada catatan yang perlu diperhatikan. Ada perbedaan
utama dalam hal ilmu pengetahuan dan kajian al-Qur’an. Di
mana ilmu pengetahuan diupayakan dengan aktivitas manusia.
Sementara itu, dalam aktivitas ada metode tertentu yang
digunakan. Akhirnya, sebagai hasil dari penerapan metode akan
muncul suatu pengetahuan yang sistematis. Ketika tidak ada
gugatan, maka ilmu itu menjadi mapan untuk diuji secara terus
menerus.'? Berbanding terbalik dengan al-Qur’an. Sebagai
produk yang dihasilkan atas nama doktrin, maka al-Qur’an tidak
untuk digugat tetapi untuk dipahami. Oleh karenanya, setiap
zaman mendekati al-Qur’an sesuai dengan kebutuhan masing-
masing. Tidak ada eksperimen, tetapi dapat menggunakan
metode agar supaya dalam memahami kitab suci dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Bahkan al-Qur’an justru
mendasari aktivitas keseharian dengan senantiasa mendorong
aktivitas berfikir. Tidak satu hurufpun dalam kitab suci untuk
melumpuhkan kemauan dalam mendayagunakan fikiran sebagai
spirit kehidupan.!!

Kemunculan Arkoun tidak lepas dari sosio-kultural
masyarakat Perancis sebagai bagian benua Eropa. Ada
kebangkitan Eropa dan juga munculnya revolusi Perancis

8Kamal al-Yaziji, a-Nushush al-Falsafiyyat al-Muyassarat (Beirut: Dar al-
Ilm 1i al-Malayin, 1963), 74.

‘Muhammad Ali Abu Rayyan, a/-Falsafat al-Islamiyyat (Mathba’at al-
Iskandariyyat, tt), 345.

WImam Syafi’ie, Konsep llmn Pengetabuan dalam al-Qur'an (Yogyakarta: UIL
Press, 2000), 28.

"Lihat, Qs. Al-Rum (30): 8.

246 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

membentuk masyarakat yang berusaha untuk bangkit dari
keterpukuran. Suasana itu juga mempengaruhi Arkoun yang
sejak 1956 mulai berinteraksi dengan akademisi Perancis ketika
memberikan kuliah di Universitas Strasbourg. Salah satu gagasan
yang dilontarkan adalah perlunya untuk memikirkan kembali
Islam (rethinking Islam).'> Proses pemikiran perlu dilakukan agar
pandangan yang sudah melembaga dapat direkonstruksi untuk
menjawab masalah-masalah keumatan mutakhir. Visi modern
Islam harus muncul untuk memberikan pengaruh kepada
komunitas agar Islam dilihat dari penampakan ilmiah dan bukan
semata-mata karena aspek dogmatis. Tetapi, upaya itu bisa
dimulai jika ada teori atau suara yang memiliki otoritas bagi
kajian ini.

Arkoun menaruh minat pada beragam bidang keilmuan
dalam bingkai studi Islam. Salah satu yang menjadi perhatian
adalah kajian al-Qur’an. Ada nuansa yang berbeda dalam model
pembacaan al-Qur’an yang ditawarkan Arkoun. Jika selama ini
kajian al-Qur’an semata-mata melihat pada aspek kebahasaan,
maka Arkoun memberikan pandangan bahwa dalam mengkaji al-
Qur’an termasuk ayat perlu dilakukan pembacaan dengan
perspektif yang luas dalam segi cakupan dan juga jangkauan.
Secara kebahasaan, menurut Arkoun, al-Qur’an sudah final dan
telah sistematis. Namun demikian, tidak dalam segi semiotis.
Ada ayat-ayat yang berkaitan dengan fenomena sosial, demikian
pula fenomena alam yang senantiasa berkembang.!> Pada
wilayah ini, Arkoun kemudian melakukan kajian dengan
pendekatan antropologis dan analisis filosofis untuk melihat
daya jangkau al-Qur’an. Sekaligus menggunakan medium bahasa
dan semiotika. Analisis yang dilakukan Arkoun melewati batas
yang dilakukan studi Islam di zamannya. Ketika mengkaji
pemikiran Miskawaih, Syafi’i, al-Ghazali, Ibn Khaldun atau para
tokoh lainnya, dia menggunakan unsur dari filsafat, ilmu sosial,
dan ilmu humaniora Barat mutakhir yang belum lazim

12Mohammed Arkoun, “Rethinking Islam Today”, dalam Iiberal Islam:
A Source Book, ed. Chatles Kurzman (New York: Oxford University Press,
1988), 206.

B3Akbar S. Ahmed, Citra Muslim: Tinjanan Sejarah dan Sosiologi, ter.
Nunding Ram (Jakarta: Erlangga, 1992), 180.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 247




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

digunakan saat itu. Arkoun juga menggugat metode orientalis
dan harus direvisi dengan menggunakan cara pandang baru.
Metode yang digunakan selama ini tidak dapat melepaskan diri
dari sejarah masa lalu. Menurutnya perlu dilakukan penulisan
ulang secara umum dengan mendesak.!* Oleh karena itu kajian
mengenai pemikiran Arkoun, terutama yang berkaitan dengan al-
Qur’an, bahasa Arab, dan teks menjadi menarik.

Kajian Terdahulu yang Relevan

Sebagai ilmuwan yang mendapat perhatian dunia akademik,
maka Arkoun mendapat tempat yang khas dalam wacana
keilmuan. Ini bisa dilihat dari publikasi ilmiah yang menjadikan
pemikiran Arkoun sebagai kajian. Dalam bahasa Indonesia ada
penelitian Sihol Farida Tambunan dengan judul “Antara Islam
dan Barat: Pandangan Mohammed Arkoun Mengenai
Kemodernan”.1> Sementara Siti Rohmah Sockarba meneliti
“Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi Arkoun”,16
dalam penelitian yang lain Siti Rohmah Soekarba menulis
“Dekonstruksi Teks: Telaah Atas Pemikiran Mohammed
Arkoun”.’”7  Adapun Muhammad Azhar meneliti “Metode
Islamic Studies: Studi Komparatif antara Islamization of
Knowledge dan Scientification of Islam”.18 Penelitian yang lain
dalam judul “Membaca Ulang Konsep Perwalian dalam
Perspektif Mohammed Arkoun”, ditulis Muhammad Isna
Wahyudi.!® Terakhir, penelitian berjudul “Mohammed Arkoun

“Mohammed Arkoun, “Trasgresser, deplacer, depasser”, _Arabica,
L’Onvre de Clande Caben, No. 1 (1996), 28-70.

15§ihol Farida Tambunan, “Antara Islam dan Barat: Pandangan
Mohammed Arkoun Mengenai Kemodernan”, Jurnal Masyarakat dan Budaya,
volume V, nomor 2 (2003), 76-93.

16Siti Rohmah Soekarba, “Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi
Arkoun”, Wacana, volume 8, nomor 1 (April, 20006), 78-95.

17Siti Rohmah Soekatba, Dekonstruksi Teks: Telaah atas Pemikiran
Mobhammed Arkoun, Laporan Penelitian (Jakarta: Universitas Indonesia).

18Muhammad Azhar, “Metode Islamic Studies: Studi Komparatif antara
Islamization of Knowledge dan Scientification of Islam”, Mukaddimab,
volume XV, nomor 26 (Januari-Juni, 2009), 59-72.

YMuhammad Isna Wahyudi, “Membaca Ulang Konsep Perwalian
dalam Perspektift Mohammed Arkoun”, Musawa: Jurnal Studi Gender dan Islam,
volume 5, nomor 2 (April, 2007), 259-79.

248 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed...

dan Kajian Ulang Pemikiran Islam” ditulis Sulhani Hermawan.?
Ketujuh penelitian tersebut berfokus pada modernitas,
pemikiran tentang kritik, metode dekonstruksi, dan konsep
kajian ulang. Penelitian ini berupaya menyajikan pembahasan
khusus mengenai kitab suci, pembacaan teks, dan bahasa Arab.
Dengan demikian secara umum ada kesamaan dalam telaah
pemikiran Arkoun. Tetapi secara khusus penelitian ini hanya
akan mengkaji data-data pemikiran Arkoun berkenaan dengan
tiga hal tersebut.

Adapun buku yang dihasilkan dari penelitian tentang
pemikiran Arkoun telah terbit sebanyak dua buku, yaitu
“Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama” ditulis Ruslani?! dan
“al-Turath wa al-Manbhaj Bayna Arkun wa al-Jabar?” yang ditulis
Naylah Abu Nadir?2. Kedua buku ini membahas tentang
pandangan Arkoun masing-masing pada gagasan Arkoun
berhubungan dengan dialog antaragama. Kemudian Naylah
membandingkan pemikiran Arkoun dengan al-Jabari berkenaan
dengan sejarah dan metode. Namun keduanya tidak membahas
tentang karya Arkoun yang berhubungan dengan al-Qur’an dan
bahasa Arab.

Dalam jurnal Esprit, ada makalah yang ditulis Bidar dengan
judul “Arkoun et la question des fondements de l'islans” 23 Kemudian
pada jurnal Afrique Contemporaine berjudul “Bridge builder
between cultures” [Mohammed arkonn, tisseur de passerelles] ditulis oleh
Benzine, Delorme, dan Deway.?* Adapula tulisan yang berjudul
Hermeneutics, religious language and the Qur'an” ditulis Harrison?>

2Sulhani Hermawan, “Mohammed Arkoun dan Kajian Ulang
Pemikiran Islam”, Dinika, volume 3, nomor 1 (Januari, 2004), 101-121.

2WRuslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama (Yogyakarta:
Yayasan Bentang Budaya, 2000).

2Naylah Abu Nadir, a’-Turath wa al-Manhaj Bayna Arkun wa al-Jabari,
(Beirut: al-Shabakah al-Arabiyah lil Abhath wa al-Nashr, 2009).

ZAbdennour Bidar, “Mohammed Arkoun et la question des
fondements de l'islam”, Esprit, number 372 (February, 2011), 150-75.

#R. Benzine, C. Delorme, O. Deway, “Bridge builder between
cultures” [Mohammed atkoun, tisseur de passetelles|, Afrigue Contemporaine,
volume 235, number 3 (2010), 11-26.

®Victoria S. Harrison, “Hermeneutics, religious language and the
Qut'an”, Isiam and Christian-Muslim Relations, volume 21, number 3 (2010),
207-20.

|Uturna Jurmal Sindi Keistaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

dalam jurnal Islam and Christian-Muslim Relations. Dalam jurnal
yang sama ada tulisan “(Pos?) modern Islamic philosophy: Challenges
and perspectives” ditulis Bektovic.?¢ Kersten menulis dalam Middle
East Journal of Culture and Communication, 2011, dengan judul
“From Braudel to Derrida: Mohammed Arkoun's rethinking of Islam and
religion” ?7 Selanjutnya, McAuliffe menulis “Reading the Qur'an with
Fidelity and Freedons” dalam Journal of the American Academy of
Religion.?® Keenam tulisan tersebut membahas tema-tema
tentang nalar Islam, pemikiran Arkoun dalam menjembatani
budaya, bahasa Agama, kajian al-Qur’an, filsafat posmodernisme
Islam, dan Islam sebagai agama. Ada dua tulisan yang mengkaji
al-Qur’an, yaitu Harrison dan McAuliffe. Namun kedua tulisan
tersebut masing-masing menghubungkan kajian al-Qur’an
hermeneutika, selanjutnya al-Qur’an dengan kebebasan. Dengan
demikian, makalah ini menempati posisi yang signifikan dimana
dari kajian-kajian sebelumnya belum ada yang mengkhususkan
kajian pada tiga hal, yaitu kitab suci, bahasa Arab dan pembacaan
teks secara bersamaan.Kajian terdahulu sudah mengemukakan
pemikiran Arkoun sehubungan dengan al-Qur’an, bahasa agama,

pembacaan teks melalui hermeneutika tetapi tidak pada Bahasa
Arab.

Mengenal Perjalanan Akademik Arkoun

Mohammed Arkoun Lahir tanggal 1 Februari 1928 di
Touririt-Mimoun di Kabilia, daerah pegunungan berpenduduk
Berber sebelah timur Aljazair, Afrika Utara.?? Ketika menjadi
dosen di Universitas Sorbornne, Arkoun kemudian menetap di

%S. Bektovic, “(Post) modern Islamic philosophy: Challenges and
petspectives”, Islam and Christian-Muslim Relations, volume 23, number 3
(July, 2012), 235-246.

21C. Kersten, “From Braudel to Dertrida: Mohammed Arkoun's
rethinking of Islam and religion”, dalam Middle East Journal of Culture and
Communication, volume 4, number 1 (February, 2011), 23-43.

2], D. McAuliffe, “Reading the Qur'an with Fidelity and Freedom”,
Journal of the American Academy of Religion, volume 73, number 3 (2005), 615-
35.

PJohan Hendrik Meuleman, “Nalar Islami dan Nalar Modern,
Memperkenalkan Pemikiran Mohammed Arkoun”, Ulumn! Quran, volume
IV, nomor 4 (1993), 93.

250 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Perancis. Bagi Arkoun memilih Perancis sebagai tempat untuk
berkarir bukan tanpa pertimbangan. Ini dilakukan karena
Arkoun memandang bahwa dengan memilih tempat di dunia
Barat, maka perbincangan ilmiah akan lebih terbuka. Termasuk
dalam kuatnya kemampuan untuk mendokumentasikan karya-
karya ilmiah. Jikalau bukan karena dokumentasi ilmiah itu, maka
pandangan sebernas apapun tidak akan sampai dibaca di belahan
dunia lain. Walaupun demikian, hubungannya dengan Aljazair
tidak terputus sama sekali. Bahkan justru menjadi jembatan
dialog antara muslim dengan birokrat Perancis. Arkoun kerap
memenuhi undangan dialog, seminar dan pelbagai aktivitas
ilmiah dengan dunia akademik di Aljazair.3? Dalam pandangan
Arkoun, negara seperti Aljazair masih dalam proses
pembentukan karakter yang lebih menekankan kepada
simbolik.3 Tentu dengan perbandingan ini, dengan memilih
Perancis, maka Arkoun bukan semata-mata memilih tanpa
alasan tetapi dia memilih tempat bagi suburnya persemaian
argumen dan karya ilmiah yang lebih menekankan kepada pesan
daripada simbol semata.

Ketika berada di Perancis, tradisi keilmuan Perancis dan
perkembangan mutakhir tentang islamologi, ilmu bahasa, ilmu
sosial dan filsafat memberikan pengaruh dalam karya-karya
Arkoun.’2 Dari tradisi Perancis inilah kemudian Arkoun
mengemukakan gagasan Nalar Islam. Dalam bahasa Arab hanya
ada kata “al-fikr” yang bermakna pemikiran. Dalam leksikografi
bahasa tidak ditemukan kata yang diterjemahkan menjadi nalar.
Hanya saja dalam bahasa kontemporer didapatkan kata “aql”
yang kemudian dimaknai dengan kata nalar. Tetapi dalam bahasa
Perancis, ILalande mengemukakan perbedaan antara nalar
pembentuk (La raison Constituante) dengan nalar terbentuk atau

SRobert D. Lee, “Foreword” dalam Mohammed Arkoun, Rethinking
Islam, Common Question, Uncommon Answers (Ouvertures sur I'Islam),
peny. dan ter. Robert D. Lee (Oxford: Westview Press, 1994), 6.

3IMohammed Arkoun, “Une Autre Histoite de la Pensee en
Mediterranee”, I.’Evenent Mediteraneen, 2 (1998), 80.

2Johan Hendrik Moeleman, “Semiotika dan Batas Semiotika dalam
Ilmu Agama: Studi Kasus tentang Pemikiran Mohammed Arkoun, dalam

Tradisi, Kemodernan dan Metamodernisme, Memperbincangfan Pemikiran Mobammed
Arkoun, ed. Johan Hendrik Moeleman (Yogyakarta: LkiS, 1996), 40.

Uurmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014

[\
(O]
—_




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

dominan (La raison Constituee). Kata pertama adalah proses
kognitif sebagai bagian aktivitas pikiran dalam pembentukan
konsep dan perumusan dasar-dasaryang prinsip. Sedangkan nalar
kedua merupakan nalar yang dominan dimana asas atau kaidah
yang digunakan sebagai pegangan untuk berargumentasi.
Sehingga Ialande sampai pada kesimpulan bahwa ada
pembentukan dan perubahan dalam kurun waktu tertentu. Akan
ada penerimaan apakah bersifat temporer ataupun bersifat
jangka panjang. Akhirnya, Lalande juga memberikan pernyataan,
bahwa sistem itu merupakan satu kaedah yang dibakukan
sekaligus diterima dalam waktu sejarah tertentu, mungkin saja
bisa dinilai sebagai nilai mutlak ketika itu.3?

Pendidikan doktor bidang sastra diselesaikan tahun 1969 di
Universitas Sorborne, Paris dengan disertasi tentang humanisme
dalam pemikiran Ibnu Miskawaih, seorang filsuf Persia dari akhir
abad ke-10 hingga awal abad ke-11 Masehi. Empat pendekatan
bidang keilmuan selalu dijadikan alat dalam pengkajian
gagasannya, yaitu sejarah, sosiologi, psikologi, dan antropologi.
Karya-karyanya lebih banyak ditulis dalam bahasa Perancis
kemudian bahasa Arab. Adapun dalam bahasa Inggris sangat
sedikit kalau tidak dikatakan hanya beberapa. Ini dilakukan
karena wacana postmodernis sangat menguasai kajian filosofis
waktu itu. Dimana bahasa Inggris tidak banyak memiliki kosa
kata untuk menuliskan gagasan. Sementara, di sisi lain,
pendengar dan pembaca awal Arkoun juga adalah mayoritas
akademisi yang bermukim dan menggunakan bahasa Perancis
sebagai bahasa pengantar. Karya The Unthought in Contemporary
Istamic  Thought?* ditulis langsung dalam bahasa Inggris dan
bukan terjemahan. Ini dilakukan untuk mencakup penyebaran
gagasan. Di mana dalam perkembangan abad ke-21 justru
penggunaan bahasa Inggris lebih meluas dibandingkan bahasa
Perancis. Walaupun sebelumnya bahasa Perancis justru
menemukan penutur lebih banyak dengan terbentangnya daerah
Francoponi mulai dari Afrika sampai ke Asia.

3A. Lalande, La Raison et les Normes (Patis: Hachette, 1963), 16-228.
#*Mohammed Arkoun, The Unthought in Contemporary Islamic Thought
(London: Saqi Books, 2002).

252 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Menguasai bahasa Kalibia sebagai bahasa ibu, Arab
merupakan kajian ilmiah yang diperoleh melalui lembaga
pendidikan, dan bahasa Perancis yang merupakan dampak dari
penguasaan Perancis terhadap Aljazair memberikan pengaruh
bagi perjalanan  karir  Arkoun. Kajian bahasa sebagai
kepakarannya dalam jenjang kesarjanaan sehingga pendekatan
kajian kerap dieksplorasi dengan menggunakan teori-teori
bahasa. Di akhir hayatnya masih sempat memimpin lembaga,
Institute of Ismaili Studies, Perancis sebagai dewan gubernur.
Saat itu, dia juga masih menjadi Professor Emeritus di Sorbonne
University, Paris. Arkoun juga turut menjadi anggota sebuah tim
nasional The Stasi Commission yang dipimpin Presiden Chirac.
Walaupun menekuni kajian Islam di Barat, tetapi Arkoun tidak
selalu dalam posisi membela peradaban Barat dan mencela
peradaban Timur. Untuk frase seperti ini justru Arkoun
menggunakan kata “kebenaran seorang muslim”. Sehingga
bingkai pemikiran Arkoun selalu melakukan penggabungan
antara dua kutub pemikiran tersebut lalu mengajukan pandangan
untuk seorang muslim dan dunia di sekitarnya.

Karya Keilmuan

Tiga wacana kritis yang ditulis Arkoun yang menjadi
perhatiannya adalah al-Qur’an, kitab klasik, dan filsafat Barat
terutama Perancis.’® Salah satu karya monumental yang
dihasilkan Arkoun dalam naskah aslinya diberi judul “Por De La
Raison  Islamigne”, ketika diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia berjudul “Kritik atas Nalar Islam”. Adapun versi bahasa
Arab dengan judul ‘“a/-Fikr al-Arabiy al-Islami”. Hampir seluruh
karya-karya Arkoun dalam bahasa Perancis, kecuali “Rezhinking
Islan” sebagai bahan ceramah di Center for Contemporary Arab
Studies, University of Georgetown, Amerika Serikat. Buku ini
termasuk dalam kategori buku kecil sebab hanya terdiri atas 27
halaman, sebagai adaptasi dari makalah yang disajikan di pusat
tersebut. Karya-karyanya juga diterjemahkan ke dalam bahasa
Arab, antara lain Tarikhiyyah al-Fikr al-Arabiy al-Islamiy, Min

3D. Lee, “Foreword”, 6.
%Johan Hendrik Meuleman, Tradisi, Komodernan dan Metamodernisme,
Memperbincangkan Pemikiran Mobammed Arkonn (Y ogyakarta: LKiS, 1996), 6.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 253




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Faishal al-Tafrigab ila al-Fashl al-Maqal, aena Huwa al-Fikr al-Islam
al-Muashir, al-Islam al-Akblag wa al-Siyasab, al-Fikr al-Islamiy Qiraab
Limiyyah, al-Fikr al-Islamiy Nagd wa Ijtihad.

Dalam bahasa Indonesia, telah diterbitkan enam karya yang
diterjemahkan dari karya-karya Arkoun. Perfama, “Nalar Islami
dan Nalar Moderen Berbagai Tantangan dan Jalan Baru”,
diterbitkan INIS di Jakarta, 1994. Kedua, “Pemikiran Arab
Mohammed Arkoun” diterjemahkan Yudian W. Asmin, Pustaka
Pelajar, Yogyakarta, 1996.
Ketiga,  “Membedah  Pemikiran = Islam”  diterjemahkan
Hidayatullah, kemudian diterbitkan Penerbit Pustaka, 2000.
Keempat,  diterjemahkan  Jauhari, 1999  dengan  judul
“Membongkar Wacana Hegemonik” diterbitkan  al-Fikr,
Surabaya. Kelima, “Islam Kontemporer Menuju Dialog Antar
Agama" diterjemahkan Ruslani, 2011, Pustaka Pelajar. Terakhir,
“Kajian  Kontemporer  al-Qur’an” dengan  penerjemah
Hidayatullah, 1998, diterbitkan di Bandung oleh Penerbit
Pustaka.

Karya-karya Arkoun juga dimuat di berbagai jurnal ilmiah,
antara lain dalam: Theory, Culture and Society, Volume 24,
Maret 2007 dengan judul “The answers of applied Islamology”,
Perspectives apres la Guerre du Golfe, 1991, Journal des
Anthropologues. “Logocentrisme et V'érité Religiense dans la Pensée
Islamigue: D'aprés al-I'lam  bi-manaqib al-Islam d'al-Amir?”, 1971,
Studia Islamica. “Pewt-on  parler — d'bumanisme —en  contexte
istamigne?”1999, Israel Oriental Studies, Vol. 19. Bersama dengan
Fletcher J. menulis “From inter-religions dialogue to the recognition of
the religions phenomenon” 1998, Diogenes, Vol. 46. Karya buku,
antara lain: Pour une critique de la raison islamique, 1984. Lectures du
Coran, 1991. Rethinking Isiam: Common Questions, Uncommon
Answers, 2001. The Unthought in Contemporary Istamic Thought,
2002.De Manbattan a Bagdad: Aun-dela du bien et du mal, 2003.
Humanisme et Islam: Combats et propositions, 2005. L'Humanisme
arabe an 11/ X siecle, 2005, La pensée arabe, 2006,To reform or to
subvert?, 2006. Pour un renonveau des études arabes en France, 1972.
Essais Sur la Pensée Islamigne, 1973.1L'Humanisme Arabe Au 4e/10e
Siecle: Miskawayh, 1982. Pour Une Critique de la Raison Islamique,
1984. Kemudian karya yang diterjemahkan ke dalam bahasa

254 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 ‘



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Arab, antara lain ALTurath: Mubtawabn  wa-Huwiyatubu  wa-
Liabatubu wa Salbiyatub, 1985. Rethinking Islam, 1987. The Notion of
Revelation: From Abl al-Kitab to the Societies of the Book, 1988. The
Unthought in Contemporary Islamic Thought, 2002. Humanisme et
Islam: Combats et Propositions, 2005. Ada juga tulisan sebagai bab
dalam buku, antara lain: The Study of Islkam in French Scholarship
dalam Mapping Islamic Studies: Genealogy, Continuity and Change,
1997. Islam, Enrope, the West: Meanings-at-Stake and the Will-to-Power
dalam  Islam and Modernity:  Muslinm  Intellectuals Respond, 1998.
Termasuk dalam deretan karya beliau adalah Powr Une Critigne de
La Raison Islamique, 1984.

Arkoun dan Pembacaan (ulang) al-Qur’an

Kegelisahan Arkoun dalam mengajukan pemikiran dalam
kajian Islam didasarkan atas enam hal, yaitu: pertama, nalar Islam
sangat menyandarkan keterkaitan dengan Tuhan sebagai
kebenaran abadi. Pemikiran seperti ini lebih bersifat estetis-etis,
sehingga tidak memberikan tempat bagi kajian ilmiah. Kedua,
pada wilayah hukum, metafisika, teologi, moral dan hukum
hanya sebagi produk akal yang sempit. Ini tidak lebih dari tempat
kelahiran untuk memfungsikan akal sebagai tugas untuk
mengenali kebenaran. Ke#iga, ada tiga hal yang muncul dari akal
yang bertitik tolak pada rumusan umum yaitu analogi, implikasi
dan oposisi. Keempat, data-data yang muncul semata-mata hanya
digunakan sebagai alat legitimasi sekaligus sebagai alat apologi.
Ini kemudian dikaitkan dengan kebenaran transedental.
Penggunaan data seperti amatlah sederhana. Berikutnya, ada
keseragaman wacana dan cenderung untuk taklid. Sejarah sosial,
budaya dan etnik tidak digunakan untuk memperkaya pemikiran
Islam bahkan menutup diri. Keenam, selalu saja ada pengulangan.
Ini dilahirkan dari bahasa dan ruang yang terbatas yang melihat
dari sisi kaidah bahasa saja. Sehingga kekayaan spiritual
terabaikan, dimana wacana batin yang melampaui batas-batas
logosentris.?’

Arkoun menjadikan tugas ilmuwan muslim dimana dia turut
serta untuk melakukan tugas tersebut berupa gagasan pemikiran

S’Mohammed Arkoun, “Logocentrisme et Verite Religieuse dans La
Pensee Islamique”, Studia Islamica, volume XXXV, (1972), 12-5.

Uurmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014

[\
o
(2]




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

dengan menempatkan kritik epistemologis untuk dijadikan
sebagai alat kajian. Ada empat hal yang digambarkan Arkoun.
Pertama, al-Qur’an perlu dibaca ulang dengan cara yang benar
dan baru. Schingga akan wujud sebuah Kklarifikasi historis
tethadap sejarah umat Islam. Kedua, perlu ada usaha untuk
memberikan relevansi wacana al-Qur’an dengan sebagai tatanan
sosial yang ideal sekaligus aspek sejarah umat manusia. Kega,
perlunya meniadakan batas antara iman dan nalar, wahyu dan
sejarah, dan sebagainya yang merupakan dikotomi tradisional.
Jika ini terjadi, maka akan lebih mudah untuk menyelaraskan
antara teori dan praktik. Keempat, suasana berfikir secara bebas
akan memberikan gagasan-gagasan baru tanpa terkungkung
dengan suasana taklid yang sudah menjadi bagian kebiasaan
umat Islam, untuk tidak mengatakan sebagai bagian budaya yang
mengakar.38

Arkoun memandang al-Qur’an sebagai sumber utama
kebahasaan umat Islam.* Ini argumentasi yang diajukannya
untuk memulai kajian tentang alasan yang mendasari ketika
memilih al-Qur’an sebagai kajian. Ketika al-Qur’an sudah
menjadi kitab yang tertutup (official closed corfus) maka tidak
terbuka kesempatan dalam memahami konteks al-Qur’an yang
tentunya bukan lagi berada dalam zaman kenabian. Untuk itu,
Arkoun mengusulkan agar kita menghilangkan pandangan yang
menganggap agama sebagai cultural system for mutnal exclusion.
Sehingga kita bisa melepaskan diri dari nuansa ortodoksi.* Jika
mengenal tanpa memahami secara objektif, dalam pandangan
Arkoun akan muncul salah faham dan ketidaksukaan. Sehingga
jangan sampai ada keterjebakan dalam masa pertengahan yang
senantiasa mempertentangkan antara ilmu pengetahuan dengan
agama. Bukti empiris menunjukkan ilmu pengetahuan secara
beriringan dalam hal tradisi keagamaan dalam berbagai sejarah
kemanusiaan.

81bid., 14.

¥Mohammed Arkoun, Pemikiran Arab (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
1996), 6.

“Mohammed  Arkoun, “Explorations and Responses: New

Perspectives for a Jewish-Christian-Muslim Dialogue”, Journal of Ecumenical
Studies, volume 26, number 3 (Summer, 1989), 524.

256 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Arkoun juga memandang bahwa diperlukan teori linguistik
modern dalam membaca sebuah teks. Ketika teks sudah menjadi
korpus resmi yang tertutup dapat saja sebagai dasar, wilayah
kultural dan linguistik yang dapat didekati. Selanjutnya
diinterpretasikan, dan digunakan dalam agama wahyu. Ini tidak
menggoyahkan kedudukan teologis dari kumpulan teks-teks.
Dengan catatan harus dibaca dengan sikap linguistic-teologis.
Akses yang didapat generasi setelahnya hanya melalui teks.Akses
terbuka semata-mata dimiliki para sahabat. Proses pewahyuan
hanya seckali saja. Setelah itu, tidak ada lagi kecuali dengan
membaca teks berkenaan dengan tepat.*! Bahasa dapat difahami
lebih komprehensif sebagai latar belakang yang menjadikan teks
keagamaan itu muncul.Ini bukan berarti Arkoun mempersoalkan
korpus tersebut. Tetapi hanya ingin menggarisbawahi aspek
kesejarahan korpus tersebut. Bahkan secara ekstrim Arkon
mengistilahkannya ada produk yang berkenaan dengan sosial dan
politik. Bukan berasal dari Tuhan. Perluasan pembacaan dengan
perkembangan terakhir akan memperkaya pemahaman.

Argumentasi ini  dikemukakan dengan memberikan
gambaran bagaimana mushaf yang disusun kembali. Pada saat
wahyu diturunkan, maka ada otentisitas dan aspek transendental.
Tetapi di saat penyusunan kembali maka ini menjadi sebuah
literatur yang merupakan hasil generasi penerus. Al-Qut’an
disaat secara total diartikulasikan sebagai pemikiran dan wahyu
merupakan hasil pembuktian linguistik, struktur sintaksis, dalam
semiotika. Tetapi di sisi lain, para ulama hanya melakukan kajian
al-Qur'an semata-mata dari gaya bahasa saja. Padahal dalam
posisi teologis, justru yang paling fundamental adalah pada aspek
ketegasan makna dan penjelasan ayat itu sendiri. Sebagai contoh,
Arkoun kemudian memberikan penjelasan tentang surah al-Alaq
bahwa surah tersebut dapat dilihat sebagai pembuktian linguistik.
Dalam wacana ini, ada aspek Allah sebagai subyek utama yang
diatur secara keseluruhan baik gramatikal maupun semantik.4?

Selanjutnya, menurut Arkoun diperlukan pemikiran kembali
dalam konsep agama dan masyarakat sehingga kita akan

#1bid., 527.
“Mohammed Arkoun, al-Fikr al-Islami, Nagd wa Ijtibad, ter. Hasyim
Shalih (London: Dar al-Saqgi, 1990), 82-3.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 257




Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

mencapal suatu era yang berlandaskan solidaritas historis dan
integrasi sosial. Tentu hal ini akan terwujud jika digunakan
metode historis-sosiologis dalam pembongkaran konsep yang
berunsur dogmatis-metafisik. Dengan demikian, agama dapat
dipelajari dengan historis-antropologis. Jika ini dilakukan, akan
muncul gagasan dengan melihat agama sebagai pengetahuan
faktual.#> Agama dalam wajah ini akan bersikap toleran. Wacana
spiritualitas senantiasa menghadirkan rasa damai dan aman.
Bukan sebaliknya justru perang dan pertikaian yang terjadi.
Kemampuan ini bisa saja terwujud jika penghargaan terhadap
agama dan kebudayaan sebagai institusi kemasyarakatan. Secara
individu, ada kepekaan dan kepercayaan terhadap orang lain
yang berbeda.

Bagi Arkoun pembacaan terhadap al-Qur’an dapat dilakukan
dalam tiga cara. Pertama, secara liturgis.Al-Qur’an semata-mata
digunakan untuk doa dan keperluan rohani. Kedua, eksegis.Al-
Qur’an dalam cara ini dipandang sebagai mushaf yang dibaca
saja. Ketiga, ini yang perlu dilakukan secara ekstensif,
memanfaatkan temuan metodologis dari ilmu kemanusiaan dan
kajian bahasa untuk mendalami makna-makna al-Qur’an.
Adapun untuk mendekati al-Qur’an digunakan tiga pendekatan
juga yaitu pertama, kebenaran al-Qur’an terbukti di masa depan.
Bukan difahami saat itu juga. Kedua, kebenaran yang ada
berlapis-lapis atau berdimensi majemuk, sehingga setiap lapisan
justru akan makin memperkaya kebenaran yang sudah ada.
Terakhir, doktrin dan tradisi yang historis-aksidental dapat
difahami  ulang  sebagai upaya untuk  memberikan
kontekstualisasi al-Qur’an dengan keadaan umat.**

Dalam pandangan Arkoun bahwa perlu dilakukan
pembongkaran dengan tujuan yang pasti. Sejak awal harus
disadari keterkaitan antara bahasa—pemikiran—sejarah. Pertautan
ketiganya bahkan bisa disebut tanpa putus.*> Kemudian Arkoun

“Mohammed Arkoun, “Is islam Threatened by Christianity?”, dalam
Concilinm, volume I, number 3 (1994), 55-6.

“Mohammed Arkoun, Islam Kontemporer Menuju Dialog Antar Agama
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001).

“Mohammed Arkoun, Nalar Islani dan Nalar Modern: Berbagai 'Tantangan
dan Jalan Barn, ter. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1993), 247.

258 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

melanjutkan bahwa bahasalah yang menjadi unsur utama dalam
budaya. Ketika sejarah muncul, itu semata-mata merupakan
respons dari keadaan sosial polittk yang temporer. Dimana
pemikiranlah yang akan mempengaruhi keseluruhan tindakan
manusia termasuk di dalamnya persoalan kebahasaan. Ketika
ketiganya saling berkaitan, maka, akan muncul pada kesempatan
lain yang berubah dalam hal pemikiran yang kemudian terbentuk
dalam bahasa dan sejarah kembali.

Pembacaan teks juga disamakan oleh Arkoun dengan
membaca turats. Ketika terjadi pembakuan turats maka perlu
dilihat dalam bingkai sejarah. Tujuan pembacaan teks adalah
dengan tidak mengabaikan perubahan yang terus terjadi. Dimana
teks dapat diapresiasi jika sesuai dengan pesan Islam bahwa ada
keselarasan antara Islam dengan setiap waktu dan tempat.
Arkoun membedakan antara tradition dan turats. Kemudian
membaginya ke dalam dua jenis, dimana ketika menggunakan T
dengan huruf besar ini dimaksudkan sebagai tradisi yang ideal.
Tidak akan berubah karena datangnya dari Allah. Tradisi ini
absolut dan abadi. Di saat menulis dengan t menggunakan huruf
kecil ada campur tangan sejarah dan budaya manusia di
dalamnya. Proses warisan dan perjalanan turun-temurun
termasuk penafsiran pada teks-teks kitab suci kemudian menjadi
pertanyaan. Pada kategori yang pertama, Arkoun tidak
memberikan komentar apa-apa. Adapun pusat kajiannya pada
jenis yang kedua.Argumentasinya adalah T merupakan di luar
wilayah kemampuan dan kapasitas akal manusia untuk
memahaminya. Sementara bentuk yang kedua, adanya peran
manusia, sehingea dapat dijangkau juga oleh manusia yang lain.4¢

Arkoun memandang bahwa justru dengan adanya pesan-
pesan al-Qur’an yang memberikan pesan tentang kata ag/ yang
tidak digunakan sama sekali. Bahkan yang menjadi teks ayat
adalah kata kerja menunjukkan bahwa proses nalar merujuk
kepada aktivitas yang tak dapat dibagi-bagi. Harus disertakan
pendengaran, penglihatan, sentiment, ingatan, pemahaman,
introspeksi, dan penetrasi dalam setiap proses itu. Dengan
demikian, akan muncul sebuah kesadaran dalam usaha-usaha
tersebut. Maka, akan diperoleh sebuah realitas. Dengan

6 Arkoun, al-Fikr al Islam..., 17-24.

|Uturna Jurmal Sindi Keistaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

berjalannya sebuah proses seperti ini, akan dimiliki dasar
ontologis untuk pemahaman kondisi sekarang ini dan juga
kondisi dunia. Sifat alamiah manusia tidak akan menghalangi jika
dilakukan dengan segenap kekuatan jiwa secara utuh. Ada
hubungan antar manusia dengan Tuhan dimana manusia sudah
dipilih sebagai wakil Tuhan. Dengan demikian, kondisi
psikolinguistik seperti akan mampu memahami makna pesan-
pesan Tuhan untuk mengapresiasi hal-hal ilahiah.#’

Implikasi Teoretis

Hanya al-Qur’an dan Hadis yang merupakan sumber ajaran
Islam.*® Selain itu pendapat para pakar atau juga ulama semata-
mata hanya usaha untuk memahami pesan-pesan ajaran Islam.
Tetapi bukan sebagai sumber hukum. Dengan demikian, pintu
jjtihad senantiasa terbuka bagi setiap zaman. Sebab, zaman
dahulu pasti akan berbeda dengan sekarang apalagi masa yang
akan datang. Pemahaman tentang relativitas seperti akan
membentuk penghargaan bagi keragaman faham. Dengan
memberikan ruang ekspresi, maka melahirkan kesiapan untuk
mendapatkan pengalaman baru yang terekspresi dalam pelbagai
bentuk dan konteks.*’ Maka giliran berikutnya, adalah mengelola
relativitas penafsiran keberagamaan itu untuk menjadi potensi
kemajuan. Bukan justru untuk menjadi pertengkaran yang akan
mengakibatkan kemunduran dan perpecahan.

Berbeda dari Arkoun, Maurice Bucaile justru memberikan
argumentasi, dalam kajian Bucaile tentang keserasian teks al-
Qur’an dengan sains modern, penelitian membuktikan bahwa al-
Qur’an tidak mengandung sesuatu pernyataan yang dapat dikritik
dari segi pandangan ilmiah di zaman modern. Catatan Bucaile ini
dapat dilakukan jika pembacaan al-Qur’an dilakukan tanpa
prasangka sekaligus disertai dengan objektifitas.”? Sementara Ali

YTMohammed Atrkoun, Peut-on Parler du Merveillens dans Le Coran?, dalam
L'image et le merveillenx: dans I'lslam (Patis: Medieval, 1978). 45.

®Harun Nasution, Pewbabarnan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan
Gerakan (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 26.

YAchmad Djainuri, Ideologi Kanm Modernis: Melacak Pandangan Keagamaan
Mubammadiyah Periode Awal (Surabaya: LPAM, 2002), 120.

Maurice Bucaile, L.a Bible L.e Coran Le Science (Bible, Quran dan Sains
Modern), ter. M. Rasjidi (Jakarta: Bulan Bintang, 1999), 10.

260 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Syariati justru memandang penggunaan rasio akan melahirkan
materialism yang dijadikan Tuhan.>! Selanjutnya Ali Syariati
menjelaskan penggunaan akal secara berlebihan termasuk dalam
kategori ketika mendasarkan pengetahuan pada aspek empiris
dan bendawi akan merusak nuansa agama. Manusia tidak akan
mencapal kesempurnaan dalam kerangka kemanusiaan jika
mengabaikan  aspek spiritual agama itu sendiri. Pada
pertentatangan pendapat ini, maka A. M. Saefuddin memberikan
jalan tengah dengan menyatakan bahwa ilmuwan bukan saja
dituntut untuk menjadi intelektual, melainkan juga dituntut
untuk memiliki watak, kepribadian, dan karakter yang baik. Pada
gilirannya akan tumbuh menjadi manusia yang akan berguna
bagi umat manusia.>?

Ekspresi Arkoun dalam melihat al-Qur’an merupakan
perkembangan pemikiran yang dapat diterima. Hanya saja tidak
dapat dilakukan dengan serta merta menjadikan al-Qur’an
sebagai obyek kajian yang ditujukan semata-mata untuk
kepuasan intelektual. Justru proyek ini harus dimulai dengan
niatan bahwa untuk memperkuat keberimanan, maka diperlukan
pendekatan yang lebih komprehensif. Termasuk melibatkan
kemamapan ilmu filsafat seperti epistemologi untuk memaknai
al-Qur’an. Krititkan Arkoun terhadap kejumudan umat Islam
patut diapresiasi. Tentu tak lain, kecuali untuk memberikan
sumbangan bagi kemajuan dan pengembangan umat Islam. Alur
pemikiran Arkoun senantiasa mengombinasikan antara Islam
dengan modernitas. Ini dimaksudkan agar Islam dapat diterima
dengan mudah. Bukan terjebak pada diskusi dalam hal isu-isu
yang berada pada zaman dahulu. Ketika itu terus berlanjut, maka
kegagalan untuk menghadapi realitas akan terjadi. Pada saatnya
akan muncul asumsi bahwa agama bukanlah pegangan yang
memiliki sifat universal.

Dalam pandangan Ibrahim Abu Bakar, salah satu jalan untuk
mencapai kebenaran tertinggi itu melalui jalan pengetahuan. Jika
dibandingkan dengan wahyu yang dicapai manusia pilihan, maka

Al Syariati, Isiam Madzhab Pemikiran dan Aksi, ter. M.S. Nasrullah
(Bandung, Mizan, 1992), 12.

2A. M. Saefuddin, Desekularisasi Pemikiran: Landasan  Islamisasi,
(Bandung: Mizan, 1993), 24.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 261




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

kebenaran dapat dicapai dengan filsafat dan ilmu pengetahuan.>?
Kemampuan manusia untuk berfikir, mengingat, berimajinasi,
dan berkemauan adalah aktivitas yang mencerminkan pilihan
manusia selain aspek kebendaan yang material. Ketika faham
materialism digunakan, maka ukuran kemanusiaan hanya
dipandang semata-mata pada benda. Sementara kemampuan
panca indra menunjukkan, bahwa dengan pola fikir manusia ada
keterampilan abstrak yang tidak dapat dijelaskan secara wujud.>*
Pilihan lain dalam hal bukan kebendaan terletak pada
keberagamaan. Agama menjadi institusi dengan karakteristik
sebagai bagian kehidupan yang tidak saja dalam bentuk jasmani
tetapi juga ada rohani. Hugel menambahkan dengan adanya
tanggung jawab. Agama sebagai kekuatan sosial selalu
berhadapan dengan keadaan kontemporer. Generasi ke generasi,
sejarah, kepercayaan yang selalu berkaitan dengan sosial, tradisi,
dan pilar keberagamaan itu sendiri.>

Bahasa Arab sudah menjadi bagian dari ajaran agama.
Bahkan disebut sebagai bahasa Arab sebagai esensi al-Qur’an.>°
Disinilah muncul pemahaman bagaimana bahasa Arab menjadi
pilar utama keagamaan. Perkembangan selanjutnya sangat
mewarnai kajian Islam. Baik dari segi syariah, figh maupun
pertentangan madzhab selalu saja berada dalam lingkungan
bahasa Arab. Inilah unsur terpenting sumbangan Arab bagi
peradaban Islam. Pada fase selanjutnya tidak mungkin
mengubah aspek kebahasaan al-Qur’an menjadi bahasa lain.
Pasti akan meninggalkan makna yang tidak tercakup jika
dialihbahasakan dari bahasa Arab ke selainnya. Bahasa Arab
inilah yang membentuk konsepsi sehingga dengan pengaruh
kehadiran al-Qur’an tidak mengalami perubahan yang berarti,
bahkan mungkin hanya satu-satunya bahasa di dunia yang

S]brahim Abu Bakar, Konsep Kerasulan dan Peranannya dalam Pembentukan
Masyarakat (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1990), 22.

>*Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar (Beirut: Dal al-Maarif, 1978),
127.

»Baron Friedrich von Hugel, Essays and Adresse on the Philosophy of
Religion (Westpoint, Connecticut: Greenwood Press, 1974), 13-4.

%Syaikh Muhammad al-Khudati, Ushu/ al-Figh (Kairo: Mathba’ah al-
Istiqgamah, 1938), 204.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

mengalami kodifikasi seperti itu. Segala aspek keilmuan dalam
Islam selalu mengacu kepada ilmu bahasa.

Ada konsepsi yang terkandung dalam bahasa. Istilah aspek
bahasa menyatakan bahwa setiap bahasa mengandung konsepsi
spesifik terhadap alam.’” Bahasa selalu menetapkan batasan-
batasan kemudian membentuk garis lingkar untuk menjadi
pengetahuan. Ini berarti bahwa bahasa bukan saja berarti sebagai
bentuk (form) tetapi menjadi induk pengetahuan. Bahasa menjadi
alat transmisi untuk menyampaikan pesan dari generasi ke
generasi. Cara pandang penutur terbatasi dalam melihat alam,
kebenaran, kebaikan, dan keindahan, ini dipengaruhi bahasa
yang dituturkan. Nilai-nilai ideal abstrak juga digambarkan
melalui bahasa. Pengertian, muatan, dan bentuk diberikan
dengan bahasa. Ini menunjukkan bahwa ada batasan dalam
berbicara, pada saat yang sama juga pada kemampuan berpikir
yang secara dominan dipengaruhi aspek kebahasaan.’¥Ada
dominasi klasik yang terjadi dengan mengukur masa sekarang
dengan menggunakan ukuran masa lalu. Bahkan syair klasikpun
selalu diagungkan dan kemudian apa yang ada sekarang menjadi
tidak bermakna.>

Terakhir, pemilihan Arkoun di Perancis justru menemukan
tempat yang tepat, dimana Perancis menjadikan hak-hak
manusia menjadi dasar sebuah revolusi. Hamka memandang ini
menjadi gerbang yang membuka kesempatan bersemainya
kebebasan individu termasuk dalam persoalan pemikiran.®0
Keberadaannya di Paris memberikan tempat sehingga
pemikiran-pemikiran Arkoun kemudian tersebar ke seantero
dunia. Walaupun kemudian dia juga menerbitkan karyanya dalam
bahasa Arab dan Inggris.

>TAdam Schaft, Langage et Connaissance (Paris: Anthropos, 1957), 5-6.

SFBeransu Zabal, Takwin al-Kitab al-Arabiy (Beirut: Ma’had al-Anma al-
Arabiy, 1967), 131.

¥Jabir Ahmad Ustur, al-Surab al-Faniyah fi al-Turats al-Naqdi al-Balaghi
(Kairo: Dar al-Tsaqafah li al-Thiba’ah wa al-Nasy, 1973), 148-9.

OHambka, Islam: Revolusi Ideologi dan Keadilan Sosial (Shah Alam: Pustaka
Dini, 20006), 41.

|Uturna Jurmal Sindi Keistaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed...

Catan Akhir

Diskursus  pemikiran  Arkoun  tentang  al-Qur’an
memunculkan pro dan kontra pada saat yang sama. Namun
demikian, dalam konteks wacana ilmiah, apa yang disampaikan
Arkoun berkenaan dengan cara membaca teks, termasuk di
dalamnya al-Qur’an memerlukan penguasaan tersendiri. Dimana
saat membaca teks harus disertai dengan kemampuan analisis
yang memadai dalam hal psikologi, sosilogi, antropologi, dan
juga pengetahuan kebahasaan yang memadai. Bahasa Arab
sebagai bahasa al-Qur’an juga perlu dilihat dalam bentuk sebagai
wacana yang tidak berdiri sendiri, tetapi ada ruang dan waktu
yang mengikuti. Dalam pandangan Arkoun, ini kemudian
disebut sebagai tradisi.

Pendidikan Arkoun yang mempunyai kapasitas dalam
kebahasaan memungkinkan melakukan kajian yang berhubungan
dengan aspek linguistik. Kemampuan inilah yang kemudian
mendorong adanya gagasan-gagasan yang senantiasa melihat al-
Qur’an sebagai bentuk wacana. Dalam istilah Arkoun disebut
sebagai korpus vyang tertutup. Di saat al-Qur’an sudah
dituangkan ke dalam bentuk tertulis sehingga hanya memiliki
satu arti saja. Padahal sebelumnya al-Qur’an sebagai pernyataan
lisan, bahkan sampai sekarang masih saja berbentuk liturgi.
Terakhir, al-Qur’an perlu dilihat sebagai diskursus yang mungkin
saja dapat didekati dengan tiga bentuk, yaitu metaforis, naratif,
dan gaya bahasa.

Penelitian ini semata-mata melihat sudut pandang
pembacaan teks dalam al-Qur’an sehingga mengabaikan
argumentasi lain Arkoun berkenaan dengan al-Qur’an. Padahal
kajan dan  dinamika  pemikiran = Arkoun = mengalami
perkembangan progresif dan dapat digunakan untuk melihat
kajian yang lain. Untuk itu, keterbatasan ini dapat dilanjutkan
pada penelitian berikutnya. Karya-karya Arkoun banyak ditulis
dalam bahasa Perancis, maka ketika mengkaji pemikirannya
perlu melengkapi diri dengan kemampuan berbahasa. Literatur
yang digunakan dalam penelitian ini kadang mengambil
terjemahan berasal dari bahasa Inggris atau Arab.

Dalam penelitian ini juga penelusuran karya Arkoun
didasarkan pada katalog perpustakaan. Di samping itu, data-data

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 ‘



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

tulisan dan jurnal menggunakan indeks Scopus, ISI dan
Thomson. Dengan keterbatasan pada katalog dan indeks, maka
masih banyak karya Arkoun yang kemudian tidak dijadikan
sebagai acuan. Keterbatasan ini sehingga tidak menggambarkan

keseluruhan pemikiran Arkoun.Wa al-Lah a’lam bi al-sawab.e
Daftar Pustaka

Abu Bakar, Ibrahim. 1990. Konsep Kerasulan dan Peranannya dalan:
Pembentukan Masyarakat. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Ahmad Ustur, Jabir. 1973. a/-Surah al-Faniyab fi al-Turats al-Naqdi
al-Balaghi. Kairo: Dar al-T'saqafah li al-Thiba’ah wa al-Nasy.

Ahmed, Akbar S. 1992. Citra Muslim: Tinjanan Sejarah  dan
Sosiologi, ter. Nunding Ram. Jakarta: Erlangga.

al-Aqqad, Mahmud Abbas. T.th. a/-Falsafah al-Qur'aniyyah. Beirut:
Dar al-Fikr.

al-Khudari, Syaikh Muhammad. 1938. Ush#/ al-Fig. Kairo:
Mathba’ah al-Istiqamah.

al-Yaziji, Kamal. 1963. a~Nushush al-Falsafiyyat al-Muyassarat.
Beirut: Dar al-Ilm li al-Malayin.

Arkoun, Mohammed. 1994. “Is islam Threatened by
Christianity?”, Concilium, volume I, number 3.

. 1972. “Logocentrisme et Verite Religicuse dans

La Pensee Islamique”, Studia Islamica, volume XXXV,

. 1988. “Rethinking Islam Today”, dalam I.zbera/

Islam: A Source Book, peny. Charles Kurzman. New York:

Oxford University Press.

. 1996. “Trasgresser, deplacer, depasser,”.Arabica,

1.’ Ouvre de Claude Caben, number 1.

. 1998. “Une Autre Histoire de la Pensee en

Mediterranee”, L’ Evenent Mediteraneen, volume 2.

. 1987. al-Fikr al Islam: Qiraah llmiyyah, ter.

Hasyim Shalih. Beirut: t.p.

. 1990. al-Fikr al-Islami, Nagd wa Ijtibad, ter.

Hasyim Shalih.LLondon: Dar al-Saqi.

. 2001, Islam Kontemporer Menujn Dialog Antar

Agama Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 265




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

. 1993. Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai
Tantangan dan Jalan Barn, ter. Rahayu S. Hidayat. Jakarta:
INIS.

. 1996. Pemikiran Arab. Yogyakarta: Pustaka

Pelajar.
. 1987. “Peut-on Parler du Merveilleus dans Le
Coran?, dalam L'imageet le merveilleusc dans ['Islam. Paris:

Medieval.

. 2002. The Unthonght in Contemporary Islamic

Thought. London: Saqi Books.

1989. “Explorations and Responses: New
Perspectives for a Jewish-Christian-Muslim  Dialogue”,
Journal of Ecumenical Studies, volume 26, number 3 (Summer).

Bektovic, S. 2012. “(Post) modern Islamic philosophy:
Challenges and perspectives”, Iskam and Christian-Muslim
Relations, volume 23, number 3 (July): 235-246.

Bidar, Abdennour. 2011. “Mohammed Arkoun et la question
des fondements de l'islam”, Esprit, number 372 (February).

Bucaile, Maurice. 1999. La Bible 1.e Coran 1e Science (Bible, Quran
dan Sains Modern), ter. M. Rasjidi. Jakarta: Bulan Bintang.

Djainuri, Achmad. 2002. Ideologi Kaum Modernis: Melacak
Pandangan Keagamaan Mubammadiyah Periode Awal. Surabaya:
LPAM.

Esposito, John L. 1991. Islam and Politics, edisi ketiga. Syracuse,
NY: Syracuse University Press.

Hamka. 2006. Islam: Revolusi Ideologi dan Keadilan Sosial. Shah
Alam: Pustaka Dini.

Hermawan, Sulhani. 2004. “Mohammed Arkoun dan Kajian
Ulang Pemikiran Islam”, Dinika, volume 3, nomor 1
(Januart).

Hugel, Baron Friedrich von. 1974. Essays and Adresse on the
Philosophy of Religion. Westpoint, Connecticut: Greenwood
Press.

Kersten, C. 2011. “From Braudel to Derrida: Mohammed
Arkoun's rethinking of Islam and religion”, Middle East
Journal of Culture and Communication, volume 4, number 1
(February).

Lalande, A. 1963. La raison et les Normes. Paris: Hachette.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

Lee, Robert D. 1994. “Foreword” dalam Mohammed Atkoun,
Rethinking  Islam, ~ Common ~ Question,  Uncommon — Answers
(Ouvertures sur I'lslam), peny. dan ter. Robert D. Lee. Oxford:
Westview Press.

M., Syarif M. 1967. The History of Moslen Philosophy. New Y ork:
Dover Publications.

McAuliffe, J.D. 2005. “Reading the Qur'an with Fidelity and
Freedom”, Journal of the American Academy of Religion, volume
73, number 3, 615-35.

Meuleman, Johan Hendrik. 1993. “Nalar Islami dan Nalar
Modern, Memperkenalkan Pemikiran Mohammed Arkoun”,
dalam Ulummul Quran, volume IV, nomor 4.

. 1996. Tradisiy Komodernan dan Metamodernisme,

Memperbincangkan Pemikiran Mobammed Arkoun. Y ogyakarta:

LKGS.

. 1996. “Semiotika dan Batas Semiotika dalam
IImu Agama: Studi Kasus tentang Pemikiran Mohammed
Arkoun”, dalam Tradisi, Kemodernan dan Metamodernisme,
Memperbincangkan Pemikiran Mobammed Arkoun, peny. Johan
Hendrik Moeleman. Yogyakarta: LkiS.

Milson, Menahem. 1972. “Medieval and Modern Intellectual
Traditions in the Arab World”, Deadalus, (Summer).

Azhar, Muhammad. 2009. “Metode Islamic Studies: Studi
Komparatif antara Islamization of Knowledge dan
Scientification of Islam”, Mukaddimah, volume XV, nomor
26 (Januari-Junt).

Wahyudi, Muhammad Isna. 2007. “Membaca Ulang Konsep
Perwalian dalam Perspektif Mohammed Arkoun”, Musawa:
Jurnal Studi Gender dan Islam, volume 5, nomor 2 (April).

Nadir, Naylah Abu. 2009. a/-Turath wa al-Manhaj Bayna Arkun wa
al-Jabari. Beirut: al-Shabakah al-Arabiyah lil Abhath wa al-
Nashr.

Nasution, Harun. 1975. Pembabaruan dalam Islam: ~ Sejarab
Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang.

Patai, Raphael. 1973. The Arab Mind. New York: Charles
Scribner’s Sons.

Ularn 3 [urnal Studi Keislanan, Nolame 18 Nomor 2 (Desember) 2014




I Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks: Tinjanan Filsafat Mobammed... |

R. Benzine, C. Delorme, O. Deway. 2010. “Bridge builder
between cultures” [Mohammed arkoun, tisseur de
passerelles|, Afrigue Contemporaine, volume 235, number 3.

Rasyid Rida, Muhammad. 1978. Tafsir al-Manar. Beirut: Dal al-
Maarif.

Rayyan, Muhammad Ali Abu. tt. alFalsafat  al-Islamiyyat.
Mathba’at al-Iskandariyyat.

Redissi, Jan-Erik Lane dan Hamadi. 2009. Religion and Politics
Islam and Muslim Civilizations. England: Ashgate Publishing
Limited.

Ruslani.  2000. Masyarakat Kitab dan Dialog  Antar Agama.
Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya.

Saefuddin, A. M. 1993. Desekularisasi Pemikiran: ILandasan
Islamisasi. Bandung: Mizan.

Schaff, Adam. 1957. Langage et Connaissance. Paris: Anthropos.

Soekarba, Siti Rohmah. 2006. “Kritik Pemikiran Arab: Metode
Dekonstruksi Arkoun, Wacana, volume 8, nomor 1.

. tt. Dekonstruksi Teks: Telaah atas Pemikiran
Mohammed Arkoun. Laporan Penelitian. Jakarta: Universitas
Indonesia.

Syafi’ie, Imam. 2000. Konsep llmu Pengetahnan dalam al-Qur'an.
Yogyakarta: UII Press.

Syariati, Ali. 1992. Islam Madzhab Pemikiran dan Afksi, ter. M.S.
Nasrullah. Bandung, Mizan

Tambunan, Sihol Farida, 2003. “Antara Islam dan Barat:
Pandangan Mohammed Arkoun Mengenai Kemodernan”,
Jurnal Masyarakat dan Budaya, volume V, nomor 2.

Victoria, S. Harrison. 2010. “Hermeneutics, religious language
and the Qut'an”; Islam and Christian-Muslim Relations, volume
21, number 3.

Weber, M. t.t. Economy and Society, Volume I-11. Berkeley, CA:
University of California Press.

. tt. General Economic History. New Brunswick,
NJ: Transaction.

Zabal, Feransu. 1967. Takwin al-Kitab al-Arabiy. Beirut: Ma’had
al-Anma al-Arabiy.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014



