
Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 243 
 

KITAB SUCI, BAHASA ARAB 
DAN PEMBACAAN TEKS: 

TINJAUAN FILSAFAT MOHAMMED ARKOUN 

Ismail Suardi Wekke 
(Jurusan Dakwah STAIN Sorong, Papua Barat 

Email: iswekke@gmail.com) 
 

Abstract: Mohammed Arkoun is one of the great contemporary Muslim 
thinkers who advocate reforms of Islamic thought. This study seeks to 
explore Arkoun’s thoughts on The Book, Arabic language and reading 
scriptural text. Arkoun argues that when Muslims read the Qur’an as it is 
historically revealed, they will recreate Islam only as a dogma. Furthermore, 
he argues that it is a mandatory to rethink Islam from socio-cultural 
perspectives. The legacy of Islamic thoughts is accepted but it is also needed 
to be re-actualized because it was formulated in the specific time and place in 
the past. As for Arabic language, Arkoun thinks that as the language of 
the Qur’an, Arabic must become open language to any socio-cultural 
changes. However, since its enclosure as the unified codification, the Qur’an 
becomes “a close corpus”, which renders reinterpretation difficult. To solve 
this problem, he promotes the idea of de-construction of reading sacred text.   

Abstrak: Mohammad Arkoun adalah salah seorang intelektual Muslim 
yang memberikan kontribusi dalam melakukan pencerahan pemikiran 
keislaman. Penelitian ini berupaya menggambarkan pandangan Arkoun 
tentang kitab suci, bahasa Arab dan pembacaan teks. Dia berargumentasi 
tentang pentingnya mengartikulasi ulang spirit Islam atas pembacaan al-
Qur’an sebagai kitab suci dalam sudut pandang zaman sekarang, dan 
untuk memikirkan kembali Islam dalam perspektif sosio-kultural. Ketika 
memperkenalkan perspektif ini dia mendiskusikan tradisi (turāth) dalam 
pengertian sejarah dan institusi pemikiran. Sehubungan dengan bahasa 
Arab, dia menjelaskan bahwa sebagai pilar al-Qur’an tetap ada 
kebutuhan untuk mengembangkan bahasa itu untuk merefleksikan 
konteks sosio-kultural. Setelah al-Qur’an dinyatakan sebagai korpus 
tertutup resmi, maka konteks sejarah dan tradisi senantiasa berada dalam 
waktu dan tempat. Dengan pandangannya yang demikian itu, maka 
Arkoun memperkenalkan metode dekonstruksi untuk memahami teks. 

Keywords: kitab suci, teks, pemikiran, filsafat, al-Qur’an. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

244 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

TIDAK banyak intelektual muslim yang mampu melakukan 
sintesa antara tradisi keagamaan Islam dengan produk keilmuan 
Eropa. Salah satunya adalah Mohammed Arkoun. Ia menjadi 
salah satu simbol yang menunjukkan tumbuhnya intelektual di 
kalangan muslim modern sebagai hasil dari perkembangan, 
dinamika, dan transformasi akademik di dunia Islam. Kondisi itu 
berlangsung seiring dengan perkembangan dunia pendidikan 
tinggi yang relatif bisa diakses oleh pelbagai kalangan. Kelompok 
berpendidikan semakin bertambah dalam masyarakat muslim. 
Akibatnya, ada respons yang sangat tinggi bagi tradisi keislaman 
yang mulai menekankan kepada penggunaan metode ilmiah 
dalam menjelaskan aktivitas keberagamaan. Universitas menjadi 
tumpuan bagi lahirnya generasi yang diharapkan dapat menjadi 
pionir untuk menyumbang kepada kemajuan dan modernisasi.1 

Tumbuhnya kalangan intelektual tadi kemudian memberikan 
dampak bagi pengkajian Islam. Selama ini Islam semata-mata 
dipandang sebagai agama formal. Namun dalam 
perkembangannya, justru para cendekiawan muslim melihat 
bahwa Islam tidak saja sebagai agama ritual tetapi perlu dipahami 
secara utuh dan universal sebagai jalan hidup (al-din). Salah satu 
kajian utama yang menarik perhatian para sarjana adalah 
bagaimana melihat al-Qur’an sebagai karya akademis. Hal itu 
bukan berarti menjadikan al-Qur’an sebagai obyek kajian tetapi 
dalam sebuah upaya melakukan dua hal secara bersamaan. 
Pertama, melakukan upaya untuk mencari makna dan 
menyelaraskan pembacaan terhadap teks. Kedua, kekudusan kitab 
suci tetap harus dijaga justru dengan memberikan kebebasan 
berfikir yang menggunakan pendekatan ilmiah dan sistematis. 
Ketika Islam memberikan semua kebajikan di tengah 
pergumulan makna kehidupan, maka kembali untuk menggali 
sebanyak-banyaknya kebajikan dari ilmu pengetahuan dan 
peradaban dalam kerangka keberislaman tidaklah pernah 
dihalangi sama sekali.2 

                                                             
1John L. Esposito, Islam and Politics, edisi ketiga (Syracuse, NY: Syracuse 

University Press, 1991), 129. 
2Mahmud Abbas al-Aqqad, al-Falsafah al-Qur’aniyyah (Beirut: Dar al-Fikr, 

tth), 20. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 542 
 

Bahasa Arab sebagai bahasa pilihan dalam menyampaikan 
pesan al-Qur’an tentu bukanlah bahasa biasa. Dalam konteks 
sosiologis, bahasa ini menjadi pemersatu kawasan. Meskipun ada 
perbedaan dalam penyelenggaraan pemerintahan yang lebih 
didasarkan pada kerajaan, tetapi ada kesatuan bahasa yang 
digunakan, yaitu bahasa Arab. Mereka memandang diri mereka 
dalam satu kawasan dan kesatuan entitas yang dibangun 
berdasarkan kesukuan.3 Perlu ditegaskan kembali bahwa ada 
perbedaan hakiki antara Islam dan Arab. Di mana kita bisa 
melihat dunia Islam dan kebudayaan Arab dalam wujud 
kesamaan, namun di antara keduanya juga terdapat perbedaan 
yang mendasar.4 Max Weber mengemukakan dua publikasi 
berkenaan dengan perbedaan antara Islam dan Arab, yaitu dalam 
kayanya Economy and Society,5 dan General Economic History.6 
Walaupun terkadang susah membedakan antara dunia Islam dan 
tradisi Arab, namun juga kadang dengan mudah dapat 
dipisahkan. Di mana dapat dilihat bagaimana perubahan 
pemakaian ruang dalam kondisi sosial Arab, sementara Islam 
membangun institusi hukum yang tidak bergantung kepada 
kondisi Arab semata-mata. 

Pendekatan seperti ini sudah dilakukan jauh hari oleh al-
Kindi bagi penggunaan penafsiran filosofis terhadap al-Qur’an. 
Ini semata-mata untuk mendapatkan persesuaian antara wahyu 
dan akal. Demikian pula filsafat dan agama. Ada tiga alasan 
untuk mengajukan pendekatan ini, yaitu: pertama, ilmu agama 
merupakan bagian dari filsafat. Kedua, wahyu yang didapatkan 
seorang Nabi merupakan kebenaran.7 Oleh karena itu, sebagai 
kebenaran tidak akan pernah berseberangan dengan filsafat. 
Terakhir, dalam ajaran agama menuntut ilmu justru merupakan 
bagian dari ibadah. Dengan demikian, penggunaan pendekatan 

                                                             
3Raphael Patai, The Arab Mind (New York: Charles Scribner’s Sons, 

1973), 41-3. 
4Jan-Erik Lane dan Hamadi Redissi, Religion and Politics Islam and Muslim 

Civilizations (England: Ashgate Publishing Limited, 2009), 34-5. 
5M. Weber, Economy and Society, Volume I-II (Berkeley, CA: University 

of California Press). 
6M. Weber, General Economic History (New Brunswick, NJ: Transaction). 
7M. M. Syarif, The History of Moslem Philosophy (New York: Dover 

Publications, 1967), 425. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

246 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

ilmiah untuk mendapatkan pesan-pesan al-Qur’an menjadi satu 
keperluan. Selanjutnya, al-Kindi mengajukan argumen bagi yang 
menolak filsafat dan filsuf. Dengan menggunakan filsafat, 
seorang manusia dapat mendekati kebenaran. Sementara agama 
merupakan kebenaran yang diturunkan oleh Allah kepada 
manusia tertentu.8 Kebenaran filsafat merupakan batas yang 
dapat dicapai seorang manusia. Dengan anugerah akal, filsafat 
merupakan cara untuk mendekati Tuhan melalui cara-cara 
manusia biasa.9 Dengan demikian, kebenaran pada titik tertentu 
dapat dicapai dengan menggunakan filsafat. 

Namun ada catatan yang perlu diperhatikan. Ada perbedaan 
utama dalam hal ilmu pengetahuan dan kajian al-Qur’an. Di 
mana ilmu pengetahuan diupayakan dengan aktivitas manusia. 
Sementara itu, dalam aktivitas ada metode tertentu yang 
digunakan. Akhirnya, sebagai hasil dari penerapan metode akan 
muncul suatu pengetahuan yang sistematis. Ketika tidak ada 
gugatan, maka ilmu itu menjadi mapan untuk diuji secara terus 
menerus.10 Berbanding terbalik dengan al-Qur’an. Sebagai 
produk yang dihasilkan atas nama doktrin, maka al-Qur’an tidak 
untuk digugat tetapi untuk dipahami. Oleh karenanya, setiap 
zaman mendekati al-Qur’an sesuai dengan kebutuhan masing-
masing. Tidak ada eksperimen, tetapi dapat menggunakan 
metode agar supaya dalam memahami kitab suci dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Bahkan al-Qur’an justru 
mendasari aktivitas keseharian dengan senantiasa mendorong 
aktivitas berfikir. Tidak satu hurufpun dalam kitab suci untuk 
melumpuhkan kemauan dalam mendayagunakan fikiran sebagai 
spirit kehidupan.11 

Kemunculan Arkoun tidak lepas dari sosio-kultural 
masyarakat Perancis sebagai bagian benua Eropa. Ada 
kebangkitan Eropa dan juga munculnya revolusi Perancis 

                                                             
8Kamal al-Yaziji, al-Nushush al-Falsafiyyat al-Muyassarat (Beirut: Dar al-

Ilm li al-Malayin, 1963), 74. 
9Muhammad Ali Abu Rayyan, al-Falsafat al-Islamiyyat (Mathba’at al-

Iskandariyyat, tt), 345. 
10Imam Syafi’ie, Konsep Ilmu Pengetahuan dalam al-Qur’an (Yogyakarta: UII 

Press, 2000), 28. 
11Lihat, Qs. Al-Rum (30): 8. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 542 
 

membentuk masyarakat yang berusaha untuk bangkit dari 
keterpukuran. Suasana itu juga mempengaruhi Arkoun yang 
sejak 1956 mulai berinteraksi dengan akademisi Perancis ketika 
memberikan kuliah di Universitas Strasbourg. Salah satu gagasan 
yang dilontarkan adalah perlunya untuk memikirkan kembali 
Islam (rethinking Islam).12 Proses pemikiran perlu dilakukan agar 
pandangan yang sudah melembaga dapat direkonstruksi untuk 
menjawab masalah-masalah keumatan mutakhir. Visi modern 
Islam harus muncul untuk memberikan pengaruh kepada 
komunitas agar Islam dilihat dari penampakan ilmiah dan bukan 
semata-mata karena aspek dogmatis.Tetapi, upaya itu bisa 
dimulai jika ada teori atau suara yang memiliki otoritas bagi 
kajian ini. 

Arkoun menaruh minat pada beragam bidang keilmuan 
dalam bingkai studi Islam. Salah satu yang menjadi perhatian 
adalah kajian al-Qur’an. Ada nuansa yang berbeda dalam model 
pembacaan al-Qur’an yang ditawarkan Arkoun. Jika selama ini 
kajian al-Qur’an semata-mata melihat pada aspek kebahasaan, 
maka Arkoun memberikan pandangan bahwa dalam mengkaji al-
Qur’an termasuk ayat perlu dilakukan pembacaan dengan 
perspektif yang luas dalam segi cakupan dan juga jangkauan. 
Secara kebahasaan, menurut Arkoun, al-Qur’an sudah final dan 
telah sistematis. Namun demikian, tidak dalam segi semiotis. 
Ada ayat-ayat yang berkaitan dengan fenomena sosial, demikian 
pula fenomena alam yang senantiasa berkembang.13 Pada 
wilayah ini, Arkoun kemudian melakukan kajian dengan 
pendekatan antropologis dan analisis filosofis untuk melihat 
daya jangkau al-Qur’an. Sekaligus menggunakan medium bahasa 
dan semiotika. Analisis yang dilakukan Arkoun melewati batas 
yang dilakukan studi Islam di zamannya. Ketika mengkaji 
pemikiran Miskawaih, Syafi’i, al-Ghazali, Ibn Khaldun atau para 
tokoh lainnya, dia menggunakan unsur dari filsafat, ilmu sosial, 
dan ilmu humaniora Barat mutakhir yang belum lazim 

                                                             
12Mohammed Arkoun, “Rethinking Islam Today”, dalam Liberal Islam: 

A Source Book, ed. Charles Kurzman (New York: Oxford University Press, 
1988), 206. 

13Akbar S. Ahmed, Citra Muslim: Tinjauan Sejarah dan Sosiologi, ter. 
Nunding Ram (Jakarta: Erlangga, 1992), 180. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

248 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

digunakan saat itu. Arkoun juga menggugat metode orientalis 
dan harus direvisi dengan menggunakan cara pandang baru. 
Metode yang digunakan selama ini tidak dapat melepaskan diri 
dari sejarah masa lalu. Menurutnya perlu dilakukan penulisan 
ulang secara umum dengan mendesak.14 Oleh karena itu kajian 
mengenai pemikiran Arkoun, terutama yang berkaitan dengan al-
Qur’an, bahasa Arab, dan teks menjadi menarik. 

Kajian Terdahulu yang Relevan 

Sebagai ilmuwan yang mendapat perhatian dunia akademik, 
maka Arkoun mendapat tempat yang khas dalam wacana 
keilmuan. Ini bisa dilihat dari publikasi ilmiah yang menjadikan 
pemikiran Arkoun sebagai kajian. Dalam bahasa Indonesia ada 
penelitian Sihol Farida Tambunan dengan judul “Antara Islam 
dan Barat: Pandangan Mohammed Arkoun Mengenai 
Kemodernan”.15 Sementara Siti Rohmah Soekarba meneliti 
“Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi Arkoun”,16 
dalam penelitian yang lain Siti Rohmah Soekarba menulis 
“Dekonstruksi Teks: Telaah Atas Pemikiran Mohammed 
Arkoun”.17 Adapun Muhammad Azhar meneliti “Metode 
Islamic Studies: Studi Komparatif antara Islamization of 
Knowledge dan Scientification of Islam”.18 Penelitian yang lain 
dalam judul “Membaca Ulang Konsep Perwalian dalam 
Perspektif Mohammed Arkoun”, ditulis Muhammad Isna 
Wahyudi.19 Terakhir, penelitian berjudul “Mohammed Arkoun 

                                                             
14Mohammed Arkoun, “Trasgresser, deplacer, depasser”, Arabica, 

L’Ouvre de Claude Cahen, No. 1 (1996), 28-70. 
15Sihol Farida Tambunan, “Antara Islam dan Barat: Pandangan 

Mohammed Arkoun Mengenai Kemodernan”, Jurnal Masyarakat dan Budaya, 
volume V, nomor 2 (2003), 76-93. 

16Siti Rohmah Soekarba, “Kritik Pemikiran Arab: Metode Dekonstruksi 
Arkoun”, Wacana, volume 8, nomor 1 (April, 2006), 78-95.  

17Siti Rohmah Soekarba, Dekonstruksi Teks: Telaah atas Pemikiran 
Mohammed Arkoun, Laporan Penelitian (Jakarta: Universitas Indonesia). 

18Muhammad Azhar, “Metode Islamic Studies: Studi Komparatif antara 
Islamization of Knowledge dan Scientification of Islam”, Mukaddimah, 
volume XV, nomor 26 (Januari-Juni, 2009), 59-72. 

19Muhammad Isna Wahyudi, “Membaca Ulang Konsep Perwalian 
dalam Perspektif Mohammed Arkoun”, Musawa: Jurnal Studi Gender dan Islam, 
volume 5, nomor 2 (April, 2007), 259-79. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 542 
 

dan Kajian Ulang Pemikiran Islam” ditulis Sulhani Hermawan.20 
Ketujuh penelitian tersebut berfokus pada modernitas, 
pemikiran tentang kritik, metode dekonstruksi, dan konsep 
kajian ulang. Penelitian ini berupaya menyajikan pembahasan 
khusus mengenai kitab suci, pembacaan teks, dan bahasa Arab. 
Dengan demikian secara umum ada kesamaan dalam telaah 
pemikiran Arkoun. Tetapi secara khusus penelitian ini hanya 
akan mengkaji data-data pemikiran Arkoun berkenaan dengan 
tiga hal tersebut. 

Adapun buku yang dihasilkan dari penelitian tentang 
pemikiran Arkoun telah terbit sebanyak dua buku, yaitu 
“Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama” ditulis Ruslani21 dan 
“al-Turath wa al-Manhaj Bayna Arkun wa al-Jabari” yang ditulis 
Naylah Abu Nadir22. Kedua buku ini membahas tentang 
pandangan Arkoun masing-masing pada gagasan Arkoun 
berhubungan dengan dialog antaragama. Kemudian Naylah 
membandingkan pemikiran Arkoun dengan al-Jabari berkenaan 
dengan sejarah dan metode. Namun keduanya tidak membahas 
tentang karya Arkoun yang berhubungan dengan al-Qur’an dan 
bahasa Arab. 

Dalam jurnal Esprit, ada makalah yang ditulis Bidar dengan 
judul “Arkoun et la question des fondements de l'islam”.23 Kemudian 
pada jurnal Afrique Contemporaine berjudul “Bridge builder 
between cultures” [Mohammed arkoun, tisseur de passerelles] ditulis oleh 
Benzine, Delorme, dan Deway.24 Adapula tulisan yang berjudul 
Hermeneutics, religious language and the Qur'an” ditulis Harrison25 
                                                             

20Sulhani Hermawan, “Mohammed Arkoun dan Kajian Ulang 
Pemikiran Islam”, Dinika, volume 3, nomor 1 (Januari, 2004), 101-121. 

21Ruslani, Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama (Yogyakarta: 
Yayasan Bentang Budaya, 2000). 

22Naylah Abu Nadir, al-Turath wa al-Manhaj Bayna Arkun wa al-Jabari, 
(Beirut: al-Shabakah al-Arabiyah lil Abhath wa al-Nashr, 2009). 

23Abdennour Bidar, “Mohammed Arkoun et la question des 
fondements de l'islam”, Esprit, number 372 (February, 2011), 150-75. 

24R. Benzine, C. Delorme, O. Deway, “Bridge builder between 
cultures” [Mohammed arkoun, tisseur de passerelles], Afrique Contemporaine, 
volume 235, number 3 (2010), 11-26. 

25Victoria S. Harrison, “Hermeneutics, religious language and the 
Qur'an”, Islam and Christian-Muslim Relations, volume 21, number 3 (2010), 
207-20. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

250 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

dalam jurnal Islam and Christian-Muslim Relations. Dalam jurnal 
yang sama ada tulisan “(Post) modern Islamic philosophy: Challenges 
and perspectives” ditulis Bektovic.26 Kersten menulis dalam Middle 
East Journal of Culture and Communication, 2011, dengan judul 
“From Braudel to Derrida: Mohammed Arkoun's rethinking of Islam and 
religion”.27 Selanjutnya, McAuliffe menulis “Reading the Qur'ān with 
Fidelity and Freedom” dalam Journal of the American Academy of 
Religion.28 Keenam tulisan tersebut membahas tema-tema 
tentang nalar Islam, pemikiran Arkoun dalam menjembatani 
budaya, bahasa Agama, kajian al-Qur’an, filsafat posmodernisme 
Islam, dan Islam sebagai agama. Ada dua tulisan yang mengkaji 
al-Qur’an, yaitu Harrison dan McAuliffe. Namun kedua tulisan 
tersebut masing-masing menghubungkan kajian al-Qur’an 
hermeneutika, selanjutnya al-Qur’an dengan kebebasan. Dengan 
demikian, makalah ini menempati posisi yang signifikan dimana 
dari kajian-kajian sebelumnya belum ada yang mengkhususkan 
kajian pada tiga hal, yaitu kitab suci, bahasa Arab dan pembacaan 
teks secara bersamaan.Kajian terdahulu sudah mengemukakan 
pemikiran Arkoun sehubungan dengan al-Qur’an, bahasa agama, 
pembacaan teks melalui hermeneutika tetapi tidak pada Bahasa 
Arab. 

Mengenal Perjalanan Akademik Arkoun 

Mohammed Arkoun Lahir tanggal 1 Februari 1928 di 
Touririt-Mimoun di Kabilia, daerah pegunungan berpenduduk 
Berber sebelah timur Aljazair, Afrika Utara.29 Ketika menjadi 
dosen di Universitas Sorbornne, Arkoun kemudian menetap di 

                                                             
26S. Bektovic, “(Post) modern Islamic philosophy: Challenges and 

perspectives”, Islam and Christian-Muslim Relations, volume 23, number 3 
(July, 2012), 235-246. 

27C. Kersten, “From Braudel to Derrida: Mohammed Arkoun's 
rethinking of Islam and religion”, dalam Middle East Journal of Culture and 
Communication, volume 4, number 1 (February, 2011), 23-43. 

28J. D. McAuliffe, “Reading the Qur'ān with Fidelity and Freedom”, 
Journal of the American Academy of Religion, volume 73, number 3 (2005), 615-
35. 

29Johan Hendrik Meuleman, “Nalar Islami dan Nalar Modern, 
Memperkenalkan Pemikiran Mohammed Arkoun”, Ulumul Quran, volume 
IV, nomor 4 (1993), 93. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 522 
 

Perancis. Bagi Arkoun memilih Perancis sebagai tempat untuk 
berkarir bukan tanpa pertimbangan. Ini dilakukan karena 
Arkoun memandang bahwa dengan memilih tempat di dunia 
Barat, maka perbincangan ilmiah akan lebih terbuka. Termasuk 
dalam kuatnya kemampuan untuk mendokumentasikan karya-
karya ilmiah. Jikalau bukan karena dokumentasi ilmiah itu, maka 
pandangan sebernas apapun tidak akan sampai dibaca di belahan 
dunia lain. Walaupun demikian, hubungannya dengan Aljazair 
tidak terputus sama sekali. Bahkan justru menjadi jembatan 
dialog antara muslim dengan birokrat Perancis. Arkoun kerap 
memenuhi undangan dialog, seminar dan pelbagai aktivitas 
ilmiah dengan dunia akademik di Aljazair.30 Dalam pandangan 
Arkoun, negara seperti Aljazair masih dalam proses 
pembentukan karakter yang lebih menekankan kepada 
simbolik.31 Tentu dengan perbandingan ini, dengan memilih 
Perancis, maka Arkoun bukan semata-mata memilih tanpa 
alasan tetapi dia memilih tempat bagi suburnya persemaian 
argumen dan karya ilmiah yang lebih menekankan kepada pesan 
daripada simbol semata. 

Ketika berada di Perancis, tradisi keilmuan Perancis dan 
perkembangan mutakhir tentang islamologi, ilmu bahasa, ilmu 
sosial dan filsafat memberikan pengaruh dalam karya-karya 
Arkoun.32 Dari tradisi Perancis inilah kemudian Arkoun 
mengemukakan gagasan Nalar Islam. Dalam bahasa Arab hanya 
ada kata “al-fikr” yang bermakna pemikiran. Dalam leksikografi 
bahasa tidak ditemukan kata yang diterjemahkan menjadi nalar. 
Hanya saja dalam bahasa kontemporer didapatkan kata “aql” 
yang kemudian dimaknai dengan kata nalar. Tetapi dalam bahasa 
Perancis, Lalande mengemukakan perbedaan antara nalar 
pembentuk (La raison Constituante) dengan nalar terbentuk atau 

                                                             
30Robert D. Lee, “Foreword” dalam Mohammed Arkoun, Rethinking 

Islam, Common Question, Uncommon Answers (Ouvertures sur I’Islam), 
peny. dan ter. Robert D. Lee (Oxford: Westview Press, 1994), 6. 

31Mohammed Arkoun, “Une Autre Histoire de la Pensee en 
Mediterranee”, L’Evenent Mediteraneen, 2 (1998), 80. 

32Johan Hendrik Moeleman, “Semiotika dan Batas Semiotika dalam 
Ilmu Agama: Studi Kasus tentang Pemikiran Mohammed Arkoun, dalam 
Tradisi, Kemodernan dan Metamodernisme, Memperbincangkan Pemikiran Mohammed 
Arkoun, ed. Johan Hendrik Moeleman (Yogyakarta: LkiS, 1996), 40.  



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

252 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

dominan (La raison Constituee). Kata pertama adalah proses 
kognitif sebagai bagian aktivitas pikiran dalam pembentukan 
konsep dan perumusan dasar-dasaryang prinsip. Sedangkan nalar 
kedua merupakan nalar yang dominan dimana asas atau kaidah 
yang digunakan sebagai pegangan untuk berargumentasi. 
Sehingga Lalande sampai pada kesimpulan bahwa ada 
pembentukan dan perubahan dalam kurun waktu tertentu. Akan 
ada penerimaan apakah bersifat temporer ataupun bersifat 
jangka panjang. Akhirnya, Lalande juga memberikan pernyataan, 
bahwa sistem itu merupakan satu kaedah yang dibakukan 
sekaligus diterima dalam waktu sejarah tertentu, mungkin saja 
bisa dinilai sebagai nilai mutlak ketika itu.33 

Pendidikan doktor bidang sastra diselesaikan tahun 1969 di 
Universitas Sorborne, Paris dengan disertasi tentang humanisme 
dalam pemikiran Ibnu Miskawaih, seorang filsuf Persia dari akhir 
abad ke-10 hingga awal abad ke-11 Masehi. Empat pendekatan 
bidang keilmuan selalu dijadikan alat dalam pengkajian 
gagasannya, yaitu sejarah, sosiologi, psikologi, dan antropologi. 
Karya-karyanya lebih banyak ditulis dalam bahasa Perancis 
kemudian bahasa Arab. Adapun dalam bahasa Inggris sangat 
sedikit kalau tidak dikatakan hanya beberapa. Ini dilakukan 
karena wacana postmodernis sangat menguasai kajian filosofis 
waktu itu. Dimana bahasa Inggris tidak banyak memiliki kosa 
kata untuk menuliskan gagasan. Sementara, di sisi lain, 
pendengar dan pembaca awal Arkoun juga adalah mayoritas 
akademisi yang bermukim dan menggunakan bahasa Perancis 
sebagai bahasa pengantar. Karya The Unthought in Contemporary 
Islamic Thought,34 ditulis langsung dalam bahasa Inggris dan 
bukan terjemahan. Ini dilakukan untuk mencakup penyebaran 
gagasan. Di mana dalam perkembangan abad ke-21 justru 
penggunaan bahasa Inggris lebih meluas dibandingkan bahasa 
Perancis. Walaupun sebelumnya bahasa Perancis justru 
menemukan penutur lebih banyak dengan terbentangnya daerah 
Francoponi mulai dari Afrika sampai ke Asia. 

                                                             
33A. Lalande, La Raison et les Normes (Paris: Hachette, 1963), 16-228. 
34Mohammed Arkoun, The Unthought in Contemporary Islamic Thought 

(London: Saqi Books, 2002). 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 522 
 

Menguasai bahasa Kalibia sebagai bahasa ibu, Arab 
merupakan kajian ilmiah yang diperoleh melalui lembaga 
pendidikan, dan bahasa Perancis yang merupakan dampak dari 
penguasaan Perancis terhadap Aljazair memberikan pengaruh 
bagi perjalanan karir Arkoun. Kajian bahasa sebagai 
kepakarannya dalam jenjang kesarjanaan sehingga pendekatan 
kajian kerap dieksplorasi dengan menggunakan teori-teori 
bahasa. Di akhir hayatnya masih sempat memimpin lembaga, 
Institute of Ismaili Studies, Perancis sebagai dewan gubernur. 
Saat itu, dia juga masih menjadi Professor Emeritus di Sorbonne 
University, Paris. Arkoun juga turut menjadi anggota sebuah tim 
nasional The Stasi Commission yang dipimpin Presiden Chirac. 
Walaupun menekuni kajian Islam di Barat, tetapi Arkoun tidak 
selalu dalam posisi membela peradaban Barat dan mencela 
peradaban Timur. Untuk frase seperti ini justru Arkoun 
menggunakan kata “kebenaran seorang muslim”. Sehingga 
bingkai pemikiran Arkoun selalu melakukan penggabungan 
antara dua kutub pemikiran tersebut lalu mengajukan pandangan 
untuk seorang muslim dan dunia di sekitarnya.35 

Karya Keilmuan 

Tiga wacana kritis yang ditulis Arkoun yang menjadi 
perhatiannya adalah al-Qur’an, kitab klasik, dan filsafat Barat 
terutama Perancis.36 Salah satu karya monumental yang 
dihasilkan Arkoun dalam naskah aslinya diberi judul “Por De La 
Raison Islamigue”, ketika diterjemahkan ke dalam bahasa 
Indonesia berjudul “Kritik atas Nalar Islam”. Adapun versi bahasa 
Arab dengan judul “al-Fikr al-Arabiy al-Islami”. Hampir seluruh 
karya-karya Arkoun dalam bahasa Perancis, kecuali “Rethinking 
Islam” sebagai bahan ceramah di Center for Contemporary Arab 
Studies, University of Georgetown, Amerika Serikat. Buku ini 
termasuk dalam kategori buku kecil sebab hanya terdiri atas 27 
halaman, sebagai adaptasi dari makalah yang disajikan di pusat 
tersebut. Karya-karyanya juga diterjemahkan ke dalam bahasa 
Arab, antara lain Tarikhiyyah al-Fikr al-Arabiy al-Islamiy, Min 

                                                             
35D. Lee, “Foreword”, 6.  
36Johan Hendrik Meuleman, Tradisi, Komodernan dan Metamodernisme, 

Memperbincangkan Pemikiran Mohammed Arkoun (Yogyakarta: LKiS, 1996), 6. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

254 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

Faishal al-Tafriqah ila al-Fashl al-Maqal, aena Huwa al-Fikr al-Islam 
al-Muashir, al-Islam al-Akhlaq wa al-Siyasah, al-Fikr al-Islamiy Qiraah 
Ilmiyyah, al-Fikr al-Islamiy Naqd wa Ijtihad. 

Dalam bahasa Indonesia, telah diterbitkan enam karya yang 
diterjemahkan dari karya-karya Arkoun. Pertama, “Nalar Islami 
dan Nalar Moderen Berbagai Tantangan dan Jalan Baru”, 
diterbitkan INIS di Jakarta, 1994. Kedua, “Pemikiran Arab 
Mohammed Arkoun” diterjemahkan Yudian W. Asmin, Pustaka 
Pelajar, Yogyakarta, 1996.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        
Ketiga, “Membedah Pemikiran Islam” diterjemahkan 
Hidayatullah, kemudian diterbitkan Penerbit Pustaka, 2000. 
Keempat, diterjemahkan Jauhari, 1999 dengan judul 
“Membongkar Wacana Hegemonik” diterbitkan al-Fikr, 
Surabaya. Kelima, “Islam Kontemporer Menuju Dialog Antar 
Agama" diterjemahkan Ruslani, 2011, Pustaka Pelajar. Terakhir, 
“Kajian Kontemporer al-Qur’an” dengan penerjemah 
Hidayatullah, 1998, diterbitkan di Bandung oleh Penerbit 
Pustaka. 

Karya-karya Arkoun juga dimuat di berbagai jurnal ilmiah, 
antara lain dalam: Theory, Culture and Society, Volume 24, 
Maret 2007 dengan judul “The answers of applied Islamology”, 
Perspectives après la Guerre du Golfe, 1991, Journal des 
Anthropologues. “Logocentrisme et Vérité Religieuse dans la Pensée 
Islamique: D'après al-I'lam bi-manaqib al-Islam d'al-Āmirī”, 1971, 
Studia Islamica. “Peut-on parler d'humanisme en contexte 
islamique?”1999, Israel Oriental Studies, Vol. 19. Bersama dengan 
Fletcher J. menulis “From inter-religious dialogue to the recognition of 
the religious phenomenon” 1998, Diogenes, Vol. 46. Karya buku, 
antara lain: Pour une critique de la raison islamique, 1984. Lectures du 
Coran, 1991. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon 
Answers, 2001. The Unthought in Contemporary Islamic Thought, 
2002.De Manhattan à Bagdad: Au-delà du bien et du mal, 2003. 
Humanisme et Islam: Combats et propositions, 2005. L'Humanisme 
arabe au IV/X siècle, 2005, La pensée arabe, 2006,To reform or to 
subvert?, 2006. Pour un renouveau des études arabes en France, 1972. 
Essais Sur la Pensée Islamique, 1973.L'Humanisme Arabe Au 4e/10e 
Siècle: Miskawayh, 1982. Pour Une Critique de la Raison Islamique, 
1984. Kemudian karya yang diterjemahkan ke dalam bahasa 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 522 
 

Arab, antara lain Al-Turath: Muhtawahu wa-Huwiyatuhu wa-
Ijabatuhu wa Salbiyatuh, 1985. Rethinking Islam, 1987. The Notion of 
Revelation: From Ahl al-Kitab to the Societies of the Book, 1988. The 
Unthought in Contemporary Islamic Thought, 2002. Humanisme et 
Islam: Combats et Propositions, 2005. Ada juga tulisan sebagai bab 
dalam buku, antara lain: The Study of Islam in French Scholarship 
dalam Mapping Islamic Studies: Genealogy, Continuity and Change, 
1997. Islam, Europe, the West: Meanings-at-Stake and the Will-to-Power 
dalam Islam and Modernity: Muslim Intellectuals Respond, 1998. 
Termasuk dalam deretan karya beliau adalah Pour Une Critigue de 
La Raison Islamique, 1984. 

Arkoun dan Pembacaan (ulang) al-Qur’an 

Kegelisahan Arkoun dalam mengajukan pemikiran dalam 
kajian Islam didasarkan atas enam hal, yaitu: pertama, nalar Islam 
sangat menyandarkan keterkaitan dengan Tuhan sebagai 
kebenaran abadi. Pemikiran seperti ini lebih bersifat estetis-etis, 
sehingga tidak memberikan tempat bagi kajian ilmiah. Kedua, 
pada wilayah hukum, metafisika, teologi, moral dan hukum 
hanya sebagi produk akal yang sempit. Ini tidak lebih dari tempat 
kelahiran untuk memfungsikan akal sebagai tugas untuk 
mengenali kebenaran. Ketiga, ada tiga hal yang muncul dari akal 
yang bertitik tolak pada rumusan umum yaitu analogi, implikasi 
dan oposisi. Keempat, data-data yang muncul semata-mata hanya 
digunakan sebagai alat legitimasi sekaligus sebagai alat apologi. 
Ini kemudian dikaitkan dengan kebenaran transedental. 
Penggunaan data seperti amatlah sederhana. Berikutnya, ada 
keseragaman wacana dan cenderung untuk taklid. Sejarah sosial, 
budaya dan etnik tidak digunakan untuk memperkaya pemikiran 
Islam bahkan menutup diri. Keenam, selalu saja ada pengulangan. 
Ini dilahirkan dari bahasa dan ruang yang terbatas yang melihat 
dari sisi kaidah bahasa saja. Sehingga kekayaan spiritual 
terabaikan, dimana wacana batin yang melampaui batas-batas 
logosentris.37 

Arkoun menjadikan tugas ilmuwan muslim dimana dia turut 
serta untuk melakukan tugas tersebut berupa gagasan pemikiran 

                                                             
37Mohammed Arkoun, “Logocentrisme et Verite Religieuse dans La 

Pensee Islamique”, Studia Islamica, volume XXXV, (1972), 12-5. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

256 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

dengan menempatkan kritik epistemologis untuk dijadikan 
sebagai alat kajian. Ada empat hal yang digambarkan Arkoun. 
Pertama, al-Qur’an perlu dibaca ulang dengan cara yang benar 
dan baru. Sehingga akan wujud sebuah klarifikasi historis 
terhadap sejarah umat Islam. Kedua, perlu ada usaha untuk 
memberikan relevansi wacana al-Qur’an dengan sebagai tatanan 
sosial yang ideal sekaligus aspek sejarah umat manusia. Ketiga, 
perlunya meniadakan batas antara iman dan nalar, wahyu dan 
sejarah, dan sebagainya yang merupakan dikotomi tradisional. 
Jika ini terjadi, maka akan lebih mudah untuk menyelaraskan 
antara teori dan praktik. Keempat, suasana berfikir secara bebas 
akan memberikan gagasan-gagasan baru tanpa terkungkung 
dengan suasana taklid yang sudah menjadi bagian kebiasaan 
umat Islam, untuk tidak mengatakan sebagai bagian budaya yang 
mengakar.38 

Arkoun memandang al-Qur’an sebagai sumber utama 
kebahasaan umat Islam.39 Ini argumentasi yang diajukannya 
untuk memulai kajian tentang alasan yang mendasari ketika 
memilih al-Qur’an sebagai kajian. Ketika al-Qur’an sudah 
menjadi kitab yang tertutup (official closed corfus) maka tidak 
terbuka kesempatan dalam memahami konteks al-Qur’an yang 
tentunya bukan lagi berada dalam zaman kenabian. Untuk itu, 
Arkoun mengusulkan agar kita menghilangkan pandangan yang 
menganggap agama sebagai cultural system for mutual exclusion. 
Sehingga kita bisa melepaskan diri dari nuansa ortodoksi.40 Jika 
mengenal tanpa memahami secara objektif, dalam pandangan 
Arkoun akan muncul salah faham dan ketidaksukaan. Sehingga 
jangan sampai ada keterjebakan dalam masa pertengahan yang 
senantiasa mempertentangkan antara ilmu pengetahuan dengan 
agama. Bukti empiris menunjukkan ilmu pengetahuan secara 
beriringan dalam hal tradisi keagamaan dalam berbagai sejarah 
kemanusiaan. 

                                                             
38Ibid., 14. 
39Mohammed Arkoun, Pemikiran Arab (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

1996), 6. 
40Mohammed Arkoun, “Explorations and Responses: New 

Perspectives for a Jewish-Christian-Muslim Dialogue”, Journal of Ecumenical 
Studies, volume 26, number 3 (Summer, 1989), 524. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 522 
 

Arkoun juga memandang bahwa diperlukan teori linguistik 
modern dalam membaca sebuah teks. Ketika teks sudah menjadi 
korpus resmi yang tertutup dapat saja sebagai dasar, wilayah 
kultural dan linguistik yang dapat didekati. Selanjutnya 
diinterpretasikan, dan digunakan dalam agama wahyu. Ini tidak 
menggoyahkan kedudukan teologis dari kumpulan teks-teks. 
Dengan catatan harus dibaca dengan sikap linguistic-teologis. 
Akses yang didapat generasi setelahnya hanya melalui teks.Akses 
terbuka semata-mata dimiliki para sahabat. Proses pewahyuan 
hanya sekali saja. Setelah itu, tidak ada lagi kecuali dengan 
membaca teks berkenaan dengan tepat.41 Bahasa dapat difahami 
lebih komprehensif sebagai latar belakang yang menjadikan teks 
keagamaan itu muncul.Ini bukan berarti Arkoun mempersoalkan 
korpus tersebut. Tetapi hanya ingin menggarisbawahi aspek 
kesejarahan korpus tersebut. Bahkan secara ekstrim Arkon 
mengistilahkannya ada produk yang berkenaan dengan sosial dan 
politik. Bukan berasal dari Tuhan. Perluasan pembacaan dengan 
perkembangan terakhir akan memperkaya pemahaman. 

Argumentasi ini dikemukakan dengan memberikan 
gambaran bagaimana mushaf yang disusun kembali. Pada saat 
wahyu diturunkan, maka ada otentisitas dan aspek transendental. 
Tetapi di saat penyusunan kembali maka ini menjadi sebuah 
literatur yang merupakan hasil generasi penerus. Al-Qur’an 
disaat secara total diartikulasikan sebagai pemikiran dan wahyu 
merupakan hasil pembuktian linguistik, struktur sintaksis, dalam 
semiotika. Tetapi di sisi lain, para ulama hanya melakukan kajian 
al-Qur’an semata-mata dari gaya bahasa saja. Padahal dalam 
posisi teologis, justru yang paling fundamental adalah pada aspek 
ketegasan makna dan penjelasan ayat itu sendiri. Sebagai contoh, 
Arkoun kemudian memberikan penjelasan tentang surah al-Alaq 
bahwa surah tersebut dapat dilihat sebagai pembuktian linguistik. 
Dalam wacana ini, ada aspek Allah sebagai subyek utama yang 
diatur secara keseluruhan baik gramatikal maupun semantik.42 

Selanjutnya, menurut Arkoun diperlukan pemikiran kembali 
dalam konsep agama dan masyarakat sehingga kita akan 

                                                             
41Ibid., 527. 
42Mohammed Arkoun, al-Fikr al-Islami, Naqd wa Ijtihad, ter. Hasyim 

Shalih (London: Dar al-Saqi, 1990), 82-3. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

258 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

mencapai suatu era yang berlandaskan solidaritas historis dan 
integrasi sosial. Tentu hal ini akan terwujud jika digunakan 
metode historis-sosiologis dalam pembongkaran konsep yang 
berunsur dogmatis-metafisik. Dengan demikian, agama dapat 
dipelajari dengan historis-antropologis. Jika ini dilakukan, akan 
muncul gagasan dengan melihat agama sebagai pengetahuan 
faktual.43 Agama dalam wajah ini akan bersikap toleran. Wacana 
spiritualitas senantiasa menghadirkan rasa damai dan aman. 
Bukan sebaliknya justru perang dan pertikaian yang terjadi. 
Kemampuan ini bisa saja terwujud jika penghargaan terhadap 
agama dan kebudayaan sebagai institusi kemasyarakatan. Secara 
individu, ada kepekaan dan kepercayaan terhadap orang lain 
yang berbeda. 

Bagi Arkoun pembacaan terhadap al-Qur’an dapat dilakukan 
dalam tiga cara. Pertama, secara liturgis.Al-Qur’an semata-mata 
digunakan untuk doa dan keperluan rohani. Kedua, eksegis.Al-
Qur’an dalam cara ini dipandang sebagai mushaf yang dibaca 
saja. Ketiga, ini yang perlu dilakukan secara ekstensif, 
memanfaatkan temuan metodologis dari ilmu kemanusiaan dan 
kajian bahasa untuk mendalami makna-makna al-Qur’an. 
Adapun untuk mendekati al-Qur’an digunakan tiga pendekatan 
juga yaitu pertama, kebenaran al-Qur’an terbukti di masa depan. 
Bukan difahami saat itu juga. Kedua, kebenaran yang ada 
berlapis-lapis atau berdimensi majemuk, sehingga setiap lapisan 
justru akan makin memperkaya kebenaran yang sudah ada. 
Terakhir, doktrin dan tradisi yang historis-aksidental dapat 
difahami ulang sebagai upaya untuk memberikan 
kontekstualisasi al-Qur’an dengan keadaan umat.44 

Dalam pandangan Arkoun bahwa perlu dilakukan 
pembongkaran dengan tujuan yang pasti. Sejak awal harus 
disadari keterkaitan antara bahasa–pemikiran–sejarah. Pertautan 
ketiganya bahkan bisa disebut tanpa putus.45 Kemudian Arkoun 

                                                             
43Mohammed Arkoun, “Is islam Threatened by Christianity?”, dalam 

Concilium, volume I, number 3 (1994), 55-6. 
44Mohammed Arkoun, Islam Kontemporer Menuju Dialog Antar Agama 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001). 
45Mohammed Arkoun, Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai Tantangan 

dan Jalan Baru, ter. Rahayu S. Hidayat (Jakarta: INIS, 1993), 247. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 522 
 

melanjutkan bahwa bahasalah yang menjadi unsur utama dalam 
budaya. Ketika sejarah muncul, itu semata-mata merupakan 
respons dari keadaan sosial politik yang temporer. Dimana 
pemikiranlah yang akan mempengaruhi keseluruhan tindakan 
manusia termasuk di dalamnya persoalan kebahasaan. Ketika 
ketiganya saling berkaitan, maka, akan muncul pada kesempatan 
lain yang berubah dalam hal pemikiran yang kemudian terbentuk 
dalam bahasa dan sejarah kembali. 

Pembacaan teks juga disamakan oleh Arkoun dengan 
membaca turats. Ketika terjadi pembakuan turats maka perlu 
dilihat dalam bingkai sejarah. Tujuan pembacaan teks adalah 
dengan tidak mengabaikan perubahan yang terus terjadi. Dimana 
teks dapat diapresiasi jika sesuai dengan pesan Islam bahwa ada 
keselarasan antara Islam dengan setiap waktu dan tempat. 
Arkoun membedakan antara tradition dan turats. Kemudian 
membaginya ke dalam dua jenis, dimana ketika menggunakan T 
dengan huruf besar ini dimaksudkan sebagai tradisi yang ideal. 
Tidak akan berubah karena datangnya dari Allah. Tradisi ini 
absolut dan abadi. Di saat menulis dengan t menggunakan huruf 
kecil ada campur tangan sejarah dan budaya manusia di 
dalamnya. Proses warisan dan perjalanan turun-temurun 
termasuk penafsiran pada teks-teks kitab suci kemudian menjadi 
pertanyaan. Pada kategori yang pertama, Arkoun tidak 
memberikan komentar apa-apa. Adapun pusat kajiannya pada 
jenis yang kedua.Argumentasinya adalah T merupakan di luar 
wilayah kemampuan dan kapasitas akal manusia untuk 
memahaminya. Sementara bentuk yang kedua, adanya peran 
manusia, sehingga dapat dijangkau juga oleh manusia yang lain.46 

Arkoun memandang bahwa justru dengan adanya pesan-
pesan al-Qur’an yang memberikan pesan tentang kata aql yang 
tidak digunakan sama sekali. Bahkan yang menjadi teks ayat 
adalah kata kerja menunjukkan bahwa proses nalar merujuk 
kepada aktivitas yang tak dapat dibagi-bagi. Harus disertakan 
pendengaran, penglihatan, sentiment, ingatan, pemahaman, 
introspeksi, dan penetrasi dalam setiap proses itu. Dengan 
demikian, akan muncul sebuah kesadaran dalam usaha-usaha 
tersebut. Maka, akan diperoleh sebuah realitas. Dengan 
                                                             

46Arkoun, al-Fikr al Islam..., 17-24. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

260 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

berjalannya sebuah proses seperti ini, akan dimiliki dasar 
ontologis untuk pemahaman kondisi sekarang ini dan juga 
kondisi dunia. Sifat alamiah manusia tidak akan menghalangi jika 
dilakukan dengan segenap kekuatan jiwa secara utuh. Ada 
hubungan antar manusia dengan Tuhan dimana manusia sudah 
dipilih sebagai wakil Tuhan. Dengan demikian, kondisi 
psikolinguistik seperti akan mampu memahami makna pesan-
pesan Tuhan untuk mengapresiasi hal-hal ilahiah.47 

Implikasi Teoretis 

Hanya al-Qur’an dan Hadis yang merupakan sumber ajaran 
Islam.48 Selain itu pendapat para pakar atau juga ulama semata-
mata hanya usaha untuk memahami pesan-pesan ajaran Islam. 
Tetapi bukan sebagai sumber hukum. Dengan demikian, pintu 
ijtihad senantiasa terbuka bagi setiap zaman. Sebab, zaman 
dahulu pasti akan berbeda dengan sekarang apalagi masa yang 
akan datang. Pemahaman tentang relativitas seperti akan 
membentuk penghargaan bagi keragaman faham. Dengan 
memberikan ruang ekspresi, maka melahirkan kesiapan untuk 
mendapatkan pengalaman baru yang terekspresi dalam pelbagai 
bentuk dan konteks.49 Maka giliran berikutnya, adalah mengelola 
relativitas penafsiran keberagamaan itu untuk menjadi potensi 
kemajuan. Bukan justru untuk menjadi pertengkaran yang akan 
mengakibatkan kemunduran dan perpecahan. 

Berbeda dari Arkoun, Maurice Bucaile justru memberikan 
argumentasi, dalam kajian Bucaile tentang keserasian teks al-
Qur’an dengan sains modern, penelitian membuktikan bahwa al-
Qur’an tidak mengandung sesuatu pernyataan yang dapat dikritik 
dari segi pandangan ilmiah di zaman modern. Catatan Bucaile ini 
dapat dilakukan jika pembacaan al-Qur’an dilakukan tanpa 
prasangka sekaligus disertai dengan objektifitas.50 Sementara Ali 
                                                             

47Mohammed Arkoun, Peut-on Parler du Merveilleus dans Le Coran?, dalam 
L'image et le merveilleux dans l'Islam (Paris: Medieval, 1978). 45. 

48Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan 
Gerakan (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 26. 

49Achmad Djainuri, Ideologi Kaum Modernis: Melacak Pandangan Keagamaan 
Muhammadiyah Periode Awal (Surabaya: LPAM, 2002), 120. 

50Maurice Bucaile, La Bible Le Coran Le Science (Bible, Quran dan Sains 
Modern), ter. M. Rasjidi (Jakarta: Bulan Bintang, 1999), 10. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 562 
 

Syariati justru memandang penggunaan rasio akan melahirkan 
materialism yang dijadikan Tuhan.51 Selanjutnya Ali Syariati 
menjelaskan penggunaan akal secara berlebihan termasuk dalam 
kategori ketika mendasarkan pengetahuan pada aspek empiris 
dan bendawi akan merusak nuansa agama. Manusia tidak akan 
mencapai kesempurnaan dalam kerangka kemanusiaan jika 
mengabaikan aspek spiritual agama itu sendiri. Pada 
pertentatangan pendapat ini, maka A. M. Saefuddin memberikan 
jalan tengah dengan menyatakan bahwa ilmuwan bukan saja 
dituntut untuk menjadi intelektual, melainkan juga dituntut 
untuk memiliki watak, kepribadian, dan karakter yang baik. Pada 
gilirannya akan tumbuh menjadi manusia yang akan berguna 
bagi umat manusia.52 

Ekspresi Arkoun dalam melihat al-Qur’an merupakan 
perkembangan pemikiran yang dapat diterima. Hanya saja tidak 
dapat dilakukan dengan serta merta menjadikan al-Qur’an 
sebagai obyek kajian yang ditujukan semata-mata untuk 
kepuasan intelektual. Justru proyek ini harus dimulai dengan 
niatan bahwa untuk memperkuat keberimanan, maka diperlukan 
pendekatan yang lebih komprehensif. Termasuk melibatkan 
kemamapan ilmu filsafat seperti epistemologi untuk memaknai 
al-Qur’an. Kritikan Arkoun terhadap kejumudan umat Islam 
patut diapresiasi. Tentu tak lain, kecuali untuk memberikan 
sumbangan bagi kemajuan dan pengembangan umat Islam. Alur 
pemikiran Arkoun senantiasa mengombinasikan antara Islam 
dengan modernitas. Ini dimaksudkan agar Islam dapat diterima 
dengan mudah. Bukan terjebak pada diskusi dalam hal isu-isu 
yang berada pada zaman dahulu. Ketika itu terus berlanjut, maka 
kegagalan untuk menghadapi realitas akan terjadi. Pada saatnya 
akan muncul asumsi bahwa agama bukanlah pegangan yang 
memiliki sifat universal. 

Dalam pandangan Ibrahim Abu Bakar, salah satu jalan untuk 
mencapai kebenaran tertinggi itu melalui jalan pengetahuan. Jika 
dibandingkan dengan wahyu yang dicapai manusia pilihan, maka 

                                                             
51Ali Syariati, Islam Madzhab Pemikiran dan Aksi, ter. M.S. Nasrullah 

(Bandung, Mizan, 1992), 12. 
52A. M. Saefuddin, Desekularisasi Pemikiran: Landasan Islamisasi, 

(Bandung: Mizan, 1993), 24. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

262 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

kebenaran dapat dicapai dengan filsafat dan ilmu pengetahuan.53 
Kemampuan manusia untuk berfikir, mengingat, berimajinasi, 
dan berkemauan adalah aktivitas yang mencerminkan pilihan 
manusia selain aspek kebendaan yang material. Ketika faham 
materialism digunakan, maka ukuran kemanusiaan hanya 
dipandang semata-mata pada benda. Sementara kemampuan 
panca indra menunjukkan, bahwa dengan pola fikir manusia ada 
keterampilan abstrak yang tidak dapat dijelaskan secara wujud.54 
Pilihan lain dalam hal bukan kebendaan terletak pada 
keberagamaan. Agama menjadi institusi dengan karakteristik 
sebagai bagian kehidupan yang tidak saja dalam bentuk jasmani 
tetapi juga ada rohani. Hugel menambahkan dengan adanya 
tanggung jawab. Agama sebagai kekuatan sosial selalu 
berhadapan dengan keadaan kontemporer. Generasi ke generasi, 
sejarah, kepercayaan yang selalu berkaitan dengan sosial, tradisi, 
dan pilar keberagamaan itu sendiri.55 

Bahasa Arab sudah menjadi bagian dari ajaran agama. 
Bahkan disebut sebagai bahasa Arab sebagai esensi al-Qur’an.56 
Disinilah muncul pemahaman bagaimana bahasa Arab menjadi 
pilar utama keagamaan. Perkembangan selanjutnya sangat 
mewarnai kajian Islam. Baik dari segi syariah, fiqh maupun 
pertentangan madzhab selalu saja berada dalam lingkungan 
bahasa Arab. Inilah unsur terpenting sumbangan Arab bagi 
peradaban Islam. Pada fase selanjutnya tidak mungkin 
mengubah aspek kebahasaan al-Qur’an menjadi bahasa lain. 
Pasti akan meninggalkan makna yang tidak tercakup jika 
dialihbahasakan dari bahasa Arab ke selainnya. Bahasa Arab 
inilah yang membentuk konsepsi sehingga dengan pengaruh 
kehadiran al-Qur’an tidak mengalami perubahan yang berarti, 
bahkan mungkin hanya satu-satunya bahasa di dunia yang 

                                                             
53Ibrahim Abu Bakar, Konsep Kerasulan dan Peranannya dalam Pembentukan 

Masyarakat (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1990), 22. 
54Muhammad Rasyid Rida, Tafsir al-Manar (Beirut: Dal al-Maarif, 1978), 

127. 
55Baron Friedrich von Hugel, Essays and Adresse on the Philosophy of 

Religion (Westpoint, Connecticut: Greenwood Press, 1974), 13-4. 
56Syaikh Muhammad al-Khudari, Ushul al-Fiqh (Kairo: Mathba’ah al-

Istiqamah, 1938), 204. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 562 
 

mengalami kodifikasi seperti itu. Segala aspek keilmuan dalam 
Islam selalu mengacu kepada ilmu bahasa. 

Ada konsepsi yang terkandung dalam bahasa. Istilah aspek 
bahasa menyatakan bahwa setiap bahasa mengandung konsepsi 
spesifik terhadap alam.57 Bahasa selalu menetapkan batasan-
batasan kemudian membentuk garis lingkar untuk menjadi 
pengetahuan. Ini berarti bahwa bahasa bukan saja berarti sebagai 
bentuk (form) tetapi menjadi induk pengetahuan. Bahasa menjadi 
alat transmisi untuk menyampaikan pesan dari generasi ke 
generasi. Cara pandang penutur terbatasi dalam melihat alam, 
kebenaran, kebaikan, dan keindahan, ini dipengaruhi bahasa 
yang dituturkan. Nilai-nilai ideal abstrak juga digambarkan 
melalui bahasa. Pengertian, muatan, dan bentuk diberikan 
dengan bahasa. Ini menunjukkan bahwa ada batasan dalam 
berbicara, pada saat yang sama juga pada kemampuan berpikir 
yang secara dominan dipengaruhi aspek kebahasaan.58Ada 
dominasi klasik yang terjadi dengan mengukur masa sekarang 
dengan menggunakan ukuran masa lalu. Bahkan syair klasikpun 
selalu diagungkan dan kemudian apa yang ada sekarang menjadi 
tidak bermakna.59 

Terakhir, pemilihan Arkoun di Perancis justru menemukan 
tempat yang tepat, dimana Perancis menjadikan hak-hak 
manusia menjadi dasar sebuah revolusi. Hamka memandang ini 
menjadi gerbang yang membuka kesempatan bersemainya 
kebebasan individu termasuk dalam persoalan pemikiran.60 
Keberadaannya di Paris memberikan tempat sehingga 
pemikiran-pemikiran Arkoun kemudian tersebar ke seantero 
dunia. Walaupun kemudian dia juga menerbitkan karyanya dalam 
bahasa Arab dan Inggris. 

                                                             
57Adam Schaff, Langage et Connaissance (Paris: Anthropos, 1957), 5-6. 
58Feransu Zabal, Takwin al-Kitab al-Arabiy (Beirut: Ma’had al-Anma al-

Arabiy, 1967), 131. 
59Jabir Ahmad Usfur, al-Surah al-Faniyah fi al-Turats al-Naqdi al-Balaghi 

(Kairo: Dar al-Tsaqafah li al-Thiba’ah wa al-Nasy, 1973), 148-9. 
60Hamka, Islam: Revolusi Ideologi dan Keadilan Sosial (Shah Alam: Pustaka 

Dini, 2006), 41. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

264 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

Catan Akhir 

Diskursus pemikiran Arkoun tentang al-Qur’an 
memunculkan pro dan kontra pada saat yang sama. Namun 
demikian, dalam konteks wacana ilmiah, apa yang disampaikan 
Arkoun berkenaan dengan cara membaca teks, termasuk di 
dalamnya al-Qur’an memerlukan penguasaan tersendiri. Dimana 
saat membaca teks harus disertai dengan kemampuan analisis 
yang memadai dalam hal psikologi, sosilogi, antropologi, dan 
juga pengetahuan kebahasaan yang memadai. Bahasa Arab 
sebagai bahasa al-Qur’an juga perlu dilihat dalam bentuk sebagai 
wacana yang tidak berdiri sendiri, tetapi ada ruang dan waktu 
yang mengikuti. Dalam pandangan Arkoun, ini kemudian 
disebut sebagai tradisi. 

Pendidikan Arkoun yang mempunyai kapasitas dalam 
kebahasaan memungkinkan melakukan kajian yang berhubungan 
dengan aspek linguistik. Kemampuan inilah yang kemudian 
mendorong adanya gagasan-gagasan yang senantiasa melihat al-
Qur’an sebagai bentuk wacana. Dalam istilah Arkoun disebut 
sebagai korpus yang tertutup. Di saat al-Qur’an sudah 
dituangkan ke dalam bentuk tertulis sehingga hanya memiliki 
satu arti saja. Padahal sebelumnya al-Qur’an sebagai pernyataan 
lisan, bahkan sampai sekarang masih saja berbentuk liturgi. 
Terakhir, al-Qur’an perlu dilihat sebagai diskursus yang mungkin 
saja dapat didekati dengan tiga bentuk, yaitu metaforis, naratif, 
dan gaya bahasa.  

Penelitian ini semata-mata melihat sudut pandang 
pembacaan teks dalam al-Qur’an sehingga mengabaikan 
argumentasi lain Arkoun berkenaan dengan al-Qur’an. Padahal 
kajian dan dinamika pemikiran Arkoun mengalami 
perkembangan progresif dan dapat digunakan untuk melihat 
kajian yang lain. Untuk itu, keterbatasan ini dapat dilanjutkan 
pada penelitian berikutnya. Karya-karya Arkoun banyak ditulis 
dalam bahasa Perancis, maka ketika mengkaji pemikirannya 
perlu melengkapi diri dengan kemampuan berbahasa. Literatur 
yang digunakan dalam penelitian ini kadang mengambil 
terjemahan berasal dari bahasa Inggris atau Arab. 

Dalam penelitian ini juga penelusuran karya Arkoun 
didasarkan pada katalog perpustakaan. Di samping itu, data-data 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 562 
 

tulisan dan jurnal menggunakan indeks Scopus, ISI dan 
Thomson. Dengan keterbatasan pada katalog dan indeks, maka 
masih banyak karya Arkoun yang kemudian tidak dijadikan 
sebagai acuan. Keterbatasan ini sehingga tidak menggambarkan 

keseluruhan pemikiran Arkoun.Wa al-Lāh a’lam bi al-╣awāb. 
 

Daftar Pustaka 
 
Abu Bakar, Ibrahim. 1990. Konsep Kerasulan dan Peranannya dalam 

Pembentukan Masyarakat. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 
Pustaka. 

Ahmad Usfur, Jabir. 1973. al-Surah al-Faniyah fi al-Turats al-Naqdi 
al-Balaghi. Kairo: Dar al-Tsaqafah li al-Thiba’ah wa al-Nasy. 

Ahmed, Akbar S. 1992. Citra Muslim: Tinjauan Sejarah dan 
Sosiologi, ter. Nunding Ram. Jakarta: Erlangga. 

al-Aqqad, Mahmud Abbas. T.th. al-Falsafah al-Qur’aniyyah. Beirut: 
Dar al-Fikr. 

al-Khudari, Syaikh Muhammad. 1938. Ushul al-Fiq. Kairo: 
Mathba’ah al-Istiqamah. 

al-Yaziji, Kamal. 1963. al-Nushush al-Falsafiyyat al-Muyassarat. 
Beirut: Dar al-Ilm li al-Malayin. 

Arkoun, Mohammed. 2224. “Is islam Threatened by 
Christianity?”, Concilium, volume I, number 3. 

____________. 1972. “Logocentrisme et Verite Religieuse dans 
La Pensee Islamique”, Studia Islamica, volume XXXV. 

____________. 1988. “Rethinking Islam Today”, dalam Liberal 
Islam: A Source Book, peny. Charles Kurzman. New York: 
Oxford University Press. 

____________. 1996. “Trasgresser, deplacer, depasser,”Arabica, 
L’Ouvre de Claude Cahen, number 1. 

____________. 1998. “Une Autre Histoire de la Pensee en 
Mediterranee”, L’Evenent Mediteraneen, volume 2. 

____________. 1987. al-Fikr al Islam: Qiraah Ilmiyyah, ter. 
Hasyim Shalih. Beirut: t.p. 

____________. 1990. al-Fikr al-Islami, Naqd wa Ijtihad, ter. 
Hasyim Shalih.London: Dar al-Saqi. 

____________. 2001. Islam Kontemporer Menuju Dialog Antar 
Agama.Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

266 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

____________. 1993. Nalar Islami dan Nalar Modern: Berbagai 
Tantangan dan Jalan Baru, ter. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: 
INIS. 

____________. 1996. Pemikiran Arab. Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar. 

____________. 2282. “Peut-on Parler du Merveilleus dans Le 
Coran?, dalam L'imageet le merveilleux dans l'Islam. Paris: 
Medieval. 

____________. 2002. The Unthought in Contemporary Islamic 
Thought. London: Saqi Books. 

____________. 1989. “Explorations and Responses: New 
Perspectives for a Jewish-Christian-Muslim Dialogue”, 
Journal of Ecumenical Studies, volume 26, number 3 (Summer). 

Bektovic, S. 2012. “(Post) modern Islamic philosophy: 
Challenges and perspectives”, Islam and Christian-Muslim 
Relations, volume 23, number 3 (July): 235-246. 

Bidar, Abdennour. 2011. “Mohammed Arkoun et la question 
des fondements de l'islam”, Esprit, number 372 (February). 

Bucaile, Maurice. 1999. La Bible Le Coran Le Science (Bible, Quran 
dan Sains Modern), ter. M. Rasjidi. Jakarta: Bulan Bintang. 

Djainuri, Achmad. 2002. Ideologi Kaum Modernis: Melacak 
Pandangan Keagamaan Muhammadiyah Periode Awal. Surabaya: 
LPAM. 

Esposito, John L. 1991. Islam and Politics, edisi ketiga. Syracuse, 
NY: Syracuse University Press. 

Hamka. 2006. Islam: Revolusi Ideologi dan Keadilan Sosial. Shah 
Alam: Pustaka Dini. 

Hermawan, Sulhani. 2004. “Mohammed Arkoun dan Kajian 
Ulang Pemikiran Islam”, Dinika, volume 3, nomor 1 
(Januari). 

Hugel, Baron Friedrich von. 1974. Essays and Adresse on the 
Philosophy of Religion. Westpoint, Connecticut: Greenwood 
Press. 

Kersten, C. 2011. “From Braudel to Derrida: Mohammed 
Arkoun's rethinking of Islam and religion”, Middle East 
Journal of Culture and Communication, volume 4, number 1 
(February). 

Lalande, A. 1963. La raison et les Normes. Paris: Hachette. 



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 562 
 

Lee, Robert D. 1994. “Foreword” dalam Mohammed Arkoun, 
Rethinking Islam, Common Question, Uncommon Answers 
(Ouvertures sur I’Islam), peny. dan ter. Robert D. Lee. Oxford: 
Westview Press. 

M., Syarif M. 1967. The History of Moslem Philosophy. New York: 
Dover Publications. 

McAuliffe, J.D. 2005. “Reading the Qur'ān with Fidelity and 
Freedom”, Journal of the American Academy of Religion, volume 
73, number 3, 615-35. 

Meuleman, Johan Hendrik. 1993. “Nalar Islami dan Nalar 
Modern, Memperkenalkan Pemikiran Mohammed Arkoun”, 
dalam Ulumul Quran, volume IV, nomor 4. 

____________. 1996. Tradisi, Komodernan dan Metamodernisme, 
Memperbincangkan Pemikiran Mohammed Arkoun. Yogyakarta: 
LKiS. 

____________. 1996. “Semiotika dan Batas Semiotika dalam 
Ilmu Agama: Studi Kasus tentang Pemikiran Mohammed 
Arkoun”, dalam Tradisi, Kemodernan dan Metamodernisme, 
Memperbincangkan Pemikiran Mohammed Arkoun, peny. Johan 
Hendrik Moeleman. Yogyakarta: LkiS.  

Milson, Menahem. 1972. “Medieval and Modern Intellectual 
Traditions in the Arab World”, Deadalus, (Summer). 

Azhar, Muhammad. 2009. “Metode Islamic Studies: Studi 
Komparatif antara Islamization of Knowledge dan 
Scientification of Islam”, Mukaddimah, volume XV, nomor 
26 (Januari-Juni). 

Wahyudi, Muhammad Isna. 2007. “Membaca Ulang Konsep 
Perwalian dalam Perspektif Mohammed Arkoun”, Musawa: 
Jurnal Studi Gender dan Islam, volume 5, nomor 2 (April). 

Nadir, Naylah Abu. 2009. al-Turath wa al-Manhaj Bayna Arkun wa 
al-Jabari. Beirut: al-Shabakah al-Arabiyah lil Abhath wa al-
Nashr. 

Nasution, Harun. 1975. Pembaharuan dalam Islam: Sejarah 
Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang. 

Patai, Raphael. 1973. The Arab Mind. New York: Charles 
Scribner’s Sons.  



Ismail Suardi Wekke, Kitab Suci, Bahasa Arab, dan Pembacaan Teks:Tinjauan Filsafat Mohammed... 

268 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 18 Nomor 2 (Desember) 2014 
 

R. Benzine, C. Delorme, O. Deway. 2010. “Bridge builder 
between cultures” [Mohammed arkoun, tisseur de 
passerelles], Afrique Contemporaine, volume 235, number 3. 

Rasyid Rida, Muhammad. 1978. Tafsir al-Manar. Beirut: Dal al-
Maarif. 

Rayyan, Muhammad Ali Abu. t.t. al-Falsafat al-Islamiyyat. 
Mathba’at al-Iskandariyyat. 

Redissi, Jan-Erik Lane dan Hamadi. 2009. Religion and Politics 
Islam and Muslim Civilizations. England: Ashgate Publishing 
Limited. 

Ruslani. 2000. Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama. 
Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya. 

Saefuddin, A. M. 1993. Desekularisasi Pemikiran: Landasan 
Islamisasi. Bandung: Mizan. 

Schaff, Adam. 1957. Langage et Connaissance. Paris: Anthropos. 
Soekarba, Siti Rohmah. 2006. “Kritik Pemikiran Arab: Metode 

Dekonstruksi Arkoun”, Wacana, volume 8, nomor 1. 
____________. t.t. Dekonstruksi Teks: Telaah atas Pemikiran 

Mohammed Arkoun. Laporan Penelitian. Jakarta: Universitas 
Indonesia. 

Syafi’ie, Imam. 2000. Konsep Ilmu Pengetahuan dalam al-Qur’an. 
Yogyakarta: UII Press. 

Syariati, Ali. 1992. Islam Madzhab Pemikiran dan Aksi, ter. M.S. 
Nasrullah. Bandung, Mizan 

Tambunan, Sihol Farida, 2003. “Antara Islam dan Barat: 
Pandangan Mohammed Arkoun Mengenai Kemodernan”, 
Jurnal Masyarakat dan Budaya, volume V, nomor 2. 

Victoria, S. Harrison. 5020. “Hermeneutics, religious language 
and the Qur'an”, Islam and Christian-Muslim Relations, volume 
21, number 3. 

Weber, M. t.t. Economy and Society, Volume I-II. Berkeley, CA: 
University of California Press. 

____________. t.t. General Economic History. New Brunswick, 
NJ: Transaction. 

Zabal, Feransu. 1967. Takwin al-Kitab al-Arabiy. Beirut: Ma’had 
al-Anma al-Arabiy. 


