ISSN 1411-3457

Jurmal Studi Kngn Z

Volume XI» Nomor 1 « Juni 2007

LAKH HISTORIS
/ABAD XVI-XX
ra Khaldan

| MENYIBAK
IMBOLIK ORIENTALISME
7 Vswahyudi

| OR!ENTALISME
ANTARPERADABAN
Murtiallah

ETAS JALAN KE ARAH
JOLOGIH STUD! ISLAM

IBERALISME 1SLAM,
STUDIISLAM DI IAIN
Ahwan Fanani

E AGAMA DI INDONESIA
AORDE BARU
ul Makeir Ro'uf

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Rendra Khaldun

Iswahyudi
Mutiullah

Afrizal

Ahwan Fanani

LEPAS
Miftahul Huda

Ismail Thoib
Abdul Mukti Ro’uf

Ahmad Fathan Aniq

U1LAS BUKU
Fachrizal Halim

INDEKS

ISI

Telaah Historis Perkembangan
Orientalisme Abad XVI-XX e 1-26
Menyibak Kekerasan Simbolik
Orientalisme ® 27-52

Orientalisme dan Upaya

Dialog Antarperadaban e 53-72
Mengarifi Orientalisme:

Meretas Jalan ke Arah Integrasi
Epistemologi Studi Islam e 73-92

Orientalisme, Liberalisme Islam,
dan Pengembangan Studi Islam

di IAIN e 93-120

Membaca Teks Hadis: Antara Makna
Literal dan Pesan Utama e 121-140
Menggagas Reformasi Pendidikan Islam:
Telaah Filosofis Paradigmatik e 141-156
Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia
Pasca Orde Baru @ 157-176

Rejection of Perda Zakat in East Lombok:

Public Criticism on Public Policy e 177-
198

Self-Criticism to Arab and Muslim
Intellectuals ® 199-212



MENGARIFI ORIENTALISME:
MERETAS JALAN KE ARAH INTEGRASI
EPISTEMOLOGI STUDI ISLAM

Afrizal

Abstract

Islamic studies taken by orientalists are often suspected as having
hidden agenda. Main indicator of such agenda, according to Edward W.
Said, is their biased works on Islam. Regardless to its negative side, honestly
to say, orientalism has contributed important aspects in Islamic studies in
terms of establishing approaches and methodologies, and creating new fields
as branches of Islamic studies. Besides, they do give significant role in
preservation and maintenance of Muslim intellectual heritage (turdts) such
as manuscripts. In the context of Islamic studies in LAIN, the raise of
attention to orientalism studies will gradually balance the hegemony of its
textual tradition based on Arabs and Persian bayani and firfani
epistemologies with Western sciences that are compatible with burhani
epistemology. The balance hopefully wonld be a kind of Islamic studies that
more bistorical and inclusive in nature, analyzing any problem not only from
religions but scientific perspective as well.

Keywords Oriental, al-Turats, Orientalisme, Oksidentalisme,
Orientalis, Hegemoni.

DUNIA Timur (oriental) dalam pengertian luas memang tidak
secara eksplisit menyangkut dunia muslim. Bahkan dalam
penggunaannya, oriental mengacu pada tiga wilayah besar
geografis dan kebudayaan dunia Timur. Pertama, wilayah

“Penulis adalah alumnus Program Magister Pascasarjana UIN Sunan
Kalijaga Yogyakarta. e-mail: africoe@yahoo.com

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 73



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

geografis dan kebudayaan Asia Timur (siniged) yang mencakup
China, Jepang, dan Korea. Kedua, wilayah geografis dan
kebudayaan India (indianized) yang mencakup India, Pakistan,
Bangladesh, dan Srilangka. Ketiga, wilayah geografis dan
kebudayaan muslim. Baik dalam kajian Edward W. Said dan
sarjana muslim lainnya, orientalisme mengacu kepada pengertian
ketiga wilayah tersebut dan dunia muslim.!

Secara politis, penelitian, kajian, dan pandangan Barat
tentang dunia muslim, secara eksplisit bertujuan untuk
mewujudkan dominasi dan hegemoni politik. Karenanya,
orientalisme diasumsikan mengabdi kepada kepentingan politik
kolonialisme Eropa untuk menguasai wilayah-wilayah muslim
(Dar al-Islam).

Kolonialisme FEropa tak bisa lain berkaitan dengan
kepentingan ekonomi sekaligus juga kepentingan agama. Semua
kepentingan dan motif orientalis yang “dibungkus” dengan
wacana ilmiah dan akademis, sebagaimana dalam pandangan
Said, secara implisit cenderung bersifat rasis. Hal ini tercermin
dari slogan Eropa (Barat umumnya) “wmission civilatric, atau misi
pembudayaan” terhadap dunia Timur yang kerap diartikan dunia
yang terbelakang, untuk tidak menyebut primitif.

Anehnya, para orientalis Barat kontemporer juga mengakui
adanya motif-motif tersembunyi pada teman-teman mereka
sepanjang abad. Maxime Radinson, seorang orientalis Perancis,
dalam bukunya yang berjudul Mobammad, mengakui adanya
motif-motif tertentu para penulis Barat, meskipun ia dengan
cerdik mengecualikan dirinya dari kategori ini. Radinson secara
terbuka mencela al-Qur’an sebagai kitab suci, meskipun ia
mengatakan bahwa dirinya menghormati keyakinan orang Islam
tersebut, serta menambahkan: “tetapi saya tidaklah termasuk
kategori itu, dan saya tidak ingin terjebak seperti apa yang telah

! Maxime Rodinson, Muhammad (New York: Random House, Inc.,
2002), 351.

74 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

dilakukan orientalis, pada ungkapan-ungkapan yang samar untuk
menyembunyikan kelicikan saya.”?

Sekarang jika dilihat kritik keras Said yang sedikit
menghunjam  dari  beberapa  tulisannya, tentu  sangat
mengguncangkan orientalis. Perdebatan panas yang terjadi
pertama-tama tentu saja menyangkut motif-motif di balik
orientalisme itu. Hasilnya menurut Said tentang kajian mereka,
tidak bisa lain kecuali tidak objektif dan mengandung bias atau
“distortion”. Karena itu, kajian-kajian yang objektif, tidak
mengandung bias dan distortion, hanya bisa dihasilkan from within,
yaitu dilakukan sarjana, peneliti, atau kalangan yang berasal dari
dalam tradisi sendiri. Hal ini karena mereka lebih bisa
memahami serta mengapresiasi warisan dan tradisi mereka,
ketimbang orang di luar tradisi tersebut. Sebab, hasil kajian
mereka, baik dalam bentuk penelitian secara langsung maupun
melalui bacaan ilmiah, di mana hal tersebut bisa lebih objektif
dan “fair” dibandingkan dengan kajian dan penelitian orientalis,
menurut Said. Hal tersebut juga disebabkan orientalis tidak
memahami kondisi yang sebenarnya tentang dunia Timur itu
sendiri. Benarkah beberapa statemen di atas yang lebih melihat
perbedaan latar belakang sosial kultural seseorang, serta di mana
mereka dilahirkan, ketimbang objektivitas ilmu pengetahuan
yang melekat pada mereka? Inilah sepenggal tulisan yang
mencoba membedah persoalan tersebut.

Argumen terakhir di atas tidaklah sepenuhnya benar, di mana
memang betul sarjana atau peneliti from within lebih mungkin
memiliki simpati dan apresiasi terhadap subjek kajiannya, tetapi
hal ini tidak menjadi jaminan bahwa mereka akan menghasilkan
kajian yang objektif dan tidak bias. Yang sering terjadi justru
latar belakang ini menjadi bandicap (semacam halangan) bagi
banyak di antara mereka untuk menghasilkan kajian-kajian yang
objektif. Sebab, banyak di antara sarjana dan peneliti from within,

21bid., 351.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 75



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

justru tergelincir menjadi tidak objektif karena tidak mampu
mengambil jarak atau tidak terlibat terhadap subjek kajian yang
merupakan tradisi sendiri. Hasilnya, mereka tidak mau bersikap
analitis dan kritis terhadap kajian dimaksud. Jika tidak bias,
sedikitnya hasil kajian mereka bisa lebih merupakan apologi dan
pembelaan belaka yang dibungkus dengan teori-teori ilmiah.
Sementara beberapa orientalis telah jauh melangkah dengan
mencoba melakukan penelitian, baik terhadap tradisi sendiri
maupun tradisi luar mereka dengan menanggalkan apologi dan
sentra tradisi secara subjektif.

Melacak Realitas

Harus diakui bahwa dunia sekarang adalah dunia post-
modernisme atau dunia kontemporer, yang di dalamnya penuh
dengan nilai multikultural dan multireligius yang disertai dengan
ketatnya persaingan globalisasi yang begitu cepat berubah.
Andaikan masih ada sivitas akademika, khususnya IAIN yang
berpikir dan berpandangan era klasik—single entity atau isolated
entity, tentu mereka akan ketinggalan kereta yang dikarenakan
kesalahan mereka sendiri.

Sebab dari beberapa asumsi yang muncul belakangan ini di
perguruan tinggi sekelas IAIN tentang arah kajian orientalisme,
penulis ingin menegaskan bahwa perubahan bentuk dan arah
kajian orientalisme yang semula berkiblat pada dunia Arab,
kemudian berpaling pada dunia Barat adalah babak awal untuk
mengantarkan (IAIN) ke gerbang yang amat kompleks. Artinya
perubahan ini secara ilmu pengetahuan, setidaknya perlu
mendapatkan perhatian penuh oleh semua pihak. Sebab, tanpa
perubahan, IAIN akan tetap “mandul” dengan hegemoni
teksnya. Sedikit agak inklusif, di mana penulis berasumsi dengan
perubahan kiblat dari Arab (Muslim) pada Barat, IAIN akan
mencatat sejarahnya sendiri dalam pergulatan kompetisi dunia
yang semakin canggih, khususnya kompetisi dalam bidang

76 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

penelitian dan pendidikan ilmu orientalisme serta epistemologi
Islam.

Secara positif dapat dimaknai bahwa dengan banyaknya
kajian orientalisme di IAIN yang berkiblat pada dunia Barat,
maka berarti secara perlahan TAIN akan bisa menyeimbangkan
hegemoni budaya teksnya yang diwariskan oleh dunia Arab lewat
—meminjam istilah *Abid al-Jabiti- epistemologi bayini dan
epistemologi zrfini dari Persia. Artinya lewat kajian orientalisme
Barat, IAIN sebagai perguruan tinggi Islam Indonesia tidak lagi
dan hanya bersentuhan dengan ilmu-ilmu orientalis dalam kajian
Timur Islam yang normatif, tetapi sudah bersentuhan dengan
ilmu orientalis Barat yang secara sederhana bermakna historis
dan inklusif. Hal tersebut di samping mempermudah
pemahaman sivitas akademika terhadap dunia mereka sendiri,
juga sebagai pandangan objektif dalam melihat setiap
permasalahan dengan kaca mata ilmiah. Hal tersebut juga
sebagai modal mempertemukan semua unsur dalam bentuk
interconnected entities. Artinya dengan banyak kajian orientalis yang
berkiblat pada Barat tersebut, bagi sivitas akademika IAIN akan
menjadi  being process  tersendiri bagi pengembangan ilmu
pengetahuan dalam ranah ilmu yang dikaji secara internal,
ketimbang melulu mencontek dan menerima secara taklid dan

bersikap pasrah diri.
Menuju Studi Islam yang Mencerahkan

Terjadinya perubahan kiblat pada kajian-kajian yang
dilakukan orientalis, pada dasarnya hal tersebut bukanlah
“pemurtadan”; “pengkafiran” atau “pembodohan” sebagaimana
yang banyak dilansir sarjana belakangan ini. Harus diakui dan
disadari bahwa orientalisme tidak hanya memiliki sisi negatif
yang “menjengkelkan”, sebagaimana dikritik oleh Said dan
sarjana muslim lainnya. Jika dikaji secara objektif, kajian
orientalisme telah memberikan banyak sumbangan kepada kajian

Islam dan dunia muslim pada umumnya, vyaitu; pertama,

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 77



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

orientalisme memberikan kontribusi besar dalam pendekatan
(approaches) dan metodologi (metholodogy) dalam kajian Islam dan
dunia muslim. Kedna, orientalisme juga memberikan kontribusi
signifikan dalam penyelamatan (preservation) dan pemeliharaan
(maintenance) warisan (al-turats) intelektual muslim berupa naskah-
naskah penting (manuscripts). Bahkan sarjana Barat atau orientalis
tersebut berperan penting dalam memulihkan kembali warisan
intelektual tersebut, dengan melakukan usaha-usaha filologis.
Ketiga, para sarjana Barat (orientalis) juga telah membuka bidang-
bidang baru dalam kajian tentang Islam dan dunia muslim.

Lebih dari itu, dalam kritikan Said terdapat dorongan bagi
kalangan sarjana Muslim untuk mengembangkan sebuah ilmu
baru yang disebut dengan oksidentalisme. Dengan ilmu ini,
mereka bertujuan menggali dan mengungkapkan dunia Barat
berdasarkan perkembangan berbagai aspek kehidupan Barat itu
sendiri yang bisa dipandang sebagai counter knowledge bagi
orientalisme.

Tetapi harus diakui, sejak gagasan tentang oksidentalisme
dalam bahasa Arab disebut “alistighrib”, yang mulai menemukan
momentumnya menjelang akhir 1980-an, hemat penulis belum
banyak kemajuan signifikan yang berhasil dicapai. Artinya kajian
dan wacana oksidentalisme yang berkembang lebih berpusat dan
terfokus pada aspek pemikiran dan filsafat Barat, sebagaimana
terlihat dalam karya Hassan Hanafi pada catatan pengantar ilmu
oksidentalisme yang merupakan sumbangan penting ke arah
oksidentalisme.?

Jika oksidentalisme merupakan sebuah wacana akademis dan
ilmiah pengimbang orientalisme (bukan sebagai lawannya seperti
dalam pandangan Kamarudin Hidayat), maka cakupan kajiannya
sudah sepatutnya tidak terbatas hanya pada bidang filsafat dan
pemikiran. Seperti juga orientalisme, wacana oksidentalisme

3Untuk lebih lengkap tentang oksidentalisme, lihat Hassan Hanalfi,
Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat, ter. M. Najib Buchori (Jakarta:
Paramadina, 2000).

78 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

mestilah mencakup kajian dalam bidang antropologi, etnologi,
sosiologi, politik, ekonomi, sejarah, dan sebagainya. Tanpa
cakupan “multidiscipliners’ seperti itu, oksidentalisme akan bisa
gagal menjadi wacana akademis dan ilmiah untuk memahami
dunia Barat, seperti yang dilakukan orientalis.

Dalam hal ini oksidentalisme sudah seharusnya mengkaji dan
menganalisis  segala fenomena yang diinginkan dengan
menggunakan metode yang setidak-tidaknya sama dengan yang
dilakukan dalam kajian orientalisme. Kalau tidak bisa lebih,
sekurang-kurangnya sama, agar apa yang dimaksud bisa tercapai
dengan hasil yang memuaskan dan objektif.

Secara sederhana oksidentalisme dapat didefinisikan sebagai
paham, pengetahuan, atau pandangan dunia timur tentang
Eropa, Amerika, atau Barat pada umumnya. Atau lebih
khususnya, oksidentalisme berarti pandangan dan pengetahuan
dunia Islam tentang dunia Barat.*

Istilah oksidentalisme sebagai istilah maupun wacana
akademis baru muncul paling “banter” sejak awal dasawarsa
1980-an. Kemunculannya berkaitan erat dengan penerbitan buku
yang berjudul “Orientalisn” karya Edward W. Said,> di mana
karya ini segera menyulut kehebohan dan kontroversi di
lingkungan dunia akademis Barat yang biasa disebut sebagai
kaum orientalis. Lebih lanjut, sendi-sendi orientalisme bisa
goyah karena argumen-argumen yang dikemukakan Said. Inilah
output yang harus diambil oleh sivitas akademika IAIN dalam
meneliti semua aspek yang menyangkut ilmu pengetahuan,
budaya, politik, ekonomi, dan semisalnya. Bukan bergegas
melakukan #uth claim melalui pernyataan kafir dan murtad,
karena di samping klaim semacam ini cukup memalukan, juga

4Lihat Komaruddin Hidayat, “Oksidentalisme: Dekonstruksi terhadap
Barat”, dalam 7bid., xiii-xx.

> Lihat Edwar W. Said, Orientalism: Western Conception of the Orient
(London: Penguin, 1991).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 79



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

berarti melakukan pembodohan terhadap generasi muda
Indonesia, khususnya sivitas akademika TAIN.

Sebagai ilustrasi terhadap analisis orientalisme tersebut, sebut
saja rasionalisme dan empirisme sebagai epistemologi dominan
yang diusung dunia modern belakangan ini banyak menuai
kecaman. Kecaman itu muncul disebabkan karena dunia modern
diasumsikan gagal membebaskan manusia dari kungkungan luar
dirinya. Abad modern yang membawa visi dan misi awal
membebaskan manusia dari determinasi alam dan mitologi serta
mengubah peran objek menjadi subjek, ternyata justru
menjerumuskan manusia dalam kubangan hegemoni lain.
Manusia terjebak—meminjam bahasa Karl Marx—dalam
“fetisisme komoditi” (rasa cinta berlebihan terhadap komoditi
dan hanya terpuaskan oleh komoditi itu).

Pada saat kritk melimpah dan bertubi-tubi itulah Juergen
Habermas muncul sebagai penerus sekaligus pembaru ide
Frankfurt ~ Schule, dalam arti menerima kritik itu sambil
meluruskan kesalahan dunia modern. Cacat-cacat modernisasi
dalam bentuk totalitarianisme, hilangnya makna, dan animie,
menurutnya disebabkan karena pemiskinan rasionalisme Barat
pada paradigma filsafat kesadaran tersebut. Cacat-cacat ini bisa
diatasi dengan melanjutkan proyek modernitas dalam wawasan
dan kawasan rasio komunikatif. ¢ Komunikasi inklusif dan
mengedepankan penelitian secara ilmiah dan objektif adalah
bentuk awal menerobos kebobrokan modernisme tersebut.

Secara sederhana, hal inilah yang belum dilakukan oleh para
sarjana muslim atau peneliti Islam, khususnya IAIN untuk
mengelaborasi dan mengintimasi setiap permasalahan yang
muncul kepermukaan, termasuk kajian orientalisme yang telah
mengalami pergeseran arah kiblat kajian keislaman tersebut,
bahkan sering dijadikan kambing hitam bagi mereka yang tidak

¢ F. Budi Hardiman, Menuu Masyarakat Komunikatif (Yogyakarta:
Kanisius, 1993), xiv.

80 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

mengerti permasalahannya secara saksama. Yang terjadi malah
adanya “kebablasan™ #truth claim.

Semenjak kebudayaan yang berkembang berada di bawah
kajian orientalis yang berafiliasi pada Arab, IAIN selalu
diidentikkan dan didominasi oleh kebudayaan teks. Semacam
kebudayaan yang dikonstruksi oleh sebuah pandangan dunia
yang berpusat pada otoritas Tuhan melalui teks kitab suci. Maka
yang terjadi adalah terkesan “membela teks”.” Bagian inilah yang
disebut al-Jabiri sebagai akibat implikasi nalar baydnz, salah satu
nalar yang menjadikan ilmu bahasa Arab sebagai tema
sentralnya. Pada konteks ini, bahasa bukan sekedar sebagai alat
komunikasi atau sarana berpikir melainkan lebih dari itu, yaitu
suatu wadah yang membatasi ruang lingkup pemikiran. Inilah
yang dimaksud dengan hegemoni epistemologi  yang
berkembang di IAIN—yang diasumsikan memiliki “status
sosial” dengan kiblat menghadap Barat. Pada dasarnya hegemoni
tersebut dapat dilepaskan dengan mengembangkan budaya/nalar
burhani guna mempertajam pondasi epistemologi dan khazanah
baru IAIN, terkhusus dalam kajian orientalisme. Hal ini berarti
bahwa dalam melakukan kajian orientaliasme yang berkiblat
pada Barat, sudah semestinya lembaga IAIN (khususnya sivitas
akademikanya) menggunakan nalar burhini guna menghindari
truth claim dan menemukan arti sesungguhnya dari maksud kajian
orientalis.

Di samping nalar  bayini yang berkembang dan
menghegemoni sivitas akademika IAIN, oleh orientalis juga
dikembangkan penggunaan nalar /fini, semacam nalar yang
sama sekali berbeda vis a vis dengan nalar bayani. Jika nalar bayani
lebih memfokuskan pada zahir teks, maka /rfini menekankan
pada bathinnya, sebuah pengetahuan yang diperoleh melalui
kasyf atau zlham dan hal-hal yang bersifat esoterik. Jika nalar

"Muhammad ‘Abid Al-Jabiri, Takwin al-Aqgl al-‘Arabi (Beirut: Markaz
Dirésah al-Wihdah al-‘Arabiyah, 1989), 76.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 81



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

bayani merupakan nalar murni sekaligus kekhasan dunia Islam,
maka nalar 7rfini merupakan adopsian dari tradisi pralslam
semisal Neo-Platoniasme.

Dari perspektif di atas dapat digambarkan bahwa di satu sisi
kebudayaan adalah sistem nilai, karena itu, dengan sendirinya
akan mempengaruhi individu dan sebaliknya. Di sisi lain kajian
orientalisme yang sudah mengakar dan ”mendarah daging” juga
merupakan suatu sistem nilai yang secara tidak langsung juga
mempengaruhi individu. Proses interaksi sistem nilai budaya
kajian orientalisme antara konsep Timur dan konsep Barat
dalam mempengaruhi individu tanpa dapat dihindari akan
menimbulkan gesekan atau tarik menarik satu sama lainnya. Hal
ini akan terlihat jelas bila keduanya sudah menyentuh pada level
sosio-kultural dan politik. Hal ini terlihat dalam bagan di bawah
ini:

Barat Islam

dan Barat Eropa

Orientalisme
Individu

Budaya Timur
Islam

(" Touth Claim ) ( Being Ona Process > Inklusif

Tradisional Rasional
Bayani Burhéni
Status Quo Demokratis
Subjektif Objektif
Apologi Adaptif

—

Dari bagan tersebut, proses fake and give dalam kebudayaan
sangat erat kaitannya dengan sejauh mana manusia yang
berproses dapat mengendalikannya dengan baik dan saling
terbuka guna menjadikan arah penelitian dan kajian orientalisme
sebagai pusat budaya yang bersahabat, akomodatif, dan kreatif.

82 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

Secara kasat mata, orientalisme memang bertentangan dengan
budaya ketimuran.

Namun dalam kenyataannya tidaklah demikian, karena pada
esensinya kebudayaan didasarkan pada ajaran bahwa ‘“alam”
harus dijadikan guru. Artinya, dalam melakukan sebuah
penelitian dan kajian kebudayaan terdapat muatan nilai yang
mengandung firman Tuhan, bahwa alam mengungkapkan
beberapa rahasia-Nya kepada siapa saja yang mampu
menerjemahkan secara tepat. Inilah owfput inklusif yang harus
diluncurkan oleh sivitas akademika IAIN sebagai perguruan
tinggi Islam Indonesia dalam mempertajam paradigma berpikir
ke depan. Hal ini mutlak mendapat perhatian “ekstra” dari
semua pihak, terlebih dari para Tdecision maker” yang
menghendaki adanya perubahan kualitas lulusan IAIN.

Mengapa dikatakan demikian? Dalam rangka menjawab
pertanyaan mendasar ini, hemat penulis perlu dicermati konsep
al-Jabiri tentang realitas keterputusan epistemologi pemikiran di
dunia Islam, sejak zaman pertengahan hingga kini. Peta
peradaban atau pemikiran Islam secara geografis terbagi menjadi
dua wilayah. Pertama adalah wilayah Timur yang meliputi Persia,
Mesir, Irak, Syiria, dan Khurasan dengan tokoh-tokohnya yang
muncul adalah Ibnu Sina, al-Farabi dan al-Ghazali. Kedua adalah
wilayah Barat yang meliputi Maroko dan Andalusia (Spanyol)
dengan tokohnya yang terkenal Ibnu Rusyd, Ibnu Hazm, dan
Ibnu Khaldan. Dua wilayah ini bagi al-Jabiri telah mengalami
sebuah al-gath’iyyah al-istimuliijia (keterputusan epistemologis). 8
Epistemologi bayini dan irfini di Timur dan epistemologi burhani
di Barat.

Kebudayaan Timur, akibat dua epistemologi di atas,
mengalami kevakuman dan hanya mengulang-ulang, tidak
produktif, dan selalu konsumtif. Terlebih nalar 7rfini yang hanya

$Muhammad ‘Abid al-Jabirl, Bunyatu al-‘Agl al-‘Arabi (Beirat: Markaz
Dirésah al-Wihdah al-Arabiyah, 1990), 275.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 83



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

mengurusi wilayah personal serta acuh akan persoalan sosial. Hal
ini kontras dengan wilayah Barat, di mana perkembangan ilmu
sangat maju, filsafat berkembang pesat, dan produktivitas selalu
muncul. Hemat penulis inilah persoalan fundamental yang harus
diperhatikan oleh pejabat penting TAIN. Hal ini setidaknya
dilakukan dengan cara memperkenalkan kepada fakultas-fakultas
yang selama ini dianggap tidak bersentuhan dengan kajian
kebudayaan Barat Islam schingga tidak hanya mengkonsumsi
pemikiran al-Ghazali secara literal dan eksklusif.

Implikasi terhadap Kajian Keilmuan IAIN

Kembali pada persoalan epistemologi, di mana jika
Habermas menawarkan rasio komunikatif secara sejajar
antarsubjek dengan tanpa dominasi dari yang lain, maka John
Rawls dalam bukunya 4 Theory of Justice mengusulkan pentingnya
the original position untuk menciptakan keadilan. ? Singkatnya,
seseorang mesti meninggalkan referensi dirinya dalam
memutuskan sesuatu terutama dalam men-sef #p masyarakat.

Dalam hal ini siapa pun yang menjadi pengambil kebijakan
(policy maker) ke depan di lingkungan IAIN haruslah bisa men-sez
up masyarakat kampus secara adil dengan mengutamakan
“sumpah” mengutamakan kepentingan umum di atas
kepentingan pribadi dan golongan.

Baik Habermas maupun Rawls mengakui adanya standar
objektif dalam mengevaluasi cara suatu masyarakat dididik dan
dibentuk. Ada moral universal dalam semua waktu dan setiap
masyarakat. Jika Habermas menyebutnya zdeal speech situation
maka John Rawls menamainya dengan original position. Habermas
seperti yang diakui sendiri, sedang mempertahankan gagasan
bahwa setiap masyarakat dan semua waktu ada dasar universal
dari institusi moral. Sementara John Rawls mengaku telah

9William C. Placher, Unapologetic Theology (Loisville: Westminster/John
Knox, 1989), 81.

84 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

menemukan titkk Archimedes untuk menilai keadilan sistem
sosial.10

Paling tidak ada dua hal menarik mengutip teori Placher
dalam membicarakan Habermas yang sekaligus sebagai refleksi
dan kontribusi penulis atas perubahan kiblat kajian orientalis di
IAIN  secara  keseluruhan.  Pertama, Habermas ingin
mempertahankan nilai-nilai ideal en/ightenment sebagai benteng
terhadap serangan-serangan neokonservatif kontemporer. Sebab
kelompok tersebut sangat gencar muncul pada tahun 80-an, di
antara mereka tokohnya adalah Jean Baudrillard, Jean-Francois
Lyotard, Arthur Kroker, Marilousuise Kroker, dan David Cook.
Mereka menuduh bahwa transformasi historis yang menjadi ciri
khas modernisme mutakhir secara progresif telah merongrong
dasar-dasar yang paling pokok dari teori kritis dan sumber
teori.!

Pada saat inilah Habermas menampakkan atau menampilkan
dirinya sebagai penjaga dan penyelamat “proyek modernitas”.
Kedna, dalam membincangkan Habermas, oleh karena usahanya
dalam mempertahankan modernitas berdasarkan analisis
presupposisi komunikasi, di mana dalam setiap komunikasi pasti
selalu membutuhkan pihak lain. Artinya dalam mengemban
amanah sebagai policy maker di lingkungan IAIN, maka alternatif
terbaik ke depan adalah mengembangkan komunikasi dalam
setiap pengambilan keputusan dengan melibatkan seluruh sivitas
akademika, tanpa pandang latar belakang status sosial yang
sekaligus menghilangkan sifat iss communication antarfakultas
yang ada. Dalam konteks menjaga proyek perluasan dan
perubahan kajian orientalisme tersebut, idealnya segala sesuatu
ditempatkan secara proporsional, baik dalam bentuk mendidik
staf administratif, termasuk upaya pengembangan epistemologi
inklusif.

10 bid, 75.
"Bryan Turner, Teori-teori Sosiologi Modernitas Postmodernitas, ter. Imam
Bachaqi dan Ahmad Baidlowi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 149.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 85



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

Sebagai contoh dari cara ketja ideal speech situation Habermas
dalam #he wvalues of classificationitu adalah dengan mengajukan
pertanyaan mendasar; 12 apakah kajian orientalis itu salah? Jika
seseorang menjawab “ya” dengan alasan dilarang oleh Tuhan
(alasan agama), berarti orang tersebut masih berada pada
moralitas tingkat bawah. Tetapi jika menjawab “belum tentu
salah” dengan alasan jika tidak ingin disalahkan orang lain, maka
jangan terburu-buru menyalahi orang lain atau melakukan #wh
claim. Dengan logika sederhana, jika tidak ingin disakiti orang
lain maka jangan pernah menyakiti orang lain. Tentu jawaban
kedua inilah yang mengandung nilai moral tingkat tinggi yang
menggunakan prinsip moral universal.

Inilah persoalan output yang dihasilkan lembaga IAIN selama
ini, di mana dosen, mahasiswa, dan alumni hanya mengetahui
aspek “normativitas” agama, tetapi “kering” dalam memahami
aspek historisitas agama sendiri, lebih-lebih historisitas agama-
agama lain. Hal yang amat sulit lagi dilerai andaikan terjadi jalin
berkelindan antara satu epistemologi dengan epistemologi lain,
dalam arti seringnya tidak menggunakan bantuan metodologi
yang digunakan oleh ilmu pengetahuan umum yang acapkali
berdiri sendiri-sendiri. Dengan perubahan kiblat kajian orientalis
di TAIN, maka dengan berangsur-angsur model berpikir
apologetik melalui alasan agama secara kaku dalam memandang
berbagai persoalan akan segera lenyap dengan menggunakan
model znterconnected entities.

Sedangkan persoalan justice (keadilan) yang diluncurkan oleh
John Rawls, menurutnya agar pembuat aturan masyarakat
mampu mencipta keadilan, maka ia harus memiliki sifat yang
disebut oleh Placher dengan #he wvei/ of ignorance. 13 Artinya
pembuat keadilan tidak mengerti dia akan menjadi apa sehingga
keputusan yang diambil steril dari referensi-referensi

12Placher, Unapologetic. . ., 86.
3] bid.

86 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

kepentingan. Inilah yang disebut Rawls dengan #he original position.
Dalam konteks ini, para pejabat penting IAIN mesti dapat
melepaskan “baju” kepentingan pribadi, kelompok, maupun
golongan guna mencapai the will to be together bagi pengembangan
kajian orientalisme dan kemajuan IAIN ke depan. Tanpa #he will
to be together, IAIN akan tetap mandul, yang hanya mampu
menyelenggarakan  pendidikan  formalitas semata dengan
mengkonsumsi kajian orientalisme budaya Timur (Arab) yang
bercorak fanatisme dan bersikap egoistik. Pada dasarnya
persoalan perubahan arah kiblat kajian orientalis di IAIN
merupakan persoalan bagaimana setiap orang yang berada di
dalamnya terlibat langsung dalam menyelesaikan berbagai
permasalahan dan ikut ambil bagian dalam mengembangkannya.

Jika logika inklusif dari pengembangan budaya kajian
orientalisme tidak diklaim sebagai pemurtadan dan pengkafiran,
maka implikasi dari pola pemikiran tersebut tidak hanya sebatas
tingkat individual tapi juga berdampak secara kolektif, baik
sewaktu menjadi mahasiswa IAIN—apalagi setelah menyandang
gelar sarjana a/ias telah menjadi alumni IAIN. Secara konkret
sudah semestinya para pejabat penting IAIN memikirkan
penambahan kurikulum pada semua fakultas yang memberikan
kajian orientalisme dan filsafat corak atau model kebudayaan
Barat Islam—sekaligus memperkenalkan kebudayaan Barat
centrist, yang tidak hanya bersifat formalitas.

Dengan pemberian kajian semacam itu, tentu mahasiswa
akan mempelajari dan mengerti model hermeneutika Martin
Heidegger dan Gadamer, atau pemikiran filsuf produktif lainnya.
Dalam pandangan al-Jabiri, perbedaan dua kebudayaan itu
setidaknya dipengaruhi oleh dua hal. Pertama, di Barat tidak ada
hambatan kultural yang mempertentangkan antara konsep akal
dan wahyu. Kedna, tidak adanya warisan pralslam (tidak ada
struktur kebudayaan yang mapan). Dengan dua alasan ini, kajian
orientalisme  Barat ~ mempunyai  kemerdekaan  dalam

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 87



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

intelektualisme dibandingkan Timur.'* Akal dan wahyu sebagai
prototype 1lmu  pengetahuan di lingkungan IAIN selama ini
bagaikan “musuh bebuyutan” yang selalu didominasi oleh
wahyu. Hal ini disebabkan kebanyakan mahasiswa IAIN berasal
dari kalangan pesantren—yang nofa bene amat sarat dengan
nuansa teksnya—maka dimungkinkan dengan perubahan arah
kiblat ini, mahasiswa IAIN nantinya tidak hanya mengerti
konsep figh kiai, tapi juga memahami hasil penelitian orientalis
tentang budaya Islam.

Jika diperhatikan secara historis, di Timur sebenarnya pernah
berkembang pemikir seperti al-Kindi, al-Farabi, dan Ibnu Sina,
bahkan dari tangan merekalah filsafat Aristoteles dikenal. Hal
yang amat disayangkan pada proses perkembangan selanjutnya
mereka terpengaruh oleh tradisi hermeneutis berupa paham
emanasi. Dalam bahasa al-Jabiri mereka terperosok dalam ag/
mustaqil, yaitu sebuah nalar yang berangkat dari kajian yang
sangat menghargai akal tetapi akhirnya mereka skeptis terhadap
kemampuan akal.!®

Sikap skeptis inilah yang harus dicabut oleh sivitas akademika
IAIN dengan mengelaborasi lebih dalam setiap kajian yang akan
dipaparkan. Sebab dalam pandangan orientalis, filsafat di Timur
benar-benar  mengalami  “sekarat”  kettka  al-Ghazali
menyerangnya dengan Kitab Tahdfut al-Falisifah. Dalam penilaian
Philip K. Hitti, magnum opus al-Ghazali tersebut sesungguhnya
telah menempatkan umat Islam dalam tidur yang panjang. 1o
Walaupun Ibn Rusyd muncul dari Barat Islam sebagai pembela,
tetap saja mengalami hambatan oleh nalar baydni dan irfini yang
telah diperbarui oleh al-Ghazali. Tampaknya pengaruh al-
Ghazali di dunia Timur sulit dapat dihilangkan dalam waktu
sekejap. Sekaratnya filsafat di belahan dunia Timur—termasuk

14Muhammad Abid Al-Jabiri, Kritik Kontemporer atas Filsafat Arab-Isiam,
ter. Moch Nur Ikhwan (Yogyakarta: Islamika, 2003), 95-104.

15Al-Jabitd, Bunyab...,159.

16Philip K. Hitti, History of The Arabs (London: MacMillan, 1964), 73.

88 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

Indonesia—khususnya lagi institusi Islam sekaliber IAIN,
sesungeuhnya berimplikasi pada maraknya sikap pesimistis pada
setiap kali terjadi perubahan, termasuk perubahan kiblat kajian
orientalisme dari Timur ke Barat. Jika ini tidak direspons secara
baik, tentu akan menjadi pecundang tersendiri bagi generasi
muda Indonesia dalam melakukan beragam penelitian yang
bernuansa Barat, khususnya lagi generasi muda IAIN sebagai
ujung tombak pengembangan ilmu pengetahuan.

Catatan Akhir

Melalui logika kajian orientalisme yang berkiblat pada Barat-
lah akal mulai dihargai di Timur Islam. Kajian orientalisme
Timur menjadi terbelakang disebabkan kurang menghargai dan
menggunakan akalnya yang disebabkan tersubordinasi oleh teks.
Dunia Barat Islam dan non Islam menjadi maju dan berkembang
karena penghargaan mereka yang tinggi terhadap akal. Sementara
tradisi murni dunia Timur adalah tradisi bayini yang sempat
berkembang pesat dan dijadikan sebagai rujukan awal oleh
masyarakat yang berimplikasi terhadap berkembangnya sikap
fanatisme buta yang selanjutnya berkembang menjadi sikap #uth
claim, pengkafiran, dan pemurtadan.

Lebih jauh dalam perkembanganya, kajian yang dilakukan
sarjana asing (khususnya Barat), seperti bisa diduga, juga sangat
diwarnai ideologi orientalisme, setidaknya sampai berakhirnya
Perang Dunia II. Sehingga kajian tentang Dunia Timur
khususnya tentang Indonesia didominasi para peneliti dan
sarjana Eropa, lebih khusus lagi sarjana Belanda, dan dalam
batas tertentu juga sarjana Inggris dan Perancis. Pada
perkembangan berikutnya barulah muncul sarjana Amerika yang
disusul kemudian oleh Australia dan Eropa lainnya pada masa
pascaPerang Dunia II. Dalam hal ini para sarjana tersebut
menggunakan keahliannya masing-masing dalam mengkaji dan
meneliti Dunia Timur, khususnya Dunia Islam, sehingga

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 89



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

menghasilkan interpretasi yang berbeda tentang dunia Islam,
dikarenakan mereka berasal dari tradisi yang berbeda.

Namun akankah umat Islam hanya menjaga jarak dengan
para orientalis dan memusuhinya dengan tafsiran yang mercka
buat? Dalam hal ini yang terpenting adalah bagaimana umat
Islam (termasuk sivitas akademika IAIN) mampu mencontoh
dan meniru para orientalis dalam melaksanakan penelitian
tentang keadaan sebuah negara dan ajaran agama dikarenakan
mereka juga memberikan andil yang besar terhadap
pengembangan agama dan ilmu pengetahuan. Sedangkan secara
sportif jika ingin mengetahui lebih jauh eksistensi dunia Barat,
kajian mendalam idealnya dilakukan dengan menggunakan kaca
mata ilmiah. Hal tersebut tentu juga dengan pengembangan ilmu
oksidentalisme agar hasilnya nanti bisa objektif dan fair.

Untuk membangun peradaban Islam lewat kajian-kajian
orientalis di IAIN, haruslah banyak berkonsentrasi—dalam
berbagai tulisan—terhadap dunia Barat Islam dan non-Islam
yang telah meletakkan dasar-dasar burhini. Kebudayaan burhaini
adalah kebudayaan yang mengapresiasi akal, pengalaman, dan
indra yang dibuktikan dengan banyaknya menghasilkan ilmu-
ilmu natural serta ilmu-ilmu kemanusiaan. Dengan kata lain,
kebudayaan ini lebih menjadikan manusia sebagai subjek yang
berbeda dengan kebudayaan bayini yang memposisikan manusia
sebagai objek.

Di belahan Barat Islam, kebudayaan burhini mendapat porsi
besar. Sebab dari sinilah dikenal tokoh kritis Ibnu Hazm muncul
yang banyak menggunakan metode kritis terhadap basis-basis
yurisprudensi ketimbang bersikap konformis terhadap teks. Dari
sini pula muncul Ibnu Rusyd dan sosiolog Ibnu Khaldan serta
tokoh penggagas magdsid al-syari‘ah, al-Syatibi. Dari pemikiran
mereka pula seringkali teks ditelanjangi untuk ditemukan makna
sesungguhnya. Sebuah kebudayaan yang tidak berani dilakukan
oleh kebudayaan teks (baydni), sebagaimana ditaksir orientalis.
Artinya untuk memunculkan kembali orang seperti Harun

90 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam

Nasution, Mukhti Ali, perubahan kiblat kajian orientalis
tersebut—tidak semestinya dijadikan kambing hitam bagi
pemurtadan sivitas akademika IAIN— melainkan sebagai wadah
penyambung lidah pemikir-pemikir yang muncul dari IAIN itu
sendiri.

Utamanya, setiap fakultas yang ada mempunyai kurikulum
yang memberikan fokus pada kajian orientalis dan
mempelajarinya secara mendalam sebelum terjadi #uth clain yang
dalam ranah ilmu pengetahuan sebaiknya dihindarkan. Selain itu
sebagai institusi pendidikan agama tinggi, semestinya IAIN
mengembangkan budaya komunikasi, guna melenyapkan
kebiasaan  wisscommunication — antarsesama  civitas  academica,
sebagaimana yang terjadi selama ini. Serta bersikap adil setiap
akan mengambil keputusan dengan menanggalkan referensi diri,
kelompok, dan golongan guna mencapai the will to be together

dalam pengembangan TAIN ke depan. @

Daftar Pustaka

Azyumardi Azra, “Dalam Perspektif Timur: Wacana Akademis
dan ilmiah Pengimbang Orientalisme”, Gatra, 5 Agustus
2000.

Bryan Turner, Teori-teori Sosiologi Modernitas Postmodernitas, tet.
Imam Baehaqi dan Ahmad Baidlowi (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2000).

Thsan Ali Fauzi, “Orientalisme di Mata Orientalis”, Ulumnl
Qunr'an, no. 2 (1992).

F. Budi Hardiman, Menuu Masyarakat Komunikatif (Yogyakarta,
Kanisius, 1993).

Hasan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terbadap Tradisi Barat ter.
M. Najib Buchori (Jakarta: Paramidana, 2000).

Maryam Jamilah, Islam dan Orientalisme: Sebuah Kajian Analitik
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 91



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arab Integrasi Epistemologi Studi Islam

Maxime Rodinson, Muhammad (New York: Random House Inc.,
2002).
Muhammad ‘Abid Al-Jabid, Takwin al-Agl al-‘Arabi (Beirut:
Markaz Dirasah al-Wihdah al-‘Arabiyah, 1989).
, Bunyatu al-‘Aql al-‘Arabi (Beirut: Markaz Dirasah
al-Wihdah al-‘Arabiyah, 1990.
, Knitik Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam, ter.
Moch Nur Ikhwan (Yogyakarta: Islamika, 2003).
Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hidayat (Bandung,
Pustaka, 1985).
A. Muin Umar, Orentalisme dan Studi tentang Islam (Jakarta: Bulan
Bintang, 1978).
William  C.  Placher,  Unapologetic  Theology ~ (Loisville:
Westminster/Jhon Knox, 1989).

92 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	04 Utama XI_Afrrizal.pdf

