


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                
ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Rendra Khaldun Telaah Historis Perkembangan 

Orientalisme Abad XVI-XX  1-26 

Iswahyudi Menyibak Kekerasan Simbolik 

Orientalisme  27-52 

Mutiullah Orientalisme dan Upaya  

Dialog Antarperadaban  53-72 

Afrizal Mengarifi Orientalisme:  
Meretas Jalan ke Arah Integrasi 

Epistemologi Studi Islam  73-92 

Ahwan Fanani Orientalisme, Liberalisme Islam,  
dan Pengembangan Studi Islam  

di IAIN  93-120 

LEPAS 

Miftahul Huda  Membaca Teks Hadis: Antara Makna 

Literal dan Pesan Utama  121-140 

Ismail Thoib Menggagas Reformasi Pendidikan Islam: 

Telaah Filosofis Paradigmatik  141-156 

Abdul Mukti Ro’uf Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia 

Pasca Orde Baru  157-176 

Ahmad Fathan Aniq  Rejection of Perda Zakat in East Lombok: 

Public Criticism on Public Policy  177-
198 

ULAS BUKU 

Fachrizal Halim  Self-Criticism to Arab and Muslim 

Intellectuals  199-212 

INDEKS 

 



Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 73 

MENGARIFI ORIENTALISME: 
MERETAS JALAN KE ARAH INTEGRASI 

EPISTEMOLOGI STUDI ISLAM 

Afrizal
*
 

__________________________________________________ 

Abstract 

Islamic studies taken by orientalists are often suspected as having 
hidden agenda. Main indicator of such agenda, according to Edward W. 
Said, is their biased works on Islam. Regardless to its negative side, honestly 
to say, orientalism has contributed important aspects in Islamic studies in 
terms of establishing approaches and methodologies, and creating new fields 
as branches of Islamic studies. Besides, they do give significant role in 
preservation and maintenance of Muslim intellectual heritage (turâts) such 
as manuscripts. In the context of Islamic studies in IAIN, the raise of 
attention to orientalism studies will gradually balance the hegemony of its 
textual tradition based on Arabs and Persian bayânî and ‘irfânî 
epistemologies with Western sciences that are compatible with burhânî 
epistemology. The balance hopefully would be a kind of Islamic studies that 
more historical and inclusive in nature, analyzing any problem not only from 
religious but scientific perspective as well. 

Keywords Oriental, al-Turâts, Orientalisme, Oksidentalisme, 
Orientalis, Hegemoni. 

______________ 

DUNIA Timur (oriental) dalam pengertian luas memang tidak 
secara eksplisit menyangkut dunia muslim. Bahkan dalam 
penggunaannya, oriental mengacu pada tiga wilayah besar 
geografis dan kebudayaan dunia Timur. Pertama, wilayah 

                                                 
*Penulis adalah alumnus Program Magister Pascasarjana UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta. e-mail: africoe@yahoo.com 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

74  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

geografis dan kebudayaan Asia Timur (sinized) yang mencakup 
China, Jepang, dan Korea. Kedua, wilayah geografis dan 
kebudayaan India (indianized) yang mencakup India, Pakistan, 
Bangladesh, dan Srilangka. Ketiga, wilayah geografis dan 
kebudayaan muslim. Baik dalam kajian Edward W. Said dan 
sarjana muslim lainnya, orientalisme mengacu kepada pengertian 
ketiga wilayah tersebut dan dunia muslim.1 

Secara politis, penelitian, kajian, dan pandangan Barat 
tentang dunia muslim, secara eksplisit bertujuan untuk 
mewujudkan dominasi dan hegemoni politik. Karenanya, 
orientalisme diasumsikan mengabdi kepada kepentingan politik 
kolonialisme Eropa untuk menguasai wilayah-wilayah muslim 
(Dâr al-Islâm).  

Kolonialisme Eropa tak bisa lain berkaitan dengan 
kepentingan ekonomi sekaligus juga kepentingan agama. Semua 
kepentingan dan motif orientalis yang ―dibungkus‖ dengan 
wacana ilmiah dan akademis, sebagaimana dalam pandangan 
Said, secara implisit cenderung bersifat rasis. Hal ini tercermin 
dari slogan Eropa (Barat umumnya) ―mission civilatric―, atau ‖misi 
pembudayaan‖ terhadap dunia Timur yang kerap diartikan dunia 
yang terbelakang, untuk tidak menyebut primitif.  

Anehnya, para orientalis Barat kontemporer juga mengakui 
adanya motif-motif tersembunyi pada teman-teman mereka 
sepanjang abad. Maxime Radinson, seorang orientalis Perancis, 
dalam bukunya yang berjudul Mohammad, mengakui adanya 
motif-motif tertentu para penulis Barat, meskipun ia dengan 
cerdik mengecualikan dirinya dari kategori ini. Radinson secara 
terbuka mencela al-Qur‘an sebagai kitab suci, meskipun ia 
mengatakan bahwa dirinya menghormati keyakinan orang Islam 
tersebut, serta menambahkan: ‖tetapi saya tidaklah termasuk 
kategori itu, dan saya tidak ingin terjebak seperti apa yang telah 

                                                 
1 Maxime Rodinson, Muhammad (New York: Random House, Inc., 

2002), 351. 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 75 

dilakukan orientalis, pada ungkapan-ungkapan yang samar untuk 
menyembunyikan kelicikan saya.‖2  

Sekarang jika dilihat kritik keras Said yang sedikit 
menghunjam dari beberapa tulisannya, tentu sangat 
mengguncangkan orientalis. Perdebatan panas yang terjadi 
pertama-tama tentu saja menyangkut motif-motif di balik 
orientalisme itu. Hasilnya menurut Said tentang kajian mereka, 
tidak bisa lain kecuali tidak objektif dan mengandung bias atau 
‖distortion‖. Karena itu, kajian-kajian yang objektif, tidak 
mengandung bias dan distortion, hanya bisa dihasilkan from within, 
yaitu dilakukan sarjana, peneliti, atau kalangan yang berasal dari 
dalam tradisi sendiri. Hal ini karena mereka lebih bisa 
memahami serta mengapresiasi warisan dan tradisi mereka, 
ketimbang orang di luar tradisi tersebut. Sebab, hasil kajian 
mereka, baik dalam bentuk penelitian secara langsung maupun 
melalui bacaan ilmiah, di mana hal tersebut bisa lebih objektif 
dan ‖fair‖ dibandingkan dengan kajian dan penelitian orientalis, 
menurut Said. Hal tersebut juga disebabkan orientalis tidak 
memahami kondisi yang sebenarnya tentang dunia Timur itu 
sendiri. Benarkah beberapa statemen di atas yang lebih melihat 
perbedaan latar belakang sosial kultural seseorang, serta di mana 
mereka dilahirkan, ketimbang objektivitas ilmu pengetahuan 
yang melekat pada mereka? Inilah sepenggal tulisan yang 
mencoba membedah persoalan tersebut.  

Argumen terakhir di atas tidaklah sepenuhnya benar, di mana 
memang betul sarjana atau peneliti from within lebih mungkin 
memiliki simpati dan apresiasi terhadap subjek kajiannya, tetapi 
hal ini tidak menjadi jaminan bahwa mereka akan menghasilkan 
kajian yang objektif dan tidak bias. Yang sering terjadi justru 
latar belakang ini menjadi handicap (semacam halangan) bagi 
banyak di antara mereka untuk menghasilkan kajian-kajian yang 
objektif. Sebab, banyak di antara sarjana dan peneliti from within, 

                                                 
2Ibid., 351. 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

76  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

justru tergelincir menjadi tidak objektif karena tidak mampu 
mengambil jarak atau tidak terlibat terhadap subjek kajian yang 
merupakan tradisi sendiri. Hasilnya, mereka tidak mau bersikap 
analitis dan kritis terhadap kajian dimaksud. Jika tidak bias, 
sedikitnya hasil kajian mereka bisa lebih merupakan apologi dan 
pembelaan belaka yang dibungkus dengan teori-teori ilmiah. 
Sementara beberapa orientalis telah jauh melangkah dengan 
mencoba melakukan penelitian, baik terhadap tradisi sendiri 
maupun tradisi luar mereka dengan menanggalkan apologi dan 
sentra tradisi secara subjektif. 

Melacak Realitas 

Harus diakui bahwa dunia sekarang adalah dunia post-
modernisme atau dunia kontemporer, yang di dalamnya penuh 
dengan nilai multikultural dan multireligius yang disertai dengan 
ketatnya persaingan globalisasi yang begitu cepat berubah. 
Andaikan masih ada sivitas akademika, khususnya IAIN yang 
berpikir dan berpandangan era klasik―single entity atau isolated 
entity, tentu mereka akan ketinggalan kereta yang dikarenakan 
kesalahan mereka sendiri.  

Sebab dari beberapa asumsi yang muncul belakangan ini di 
perguruan tinggi sekelas IAIN tentang arah kajian orientalisme, 
penulis ingin menegaskan bahwa perubahan bentuk dan arah 
kajian orientalisme yang semula berkiblat pada dunia Arab, 
kemudian berpaling pada dunia Barat adalah babak awal untuk 
mengantarkan (IAIN) ke gerbang yang amat kompleks. Artinya 
perubahan ini secara ilmu pengetahuan, setidaknya perlu 
mendapatkan perhatian penuh oleh semua pihak. Sebab, tanpa 
perubahan, IAIN akan tetap ―mandul‖ dengan hegemoni 
teksnya. Sedikit agak inklusif, di mana penulis berasumsi dengan 
perubahan kiblat dari Arab (Muslim) pada Barat, IAIN akan 
mencatat sejarahnya sendiri dalam pergulatan kompetisi dunia 
yang semakin canggih, khususnya kompetisi dalam bidang 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 77 

penelitian dan pendidikan ilmu orientalisme serta epistemologi 
Islam. 

Secara positif dapat dimaknai bahwa dengan banyaknya 
kajian orientalisme di IAIN yang berkiblat pada dunia Barat, 
maka berarti secara perlahan IAIN akan bisa menyeimbangkan 
hegemoni budaya teksnya yang diwariskan oleh dunia Arab lewat 
–meminjam istilah ‘Âbid al-Jâbirî- epistemologi bayânî dan 
epistemologi irfânî dari Persia. Artinya lewat kajian orientalisme 
Barat, IAIN sebagai perguruan tinggi Islam Indonesia tidak lagi 
dan hanya bersentuhan dengan ilmu-ilmu orientalis dalam kajian 
Timur Islam yang normatif, tetapi sudah bersentuhan dengan 
ilmu orientalis Barat yang secara sederhana bermakna historis 
dan inklusif. Hal tersebut di samping mempermudah 
pemahaman sivitas akademika terhadap dunia mereka sendiri, 
juga sebagai pandangan objektif dalam melihat setiap 
permasalahan dengan kaca mata ilmiah. Hal tersebut juga 
sebagai modal mempertemukan semua unsur dalam bentuk 
interconnected entities. Artinya dengan banyak kajian orientalis yang 
berkiblat pada Barat tersebut, bagi sivitas akademika IAIN akan 
menjadi being process tersendiri bagi pengembangan ilmu 
pengetahuan dalam ranah ilmu yang dikaji secara internal, 
ketimbang melulu mencontek dan menerima secara taklid dan 
bersikap pasrah diri. 

Menuju Studi Islam yang Mencerahkan 

Terjadinya perubahan kiblat pada kajian-kajian yang 
dilakukan orientalis, pada dasarnya hal tersebut bukanlah 
―pemurtadan‖, ―pengkafiran‖ atau ―pembodohan‖ sebagaimana 
yang banyak dilansir sarjana belakangan ini. Harus diakui dan 
disadari bahwa orientalisme tidak hanya memiliki sisi negatif 
yang ‖menjengkelkan‖, sebagaimana dikritik oleh Said dan 
sarjana muslim lainnya. Jika dikaji secara objektif, kajian 
orientalisme telah memberikan banyak sumbangan kepada kajian 
Islam dan dunia muslim pada umumnya, yaitu; pertama, 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

78  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

orientalisme memberikan kontribusi besar dalam pendekatan 
(approaches) dan metodologi (metholodogy) dalam kajian Islam dan 
dunia muslim. Kedua, orientalisme juga memberikan kontribusi 
signifikan dalam penyelamatan (preservation) dan pemeliharaan 
(maintenance) warisan (al-turâts) intelektual muslim berupa naskah-
naskah penting (manuscripts). Bahkan sarjana Barat atau orientalis 
tersebut berperan penting dalam memulihkan kembali warisan 
intelektual tersebut, dengan melakukan usaha-usaha filologis. 
Ketiga, para sarjana Barat (orientalis) juga telah membuka bidang-
bidang baru dalam kajian tentang Islam dan dunia muslim. 

Lebih dari itu, dalam kritikan Said terdapat dorongan bagi 
kalangan sarjana Muslim untuk mengembangkan sebuah ilmu 
baru yang disebut dengan oksidentalisme. Dengan ilmu ini, 
mereka bertujuan menggali dan mengungkapkan dunia Barat 
berdasarkan perkembangan berbagai aspek kehidupan Barat itu 
sendiri yang bisa dipandang sebagai counter knowledge bagi 
orientalisme. 

Tetapi harus diakui, sejak gagasan tentang oksidentalisme 
dalam bahasa Arab disebut ―al-istighrâb‖, yang mulai menemukan 
momentumnya menjelang akhir 1980-an, hemat penulis belum 
banyak kemajuan signifikan yang berhasil dicapai. Artinya kajian 
dan wacana oksidentalisme yang berkembang lebih berpusat dan 
terfokus pada aspek pemikiran dan filsafat Barat, sebagaimana 
terlihat dalam karya Hassan Hanafî pada catatan pengantar ilmu 
oksidentalisme yang merupakan sumbangan penting ke arah 
oksidentalisme.3 

Jika oksidentalisme merupakan sebuah wacana akademis dan 
ilmiah pengimbang orientalisme (bukan sebagai lawannya seperti 
dalam pandangan Kamarudin Hidayat), maka cakupan kajiannya 
sudah sepatutnya tidak terbatas hanya pada bidang filsafat dan 
pemikiran. Seperti juga orientalisme, wacana oksidentalisme 
                                                 

3 Untuk lebih lengkap tentang oksidentalisme, lihat Hassan Hanafi, 
Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat, ter. M. Najib Buchori (Jakarta: 
Paramadina, 2000).  



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 79 

mestilah mencakup kajian dalam bidang antropologi, etnologi, 
sosiologi, politik, ekonomi, sejarah, dan sebagainya. Tanpa 
cakupan ―multidiscipliners‖ seperti itu, oksidentalisme akan bisa 
gagal menjadi wacana akademis dan ilmiah untuk memahami 
dunia Barat, seperti yang dilakukan orientalis.  

Dalam hal ini oksidentalisme sudah seharusnya mengkaji dan 
menganalisis segala fenomena yang diinginkan dengan 
menggunakan metode yang setidak-tidaknya sama dengan yang 
dilakukan dalam kajian orientalisme. Kalau tidak bisa lebih, 
sekurang-kurangnya sama, agar apa yang dimaksud bisa tercapai 
dengan hasil yang memuaskan dan objektif. 

Secara sederhana oksidentalisme dapat didefinisikan sebagai 
paham, pengetahuan, atau pandangan dunia timur tentang 
Eropa, Amerika, atau Barat pada umumnya. Atau lebih 
khususnya, oksidentalisme berarti pandangan dan pengetahuan 
dunia Islam tentang dunia Barat.4 

Istilah oksidentalisme sebagai istilah maupun wacana 
akademis baru muncul paling ―banter‖ sejak awal dasawarsa 
1980-an. Kemunculannya berkaitan erat dengan penerbitan buku 
yang berjudul ―Orientalism‖ karya Edward W. Said, 5  di mana 
karya ini segera menyulut kehebohan dan kontroversi di 
lingkungan dunia akademis Barat yang biasa disebut sebagai 
kaum orientalis. Lebih lanjut, sendi-sendi orientalisme bisa 
goyah karena argumen-argumen yang dikemukakan Said. Inilah 
output yang harus diambil oleh sivitas akademika IAIN dalam 
meneliti semua aspek yang menyangkut ilmu pengetahuan, 
budaya, politik, ekonomi, dan semisalnya. Bukan bergegas 
melakukan truth claim melalui pernyataan kafir dan murtad, 
karena di samping klaim semacam ini cukup memalukan, juga 

                                                 
4Lihat Komaruddin Hidayat, ―Oksidentalisme: Dekonstruksi terhadap 

Barat‖, dalam ibid., xiii-xx. 
5 Lihat Edwar W. Said, Orientalism: Western Conception of the Orient 

(London: Penguin, 1991). 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

80  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

berarti melakukan pembodohan terhadap generasi muda 
Indonesia, khususnya sivitas akademika IAIN. 

Sebagai ilustrasi terhadap analisis orientalisme tersebut, sebut 
saja rasionalisme dan empirisme sebagai epistemologi dominan 
yang diusung dunia modern belakangan ini banyak menuai 
kecaman. Kecaman itu muncul disebabkan karena dunia modern 
diasumsikan gagal membebaskan manusia dari kungkungan luar 
dirinya. Abad modern yang membawa visi dan misi awal 
membebaskan manusia dari determinasi alam dan mitologi serta 
mengubah peran objek menjadi subjek, ternyata justru 
menjerumuskan manusia dalam kubangan hegemoni lain. 
Manusia terjebak—meminjam bahasa Karl Marx—dalam 
―fetisisme komoditi‖ (rasa cinta berlebihan terhadap komoditi 
dan hanya terpuaskan oleh komoditi itu). 

Pada saat kritik melimpah dan bertubi-tubi itulah Juergen 
Habermas muncul sebagai penerus sekaligus pembaru ide 
Frankfurt Schule, dalam arti menerima kritik itu sambil 
meluruskan kesalahan dunia modern. Cacat-cacat modernisasi 
dalam bentuk totalitarianisme, hilangnya makna, dan animie, 
menurutnya disebabkan karena pemiskinan rasionalisme Barat 
pada paradigma filsafat kesadaran tersebut. Cacat-cacat ini bisa 
diatasi dengan melanjutkan proyek modernitas dalam wawasan 
dan kawasan rasio komunikatif. 6  Komunikasi inklusif dan 
mengedepankan penelitian secara ilmiah dan objektif adalah 
bentuk awal menerobos kebobrokan modernisme tersebut. 

Secara sederhana, hal inilah yang belum dilakukan oleh para 
sarjana muslim atau peneliti Islam, khususnya IAIN untuk 
mengelaborasi dan mengintimasi setiap permasalahan yang 
muncul kepermukaan, termasuk kajian orientalisme yang telah 
mengalami pergeseran arah kiblat kajian keislaman tersebut, 
bahkan sering dijadikan kambing hitam bagi mereka yang tidak 

                                                 
6 F. Budi Hardiman, Menuju Masyarakat Komunikatif (Yogyakarta: 

Kanisius, 1993), xiv. 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 81 

mengerti permasalahannya secara saksama. Yang terjadi malah 
adanya ―kebablasan‖ truth claim. 

Semenjak kebudayaan yang berkembang berada di bawah 
kajian orientalis yang berafiliasi pada Arab, IAIN selalu 
diidentikkan dan didominasi oleh kebudayaan teks. Semacam 
kebudayaan yang dikonstruksi oleh sebuah pandangan dunia 
yang berpusat pada otoritas Tuhan melalui teks kitab suci. Maka 
yang terjadi adalah terkesan ―membela teks‖.7 Bagian inilah yang 
disebut al-Jâbirî sebagai akibat implikasi nalar bayânî, salah satu 
nalar yang menjadikan ilmu bahasa Arab sebagai tema 
sentralnya. Pada konteks ini, bahasa bukan sekedar sebagai alat 
komunikasi atau sarana berpikir melainkan lebih dari itu, yaitu 
suatu wadah yang membatasi ruang lingkup pemikiran. Inilah 
yang dimaksud dengan hegemoni epistemologi yang 
berkembang di IAIN—yang diasumsikan memiliki ―status 
sosial‖ dengan kiblat menghadap Barat. Pada dasarnya hegemoni 
tersebut dapat dilepaskan dengan mengembangkan budaya/nalar 
burhânî guna mempertajam pondasi epistemologi dan khazanah 
baru IAIN, terkhusus dalam kajian orientalisme. Hal ini berarti 
bahwa dalam melakukan kajian orientaliasme yang berkiblat 
pada Barat, sudah semestinya lembaga IAIN (khususnya sivitas 
akademikanya) menggunakan nalar burhânî guna menghindari 
truth claim dan menemukan arti sesungguhnya dari maksud kajian 
orientalis.  

Di samping nalar bayânî yang berkembang dan 
menghegemoni sivitas akademika IAIN, oleh orientalis juga 
dikembangkan penggunaan nalar irfânî, semacam nalar yang 
sama sekali berbeda vis a vis dengan nalar bayânî. Jika nalar bayânî 
lebih memfokuskan pada zahir teks, maka irfânî menekankan 
pada bathinnya, sebuah pengetahuan yang diperoleh melalui 
kasyf atau ilhâm dan hal-hal yang bersifat esoterik. Jika nalar 

                                                 
7 Muhammad ‗Abid Al-Jâbirî, Takwîn al-Aql al-‘Arabî (Beirut: Markâz 

Dirâsah al-Wihdah al-‗Arabiyah, 1989), 76. 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

82  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

bayânî merupakan nalar murni sekaligus kekhasan dunia Islam, 
maka nalar irfânî merupakan adopsian dari tradisi praIslam 
semisal Neo-Platoniasme. 

Dari perspektif di atas dapat digambarkan bahwa di satu sisi 
kebudayaan adalah sistem nilai, karena itu, dengan sendirinya 
akan mempengaruhi individu dan sebaliknya. Di sisi lain kajian 
orientalisme yang sudah mengakar dan ‖mendarah daging‖ juga 
merupakan suatu sistem nilai yang secara tidak langsung juga 
mempengaruhi individu. Proses interaksi sistem nilai budaya 
kajian orientalisme antara konsep Timur dan konsep Barat 
dalam mempengaruhi individu tanpa dapat dihindari akan 
menimbulkan gesekan atau tarik menarik satu sama lainnya. Hal 
ini akan terlihat jelas bila keduanya sudah menyentuh pada level 
sosio-kultural dan politik. Hal ini terlihat dalam bagan di bawah 
ini: 

 

 
 
Dari bagan tersebut, proses take and give dalam kebudayaan 

sangat erat kaitannya dengan sejauh mana manusia yang 
berproses dapat mengendalikannya dengan baik dan saling 
terbuka guna menjadikan arah penelitian dan kajian orientalisme 
sebagai pusat budaya yang bersahabat, akomodatif, dan kreatif. 

Truth Claim 
Tradisional 

Bayânî 
Status Quo 
Subjektif 
Apologi 

Inklusif 
Rasional 
 Burhânî 

 Demokratis 
 Objektif 
 Adaptif 

Being Qua Process 

Budaya Timur 
Islam 

Barat Islam 
dan Barat Eropa 

Orientalisme 
Individu 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 83 

Secara kasat mata, orientalisme memang bertentangan dengan 
budaya ketimuran.  

Namun dalam kenyataannya tidaklah demikian, karena pada 
esensinya kebudayaan didasarkan pada ajaran bahwa ―alam‖ 
harus dijadikan guru. Artinya, dalam melakukan sebuah 
penelitian dan kajian kebudayaan terdapat muatan nilai yang 
mengandung firman Tuhan, bahwa alam mengungkapkan 
beberapa rahasia-Nya kepada siapa saja yang mampu 
menerjemahkan secara tepat. Inilah output inklusif yang harus 
diluncurkan oleh sivitas akademika IAIN sebagai perguruan 
tinggi Islam Indonesia dalam mempertajam paradigma berpikir 
ke depan. Hal ini mutlak mendapat perhatian ‖ekstra‖ dari 
semua pihak, terlebih dari para ‖decision maker‖ yang 
menghendaki adanya perubahan kualitas lulusan IAIN. 

Mengapa dikatakan demikian? Dalam rangka menjawab 
pertanyaan mendasar ini, hemat penulis perlu dicermati konsep 
al-Jâbirî tentang realitas keterputusan epistemologi pemikiran di 
dunia Islam, sejak zaman pertengahan hingga kini. Peta 
peradaban atau pemikiran Islam secara geografis terbagi menjadi 
dua wilayah. Pertama adalah wilayah Timur yang meliputi Persia, 
Mesir, Irak, Syiria, dan Khurasan dengan tokoh-tokohnya yang 
muncul adalah Ibnu Sinâ, al-Farâbî dan al-Ghazâlî. Kedua adalah 
wilayah Barat yang meliputi Maroko dan Andalusia (Spanyol) 
dengan tokohnya yang terkenal Ibnu Rusyd, Ibnu Hazm, dan 
Ibnu Khaldûn. Dua wilayah ini bagi al-Jâbirî telah mengalami 
sebuah al-qath’iyyah al-istimulûjia (keterputusan epistemologis). 8 
Epistemologi bayânî dan irfânî di Timur dan epistemologi burhânî 
di Barat.  

Kebudayaan Timur, akibat dua epistemologi di atas, 
mengalami kevakuman dan hanya mengulang-ulang, tidak 
produktif, dan selalu konsumtif. Terlebih nalar irfânî yang hanya 

                                                 
8Muhammad ‗Âbid al-Jâbirî, Bunyatu al-‘Aql al-‘Arabî (Beirut: Markâz 

Dirâsah al-Wihdah al-Arabiyah, 1990), 275.  



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

84  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

mengurusi wilayah personal serta acuh akan persoalan sosial. Hal 
ini kontras dengan wilayah Barat, di mana perkembangan ilmu 
sangat maju, filsafat berkembang pesat, dan produktivitas selalu 
muncul. Hemat penulis inilah persoalan fundamental yang harus 
diperhatikan oleh pejabat penting IAIN. Hal ini setidaknya 
dilakukan dengan cara memperkenalkan kepada fakultas-fakultas 
yang selama ini dianggap tidak bersentuhan dengan kajian 
kebudayaan Barat Islam sehingga tidak hanya mengkonsumsi 
pemikiran al-Ghazâlî secara literal dan eksklusif. 

Implikasi terhadap Kajian Keilmuan IAIN  

Kembali pada persoalan epistemologi, di mana jika 
Habermas menawarkan rasio komunikatif secara sejajar 
antarsubjek dengan tanpa dominasi dari yang lain, maka John 
Rawls dalam bukunya A Theory of Justice mengusulkan pentingnya 
the original position untuk menciptakan keadilan. 9  Singkatnya, 
seseorang mesti meninggalkan referensi dirinya dalam 
memutuskan sesuatu terutama dalam men-set up masyarakat. 

Dalam hal ini siapa pun yang menjadi pengambil kebijakan 
(policy maker) ke depan di lingkungan IAIN haruslah bisa men-set 
up masyarakat kampus secara adil dengan mengutamakan 
―sumpah‖ mengutamakan kepentingan umum di atas 
kepentingan pribadi dan golongan.  

Baik Habermas maupun Rawls mengakui adanya standar 
objektif dalam mengevaluasi cara suatu masyarakat dididik dan 
dibentuk. Ada moral universal dalam semua waktu dan setiap 
masyarakat. Jika Habermas menyebutnya ideal speech situation 
maka John Rawls menamainya dengan original position. Habermas 
seperti yang diakui sendiri, sedang mempertahankan gagasan 
bahwa setiap masyarakat dan semua waktu ada dasar universal 
dari institusi moral. Sementara John Rawls mengaku telah 

                                                 
9William C. Placher, Unapologetic Theology (Loisville: Westminster/John 

Knox, 1989), 81. 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 85 

menemukan titik Archimedes untuk menilai keadilan sistem 
sosial.10 

Paling tidak ada dua hal menarik mengutip teori Placher 
dalam membicarakan Habermas yang sekaligus sebagai refleksi 
dan kontribusi penulis atas perubahan kiblat kajian orientalis di 
IAIN secara keseluruhan. Pertama, Habermas ingin 
mempertahankan nilai-nilai ideal enlightenment sebagai benteng 
terhadap serangan-serangan neokonservatif kontemporer. Sebab 
kelompok tersebut sangat gencar muncul pada tahun 80-an, di 
antara mereka tokohnya adalah Jean Baudrillard, Jean-Francois 
Lyotard, Arthur Kroker, Marilousuise Kroker, dan David Cook. 
Mereka menuduh bahwa transformasi historis yang menjadi ciri 
khas modernisme mutakhir secara progresif telah merongrong 
dasar-dasar yang paling pokok dari teori kritis dan sumber 
teori.11  

Pada saat inilah Habermas menampakkan atau menampilkan 
dirinya sebagai penjaga dan penyelamat ―proyek modernitas‖. 
Kedua, dalam membincangkan Habermas, oleh karena usahanya 
dalam mempertahankan modernitas berdasarkan analisis 
presupposisi komunikasi, di mana dalam setiap komunikasi pasti 
selalu membutuhkan pihak lain. Artinya dalam mengemban 
amanah sebagai policy maker di lingkungan IAIN, maka alternatif 
terbaik ke depan adalah mengembangkan komunikasi dalam 
setiap pengambilan keputusan dengan melibatkan seluruh sivitas 
akademika, tanpa pandang latar belakang status sosial yang 
sekaligus menghilangkan sifat miss communication antarfakultas 
yang ada. Dalam konteks menjaga proyek perluasan dan 
perubahan kajian orientalisme tersebut, idealnya segala sesuatu 
ditempatkan secara proporsional, baik dalam bentuk mendidik 
staf administratif, termasuk upaya pengembangan epistemologi 
inklusif. 
                                                 

10Ibid, 75.  
11 Bryan Turner, Teori-teori Sosiologi Modernitas Postmodernitas, ter. Imam 

Baehaqi dan Ahmad Baidlowi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 149.  



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

86  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Sebagai contoh dari cara kerja ideal speech situation Habermas 
dalam the values of classificationitu adalah dengan mengajukan 
pertanyaan mendasar; 12 apakah kajian orientalis itu salah? Jika 
seseorang menjawab ―ya‖ dengan alasan dilarang oleh Tuhan 
(alasan agama), berarti orang tersebut masih berada pada 
moralitas tingkat bawah. Tetapi jika menjawab ―belum tentu 
salah‖ dengan alasan jika tidak ingin disalahkan orang lain, maka 
jangan terburu-buru menyalahi orang lain atau melakukan truth 
claim. Dengan logika sederhana, jika tidak ingin disakiti orang 
lain maka jangan pernah menyakiti orang lain. Tentu jawaban 
kedua inilah yang mengandung nilai moral tingkat tinggi yang 
menggunakan prinsip moral universal.  

Inilah persoalan output yang dihasilkan lembaga IAIN selama 
ini, di mana dosen, mahasiswa, dan alumni hanya mengetahui 
aspek ―normativitas‖ agama, tetapi ―kering‖ dalam memahami 
aspek historisitas agama sendiri, lebih-lebih historisitas agama-
agama lain. Hal yang amat sulit lagi dilerai andaikan terjadi jalin 
berkelindan antara satu epistemologi dengan epistemologi lain, 
dalam arti seringnya tidak menggunakan bantuan metodologi 
yang digunakan oleh ilmu pengetahuan umum yang acapkali 
berdiri sendiri-sendiri. Dengan perubahan kiblat kajian orientalis 
di IAIN, maka dengan berangsur-angsur model berpikir 
apologetik melalui alasan agama secara kaku dalam memandang 
berbagai persoalan akan segera lenyap dengan menggunakan 
model interconnected entities.  

Sedangkan persoalan justice (keadilan) yang diluncurkan oleh 
John Rawls, menurutnya agar pembuat aturan masyarakat 
mampu mencipta keadilan, maka ia harus memiliki sifat yang 
disebut oleh Placher dengan the veil of ignorance. 13  Artinya 
pembuat keadilan tidak mengerti dia akan menjadi apa sehingga 
keputusan yang diambil steril dari referensi-referensi 

                                                 
12Placher, Unapologetic…, 86.  
13Ibid.  



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 87 

kepentingan. Inilah yang disebut Rawls dengan the original position. 
Dalam konteks ini, para pejabat penting IAIN mesti dapat 
melepaskan ―baju‖ kepentingan pribadi, kelompok, maupun 
golongan guna mencapai the will to be together bagi pengembangan 
kajian orientalisme dan kemajuan IAIN ke depan. Tanpa the will 
to be together, IAIN akan tetap mandul, yang hanya mampu 
menyelenggarakan pendidikan formalitas semata dengan 
mengkonsumsi kajian orientalisme budaya Timur (Arab) yang 
bercorak fanatisme dan bersikap egoistik. Pada dasarnya 
persoalan perubahan arah kiblat kajian orientalis di IAIN 
merupakan persoalan bagaimana setiap orang yang berada di 
dalamnya terlibat langsung dalam menyelesaikan berbagai 
permasalahan dan ikut ambil bagian dalam mengembangkannya.  

Jika logika inklusif dari pengembangan budaya kajian 
orientalisme tidak diklaim sebagai pemurtadan dan pengkafiran, 
maka implikasi dari pola pemikiran tersebut tidak hanya sebatas 
tingkat individual tapi juga berdampak secara kolektif, baik 
sewaktu menjadi mahasiswa IAIN—apalagi setelah menyandang 
gelar sarjana alias telah menjadi alumni IAIN. Secara konkret 
sudah semestinya para pejabat penting IAIN memikirkan 
penambahan kurikulum pada semua fakultas yang memberikan 
kajian orientalisme dan filsafat corak atau model kebudayaan 
Barat Islam—sekaligus memperkenalkan kebudayaan Barat 
centrist, yang tidak hanya bersifat formalitas.  

Dengan pemberian kajian semacam itu, tentu mahasiswa 
akan mempelajari dan mengerti model hermeneutika Martin 
Heidegger dan Gadamer, atau pemikiran filsuf produktif lainnya. 
Dalam pandangan al-Jâbirî, perbedaan dua kebudayaan itu 
setidaknya dipengaruhi oleh dua hal. Pertama, di Barat tidak ada 
hambatan kultural yang mempertentangkan antara konsep akal 
dan wahyu. Kedua, tidak adanya warisan praIslam (tidak ada 
struktur kebudayaan yang mapan). Dengan dua alasan ini, kajian 
orientalisme Barat mempunyai kemerdekaan dalam 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

88  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

intelektualisme dibandingkan Timur.14 Akal dan wahyu sebagai 
prototype ilmu pengetahuan di lingkungan IAIN selama ini 
bagaikan ―musuh bebuyutan‖ yang selalu didominasi oleh 
wahyu. Hal ini disebabkan kebanyakan mahasiswa IAIN berasal 
dari kalangan pesantren—yang nota bene amat sarat dengan 
nuansa teksnya—maka dimungkinkan dengan perubahan arah 
kiblat ini, mahasiswa IAIN nantinya tidak hanya mengerti 
konsep fiqh kiai, tapi juga memahami hasil penelitian orientalis 
tentang budaya Islam. 

Jika diperhatikan secara historis, di Timur sebenarnya pernah 
berkembang pemikir seperti al-Kindî, al-Farâbî, dan Ibnu Sinâ, 
bahkan dari tangan merekalah filsafat Aristoteles dikenal. Hal 
yang amat disayangkan pada proses perkembangan selanjutnya 
mereka terpengaruh oleh tradisi hermeneutis berupa paham 
emanasi. Dalam bahasa al-Jâbirî mereka terperosok dalam aql 
mustaqîl, yaitu sebuah nalar yang berangkat dari kajian yang 
sangat menghargai akal tetapi akhirnya mereka skeptis terhadap 
kemampuan akal.15  

Sikap skeptis inilah yang harus dicabut oleh sivitas akademika 
IAIN dengan mengelaborasi lebih dalam setiap kajian yang akan 
dipaparkan. Sebab dalam pandangan orientalis, filsafat di Timur 
benar-benar mengalami ―sekarat‖ ketika al-Ghazâlî 
menyerangnya dengan Kitab Tahâfut al-Falâsifah. Dalam penilaian 
Philip K. Hitti, magnum opus al-Ghazâlî tersebut sesungguhnya 

telah menempatkan umat Islam dalam tidur yang panjang.
16

 
Walaupun Ibn Rusyd muncul dari Barat Islam sebagai pembela, 
tetap saja mengalami hambatan oleh nalar bayânî dan ‘irfânî yang 
telah diperbarui oleh al-Ghazâlî. Tampaknya pengaruh al-
Ghazâlî di dunia Timur sulit dapat dihilangkan dalam waktu 
sekejap. Sekaratnya filsafat di belahan dunia Timur—termasuk 

                                                 
14Muhammad Abid Al-Jabiri, Kritik Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam, 

ter. Moch Nur Ikhwan (Yogyakarta: Islamika, 2003), 95-104.  
15Al-Jâbirî, Bunyah…,159.  
16Philip K. Hitti, History of The Arabs (London: MacMillan, 1964), 73. 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 89 

Indonesia—khususnya lagi institusi Islam sekaliber IAIN, 
sesungguhnya berimplikasi pada maraknya sikap pesimistis pada 
setiap kali terjadi perubahan, termasuk perubahan kiblat kajian 
orientalisme dari Timur ke Barat. Jika ini tidak direspons secara 
baik, tentu akan menjadi pecundang tersendiri bagi generasi 
muda Indonesia dalam melakukan beragam penelitian yang 
bernuansa Barat, khususnya lagi generasi muda IAIN sebagai 
ujung tombak pengembangan ilmu pengetahuan. 

Catatan Akhir 

Melalui logika kajian orientalisme yang berkiblat pada Barat-
lah akal mulai dihargai di Timur Islam. Kajian orientalisme 
Timur menjadi terbelakang disebabkan kurang menghargai dan 
menggunakan akalnya yang disebabkan tersubordinasi oleh teks. 
Dunia Barat Islam dan non Islam menjadi maju dan berkembang 
karena penghargaan mereka yang tinggi terhadap akal. Sementara 
tradisi murni dunia Timur adalah tradisi bayânî yang sempat 
berkembang pesat dan dijadikan sebagai rujukan awal oleh 
masyarakat yang berimplikasi terhadap berkembangnya sikap 
fanatisme buta yang selanjutnya berkembang menjadi sikap truth 
claim, pengkafiran, dan pemurtadan. 

Lebih jauh dalam perkembanganya, kajian yang dilakukan 
sarjana asing (khususnya Barat), seperti bisa diduga, juga sangat 
diwarnai ideologi orientalisme, setidaknya sampai berakhirnya 
Perang Dunia II. Sehingga kajian tentang Dunia Timur 
khususnya tentang Indonesia didominasi para peneliti dan 
sarjana Eropa, lebih khusus lagi sarjana Belanda, dan dalam 
batas tertentu juga sarjana Inggris dan Perancis. Pada 
perkembangan berikutnya barulah muncul sarjana Amerika yang 
disusul kemudian oleh Australia dan Eropa lainnya pada masa 
pascaPerang Dunia II. Dalam hal ini para sarjana tersebut 
menggunakan keahliannya masing-masing dalam mengkaji dan 
meneliti Dunia Timur, khususnya Dunia Islam, sehingga 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

90  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

menghasilkan interpretasi yang berbeda tentang dunia Islam, 
dikarenakan mereka berasal dari tradisi yang berbeda. 

Namun akankah umat Islam hanya menjaga jarak dengan 
para orientalis dan memusuhinya dengan tafsiran yang mereka 
buat? Dalam hal ini yang terpenting adalah bagaimana umat 
Islam (termasuk sivitas akademika IAIN) mampu mencontoh 
dan meniru para orientalis dalam melaksanakan penelitian 
tentang keadaan sebuah negara dan ajaran agama dikarenakan 
mereka juga memberikan andil yang besar terhadap 
pengembangan agama dan ilmu pengetahuan. Sedangkan secara 
sportif jika ingin mengetahui lebih jauh eksistensi dunia Barat, 
kajian mendalam idealnya dilakukan dengan menggunakan kaca 
mata ilmiah. Hal tersebut tentu juga dengan pengembangan ilmu 
oksidentalisme agar hasilnya nanti bisa objektif dan fair. 

Untuk membangun peradaban Islam lewat kajian-kajian 
orientalis di IAIN, haruslah banyak berkonsentrasi—dalam 
berbagai tulisan—terhadap dunia Barat Islam dan non-Islam 
yang telah meletakkan dasar-dasar burhânî. Kebudayaan burhânî 
adalah kebudayaan yang mengapresiasi akal, pengalaman, dan 
indra yang dibuktikan dengan banyaknya menghasilkan ilmu-
ilmu natural serta ilmu-ilmu kemanusiaan. Dengan kata lain, 
kebudayaan ini lebih menjadikan manusia sebagai subjek yang 
berbeda dengan kebudayaan bayânî yang memposisikan manusia 
sebagai objek.  

Di belahan Barat Islam, kebudayaan burhânî mendapat porsi 
besar. Sebab dari sinilah dikenal tokoh kritis Ibnu Hazm muncul 
yang banyak menggunakan metode kritis terhadap basis-basis 
yurisprudensi ketimbang bersikap konformis terhadap teks. Dari 
sini pula muncul Ibnu Rusyd dan sosiolog Ibnu Khaldûn serta 
tokoh penggagas maqâsid al-syarî‘ah, al-Syatîbî. Dari pemikiran 
mereka pula seringkali teks ditelanjangi untuk ditemukan makna 
sesungguhnya. Sebuah kebudayaan yang tidak berani dilakukan 
oleh kebudayaan teks (bayânî), sebagaimana ditaksir orientalis. 
Artinya untuk memunculkan kembali orang seperti Harun 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 91 

Nasution, Mukhti Ali, perubahan kiblat kajian orientalis 
tersebut—tidak semestinya dijadikan kambing hitam bagi 
pemurtadan sivitas akademika IAIN— melainkan sebagai wadah 
penyambung lidah pemikir-pemikir yang muncul dari IAIN itu 
sendiri.  

Utamanya, setiap fakultas yang ada mempunyai kurikulum 
yang memberikan fokus pada kajian orientalis dan 
mempelajarinya secara mendalam sebelum terjadi truth claim yang 
dalam ranah ilmu pengetahuan sebaiknya dihindarkan. Selain itu 
sebagai institusi pendidikan agama tinggi, semestinya IAIN 
mengembangkan budaya komunikasi, guna melenyapkan 
kebiasaan misscommunication antarsesama civitas academica, 
sebagaimana yang terjadi selama ini. Serta bersikap adil setiap 
akan mengambil keputusan dengan menanggalkan referensi diri, 
kelompok, dan golongan guna mencapai the will to be together 

dalam pengembangan IAIN ke depan.● 

Daftar Pustaka 

Azyumardi Azra, ―Dalam Perspektif Timur: Wacana Akademis 
dan ilmiah Pengimbang Orientalisme‖, Gatra, 5 Agustus 
2000. 

Bryan Turner, Teori-teori Sosiologi Modernitas Postmodernitas, ter. 
Imam Baehaqi dan Ahmad Baidlowi (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2000). 

Ihsan Ali Fauzi, ―Orientalisme di Mata Orientalis‖, Ulumul 
Qur’an, no. 2 (1992). 

F. Budi Hardiman, Menuju Masyarakat Komunikatif (Yogyakarta, 
Kanisius, 1993). 

Hasan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat ter. 
M. Najib Buchori (Jakarta: Paramidana, 2000). 

Maryam Jamilah, Islam dan Orientalisme: Sebuah Kajian Analitik 
(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1997). 



Afrizal, Mengarifi Orientalisme: Meretas Jalan ke Arah Integrasi Epistemologi Studi Islam 
___________________________________________________________ 

92  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Maxime Rodinson, Muhammad (New York: Random House Inc., 
2002). 

Muhammad ‗Âbid Al-Jâbirî, Takwîn al-Aql al-‘Arabî (Beirut: 
Markâz Dirâsah al-Wihdah al-‗Arabiyah, 1989). 

___________, Bunyatu al-‘Aql al-‘Arabî (Beirut: Markâz Dirâsah 
al-Wihdah al-‗Arabiyah, 1990. 

___________, Kritik Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam, ter. 
Moch Nur Ikhwan (Yogyakarta: Islamika, 2003). 

Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hidayat (Bandung, 
Pustaka, 1985). 

A. Muin Umar, Orientalisme dan Studi tentang Islam (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1978). 

William C. Placher, Unapologetic Theology (Loisville: 
Westminster/Jhon Knox, 1989). 


	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	04 Utama XI_Afrrizal.pdf

