




 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 124 

 

STUDI KOMPARATIF PEMIKIRAN TASAWUF  
AL-GAZĀLĂ DAN IBN TAIMIYAH 

Lalu Supriadi 
(Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan IAIN Mataram 

Email: nasabila46@yahoo.com) 
 

Abstract: Al-Gazālī plays an important role in purifying Sufism and 
directing it into the right path of Islam. Prior to his time, many people 
misunderstood Sufism. While some of them were concerned only with sufi 
theories but lost its practices, some others simply practiced Sufism without 
sufficient knowledge. In his time, where splits of religious sects and 
disintegration spread among Muslims, he emerged to offer his notion that 
integrates Sufi concepts of intuition, knowledge and spiritual path to achieve 
the highest objective of happiness. He himself reached these sufi paths 
through several stages in his life and spirituality. Meanwhile Ibn Taymiyya 
acknowledges the validity of experimental sufi but encourages a method of 
external examination, namely the basic teachings of Islam, to examine the 
validity of Sufism. According to him, Sufism is a form of religious 
expressions that must be built on the Qur’an and Sunna and has to refer to 
the practices of the Companions. 

Abstrak: al-Gazālī berjasa besar dalam melakukan purifikasi ilmu 
tasawuf dan menariknya kembali ke pangkuan Islam. Sebelum itu 
banyak orang yang salah memahaminya. Di tengah gejolak dan 
disintegrasi keislaman antar berbagai sekte dalam tubuh umat Islam al-
Gazālī tampil dengan konsepnya yang memadukan antara teori dhawq 
(rasa/intuisi) ma„rifah dan tharīqah rū╪iyah (jalan spiritual) menuju 
al-sa„ādah (kebahagiaan). Sementara Ibn Taimiyah mengakui keabsahan 
metode eksperimental tasawuf, tapi ia menyarankan agar tasawuf juga 
mempergunakan validitas eksternal untuk menguji kebenaran konsepnya. 
validitas eksternal yang dimaksud adalah ajaran pokok yang ada dalam 
Islam. Inti dari pandangan Ibn Taimiyah tentang tasawuf adalah bahwa 
ia (tasawuf) merupakan perpanjangan dari agama Islam yang secara 
normatif harus bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah dan secara historis 
aplikatif harus merujuk pada keteladanan para sahabat. 

Keywords: al-Gazālī, Ibn Taimiyah, tasawuf, purifikasi, ma‘rifah. 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

422 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

MENYEJAJARKAN Ibn Taimiyah dengan al-Gazālī dalam ranah 
pemikiran keislaman khususnya tasawuf adalah menarik. Itu 
karena sebagian peneliti melihat tipologi pemikiran keduanya 
sangat berbeda. Al-Gazālī adalah sosok ulama yang berjasa besar 
dalam melakukan purifikasi ilmu tasawuf dan menariknya 
kembali ke pangkuan Islam. Sebelum itu banyak orang yang 
salah memahami tasawuf; ada yang hanya concern dengan sisi 
teorinya saja tanpa menyentuh sisi praktek spiritualnya 
sebagaimana yang dilakukan sebagian ulama kalam dan filsafat, 
ada juga yang hanya menyentuh sisi praktek spiritualnya saja 
tanpa mau memahami teorinya sehingga muncul para sufi yang 
hanya mementingkan tampilan fisik saja.  

Di tengah gejolak dan disintegrasi keislaman antarberbagai 
aliran dan sekte dalam tubuh umat Islam al-Gazālī tampil dengan 
konsep paripurnanya yang memadukan antara teori dhawq 
(rasa/intuisi) ma‘rifah dan ╢arīqah rū╪iyah (jalan spiritual) menuju 
al-sa‘ādah (kebahagiaan). Karena itu konsep tasawuf yang 
diperkenalkan al-Gazālī mendapat tempat di hati para ulama dan 
umat Islam. Al-Gazālī sampai ke tingkatan tersebut setelah 
melalui berbagai fase dalam kehidupan riil dan spiritualnya. Ini 
semua menjadikannya sebagai tokoh sufi yang dipuja dan 
dikenang terus oleh umat Islam. Sementara itu, di sisi lain Ibn 
Taimiyah diklaim sebagai ulama yang sangat keras memusuhi 
tasawuf dan mengkritik para sufi. Banyak kritikan dan hujatan 
dialamatkan kepadanya. Sebut saja Masignon yang menuduh Ibn 
al-Jawzī dan Ibn Taimiyah sebagai penentang utama tasawuf.1 
Isu tersebut berhembus demikian kencang dalam dinamika 
pemikiran keagamaan sehingga banyak dari umat Islam yang 
terkecoh dan membenarkannya. Namun dalam referensi dan 
sumber primer yang ditulis langsung oleh Ibn Taimiyah 
ditemukan fakta sebaliknya bahwa ia memuji kontribusi yang 
diberikan oleh Shuyūkh al-╤ūfiyah (ulama tasawuf) yang selalu 
merujuk pada al-Qur‟an dan Sunah. Dengan latarbelakang 
demikian, tulisan ini akan difokuskan pada persoalan bagaimana 
konsep pemikiran al-Gazālī dan Ibn Taimiyah dalam tasawuf 
serta komparasi antara pemikiran al-Gazālī dan Ibn Taimiyah. 

                                                 
1Ibrāhīm Zaki Khursyid, Dayrat al-Mā‘ārif al-Islāmiyah, jilid 5 (Mesir: 

Maktabah al-Sya‟b, 1969), 274.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 124 

 

Seting Historis Sosial Intelektual al-Gazālă 

Ia adalah Mu╪ammad bin Mu╪ammad bin A╪mad alias Abū 
╩āmid. Disebut juga al-Gazālī karena berasal dari Ghazālah 
nama desa tempat kelahirannya atau Ghazzālī nisbah kepada 
profesi orang tuanya yang seorang pemintal benang yang dibuat 
dari wol (bulu domba). Lahir di kota Thūs, nama suatu daerah di 
Khurasan Iran tahun 450 H.2 Di kota Thūs, ia belajar dari 
A╪mad bin Mu╪ammad al-Zarīkāni dan Yusuf al-Nassāj, 
seorang sufi, selanjutnya ia pindah ke Jurjān berguru kepada Abū 
Nashr al-Ismā„ily seorang ulama yang dikenal wara‟, takwa dan 
alim. Ia juga belajar tasawuf dan tarekat kepada Abū „Alī al-
Qarmidī. Kehausannya dengan ilmu pengetahuan 
menyebabkannya pindah ke Naisabur dan berguru pada Imam 
al-Haramayn al-Juwaynī yang saat itu menjabat Kepala Madrasah 
al-Nizhāmiyah. Di sini, ia bisa mendalami berbagai disiplin ilmu 
dari guru-guru yang tidak diragukan kapabilitasnya seperti fiqh, 
ushul fiqh, mantiq, kalam, dan jadal.  

Di Naisābūr al-Gazālī sangat produktif menulis berbagai 
disiplin ilmu pengetahuan, antara lain: I╪yā’ ‘Ulum al-Dīn, Maqā╣id 
al-Falāsifah, Ta╪āfut al-Falāsifah, al-Iqti╣ād fī al-I‘tiqād, al-Munqidh 
min al-╧alāl, al-Ma‘ārif al-‘Aqliyah, al-Tibr al-Masbuk fī Na╣īhah al-
Muluk, Iljām al-‘Awām ‘an ‘ilm al-Kalām, Mukāshafāt al-Qulub, 
Minhāj al-‘Ābidīn, ‘Aqidat Ahli al-Sunnah, Fay╣al al-Tafriqah Bayn al-
Islām wa al-Zindiqah, Musykilāt al-Anwār, Fa╨ā’ih al-Bā╢iniyah, 
Bidāyat al-‘Amal, Mizān al-‘amal, Mi‘yār al-‘ilm. Tak salah 
kemudian ia digelari sebagai ╩ujjah al-Islām. 

Posisi intelektual yang disandangnya tidak membuatnya 
tenang dan nyaman, namun dalam perjalanan hidupnya ia 
sampai ke suatu fase di mana ia meragukan kebenaran inderawi 
yang bersifat primer. Ia meragukan ilmu pengetahuan yang 
sudah dicapai dan karya-karya ilmiyah yang dihasilkan bahkan 
menderita penyakit psikologi selama dua bulan, dan sulit 
diobati.3 Karena itu, Al-Gazālī tidak dapat menjalankan tugasnya 
mengajar di Madrasah Nizhāmiyah. Akhirnya ia meninggalkan 

                                                 
2Khayr al-Dīn al-Zarkali, al-A’lam, jilid 7 (Beirut: Dār „Ilm li al-Malayīn, 

1979), 247 . 
3al-Gazālī, al-Munqidh…, 335. 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

424 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Bagdad menuju kota Damaskus. Selama kira-kira dua tahun, al-
Gazālī mengembara di kota ini melakukan kegiatan ritual 
spiritual seperti „uzlah (mengasingkan diri), riyā╨ah (olah ruhani), 
dan mujāhadah (kerja keras). Kemudian ia pindah ke Baitul 
Maqdis Palestina untuk melaksanakan ibadah serupa, setelah itu 
tergerak hatinya untuk menunaikan ibadah haji dan menziarahi 
makam Rasulullah. Tak lama berselang akhirnya ia meninggal 
dunia pada tanggal 12 Jumadi Akhir tahun 505 H. 

Pemikiran Tasawuf Al-Gazālă 

Dalam perspektif al-Gazālī tasawuf merupakan satu-satunya 
jalan yang menghantarkan seseorang menuju kebahagiaan hidup 
di dunia dan akhirat.4 Kesimpulan tersebut diperolehnya setelah 
melalui berbagai dinamika dalam kehidupan spiritual dan 
intelektualnya. Di samping itu ia juga telah melakukan kajian 
mendalam terhadap pengaruh dan peran empat disiplin keilmuan 
terhadap kajian keislaman yang berkembang pesat saat itu; 
pertama, kalam; kedua, falāsifah; ketiga, bā╢iniyyūn; keempat, 
muta╣awwifah.5  

Pada akhirnya, al-Gazālī sampai ke suatu kesimpulan bahwa 
kesempurnaan hidup manusia dapat diperoleh dengan 
mengaktualisasikan kesempurnaan batin. Dan kesempurnaan 
batin hanya dapat ditempuh dengan jalan tasawuf sehingga al-
Gazālī menjadikan tasawuf sebagai metode, sulūk, baik secara 
teori maupun praktek.  

Dalam perspektif al-Gazālī, tasawuf adalah totalitas hati 
menuju Allah dan menganggap hina sesuatu selain-Nya. Itu 
mengacu kepada gerak hati dan perbuatan tubuh. Dalam Ihyā‟ 
Ulūm al-Dīn ia menggunakan terma „ilmu akhirat‟ untuk 
menyebut tasawuf di mana ia membaginya menjadi dua; pertama, 
mu‘āmalah, yaitu kondisi-kondisi hati atau penyakit hati dan 
pengobatannya. Kedua, mukāshafah yaitu tersingkapnya tabir 
sehingga Allah menjadi jelas sebagaimana mata melihat sesuatu 
yang tidak diragukan lagi.6 

                                                 
4al-Gazālī, al-Munqidh…, 372. 
5Ibid. 
6al-Gazālī, I╪ya’ ‘Ulum al-Dīn, jilid 1 (Damaskus: Maktabah al-

„Uthmaniyah, 1352), 3.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 124 

 

Kalau dicermati karakteristik tasawuf yang dikembangkan al-
Gazālī adalah tasawuf sunni yang bertumpu pada kesucian 
rohani serta keluhuran budi yang merupakan perwujudan paling 
otentik dan valid dari religiusitas seseorang. Tasawuf sunni inilah 
kemudian diterima oleh kalangan luas dan akhirnya mempunyai 
pengaruh yang begitu kuat di dunia Islam. 

Maqāmāt dan A╪wāl 

Seorang sālik (istilah lain untuk menyebut para sufi) yang 
meniti jalan menuju Allah terkadang dalam proses 
pencapaiannya mengalami pengalaman-pengalaman spiritual 
yang dinamakan maqāmāt (bentuk jamak dari kata maqām) dan 
a╪wāl (bentuk jamak dari kata ╪āl). Jika menempel terus pada 
sālik dan tak terpisahkan darinya dinamakan maqāmāt, seperti 
warna kuning yang menjadi sifat emas yang tak terpisahkan 
darinya. Tetapi jika menempel hanya sebentar dan cepat sirna 
maka dinamakan ╪āl seperti warna kuning (pucat) yang melekat 
pada muka orang yang ketakutan di mana ketika rasa takutnya 
hilang maka warna kuning (pucat) itu akan sirna.7  

Maqāmāt diperoleh melalui mujāhadah (kerja keras), tadzkiyah 
al-nafs (penyucian jiwa), dan riyā╨ah (olah ruhani) sehingga sālik 
mampu menundukkan dan melawan hawa nafsunya. Dalam 
melawan hawa nafsunya seorang sālik dituntut untuk 
menundukkan irādah-nya demi irādah Allah, tidak menentukan 
pilihannya demi pilihan Allah, tidak meminta dan mengharap 
dari seseorang kecuali Allah. Ia berlari dari dunia menuju akhirat 
dan dari akhirat menuju Tuhannya.  

Maqāmāt menurut al-Gazālī adalah olah ruhani (riyā╨ah) yang 
dilakukan sālik dengan mujāhadah sampai merasa sempurna pada 
satu maqām (maqām tertentu) lalu beralih ke maqām yang lain.8 Itu 
semua dilakukan untuk secara bertahap untuk sampai kepada 
ketinggian spiritual. Sedangkan ╪āl adalah kondisi batin yang 
suatu ketika bersih dan suatu ketika sebaliknya. Lanjutnya, ╪āl 
adalah kondisi di mana hati seseorang berubah, terkadang bersih 
terkadang sebaliknya.9  

                                                 
7Ibid., jilid 4, 104. 
8Ibid., jilid 5, 16. 
9Ibid.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

426 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Menurut al-Gazālī, ada enam maqāmāt yang harus dilalui 
seseorang, yakni: tawbah, zuhd, ╣abr, tawakkal, khawf, dan rajā’. 
Sementara itu, ada dua ╪āl yang harus dilalui seseorang, yaitu 
murāqabah dan ma╪abbah. 

Ma‘rifat 

Dalam perspektif al-Gazālī, konsep ma‘rifat merupakan 
bagian dari finalitas tahapan spiritual seorang sufi. Setelah 
seorang sufi melewati berbagai tahapan maka sampailah ia pada 
satu thamroh atau hasil dari perjalanan kesufian tersebut yaitu 
ma╪abbah (cinta Allah). Keterikatan antara ma╪abbah dan ma‘rifat 
dalam pemikiran sufisme amat erat dan tak dapat dipisahkan 
baik subtansi maupun sifat-sifatnya. Tiada pengenalan yang tidak 
melahirkan cinta. Ini berlaku dalam setiap tarap spiritual. 

Menurut al-Gazālī, proses mengenal Allah tidak dapat 
dilakukan hanya dengan menggunakan akal sebagaimana yang 
diyakini oleh para kaum filsafat. Al-Gazālī mengatakan bahwa 
pengenalan Allah dengan perantara dhawq (intuitif) akan lebih 
dapat memberikan keyakinan dan ketenangan spiritual dari pada 
hanya sebatas bersandar dengan akal. 

Proses ma‘rifat (pengenalan) seseorang kepada Allah untuk 
mencapai ma╪abbah berbeda-beda. Al-Gazālī membagi kelompok 
orang-orang yang sampai pada tingkat ma‘rifat dan ma╪abbah 
kepada dua tingkatan: pertama, tingkatan seseorang yang kuat 
dalam ma‘rifat, yaitu seseorang yang menjadikan Allah sebagai 
awal ma‘rifatnya dan kemudian dengan ma‘rifat itu ia mengenal 
segala sesuatu yang selain Allah. Kedua, adalah tingkatan 
seseorang yang lemah ma‘rifat-nya, yaitu seseorang yang bermula 
dengan mengenal ciptaan Allah kemudian dengan ma‘rifat-nya ia 
mengenal Allah. 

Untuk sampai pada ma╪abbah dan ma‘rifat yang sempurna 
kepada Allah, tentunya seorang sufi terlebih dahulu harus 
melewati berbagi tahapan dan melewati batas fanā‟, yaitu tahapan 
spiritual yang menggambarkan seorang sufi yang telah 
melakukan proses takhalli (membersihkan diri dan jiwa dari 
segala macam sifat yang dibenci oleh Allah) dan ta╪alli 
(menghiasi diri dan jiwa dengan segala macam sifat yang dipuji 
oleh Allah). Finalitas dari sebuah ma╪abbah dan ma‘rifat yang 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 124 

 

sempurna adalah terbukanya hijāb (tabir) dan terjadinya tajalli 
(penampakan Tuhan pada makhluknya). Seorang yang telah 
sampai pada tahapan ini akan merasa hidupnya terpenuhi oleh 
cahaya Tuhan.  

Menurutnya ma‘rifat sebenarnya adalah mengenal Allah. 
Sarana ma‘rifat seorang sufi adalah qalbu, bukan perasaan dan 
bukan pula akal. Kalbu, menurut al-Gazālī bukanlah bagian 
tubuh yang dikenal terdapat pada sebelah kiri dada seorang 
manusia, tapi ia adalah ruh yang merupakan realitas hakekat 
manusia.10 Masih menurutnya, hati bagaikan cermin, sementara 
ilmu adalah pantulan gambar realitas yang terdapat di dalamnya. 
Jika cermin hati tidak bening, maka ia tidak dapat memantulkan 
realitas-realitas ilmu. Dan yang membuat cermin hati tidak 
bening adalah hawa nafsu tubuh. Sementara zikir kepada Allah, 
keterpalingan dari tuntutan hawa nafsu serta ketaatan kepada-
Nya itulah yang justru membuat kalbu bersinar dan cemerlang.11 

Rasio dan Ma`rifat 

Al-Gazālī sangat menjunjung tinggi peran rasio. Dalam 
tasawuf, rasio menempati posisi kedua setelah akidah karena ia 
adalah „ayn al-bashīrah (mata hati) dan nūr al-imān (cahaya 
keimanan) yang dipergunakan untuk mengenal Allah, kebenaran 
para Rasul dan mengetahui syariat. Peran rasio dalam tasawuf 
ada dua; Pertama, sebagai syarat untuk sampai kepada ma‘rifat 
melalui tiga hal; memperoleh pengetahuan empiris, riyā╨lah (olah 
ruhani) dan kontemplasi. Kedua, menilai dan meluruskan 
pengalaman-pengalaman ruhani para sufi.  

Kashf 

Al-Gazālī membedakan ma‘rifat yang diperoleh dengan rasio 
dan indera dan yang diperoleh dengan hati (kashf), yaitu 
terlimpahnya pengetahuan secara langsung. Ia 
mendeskripsikannya laiknya ibarat kolam yang digali, lalu kolam 
tersebut kemungkinan akan dialiri air sungai dari atasnya dan 
kemungkinan lain bagian bawah kolam akan digali dan tanahnya 

                                                 
10al-Gazali, I╪ya’ …, jilid 3, 3-4. 
11Ma╪mud Abū al-Fay╨, Madkhal ila al-Tasāwuf, jilid 3 (Mesir: Dār al-

Qawmiyah, t.t.), 11-2 . 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

428 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

diangkat sampai dasarnya sama rata dengan tempat air yang 
jernih sehingga airnya muncrat mengeluarkan air yang paling 
jernih, paling keras dan paling banyak airnya.  

Perumpamaan hati seperti kolam dan ilmu pengetahuan 
seperti air dan indera seperti sungai. Ilmu pengetahuan bisa saja 
dipancarkan ke hati melalui sungai indera dengan i„tibār dan 
mushāhadāt sehingga dipenuhi ilmu pengetahuan. Dan bisa saja 
sungai-sungai tersebut ditutup dengan khalwat, „uzlah dan 
menutup mata dan beralih/bersandar ke hati yang paling dalam 
dengan menyucikannya dan mengangkat hijab (tabirnya) 
sehingga memancar mata air ilmu pengetahuan dari dalam.12 
Hati memiliki dua pintu: pertama, pintu yang terbuka ke Lauh al-
Mahfuzh dan alam malaikat. Kedua, pintu yang terbuka ke indera 
yang berpijak pada kesaksian dan kenyataan riil. al-Gazālī 
menyatakan bahwa ilmu pengetahuan para sufi dan wali 
didasarkan pada Lauh al-Mahfuzh, sedangkan ilmu pengetahuan 
para ulama dan orang-orang bijak didasarkan pada indera dan 
rasio. Dan ilmu para sufi memancar dari hati sedangkan ilmu 
para ulama memancar dari indera dan rasio.13 

Para ulama bekerja untuk memperoleh ilmu pengetahuan 
yang sama-sama dihasilkan para wali dengan cara yang berbeda. 
Di satu sisi para ulama mengambilnya dari luar dengan 
menggunakan indera, sedangakan para wali memperoleh ilmu 
tersebut dengan cara memancarkannya dari dalam hati. Ilmu 
jenis pertama adalah ma‘rifat empirik yang diperoleh berdasarkan 
indera dan rasio dan yang kedua dengan nama ma‘rifat kashfiyah 
yang datang dari dalam hati setelah menghilangkan kotoran 
maksiat dan menyingkap tabir syahwat, sehingga terlimpahkan 
segala sesuatu yang tersurat di Lauhul Mahfuzh.14 Ilmu yang 
pertama disebut i„tibār (pembelajaran) dan istibshār (penalaran) 
sedangkan yang kedua disebut dhawq (intuisi) dan kashf 
(limpahan langsung dari Allah tanpa perantara) dengan cara 
ilham atau wahyu tetapi ilham khusus untuk para wali dan wahyu 
khusus untuk para nabi. Jadi, kashf adalah cara untuk mengetahui 
hakekat yang menyampaikan seseorang kepada al-‘ilm al-yaqini 

                                                 
12al-Gazālī, Ihya’ …, jilid 3, 20. 
13Ibid. 
14Ibid., 21. 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 124 

 

(ilmu yang menghasilkan keyakinan yang tidak ada keraguan 
sedikitpun padanya).  

Kebahagiaan 

Al-Gazālī menyusun teori ma‘rifat-nya dengan al-sa‘ādah 
(kebahagiaan). Menurutnya, kelezatan dan kebahagiaan manusia 
yang tertinggi terletak pada ma‘rifat Allah. Ia menyandarkan 
teorinya pada analisa psikologis dan analogi logika. Ia berkata:  

Kebahagiaan pada segala sesuatu terletak pada kelezatannya dan 
kelezatannya terletak pada tuntutan tabiatnya dan tabiat sesuatu terletak 
pada keselarasannya dengan penciptaannya/kejadiannya. Kelezatan 
mata adalah memandang gambar-gambar yang indah begitu juga 
anggota badan yang lain. Sedangkan hati adalah jalan untuk mencapai 
ma‘rifat keyakinan karena kelezatannya terletak pada pengetahuannya 
kepada Allah yaitu ma‘rifat yang diciptakan hati karenanya. Tidak ada 
yang meragukan bahwa kebahagiaan yang diperoleh berdasarkan ma‘rifat 
Allah lebih besar dari kebahagiaan yang lain. Manakala kadar ma‘rifat-
nya lebih agung dan mulia maka ma‘rifat-nya lebih detil dan halus dan 
kelezatan yang ditimbulkan lebih kuat dan mengesankan. Seperti 
seorang yang ingin merasa bertemu menteri maka kenikmatannya 
menjadi lebih besar jika tiba-tiba ia bertemu raja.15  

Menurut al-Gazālī, kebahagiaan adalah tujuan akhir jalan 
para sufi sebagai buah pengenalan terhadap Allah. Jalan menuju 
kebahagiaan itu adalah ilmu beserta amal sebagaimana 
pernyataannya: “Seandainya engkau memandang ke arah ilmu, 
niscaya engkau akan melihatnya begitu lezat sehingga ilmu itu 
dipelajari karena manfaatnya. Engkau juga mendapatkannya 
sebagai sarana menuju akhirat serta kebahagiaan, dan juga 
sebagai jalan mendekatkan diri kepada Allah. Namun hal ini 
mustahil tercapai kecuali dengan ilmu dan amal.16 

Seting Historis Sosial Intelektual Ibn Taimiyah  

Ia adalah A╪mad bin „Abd al-Halīm bin „Abd al-Salām bin 
Abī al-Qāsim bin Khidr bin Mu╪ammad Bin Taimiyah alias Ibn 
Taimiyah, dikenal juga dengan nama panggilan Abū al-Abbās 
dan Taqiy al-Dīn. Lahir di Harran nama suatu daerah yang kini 
merupakan bagian dari wilayah Turki pada hari Senin tanggal 10 

                                                 
15al-Gazālī, Kimiya’ al-Sa‘adah (Mesir: Dar al-Kitab al-Arabi, 1354), 15. 
16al-Gazālī, al-Munqidh…, 372  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

430 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Rabiul Awal tahun 661 H/1263 M atau sekitar 5 tahun setelah 
invasi Tatar ke Bagdad, kota monumental yang kala itu menjadi 
pusat ilmu dan peradaban.17 Masa kecilnya dihabiskan di tanah 
kelahirannya sampai berumur 7 tahun. Kemudian peristiwa 
invasi Tatar menyebabkan keluarganya terpaksa berpindah 
domisili ke Damsyiq (kini Suriah).  

Ia tumbuh dewasa di keluarga yang dikenal religius dan 
sangat menjunjung tinggi nilai-nilai intelektualisme. Ayahnya 
bernama ╤ihāb al-Dīn bin „Abd al-╩alīm adalah seorang ulama 
hadis dan fiqh yang menganut mazhab Hanbali (Ahmad bin 
Hambal). Mengajar secara terjadwal di Masjid Umawiyah yang 
kala itu tempat mangkalnya ulama-ulama besar. Ia juga menjabat 
ketua Shaykh Dār al-Hadīs al-Sukkariyah dan langsung menetap 
di sana dan di sana pula akhirnya ayahnya meninggal dunia dan 
dikuburkan di kuburan para ulama sufi. Ayahnya meninggal 
dunia ketika Ibn Taimiyah berumur 21 tahun. Lalu ia diasuh 
oleh ibunya. 

Dari keluarga intelektual ini, ia mewarisi sifat dan karakter 
orang tuanya yang selanjutnya menyebabkan ia brilian dan 
genius. Dalam perkembangan intelektualnya ia banyak menimba 
ilmu dari guru-gurunya yang sangat disegani sampai mencapai 
angka 200 orang.18 Di antaranya orang tuanya sendiri yang 
mengajarnya langsung ilmu fiqh dan hadis. Lalu Zain al-Dīn 
A╪mad Bin „Abd al-Dāyim Bin Ni`mah al-Maqdisī, Ibn Abī al-
Yusri, al-Kamāl Bin „Abd, al-Majd Bin `Asākir, Jamāl Ya╪yā Bin 
al-Shairafī, A╪mad Bin Abi al-Khair, al-Qāsim al-Arbīlī, Fakhr 
al-Dīn Bin al-Bukhārī, Kamāl „Abd al-Ra╪im, Abu al-Qāsim Bin 
Allān, A╪mad Bin Syaibān. Ibn Qudāmah al-Maqdisī, Nur al-
Dīn Bin `Ali Bin „Abd al-Bashīr, Jamāl al-Dīn al-Qazuinī. Tak 
pelak perjalanan intelektualnya antara Damsyiq dan Kairo 
menyebabkan banyak orang menimba ilmu darinya. Diantara 
muridnya yang terkenal adalah Syamsu al-Dīn Mu╪ammad Bin 
Qayyim al-Jauziyah (691-751). 

                                                 
17Ibn Kathīr, al-Bidāyah wa al-Nihāyah, jilid 1 (Beirut: al-Ma‟arif, 1966), 

104.  
18Ibn „Abd al-Hadi, Al-‘Uqud al-Durriyah fī Manāqib Shaykh al-Islām Ibn 

Taymiyah, studi naskah: Muhammad Hamid al-Faqi (Kairo: Maktabah Hijazi, 
1356), 3.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 144 

 

Ibn Taimiyah tidak saja dikenal sebagai ulama yang concern 
dalam dunia akademik, tetapi ia juga seorang pejuang sejati yang 
mengangkat pedang untuk membela Islam dan mengusir 
penjajah dan musuh-musuh Islam sama seperti yang dilakukan 
oleh ulama-ulama terkemuka lainnya semisal `Izz al-Dīn Bin ‘Abd 
al-Salām, Ibn Taimiyah dan Muhy al-Dīn al-Nawawiy. Semua ini 
membuatnya memiliki hubungan dekat dengan penguasa saat itu 
yaitu Sulthan al-Nāshir Muhammad bin Qalāwūn. Bahkan ia 
diangkat menjadi penasehat spiritual dan keagamaannya.  

Setelah kekuatan politik Sultan Muhammad bin Qalāwūn mulai 
melemah di tambah dengan adanya faktor-faktor lain 
sebagaimana disebutkan diatas ia beberapa kali mendapatkan 
fitnah dan cobaan dari orang-orang yang iri, dengki dan 
berseberangan pemikiran dengannya. Ibn Taimiyah pernah 
dituduh berpaham mujassimah (berkeyakinan bahwa Allah itu 
memiliki jisim (tubuh) seperti makhluk) dan musyabbihah 
(berkeyakinan Allah menyerupai mahluk). Hal ini bermula dari 
penulisan kitab al-Risālah al-Hamawiyah yang dimaksudkan 
sebagai jawaban atas pertanyaan orang-orang tentang ayat-ayat 
al-Qur‟an yang berisi sifat-sifat Allah dan oleh Ibn Taimiyah di 
jawab bahwa ayat-ayat tersebut harus di pahami apa adanya 
tanpa harus ditakwil. Jawaban tersebut ternyata menimbulkan 
reaksi yang keras dari para ulama yang berseberangan dengannya 
terutama al-Qādli (hakim) Jalāl al-Dīn Hanafi.19 Resistensi dari 
para ulama eksoteris menyebabkannya harus keluar masuk 
penjara, tapi penjara bagi Ibn Taimiyah tidak menjadi halangan 
untuk berkarya dan berjuang menyampaikan gagasan dan 
pemikirannya.  

Ibn al-Wardi (w. 749 H) mengkalkulasikan bahwa Ibn 
Taimiyah dalam sehari semalam menulis 4 lembar dan 
diperkirakan jumlah buku yang dikarangnya mencapai jumlah 
500 jilid20. Kitab-kitab tersebut antara lain: Majmu’ Fatāwā al-
Kubrā, al-Qawā’id al-Nūrāniyah, al-Furqān Baina Auliyā’ al-Rahmān 
Wa Auliyā’ al-Syaithān, Amrādl al-Qulūb Wa Ilājuhā, al-Tuhfah al-

                                                 
19Mu╪ammad Abū Zahrah, Ibn Taymiyah; Ashruhu wa ╩ayātuhu (Beirut: 

Dār al-Fikr al-Arabī, 1946), 59-60.  
20Mu╪ammad Yūsuf, Tarikh Ibn al-Wardi, jilid 7 (Mesir: Maktabah al-

Sa‟adah: 1951), 786.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

432 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Irāqiyah Fi A’māl al-Qulub, al-Ubūdiyah, Darajāt al-Yaqīn, al-Risālah 
al-Tadmuriyah, al-Risalah al-Hamawiyah, Bugyat al-Murtāb, Ibthāl 
Wahdat al-Wujūd, al-Tawassul Wa al-Wasilah, al-Washiyah al-Kubrā, 
al-Risālah al-Ladunniyah, Minhāj al-Sunnah al-Nabawiyah, Syarh al-
Aqīdah al-Ashfahāniyah, al-Jawāb al-Shahīh Liman Baddala Din al-
Masih, al-Raddu ‘Alā al-Nashārā, al-Raddu ‘Alā al-Manthiqiyyīn, 
Naqdlu al-Manthiq, Syarhu Hadits Innamā al-A’māl Bi al-Niyyāt, al-
Siyāsah al-Syar’iyah Fi Ishlāhi al-Rā’I Wa al-Ra’iyyah. 

Ibn Taimiyah meninggal Tak lama berselang ia keluar dari 
penjara pada malam Senin 20 Dzulkaidah tahun 728 H21. 

Perspektif Ibn Taimiyah dalam Tasawuf 

Dalam literatur bahasa terdapat beberapa pendapat 
mengenai asal kata tasawuf. Pertama, kata ╣ūff dialamatkan kepada 
mereka yang memakai pakaian yang terbuat dari ╣ūff (bulu 
domba/wol). Kedua, sekelompok orang yang tinggal di teras 
masjid di kota Madinah yang dikenal dengan ahl al-Shuffah. 
Ketiga, orang yang suci dan bersih hatinya dari perbuatan hati 
yang tercela. Ibn Taimiyah sepakat dengan pendapat pertama, 
yaitu kata tasawuf berasal dari kata ╣ūff, yaitu orang yang 
menggunakan bulu domba/wol).22 Namun demikian Ibn 
Taimiyah tidak setuju jika tampilan fisik saja dijadikan parameter 
untuk mengukur dan menilai ketasawufan seseorang tetapi yang 
tak kalah penting adalah bagaimana ia membersihkan dan 
menyucikan hatinya dari segala sifat yang tercela. Oleh 
karenanya, dalam karya-karyanya ditemukan penggunaan terma 
yang berbeda-beda untuk menyebut para sufi, di antaranya 
fuqarā’, zuhhād, sālikīn, as╪āb al-qalbi wa Arbāb al-A╪wāl, as╪āb al-
Tasawuf al-Mashrū’ atau as╪āb al-╤ūfiyah.23  

Sekalipun Ibn Taimiyah menggunakan beragam istilah untuk 
menyebut para sufi namun ia tidak memiliki definisi yang 
definitife. Menurut hemat saya, tidak adanya definisi yang 
definitif mengenai tasawuf dalam versi Ibn Taimiyah disebabkan 
karena ia tidak ingin terkecoh oleh slogan dan tampilan fisik saja 

                                                 
21Abū Zahrah, Tarikh Mazāhib …, jilid 2, 434-5.  
22Ibn Taymiyyah, Al-Furqān Bayn Awliyā’ al-Ra╪mān wa Awliyā’ al-

Shay╢hān (Kuwait: Maktabah al-╤abih, 1378), 36.  
23Ibn Taymiyyah, Majmu’ Fatawa …, jilid 10, 368. 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 144 

 

tetapi harus dibuktikan dengan praktek. Jika menunjuk pada cara 
ibadah dan praktek yang sesuai dengan syara‟ maka ia adalah 
tasawuf yang benar sebagaimana dipraktekkan para sufi 
genenerasi awal. Kalau tidak maka ia adalah tasawuf yang 
menyimpang. Ia berkata: “para wali Allah adalah orang-orang 
mukmin yang bertakwa baik ia dikatakan faqīr, sūfi, faqīh, ‘ālim 
(ilmuan), tājir (pedagang), ╣āni` (pembuat barang), amīr (raja), 
hākim (penguasa) atau yang lainnya”.24 

Ibn Taimiyah mengklasifikasikan tasawuf menjadi dua: 
pertama, tasawuf sunni atau sering disebutnya tasawuf masyrū’, 
yaitu yang diperbolehkan mengikutinya yang sudah muncul 
embrionya sejak masa awal mula Islam yaitu generasi para 
sahabat, yang kemudian dikembangkan oleh Junaid Bin 
Mu╪ammad al-Bagdādi (w. 297 H) di Bagdad, Abū Sulaymān al-
Dārāni (w. 210) di Syam, Dhu al-Nūn al-Mi╣ri (w. 245 H) di 
Mesir, al-Harits al-Mu╪āsibi (w 243 H) di Bagdad di mana dalam 
teori dan prakteknya mereka semua menjadikan al-Qur‟an dan 
Sunnah sebagai sumber. Mereka ini disebut syuyūkh al-Shūfiyah 
oleh Ibn Taimiyah. Kedua, tasawuf bid‟ah yaitu tasawuf yang 
sudah kemasukan unsur-unsur asing dalam teori dan prakteknya. 
Dalam memahami dan mempraktekkan tasawuf mereka 
mencampuradukkan ajaran Islam dengan teori dan praktek yang 
tidak dikenal sebelumnya seperti memasukkan unsur filsafat 
dalam tasawuf. Contoh ulama sufi jenis ini adalah Ibn Arabi dan 
pengikutnya. Ibn Taimiyah mengkritik tajam dan mengecam 
para sufi jenis kedua ini. Dalam mengomentari pemikiran Ibn 
Arabi ia berkata: Ibn Arabi bukanlah tipe ahli sufi yang memiliki spirit 
intelektual apalagi mengikuti al-Qur’an dan Sunnah.25 Ia juga berkata: 
mereka ini tercela di sisi Allah, Rasul-Nya dan para wali Allah.26  

Ia membuat klasifikasi yang lebih rinci lagi mengenai tipologi 
penganut tasawuf; Pertama, para sufi ahlu al-Sunnah generasi 
awal yang dalam teori dan praktek tasawufnya merujuk pada al-
Qur‟an dan Sunnah. Kedua, para sufi ahlu al-Sunnah yang 
mencampuradukkan tasawuf dengan ilmu Kalam tetapi tidak 

                                                 
24Ibid., jilid 11, 22. 
25Ibn Taymiyyah, al-Furqan …, 113.  
26Ibn Taymiyyah, al-Raddu ‘alā al-Man╢iqiyyin (Beirut: al-Ma„arif, 1966), 

516.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

434 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

dipengaruhi filsafat. Ketiga, para sufi yang mencampuradukkan 
tasawuf dengan filsafat.  

Maqāmāt dan A╪wāl 

A╪wāl dan maqāmāt versi Ibn Taimiyah milik semua 
kalangan. Tidak ada dikhotomi antara khāsh (orang-orang 
khusus) dan `am (orang-orang umum), antara zhahir (yang nyata) 
dan batin (tidak tampak) sebagaimana pendapat sebagian para 
sufi karena ini menimbulkan kesulitan dalam memahami 
perkataan para penganut tasawuf. Dalam perspektif Ibn 
Taimiyah setidaknya ada tujuh maqāmāt yang harus dilalui oleh 
seseorang; Pertama, taubat, Kedua, tawakkal, Ketiga, zuhd, 
Keempat, ri╨ā, Kelima, shabr, Keenam, khauf. Ketujuh, rajā’. 
Sementara ╪āl terdiri dari ma╪abbah. 

Ma`rifat 

Sebagian penganut tasawuf berpendapat bahwa ma‘rifat 
hanya bisa diperoleh ketika seseorang sudah mencapai tahapan 
atau derajat tertentu dalam tasawuf dengan alasan jika ma‘rifat 
bisa diperoleh tanpa ilmu dan usaha maka taklīf (pembebanan 
manusia terhadap beberapa amal ibadah) itu tidak ada 
gunanya/manfaatnya. Sementara itu Ibn Taimiyah berpendapat 
sebaliknya bahwa ma‘rifat merupakan fithrah manusia yang 
dibawa sejak lahir, bisa diperoleh oleh siapapun baik muslim 
atau non muslim tanpa melalui perantaraan ilmu dan usaha, dan 
sarana untuk mencapai ma‘rifat adalah qalbu (hati). Sedangkan 
taklīf diperoleh melalui perantaraan para Rasul.  

Pada sisi lain qalbu (hati) bisa saja menerima ilmu tetapi 
dengan usaha, proses dan perantara dalam pencariannya yang 
selanjutnya dinamakan ilm mathlub (ilmu yang dicari). Namun ada 
juga jenis ilmu yang diperoleh tanpa melakukan pencarian dan 
proses tetapi langsung diberikan Allah kepada seseorang yang 
dinamakan ilm mauhub (ilmu yang diberikan). Jika seseorang 
menginginkan suatu ilmu maka sebenarnya hatinya yang 
bertindak sebagai pemandu dengan dibantu oleh dua indera yaitu 
telinga (untuk mendengar) dan mata (untuk melihat). Kelebihan 
orang yang menggunakan hati dan pendengarannya adalah ia 
bisa mengetahui sesuatu yang abstrak dan bersifat spiritual 
seperti keimanan, percaya dengan yang gaib dan lain sebagainya. 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 144 

 

Sedangkan kelebihan hati dari mata dan telinga adalah ia bisa 
memikirkan segala sesuatu dengan sendirinya. Dan tujuan 
penciptaan qalbu (hati) adalah agar seseorang ber-Dzikir 
(mengingat Allah). Jadi Sarana untuk mencapai ma‘rifat adalah 
qalbu (hati) dengan dibantu oleh pendengaran dan penglihatan. 
Dan qalbu berkedudukan sebagai sarana sementara anggota 
tubuh yang lain adalah pendukung27. 

Ibn Taimiyah membuktikan kebenaran konsep tersebut 
dengan logika dan pengalaman hidup yang sering dialaminya di 
mana manusia tidak mungkin ada tanpa pencipta, bangunan 
tidak mungkin berdiri sendiri tanpa adanya orang yang 
membangunnya, bekas kaki/jejak tidak mungkin ada tanpa 
adanya orang yang menginjak tempat tersebut dan seterusnya. 
Sedangkan kejadian alam yang tidak sering terjadi seperti kilat, 
petir dan gempa bumi semua itu merupakan faktor pendukung 
ma‘rifat karena kebiasaan manusia jika melihat seseuatu yang 
asing dan baru mereka berzikir (mengingat Allah) dan ber-tasbih 
(menyucikan Allah). Jika manusia sadar bahwa ia tidak 
menciptakan dirinya sendiri dan tidak diciptakan oleh orang lain 
maka ia sampai pada suatu kesimpulan bahwa ada zat pencipta 
yaitu Allah. Cara penggalian hakekat seperti ini dinamakan ilmu 
al-Qulub28. 

Ma`rifat jenis ini dinamakannya al-Iman al-Mujmal dan ia tidak 
berdiri sendiri tetapi harus disertai dengan al-Iman al-Mufasshal 
yaitu nilai-nilai normatif yang bersumber dari al-Qur‟an dan al-
Sunnah. Ma`rifat seperti ini akan mengantarkan seseorang 
kepada kebahagiaan di dunia dan itu harus ditopang oleh 
pelaksanaan ibadah yang diperintahkan dan mengikuti jalan 
kenabian. Kemudian pada saat itu seseorang akan sampai pada 
tujuan paling tinggi yaitu kebahagiaan di akhirat sehingga ia bisa 
melihat apa yang tidak pernah dilihat mata dan mendengar apa 
yang tidak pernah didengar telinga dan apa yang tidak pernah 
terlintas di benak seseorang29.  

 

                                                 
27Ibn Taymiyyah, Jami‘ al-Rasa’il (Riyadl: Maktabah al-Madani, 1389), 11  
28Ibn Taymiyyah, Minhaj …, jilid 3, 100.  
29Ibn Taymiyyah, Majmu’ Fatawa …, jilid 2, 24.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

436 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

al-Wilāyah dan al-Karāmah  

Wali Allah adalah seseorang yang dekat dengan Allah. 
Standar untuk mengukur kedekatan seseorang adalah keimanan 
dan ketakwaannya kepada Allah. Semakin bertambah keimanan 
dan ketakwaan yang diperbuat maka semakin dekat ia kepada 
Allah. Dalam perspektif Ibn Taimiyah Wali Allah terbagi 
menjadi dua; Pertama, sabiqun muqarrabun yaitu orang yang 
mendekatkan diri kepada Allah dengan mengerjakan ibadah yang 
nawāfil (hukumnya sunnat) setelah mengerjakan yang wajib. Jadi 
mereka mengerjakan yang wajib dan sunnat serta meninggalkan 
yang haram dan makruh. Kedua, ashhāb al-Yamin yaitu orang yang 
mendekatkan dirinya kepada Allah dengan mengerjakan ibadah 
yang wajib saja. Mereka mengerjakan yang wajib dan 
meninggalkan yang haram serta tidak memaksakan dirinya untuk 
mengerjakan yang sunnah dan tidak memaksakan dirinya untuk 
meninggalkan yang mubah30.  

Titik temu antara wilāyah dan nubuwah terletak pada kejadian 
luar biasa yang diberikan Allah kepada seseorang yang mencapai 
derajat tersebut. Kalau kejadian luar biasa yang diberikan kepada 
nabi maka dinamakan mujizat sedangkan kejadian luar biasa 
yang diberikan kepada wali dinamakan karāmah. Mu‟jizat 
dimaksudkan sebagai bukti yang mendukung kebenaran risalah 
yang diemban seorang Nabi.  

Ibn Taimiyah mengklasifikasikan kejadian luar biasa menjadi 
tiga. Pertama, mukhātabāt yaitu seseorang bisa mendengar apa 
yang tidak didengar oleh orang lain. Kedua, musyāhadāt yaitu 
seseorang bisa melihat apa yang tidak dilihat oleh orang lain baik 
dalam sadar atau bermimpi. Ketiga, mukāsyafah yaitu seseorang 
mengetahui apa yang tidak diketahui oleh orang lain. Semua 
bentuk kejadian luar biasa ini dalam perspektif Ibn Taimiyah di 
namakan kashf atau mukāsyafah. 

Derajat al-wilāyah tidak mesti menuntut adanya kejadian luar 
biasa yang terjadi pada orang yang mencapai derajat tersebut. 
Bisa jadi seseorang adalah wali Allah tetapi tidak memiliki 
kejadian yang luar biasa sebagaimana bisa saja terjadi kejadian 
luar biasa pada seseorang yang sering mengerjakan perbuatan 

                                                 
30Qs. al-Wāqi„ah: 7-14 . 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 144 

 

maksiat dan ia bukanlah seorang wali Allah. Dengan ini maka 
wali Allah adalah seorang mukmin yang bertakwa31.  

Perbandingan antara Pemikiran Tasawuf al-Gazālă dan Ibn 
Taimiyah 

Setelah memaparkan pemikiran tasawuf al-Gazālī dan Ibn 
Taimiyah, penulis menemukan adanya beberapa kesamaan 
konsep antara kedua ulama pada hal-hal berikut ini; Pertama, 
bahwa al-Gazālī dan Ibn Taimiyah bersama-sama melakukan 
purifikasi terhadap ajaran tasawuf dengan mengembalikannya ke 
sumbernya yang orisinil yaitu nash-nash al-Qur‟an dan sunah 
Rasul serta praktek para sahabat. Kedua, al-Gazālī dan Ibn 
Taimiyah bersama-sama menolak konsep sha╢ahāt (pernyataan 
teopatis) para penganut tasawuf dengan alasan hal tersebut 
membuka ruang bagi orang-orang yang tidak berkompeten 
untuk secara sengaja mengungkapkan dirinya sendiri dengan 
ungkapan yang samar, tidak jelas, tertutup, sulit dipahami 
dengan alasan kekhususan untuk dirinya saja. Disamping itu 
konsep tersebut mengaburkan perbedaan antara sang Khāliq 
(pencipta) dengan makhlūq (yang diciptakan). Terlebih lagi ekses 
tersebut ternyata banyak yang disalahgunakan, misalnya bila 
seorang (wali atau syekh) sudah dianggap sampai pada tahapan 
ittihād maka ia berada di luar batas-batas syariat dalam arti ia 
tidak memiliki kewajiban untuk melaksanakan apa yang telah 
ditetapkan syariat. Ketiga, al-Gazālī dan Ibn Taimiyah bersama-
sama menyusun teori ma‘rifat-nya dengan al-sa‘ādah (kebahagiaan) 
di mana menurut al-Gazālī kelezatan dan kebahagiaan manusia 
yang tertinggi terletak pada ma‘rifat Allah. Sementara Ibn 
Taimiyah menyatakan bahwa kebahagiaan tertinggi terletak pada 
realisasi ‘ubudiyah (penghambaan) kepada Allah.  

Sementara itu perbedaan konsep antar keduanya terlihat 
pada hal-hal berikut ini; Pertama, Tasawuf adalah jalan yang 
ditempuh al-Gazālī untuk keluar dari dekadensi pemikiran yang 
sempat membuatnya skeptis (ragu) terhadap segala bentuk 
pengetahuan termasuk keyakinan. Semua proses ini mewarnai 
kehidupan pemikirannya untuk mencari ma‘rifat Allah yang lalu 

                                                 
31Qs. Yūnus: 62-63.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

438 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

menghantarkannya kepada keyakinan yang final dan valid. 
Sementara Ibn Taimiyah menjadikan al-Qur‟an dan Sunnah 
sebagai satu-satunya jalan yang bisa mengantarkan seseorang 
kepada ma‘rifat Allah. Kedua, dalam konsep tasawuf al-Gazālī 
mempraktekkan khalwah (menyendiri selama beberapa hari 
dengan berzikir kepada Allah) sampai mendapatkan tajalli 
(penampakan Allah). Sementara Ibn Taimiyah sangat menentang 
praktek khalwah yang dilakukan banyak orang. Dalil yang sering 
dipergunakan oleh sebagian ahli tasawuf dengan meniru praktek 
Rasulullah yang pernah ta╪annuth di gua Hira ditentang oleh ia 
dengan alasan setelah Nabi Muhammad diutus sebagai nabi, ia 
tidak pernah mempraktekkan ta╪annuth lagi bahkan para sahabat 
tidak pernah melakukannya sama sekali. Seandainya ta╪annuth itu 
disyariatkan maka pasti umatnya diperintahkan untuk 
mempraktekkannya  

Catatan Akhir 

Jika sebelumnya tasawuf berupaya menenggelamkan diri 
pada Allah melalui tokoh-tokohnya semisal Hasan al-Bashri 
(khauf), Rabi`ah al-Adawiyah (╪ub al-llāh), Abū Yazid Al-
Busthāmi (fanā’), al-Hallaj (hūlūl), dan kemudian berkembang 
dengan munculnya tasawuf bercorak filsafat dengan tokoh-
tokohnya Ibn Arabi (wa╪dat al-wujūd), Ibn Sabi`in (itti╪ād), dan 
Ibn Faridl (╪ubb al-Lah, fana’, dan wa╪dat al-shūhūd) yang 
memfokuskan diri pada hakekat serta terkesan 
mengenyampingkan syariat, maka konsep tasawuf yang 
ditawarkan al-Gazālī berhasil mengkolaborasikan syariat (fiqh), 
dan hakekat (tasawuf). 

Secara umum Ibn Taimiyah mengakui keabsahan metode 
eksperimental tasawuf, tapi ia menyarankan agar Tasawuf juga 
mempergunakan validitas eksternal untuk menguji kebenaran 
konsepnya. validitas eksternal yang dimaksud adalah ajaran 
pokok yang ada dalam Islam. Inti dari pandangan Ibn Taimiyah 
tentang Tasawuf adalah bahwa ia (tasawuf) merupakan 
perpanjangan dari agama Islam yang secara normatif harus 
bersumber dari al-Qur‟an dan Sunnah dan secara historis 
applikatif harus merujuk pada keteladanan para sahabat. Wa al-
Lāh a‘lam bi al-╣awāb.● 



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 144 

 

Daftar Pustaka 
 

Abd al-Hādi, Ibn. 1366. Al-‘Uqūd al-Durriyah fī Manāqib Shaykh 
al-Islām Ibn Taymiyyah, studi naskah: Mu╪ammad Hāmid al-
Faqi. Kairo: Hijāzi.  

Abū al-Faidl, Ma╪mud. t.t. Madkhal ilā al-Tasawuf. Mesir: Dār al-
Qawmiyah.  

Abdullah Otta, Yusno. Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial. 
Lemlit IAIN Mataram, vol. 14 no. 2 Desember 2010, 389-
412.  

Ashur, Sa„id „Abd al-Fatta╪. 1403. al-╩arakah al-╤alībiyah. Juz.1. 
Kuwait: Dār al-Qalam.  

Abū Zahrah, Mu╪ammad. 1946. Ibn Taymiyah; Ashruhu Wa 
╩ayātuhu. Beirut: Dār al-Fikr al-Arabi.  

___________. 1948. Tārikh Mazāhib al-Islāmiyah. Beirut: Dār al-
Fikr al-Arabi.  

Bāsil, Sa„id. t.t. Manhaj al-Bahthi ‘an al-Ma‘rifat ‘Inda al-Gazālī. 
Beirut: Dār al-Kitāb al-Lubnāni.  

Dunyā, Sulaymān. 1965. Al-Haqīqah fi Na╬ar al-Gazālī. Mesir: 
Dār al-Ma‟ārif.  

al-Gazālī, Abū ╩āmid. 1354. Kimiyā’ al-Sa‘ādah. Mesir: Dār al-
Kitab al-Arabi.  

___________. 1392. Al-Munqidh min al-╧alāl. Kairo: Dār al-
Nashr.  

___________. 1352. I╪yā’ ‘Ulum al-Dīn. Damaskus: Maktabah al-
Uthmāniyah.  

___________. 1355. Al-Risālah al-Ladunniyah, studi naskah: 
Abdul Halim Ma╪mud. Kairo: Maktabah al-Jundi.  

Kathir, Ibn. 1966. Al-Bidāyah wa al-Nihāyah. Beirut: al-Ma‟ārif.  
Kutbi, Mu╪ammad Bin Syākir. 1951. Fawāt al-Wafiyāt, vol. 1. 

Mesir: Maktabah al-Sa‟ādah.  
Khursyid, Ibrahim Zāki. 1969. Dāyrat al-Ma’ārif al-Islāmiyah. 

Mesir: Maktabah al-Sya‟b.  
Rifā„i, A╪mad Farid. 1355. Al-Gazālī. Damaskus: Maktabah al-

Halabi.  
Subki, Tāj al-Din. 1379. ╡abaqāt al-Shāfi‘iyah. Beirut: Dār al-Kitāb 

al-Lubnāni.  



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn Taimiyah 

440 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Suhrawardi. 1366. Awārif al-Ma‘ārif. Kairo: Dār al-Kutub al-
Haditsah.  

Taymiyyah, Ibn. 1355. Shar╪ al-‘Aqīdah al-A╣fahāniyah. Damaskus: 
Maktabah al-Halabi.  

___________. 1966. al-Raddu ‘ala al-Man╢iqiyyin. Beirut: al-
Ma‟ārif.  

___________. 1389. Jāmi‘ al-Rasā’il. Riyādl: Maktabah al-
Madani.  

___________. 1378. al-Furqān Bayn Awliyā’ al-Ra╪mān wa Awliyā’ 
al-Shay╢ān, Kuwait: Maktabah al-Shabih.  

___________. 1389. al-╤ufiyah wa al-Fuqarā’, studi naskah: Dr. 
Mu╪ammad Jamil Gāzi. Riyādl: Maktabah al-Madani.  

___________. t.t. Majmu’ Fatāwa, Studi Naskah: Dr. 
Mu╪ammad Rasyād Sālim KSA: Mathba‟ah Riyādl.  

„Uthmān, „Abd al-Karīm. t.t. Al-Imām al-Gazālī. Damaskus: Dar 
al-Fikr.  

Yūsuf, Mu╪ammad. 1951. Tārikh Ibn al-Wardi. Mesir: Maktabah 
al-Sa‟ādah.  

Zarkali, Khayr al-Dīn. 1979. Al-A’lām, jilid 7. Beirut: Dār Ilmi Li 
al-Malāyin.  


