ISSN 1411-3457

LJLUMLINZ

urnal Studi Keislaman
Volume 17 « Nomor 2+ Desember 2013

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM







DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

231-258 @ Jajang A Rohmana
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana
Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)”

259-274 e Mashadi
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam
dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo”

275-302 e Ade Fakih Kurniawan
“Konsep Tajalli ‘Abd al-Lah ibn ‘Abd al-Qahhar
al-Bantani dan Posisinya dalam Diskursus
Wujadiyyah di Nusantara”

303-322 e Damanhuri
““Umdah al-Muhtajin:
Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara”

323-346 ¢ Munawir Haris
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos”

347-358 e Hans Abdiel Harmakaputra
“Becoming a Perfect Human:
Ibn “Arabf’s Thoughts and Its Spiritual Legacy”

359-386 ® Sulaiman Al-Kumayi
“Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’
Muhammad Fethullah Gilen”

387-420 e Media Zainul Bahri
“Gagasan Pluralisme Agama
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)”

421-440 e Lalu Supriadi
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf
al-Ghazali dan Ibn Taimiyah”

LAMPIRAN-LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g
- b < = f

o = t 3 = q

& = th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n

. = d 3 = w

3 = dh o = h

) = r s = ’

o =z ¢ =y

o = ]

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

e = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
(a‘5idhn bi al-Lah min al-shaytan al-rajim); ssz )\ olarid! o <l 35cl
(bism al-Lal al-rabman al-rahim); ss=) ca,d) <) gasy
(innd a'taynaka al-kawthar); 353 SGshel G)
(fasalli lirabbika wanhar); 35315 1551 Joad
(sabih al-Rhayp). ) ¢lom



STUDI KOMPARATIF PEMIKIRAN TASAWUF
AL-GAZALI DAN IBN TAIMIYAH

Lalu Supriadi
(Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan IAIN Mataram
Email: nasabila46@yahoo.com)

Abstract: Al-Gazali plays an important role in purifying Sufism and
directing it into the right path of Islam. Prior to his time, many people
misunderstood Sufism. While some of them were concerned only with sufi
theories but lost its practices, some others simply practiced Sufism without
sufficient knowledge. In his time, where splits of religious sects and
disintegration spread among Muslims, he emerged to offer his notion that
integrates Sufi concepts of intuition, knowledge and spiritual path to achieve
the highest objective of happiness. He himself reached these sufi paths
through several stages in his life and spirituality. Meanwhile Ibn Taymiyya
acknowledges the validity of experimental sufi but enconrages a method of
external examination, namely the basic teachings of Islam, to examine the
validity of Sufism. According to him, Sufism is a form of religions
expressions that must be built on the Qur'an and Sunna and bas to refer to
the practices of the Companions.

Abstrak: al-Gazali berjasa besar dalam melakukan purifikasi ilpm
tasawuf dan menariknya kembali ke pangkuan Isiam. Sebelum itn
banyak orang yang salah memabaminya. Di  tengah  gejolak  dan
disintegrasi keislaman antar berbagai sekte dalam tubub umat Islam al-
Gazali tampil dengan konsepnya yang memadnkan antara teori dhawq
(rasa/ intnisi) ma‘tifah dan thariqah rOhiyah (jalan spiritual) menuju
al-sa‘adah (kebabagiaan). Sementara Ibn Taimiyah mengakui keabsahan
metode eksperimental tasawnf, tapi ia menyarankan agar tasawuf juga
mempergunakan validitas eksternal untuk menguji kebenaran konsepnya.
validitas eksternal yang dimaksud adalah ajaran pokok yang ada dalam:
Islam. Inti dari pandangan 1bn Taimiyah tentang tasawuf adalah babhwa
ta (tasawnf) merupakan perpanjangan dari agama Islam yang secara
normatif harus bersumber dari al-Qur'an dan Sunnah dan secara historis
aplikatif harus merujuk pada keteladanan para sababat.

Keywords: al-Gazaly, 1bn Taimiyab, tasawnf, purifikasi, ma‘rifab.

‘[//UMHDZ]%WM/ Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

MENYEJAJARKAN Ibn Taimiyah dengan al-Gazali dalam ranah
pemikiran keislaman khususnya tasawuf adalah menarik. Itu
karena sebagian peneliti melihat tipologi pemikiran keduanya
sangat berbeda. Al-Gazali adalah sosok ulama yang berjasa besar
dalam melakukan purifikasi ilmu tasawuf dan menariknya
kembali ke pangkuan Islam. Sebelum itu banyak orang yang
salah memahami tasawuf; ada yang hanya concern dengan sisi
teorinya saja tanpa menyentuh sisi praktek spiritualnya
sebagaimana yang dilakukan sebagian ulama kalam dan filsafat,
ada juga yang hanya menyentuh sisi praktek spiritualnya saja
tanpa mau memahami teorinya sehingga muncul para sufi yang
hanya mementingkan tampilan fisik saja.

Di tengah gejolak dan disintegrasi keislaman antarberbagai
aliran dan sekte dalam tubuh umat Islam al-Gazali tampil dengan
konsep paripurnanya yang memadukan antara teotri dhawg
(rasa/intuisi) ma‘rifah dan farigah ripiyah (jalan spititual) menuju
al~sa‘adabh (kebahagiaan). Karena itu konsep tasawuf yang
diperkenalkan al-Gazali mendapat tempat di hati para ulama dan
umat Islam. Al-Gazali sampai ke tingkatan tersebut setelah
melalui berbagai fase dalam kehidupan riil dan spiritualnya. Ini
semua menjadikannya sebagai tokoh sufi yang dipuja dan
dikenang terus oleh umat Islam. Sementara itu, di sisi lain Ibn
Taimiyah diklaim sebagai ulama yang sangat keras memusuhi
tasawuf dan mengkritik para sufi. Banyak kritikan dan hujatan
dialamatkan kepadanya. Sebut saja Masignon yang menuduh Ibn
al-Jawzi dan Ibn Taimiyah sebagai penentang utama tasawuf.!
Isu tersebut berhembus demikian kencang dalam dinamika
pemikiran keagamaan schingga banyak dari umat Islam yang
terkecoh dan membenarkannya. Namun dalam referensi dan
sumber primer yang ditulis langsung oleh Ibn Taimiyah
ditemukan fakta sebaliknya bahwa ia memuji kontribusi yang
diberikan oleh Shuyikh al-Sufiyah (ulama tasawuf) yang selalu
merujuk pada al-Qur'an dan Sunah. Dengan latarbelakang
demikian, tulisan ini akan difokuskan pada persoalan bagaimana
konsep pemikiran al-Gazali dan Ibn Taimiyah dalam tasawuf
serta komparasi antara pemikiran al-Gazali dan Ibn Taimiyah.

Ibrahim Zaki Khursyid, Dayrat al-Ma'arif al-Isiamiyah, jilid 5 (Mesir:
Maktabah al-Sya’b, 1969), 274.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Seting Historis Sosial Intelektual al-Gazali

Ia adalah Muhammad bin Muhammad bin Ahmad alias Abu
Hamid. Disebut juga al-Gazali karena berasal dari Ghazalah
nama desa tempat kelahirannya atau Ghazzali nisbah kepada
profesi orang tuanya yang seorang pemintal benang yang dibuat
dari wol (bulu domba). Lahir di kota Thus, nama suatu daerah di
Khurasan Iran tahun 450 H.? Di kota Thus, ia belajar dari
Ahmad bin Muhammad al-Zarikani dan Yusuf al-Nassaj,
seorang sufi, selanjutnya ia pindah ke Jurjan berguru kepada Abu
Nashr al-Isma‘ily seorang ulama yang dikenal wara’, takwa dan
alim. Ia juga belajar tasawuf dan tarekat kepada Abu ‘All al-
Qarmidi. Kehausannya  dengan  ilmu  pengetahuan
menyebabkannya pindah ke Naisabur dan berguru pada Imam
al-Haramayn al-Juwayni yang saat itu menjabat Kepala Madrasah
al-Nizhamiyah. D1 sini, ia bisa mendalami berbagai disiplin ilmu
dari guru-guru yang tidak diragukan kapabilitasnya seperti figh,
ushul figh, mantiq, kalam, dan jadal.

Di Naisabur al-Gazali sangat produktif menulis berbagai
disiplin ilmu pengetahuan, antara lain: Ipya’ ‘Ulum al-Din, Magasid
al-Falasifah, Tahafut al-Falasifah, al-Iqtisad fi al-1‘tigad, al-Mungidh
min al-Dalal, al-Ma'arif al-‘Aqliyah, al-Tibr al-Masbuk fi Nasibah al-
Muluk, Ijam al-Awam ‘an Glm  al-Kalam, Munkashafat al-Quinb,
Minhdj al-‘Abidin, ‘Agidat Abli al-Sunnah, Faysal al-Tafrigah Bayn al-
Islam  wa  al-Zindigah, Musykilat al-Anmwar, Fada'th al-Batiniyah,
Bidayat  al-‘Amal, Mizgan al-‘amal, Miyar al-%m. Tak salah
kemudian ia digelari sebagai Hugjah al-Isiam.

Posisi intelektual yang disandangnya tidak membuatnya
tenang dan nyaman, namun dalam perjalanan hidupnya ia
sampai ke suatu fase di mana ia meragukan kebenaran inderawi
yang bersifat primer. Ia meragukan ilmu pengetahuan yang
sudah dicapai dan karya-karya ilmiyah yang dihasilkan bahkan
menderita penyakit psikologi selama dua bulan, dan sulit
diobati.? Karena itu, Al-Gazali tidak dapat menjalankan tugasnya
mengajar di Madrasah Nizhamiyah. Akhirnya ia meninggalkan

2Khayr al-Din al-Zarkali, ai-A lam, jilid 7 (Beirut: Dar ‘Ilm li al-Malayin,
1979), 247 .
Sal-Gazall, al-Mungidh. .., 335.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 423




Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Bagdad menuju kota Damaskus. Selama kira-kira dua tahun, al-
Gazall mengembara di kota ini melakukan kegiatan ritual
spiritual seperti ‘uz/ah (mengasingkan diri), 77yadah (olah ruhani),
dan mujabadah (ketja keras). Kemudian ia pindah ke Baitul
Maqdis Palestina untuk melaksanakan ibadah serupa, setelah itu
tergerak hatinya untuk menunaikan ibadah haji dan menziarahi
makam Rasulullah. Tak lama berselang akhirnya ia meninggal
dunia pada tanggal 12 Jumadi Akhir tahun 505 H.

Pemikiran Tasawuf Al-Gazali

Dalam perspektif al-Gazali tasawuf merupakan satu-satunya
jalan yang menghantarkan seseorang menuju kebahagiaan hidup
di dunia dan akhirat.* Kesimpulan tersebut diperolehnya setelah
melalui berbagai dinamika dalam kehidupan spiritual dan
intelektualnya. Di samping itu ia juga telah melakukan kajian
mendalam terhadap pengaruh dan peran empat disiplin keilmuan
terthadap kajian keislaman yang berkembang pesat saat itu;
pertama,  kalam;  keduna,  faldsifab;  ketiga,  batintyyin;  keempat,
mutasawwifah.>

Pada akhirnya, al-Gazali sampai ke suatu kesimpulan bahwa
kesempurnaan hidup manusia dapat diperoleh dengan
mengaktualisasikan kesempurnaan batin. Dan kesempurnaan
batin hanya dapat ditempuh dengan jalan tasawuf sehingga al-
Gazall menjadikan tasawuf sebagai metode, su#/ik, baik secara
teori maupun praktek.

Dalam perspektif al-Gazali, tasawuf adalah totalitas hati
menuju Allah dan menganggap hina sesuatu selain-Nya. Itu
mengacu kepada gerak hati dan perbuatan tubuh. Dalam Thya’
Ulom al-Din ia menggunakan terma ‘ilmu akhirat’ untuk
menyebut tasawuf di mana ia membaginya menjadi dua; pertama,
mu'‘amalah, yaitu kondisi-kondisi hati atau penyakit hati dan
pengobatannya. Kedua, mukdshafah yaitu tersingkapnya tabir
sehingga Allah menjadi jelas sebagaimana mata melihat sesuatu
yang tidak diragukan lagi.°

4al-Gazall, al-Mungidh. .., 372.

51bid.

al-Gazali, Ihya’ Ulwm al-Din, jilid 1 (Damaskus: Maktabah al-
‘Uthmaniyah, 1352), 3.

424 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Kalau dicermati karakteristik tasawuf yang dikembangkan al-
Gazali adalah tasawuf sunni yang bertumpu pada kesucian
rohani serta keluhuran budi yang merupakan perwujudan paling
otentik dan valid dari religiusitas seseorang. Tasawuf sunni inilah
kemudian diterima oleh kalangan luas dan akhirnya mempunyai
pengaruh yang begitu kuat di dunia Islam.

Magamat dan Apwal

Seorang salik (istilah lain untuk menyebut para sufi) yang
meniti  jalan menuju Allah terkadang dalam  proses
pencapaiannya mengalami pengalaman-pengalaman  spiritual
yang dinamakan maqamat (bentuk jamak dari kata magan) dan
apwal (bentuk jamak dari kata jdl). Jika menempel terus pada
salik dan tak terpisahkan darinya dinamakan magamat, seperti
warna kuning yang menjadi sifat emas yang tak terpisahkan
darinya. Tetapi jitka menempel hanya sebentar dan cepat sirna
maka dinamakan )ad/ seperti warna kuning (pucat) yang melekat
pada muka orang yang ketakutan di mana ketika rasa takutnya
hilang maka warna kuning (pucat) itu akan sirna.”

Magamat diperoleh melalui mujabadah (ketja keras), fadzkiyah
al-nafs (penyucian jiwa), dan riyadah (olah ruhani) sehingga salik
mampu menundukkan dan melawan hawa nafsunya. Dalam
melawan hawa nafsunya seorang sa/k dituntut untuk
menundukkan zradah-nya demi iradah Allah, tidak menentukan
pilihannya demi pilihan Allah, tidak meminta dan mengharap
dari seseorang kecuali Allah. Ia berlari dari dunia menuju akhirat
dan dari akhirat menuju Tuhannya.

Magamat menurut al-Gazalt adalah olah ruhani (riyadah) yang
dilakukan sd/ik dengan mujahadah sampai merasa sempurna pada
satu maqam (maqgam tertentu) lalu beralih ke magam yang lain.8 Itu
semua dilakukan untuk secara bertahap untuk sampai kepada
ketinggian spiritual. Sedangkan ja/ adalah kondisi batin yang
suatu ketika bersih dan suatu ketika sebaliknya. Lanjutnya, ja/
adalah kondisi di mana hati seseorang berubah, terkadang bersih
terkadang sebaliknya.?

"Ibid,, jilid 4, 104,
81bid,, jilid 5, 16.
Ibid.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 425



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Menurut al-Gazali, ada enam maqamat yang harus dilalui
seseorang, yakni: fawbabh, ubd, sabr, tawakkal, khawf, dan raja’.
Sementara itu, ada dua ja/ yang harus dilalui seseorang, yaitu
muragabah dan mapabbab.

Ma‘rifat

Dalam perspektif al-Gazali, konsep ma‘rifat merupakan
bagian dari finalitas tahapan spiritual seorang sufi. Setelah
seorang sufi melewati berbagai tahapan maka sampailah ia pada
satu thamroh atau hasil dari perjalanan kesufian tersebut yaitu
mahabbah (cinta Allah). Keterikatan antara mapabbah dan ma'‘rifat
dalam pemikiran sufisme amat erat dan tak dapat dipisahkan
baik subtansi maupun sifat-sifatnya. Tiada pengenalan yang tidak
melahirkan cinta. Ini berlaku dalam setiap tarap spiritual.

Menurut al-Gazali, proses mengenal Allah tidak dapat
dilakukan hanya dengan menggunakan akal sebagaimana yang
diyakini oleh para kaum filsafat. Al-Gazali mengatakan bahwa
pengenalan Allah dengan perantara dhawg (intuitif) akan lebih
dapat memberikan keyakinan dan ketenangan spiritual dari pada
hanya sebatas bersandar dengan akal.

Proses ma‘rifat (pengenalan) seseorang kepada Allah untuk
mencapal mapabbah berbeda-beda. Al-Gazali membagi kelompok
orang-orang yang sampai pada tingkat ma‘ifat dan mahabbah
kepada dua tingkatan: perfama, tingkatan seseorang yang kuat
dalam ma'rifat, yaitu seseorang yang menjadikan Allah sebagai
awal ma‘rifamya dan kemudian dengan ma'rifat itu ia mengenal
segala sesuatu yang selain Allah. Kedna, adalah tingkatan
seseorang yang lemah ma‘rifat-nya, yaitu seseorang yang bermula
dengan mengenal ciptaan Allah kemudian dengan ma‘rifat-nya ia
mengenal Allah.

Untuk sampai pada mapabbah dan ma‘rifat yang sempurna
kepada Allah, tentunya seorang sufi terlebih dahulu harus
melewati berbagi tahapan dan melewati batas fand’, yaitu tahapan
spiritual  yang menggambarkan seorang sufi yang telah
melakukan proses zakballi (membersihkan diri dan jiwa dari
segala macam sifat yang dibenci oleh Allah) dan ‘apalli
(menghiasi diri dan jiwa dengan segala macam sifat yang dipuji
oleh Allah). Finalitas dari sebuah mapabbah dan ma‘rifat yang

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

sempurna adalah terbukanya hzjab (tabir) dan terjadinya zajalli
(penampakan Tuhan pada makhluknya). Seorang yang telah
sampai pada tahapan ini akan merasa hidupnya terpenuhi oleh
cahaya Tuhan.

Menurutnya a'‘rifat sebenarnya adalah mengenal Allah.
Sarana ma'rifat seorang sufi adalah qalbu, bukan perasaan dan
bukan pula akal. Kalbu, menurut al-Gazali bukanlah bagian
tubuh yang dikenal terdapat pada sebelah kiri dada seorang
manusia, tapi ia adalah ruh yang merupakan realitas hakekat
manusia.'? Masih menurutnya, hati bagaikan cermin, sementara
ilmu adalah pantulan gambar realitas yang terdapat di dalamnya.
Jika cermin hati tidak bening, maka ia tidak dapat memantulkan
realitas-realitas ilmu. Dan yang membuat cermin hati tidak
bening adalah hawa nafsu tubuh. Sementara zikir kepada Allah,
keterpalingan dari tuntutan hawa nafsu serta ketaatan kepada-
Nya itulah yang justru membuat kalbu bersinar dan cemerlang.!!

Rasio dan Ma rifat

Al-Gazali sangat menjunjung tinggi peran rasio. Dalam
tasawuf, rasio menempati posisi kedua setelah akidah karena ia
adalah ‘ayn al-bashirah (mata hati) dan n#r al-iman (cahaya
keimanan) yang dipergunakan untuk mengenal Allah, kebenaran
para Rasul dan mengetahui syariat. Peran rasio dalam tasawuf
ada dua; Pertama, sebagai syarat untuk sampai kepada wa‘rifat
melalui tiga hal; memperoleh pengetahuan empiris, r7yadlah (olah
ruhani) dan kontemplasi. Kedua, menilai dan meluruskan
pengalaman-pengalaman ruhani para sufi.

Kashf

Al-Gazali membedakan a‘rifat yang diperoleh dengan rasio
dan indera dan yang diperoleh dengan hati (kashf), yaitu
terlimpahnya pengetahuan secara langsung. Ia
mendeskripsikannya laiknya ibarat kolam yang digali, lalu kolam
tersebut kemungkinan akan dialiri air sungai dari atasnya dan
kemungkinan lain bagian bawah kolam akan digali dan tanahnya

10a]-Gazali, Thya’ ..., jilid 3, 3-4.
UMahmud Abu al-Fayd, Madkhal ila al-Tasawnf, jilid 3 (Mesir: Dar al-
Qawmiyah, t.t.), 11-2.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 427



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

diangkat sampai dasarnya sama rata dengan tempat air yang
jernih sehingga airnya muncrat mengeluarkan air yang paling
jernih, paling keras dan paling banyak airnya.

Perumpamaan hati seperti kolam dan ilmu pengetahuan
seperti air dan indera seperti sungai. Ilmu pengetahuan bisa saja
dipancarkan ke hati melalui sungai indera dengan 7#bar dan
mushabadat sehingga dipenuhi ilmu pengetahuan. Dan bisa saja
sungai-sungai tersebut ditutup dengan kbalvat, ‘uzlah dan
menutup mata dan beralih/bersandar ke hati yang paling dalam
dengan menyucikannya dan mengangkat hijab (tabirnya)
sehingga memancar mata air ilmu pengetahuan dari dalam.!?
Hati memiliki dua pintu: pertama, pintu yang terbuka ke Lauh al-
Mahfuzh dan alam malaikat. Kedua, pintu yang terbuka ke indera
yang berpijak pada kesaksian dan kenyataan riil. al-Gazali
menyatakan bahwa ilmu pengetahuan para sufi dan wali
didasarkan pada Lauh al-Mahfuzh, sedangkan ilmu pengetahuan
para ulama dan orang-orang bijak didasarkan pada indera dan
rasio. Dan ilmu para sufi memancar dari hati sedangkan ilmu
para ulama memancar dari indera dan rasio.!3

Para ulama bekerja untuk memperoleh ilmu pengetahuan
yang sama-sama dihasilkan para wali dengan cara yang berbeda.
Di satu sisi para ulama mengambilnya dari luar dengan
menggunakan indera, sedangakan para wali memperoleh ilmu
tersebut dengan cara memancarkannya dari dalam hati. IImu
jenis pertama adalah a ‘7rifat empirik yang diperoleh berdasarkan
indera dan rasio dan yang kedua dengan nama ma‘ifat kashfiyah
yang datang dari dalam hati setelah menghilangkan kotoran
maksiat dan menyingkap tabir syahwat, sechingga terlimpahkan
segala sesuatu yang tersurat di Lauhul Mahfuzh.!* Ilmu yang
pertama disebut /#bar (pembelajaran) dan istibshar (penalaran)
sedangkan yang kedua disebut dhawg (intuisi) dan kashf
(limpahan langsung dari Allah tanpa perantara) dengan cara
ilham atau wahyu tetapi ilham khusus untuk para wali dan wahyu
khusus untuk para nabi. Jadi, £ashf adalah cara untuk mengetahui
hakekat yang menyampaikan seseorang kepada al-%m al-yagini

123]-Gazali, Ihya’ ..., jilid 3, 20.
131bid.
“4bid., 21.

428 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

(ilmu yang menghasilkan keyakinan yang tidak ada keraguan
sedikitpun padanya).

Kebahagiaan

Al-Gazali menyusun teoti ma'%ifat-nya dengan al-sa'‘adab
(kebahagiaan). Menurutnya, kelezatan dan kebahagiaan manusia
yang tertinggi terletak pada ma‘ifar Allah. Ia menyandarkan
teorinya pada analisa psikologis dan analogi logika. Ia berkata:

Kebahagiaan pada segala sesuatu terletak pada kelezatannya dan
kelezatannya tetletak pada tuntutan tabiatnya dan tabiat sesuatu terletak
pada keselarasannya dengan penciptaannya/kejadiannya. Kelezatan
mata adalah memandang gambar-gambar yang indah begitu juga
anggota badan yang lain. Sedangkan hati adalah jalan untuk mencapai
ma'rifat keyakinan karena kelezatannya tetletak pada pengetahuannya
kepada Allah yaitu ma‘rifat yang diciptakan hati karenanya. Tidak ada
yang meragukan bahwa kebahagiaan yang diperoleh berdasarkan wa ‘rifat
Allah lebih besar dari kebahagiaan yang lain. Manakala kadar maifar-
nya lebih agung dan mulia maka ma‘rifat-nya lebih detil dan halus dan
kelezatan yang ditimbulkan lebih kuat dan mengesankan. Seperti
seorang yang ingin merasa bertemu menteri maka kenikmatannya
menjadi lebih besar jika tiba-tiba ia bertemu raja.!>

Menurut al-Gazali, kebahagiaan adalah tujuan akhir jalan
para sufi sebagai buah pengenalan terhadap Allah. Jalan menuju
kebahagiaan itu adalah ilmu beserta amal sebagaimana
pernyataannya: “Seandainya engkau memandang ke arah ilmu,
niscaya engkau akan melihatnya begitu lezat sehingga ilmu itu
dipelajari karena manfaatnya. Engkau juga mendapatkannya
sebagai sarana menuju akhirat serta kebahagiaan, dan juga
sebagai jalan mendekatkan diri kepada Allah. Namun hal ini

mustahil tercapai kecuali dengan ilmu dan amal.16

Seting Historis Sosial Intelektual Ibn Taimiyah

Ia adalah Ahmad bin ‘Abd al-Halim bin ‘Abd al-Salam bin
Ab1 al-Qasim bin Khidr bin Muhammad Bin Taimiyah alias Ibn
Taimiyah, dikenal juga dengan nama panggilan Abu al-Abbas
dan Taqiy al-Din. Lahir di Harran nama suatu daerah yang kini
merupakan bagian dari wilayah Turki pada hari Senin tanggal 10

5al-Gazall, Kimiya’ al-Sa‘adah (Mesir: Dar al-Kitab al-Arabi, 1354), 15.
16a]-Gazalt, al-Mungidb. .., 372

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 429



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Rabiul Awal tahun 661 H/1263 M atau sekitar 5 tahun setelah
invasi Tatar ke Bagdad, kota monumental yang kala itu menjadi
pusat ilmu dan peradaban.!” Masa kecilnya dihabiskan di tanah
kelahirannya sampai berumur 7 tahun. Kemudian peristiwa
invasi Tatar menyebabkan keluarganya terpaksa berpindah
domisili ke Damsyiq (kini Suriah).

Ia tumbuh dewasa di keluarga yang dikenal religius dan
sangat menjunjung tinggi nilai-nilai intelektualisme. Ayahnya
bernama Sihab al-Din bin ‘Abd al-Halim adalah seorang ulama
hadis dan figh yang menganut mazhab Hanbali (Ahmad bin
Hambal). Mengajar secara terjadwal di Masjid Umawiyah yang
kala itu tempat mangkalnya ulama-ulama besar. Ia juga menjabat
ketua Shaykh Dar al-Hadis al-Sukkariyah dan langsung menetap
di sana dan di sana pula akhirnya ayahnya meninggal dunia dan
dikuburkan di kuburan para ulama sufi. Ayahnya meninggal
dunia ketika Ibn Taimiyah berumur 21 tahun. Lalu ia diasuh
oleh ibunya.

Dari keluarga intelektual ini, ia mewarisi sifat dan karakter
orang tuanya yang selanjutnya menyebabkan ia brilian dan
genius. Dalam perkembangan intelektualnya ia banyak menimba
ilmu dari guru-gurunya yang sangat disegani sampai mencapai
angka 200 orang.!® Di antaranya orang tuanya sendiri yang
mengajarnya langsung ilmu figh dan hadis. Lalu Zain al-Din
Ahmad Bin ‘Abd al-Dayim Bin Ni'mah al-Maqdisi, Ibn Abf al-
Yusri, al-Kamal Bin ‘Abd, al-Majd Bin "Asakir, Jamal Yahya Bin
al-Shairafi, Ahmad Bin Abi al-Khair, al-Qasim al-Arbili, Fakhr
al-Din Bin al-Bukhari, Kamal ‘Abd al-Rahim, Abu al-Qasim Bin
Allan, Ahmad Bin Syaiban. Ibn Qudamah al-Maqdisi, Nur al-
Din Bin "Ali Bin ‘Abd al-Bashir, Jamal al-Din al-Qazuini. Tak
pelak perjalanan intelektualnya antara Damsyiq dan Kairo
menyebabkan banyak orang menimba ilmu darinya. Diantara
muridnya yang terkenal adalah Syamsu al-Din Muhammad Bin
Qayyim al-Jauziyah (691-751).

Ulbn Kathir, a-Bidayah wa al-Nibayah, jilid 1 (Beirut: al-Ma’arif, 1960),
104.

8]bn ‘Abd al-Hadi, A/-Ugud al-Durriyab fi Managib Shaykb al-Islam Ibn
Taymiyah, studi naskab: Mubammad Hamid al-Fagi (Kairo: Maktabah Hijazi,
1356), 3.

430 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Ibn Taimiyah tidak saja dikenal sebagai ulama yang concern
dalam dunia akademik, tetapi ia juga seorang pejuang sejati yang
mengangkat pedang untuk membela Islam dan mengusir
penjajah dan musuh-musuh Islam sama seperti yang dilakukan
oleh ulama-ulama terkemuka lainnya semisal ‘Iz a/-Din Bin ‘Abd
al-Salam, Ibn Taimiyah dan Muby al-Din al-Nawawiy. Semua ini
membuatnya memiliki hubungan dekat dengan penguasa saat itu
yaitu Sulthan a/Nashir Mubammad bin  Qalawnn. Bahkan ia
diangkat menjadi penasehat spiritual dan keagamaannya.

Setelah kekuatan politik Sultan Mubammad bin Qalawsin mulai
melemah di tambah dengan adanya faktor-faktor lain
sebagaimana disebutkan diatas ia beberapa kali mendapatkan
fitnah dan cobaan dari orang-orang yang iri, dengki dan
berseberangan pemikiran dengannya. Ibn Taimiyah pernah
dituduh berpaham mujassimah (berkeyakinan bahwa Allah itu
memiliki jisim (tubuh) seperti makhluk) dan wusyabbibab
(berkeyakinan Allah menyerupai mahluk). Hal ini bermula dari
penulisan kitab  a/Risalah  al-Hamawiyah yang dimaksudkan
sebagai jawaban atas pertanyaan orang-orang tentang ayat-ayat
al-Qur’an yang berisi sifat-sifat Allah dan oleh Ibn Taimiyah di
jawab bahwa ayat-ayat tersebut harus di pahami apa adanya
tanpa harus ditakwil. Jawaban tersebut ternyata menimbulkan
reaksi yang keras dari para ulama yang berseberangan dengannya
terutama a/-Qadli (hakim) Jalal al-Din Hanafi.!® Resistensi dari
para ulama ecksoteris menyebabkannya harus keluar masuk
penjara, tapi penjara bagi Ibn Taimiyah tidak menjadi halangan
untuk berkarya dan berjuang menyampaikan gagasan dan
pemikirannya.

Ibn al-Wardi (w. 749 H) mengkalkulasikan bahwa Ibn
Taimiyah dalam sehari semalam menulis 4 lembar dan
diperkirakan jumlah buku yang dikarangnya mencapai jumlah
500 jilid?. Kitab-kitab tersebut antara lain: Majmu’ Fatawa al-
Kubra, al-Qawa’id al-Nuraniyah, al-Furgan Baina Anliya’ al-Rahman
Wa Auliya’ al-Syaithan, Amradl al-Quliib Wa llagjuba, al-Tubfah al-

YMuhammad Abu Zahrah, [bn Taymiyah; Ashrubu wa Hayatubu (Beirut:
Dar al-Fikr al-Arabi, 1946), 59-60.

2Muhammad Yusuf, Tarikh Ibn al-Wardy, jilid 7 (Mesir: Maktabah al-
Sa’adah: 1951), 786.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 431



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Iragiyah Fi A'mal al-Qulnb, al-Ubndiyah, Darajat al-Y agin, al-Risalah
al-Tadmuriyah, al-Risalah al-Hamawiyah, Bugyat al-Murtab, Ibthal
Wabhdat al-Wujid, al-Tawassul Wa al-Wasilah, al-Washiyah al-Kubra,
al-Risdlah al-Ladunniyah, Minhaj al-Sunnah al-Nabawiyah, Syarh al-
Agidah al-Ashfahaniyah, al-Jawab al-Shabhih Liman Baddala Din al-
Masib, al-Raddu ‘Ald al-Nashara, al-Raddn ‘Ala al-Manthiqiyyin,
Nagdin al-Manthiq, Syarhn Hadits Innama al-A’mal Bi al-Niyyat, al-
Siyasah al-Syariyah Fi Ishlahi al-Ra’l Wa al-Ra’iyyab.

Ibn Taimiyah meninggal Tak lama berselang ia keluar dari
penjara pada malam Senin 20 Dzulkaidah tahun 728 H2!.

Perspektif Ibn Taimiyah dalam Tasawuf

Dalam literatur bahasa terdapat beberapa pendapat
mengenai asal kata tasawuf. Pertama, kata siff dialamatkan kepada
mereka yang memakai pakaian yang terbuat dari gz (bulu
domba/wol). Kedua, sekelompok orang yang tinggal di teras
masjid di kota Madinah yang dikenal dengan ahl al-Shuffah.
Ketiga, orang yang suci dan bersih hatinya dari perbuatan hati
yang tercela. Ibn Taimiyah sepakat dengan pendapat pertama,
yaitu kata tasawuf berasal dari kata g4f, yaitu orang yang
menggunakan bulu domba/wol).22 Namun demikian Ibn
Taimiyah tidak setuju jika tampilan fisik saja dijadikan parameter
untuk mengukur dan menilai ketasawufan seseorang tetapi yang
tak kalah penting adalah bagaimana ia membersihkan dan
menyucikan hatinya dari segala sifat yang tercela. Oleh
karenanya, dalam karya-karyanya ditemukan penggunaan terma
yang berbeda-beda untuk menyebut para sufi, di antaranya
fuqara’, zubbad, salikin, ashab al-qalbi wa Arbab al-Apwal, ashab al-
Tasawnf al-Mashri’ atan ashab al-$ nfiyah.?3

Sekalipun Ibn Taimiyah menggunakan beragam istilah untuk
menyebut para sufi namun ia tidak memiliki definisi yang
definitife. Menurut hemat saya, tidak adanya definisi yang
definitif mengenai tasawuf dalam versi Ibn Taimiyah disebabkan
karena ia tidak ingin terkecoh oleh slogan dan tampilan fisik saja

2 Abua Zahrah, Tarikh Mazahib ..., jilid 2, 434-5.

2lbn Taymiyyah, A/-Furgan Bayn Awliya’ al-Rapman wa Awliya’ al-
Shaythan (Kuwait: Maktabah al-Sabih, 1378), 30.

2Ibn Taymiyyah, Majmu’ Fatawa ..., jilid 10, 368.

432 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

tetapi harus dibuktikan dengan praktek. Jika menunjuk pada cara
ibadah dan praktek yang sesuai dengan syara’ maka ia adalah
tasawuf yang benar sebagaimana dipraktekkan para sufi
genenerasi awal. Kalau tidak maka ia adalah tasawuf yang
menyimpang. Ia berkata: “para wali Allah adalah orang-orang
mukmin yang bertakwa baik ia dikatakan fagir, sifi, fagib, ‘alin
(lmuan), fajir (pedagang), sani’ (pembuat barang), amir (raja),
hakim (penguasa) atau yang lainnya”.2*

Ibn Taimiyah mengklasifikasikan tasawuf menjadi dua:
pertama, tasawuf sunni atau sering disebutnya tasawuf mwasyri),
yaitu yang diperbolehkan mengikutinya yang sudah muncul
embrionya sejak masa awal mula Islam yaitu generasi para
sahabat, yang kemudian dikembangkan oleh Junaid Bin
Muhammad al-Bagdadi (w. 297 H) di Bagdad, Abu Sulayman al-
Darani (w. 210) di Syam, Dhu al-Nun al-Misri (w. 245 H) di
Mesir, al-Harits al-Muhasibi (w 243 H) di Bagdad di mana dalam
teori dan prakteknya mereka semua menjadikan al-Qur’an dan
Sunnah sebagai sumber. Mereka ini disebut sywyakh al-Shifiyab
oleh Ibn Taimiyah. Kedwua, tasawuf bid’ah yaitu tasawuf yang
sudah kemasukan unsur-unsur asing dalam teori dan prakteknya.
Dalam memahami dan mempraktekkan tasawuf mereka
mencampuradukkan ajaran Islam dengan teori dan praktek yang
tidak dikenal sebelumnya seperti memasukkan unsur filsafat
dalam tasawuf. Contoh ulama sufi jenis ini adalah Ibn Arabi dan
pengikutnya. Ibn Taimiyah mengkritik tajam dan mengecam
para sufi jenis kedua ini. Dalam mengomentari pemikiran Ibn
Arabi ia berkata: 1bn Arabi bukanlah tipe abli sufi yang memiliki spirit
intelektnal apalagi mengikuti al-Qur'an dan Sunnah.?> la juga berkata:
mereka ini tercela di sisi Allah, Rasul-Nya dan para wali Allah.?°

Ia membuat klasifikasi yang lebih rinci lagi mengenai tipologi
penganut tasawuf; Perfama, para sufi ahlu al-Sunnah generasi
awal yang dalam teori dan praktek tasawufnya merujuk pada al-
Qur'an dan Sunnah. Kedua, para sufi ahlu al-Sunnah yang
mencampuradukkan tasawuf dengan ilmu Kalam tetapi tidak

%4]bid., jilid 11, 22.

2Ibn Taymiyyah, a/-Furgan ..., 113.

%Ibn Taymiyyah, a/-Raddu ‘ala al-Mantigiyyin (Beirut: al-Ma‘arif, 19606),
516.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013




Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

dipengaruhi filsafat. Kefjga, para sufi yang mencampuradukkan
tasawuf dengan filsafat.

Magamat dan Apwal

Ahwal dan maqamat versi Ibn Taimiyah milik semua
kalangan. Tidak ada dikhotomi antara &bdash (orang-orang
khusus) dan “a» (orang-orang umum), antara zhahir (yang nyata)
dan batin (tidak tampak) sebagaimana pendapat sebagian para
sufi karena ini menimbulkan kesulitan dalam memahami
perkataan para penganut tasawuf. Dalam perspektif Ibn
Taimiyah setidaknya ada tujuh magamat yang harus dilalui oleh
seseorang; Pertama, raubat, Kedua, tawakkal, Ketiga, zubd,
Keempat, rida, Kelima, shabr, Keenam, kbauf. Ketujuh, raja’.
Sementara jal terdiri dari mapabbah.

Marifat

Sebagian penganut tasawuf berpendapat bahwa mwa‘rifat
hanya bisa diperoleh ketika seseorang sudah mencapai tahapan
atau derajat tertentu dalam tasawuf dengan alasan jika wa'rifat
bisa diperoleh tanpa ilmu dan usaha maka #z£/f (pembebanan
manusia terhadap beberapa amal ibadah) itu tidak ada
gunanya/manfaatnya. Sementara itu Ibn Taimiyah berpendapat
sebaliknya bahwa ma%ifat merupakan fithrah manusia yang
dibawa sejak lahir, bisa diperoleh oleh siapapun baik muslim
atau non muslim tanpa melalui perantaraan ilmu dan usaha, dan
sarana untuk mencapai ma‘rifat adalah galbn (hati). Sedangkan
taklif diperoleh melalui perantaraan para Rasul.

Pada sisi lain ga/bn (hati) bisa saja menerima ilmu tetapi
dengan usaha, proses dan perantara dalam pencariannya yang
selanjutnya dinamakan i/ mathlub (Ilmu yang dicari). Namun ada
juga jenis ilmu yang diperoleh tanpa melakukan pencarian dan
proses tetapi langsung diberikan Allah kepada seseorang yang
dinamakan i manbub (lmu yang diberikan). Jika seseorang
menginginkan suatu ilmu maka sebenarnya hatinya yang
bertindak sebagai pemandu dengan dibantu oleh dua indera yaitu
telinga (untuk mendengar) dan mata (untuk melihat). Kelebihan
orang yang menggunakan hati dan pendengarannya adalah ia
bisa mengetahui sesuatu yang abstrak dan bersifat spiritual
seperti keimanan, percaya dengan yang gaib dan lain sebagainya.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Sedangkan kelebihan hati dari mata dan telinga adalah ia bisa
memikirkan segala sesuatu dengan sendirinya. Dan tujuan
penciptaan ga/bu (hati) adalah agar seseorang ber-Dzikir
(mengingat Allah). Jadi Sarana untuk mencapai wa‘7ifat adalah
galbu (hati) dengan dibantu oleh pendengaran dan penglihatan.
Dan galbn berkedudukan sebagai sarana sementara anggota
tubuh yang lain adalah pendukung?’.

Ibn Taimiyah membuktikan kebenaran konsep tersebut
dengan logika dan pengalaman hidup yang sering dialaminya di
mana manusia tidak mungkin ada tanpa pencipta, bangunan
tidak mungkin berdiri sendiri tanpa adanya orang yang
membangunnya, bekas kaki/jejak tidak mungkin ada tanpa
adanya orang yang menginjak tempat tersebut dan seterusnya.
Sedangkan kejadian alam yang tidak sering terjadi seperti kilat,
petir dan gempa bumi semua itu merupakan faktor pendukung
ma'rifat karena kebiasaan manusia jika melihat seseuatu yang
asing dan baru mereka berzikir (mengingat Allah) dan ber-tasbih
(menyucikan Allah). Jika manusia sadar bahwa ia tidak
menciptakan dirinya sendiri dan tidak diciptakan oleh orang lain
maka ia sampai pada suatu kesimpulan bahwa ada zat pencipta
yaitu Allah. Cara penggalian hakekat seperti ini dinamakan 7u
al-Qulnb?s.

Marifat jenis ini dinamakannya a/-Iman al-Mujmal dan ia tidak
berdiri sendiri tetapi harus disertai dengan a/-Iman al-Mufasshal
yaitu nilai-nilai normatif yang bersumber dari al-Qur’an dan al-
Sunnah. Ma'rifat seperti ini akan mengantarkan seseorang
kepada kebahagiaan di dunia dan itu harus ditopang oleh
pelaksanaan ibadah yang diperintahkan dan mengikuti jalan
kenabian. Kemudian pada saat itu seseorang akan sampai pada
tujuan paling tinggi yaitu kebahagiaan di akhirat sehingga ia bisa
melihat apa yang tidak pernah dilihat mata dan mendengar apa
yang tidak pernah didengar telinga dan apa yang tidak pernah
terlintas di benak seseorang?.

2Ibn Taymiyyah, Jami‘al-Rasa’il (Riyadl: Maktabah al-Madani, 1389), 11
2]bn Taymiyyah, Minbaj ..., jilid 3, 100.
21bn Taymiyyah, Majmu’ Fatawa ..., jilid 2, 24.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 435



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

al-Wilayah dan al-Karamah

Wali Allah adalah seseorang yang dekat dengan Allah.
Standar untuk mengukur kedekatan seseorang adalah keimanan
dan ketakwaannya kepada Allah. Semakin bertambah keimanan
dan ketakwaan yang diperbuat maka semakin dekat ia kepada
Allah. Dalam perspektif Ibn Taimiyah Wali Allah terbagi
menjadi dua; Pertama, sabiqun muqarrabun yaitu orang yang
mendekatkan diri kepada Allah dengan mengerjakan ibadah yang
nawafi/ (hukumnya sunnat) setelah mengerjakan yang wajib. Jadi
mereka mengerjakan yang wajib dan sunnat serta meninggalkan
yang haram dan makruh. Kedua, ashhab al-Y amin yaitu orang yang
mendekatkan dirinya kepada Allah dengan mengerjakan ibadah
yang wajib saja. Mereka mengerjakan yang wajib dan
meninggalkan yang haram serta tidak memaksakan dirinya untuk
mengerjakan yang sunnah dan tidak memaksakan dirinya untuk
meninggalkan yang mubah3.

Titik temu antara wilayah dan nubuwah terletak pada kejadian
luar biasa yang diberikan Allah kepada seseorang yang mencapai
derajat tersebut. Kalau kejadian luar biasa yang diberikan kepada
nabi maka dinamakan mujizat sedangkan kejadian luar biasa
yang diberikan kepada wali dinamakan kardmah. Mu’jizat
dimaksudkan sebagai bukti yang mendukung kebenaran risalah
yang diemban seorang Nabi.

Ibn Taimiyah mengklasifikasikan kejadian luar biasa menjadi
tiga. Pertama, mukhatabat yaitu seseorang bisa mendengar apa
yang tidak didengar oleh orang lain. Kedua, musyabadat yaitu
seseorang bisa melihat apa yang tidak dilihat oleh orang lain baik
dalam sadar atau bermimpi. Ketiga, mukdasyafah yaitu seseorang
mengetahui apa yang tidak diketahui oleh orang lain. Semua
bentuk kejadian luar biasa ini dalam perspektif Ibn Taimiyah di
namakan &ashf atau mukasyafah.

Derajat al-wilayah tidak mesti menuntut adanya kejadian luar
biasa yang terjadi pada orang yang mencapai derajat tersebut.
Bisa jadi seseorang adalah wali Allah tetapi tidak memiliki
kejadian yang luar biasa sebagaimana bisa saja terjadi kejadian
luar biasa pada seseorang yang sering mengerjakan perbuatan

0Qs. al-Wagi‘ah: 7-14 .

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

maksiat dan ia bukanlah seorang wali Allah. Dengan ini maka
wali Allah adalah seorang mukmin yang bertakwa3!.

Perbandingan antara Pemikiran Tasawuf al-Gazali dan Ibn
Taimiyah

Setelah memaparkan pemikiran tasawuf al-Gazali dan Ibn
Taimiyah, penulis menemukan adanya beberapa kesamaan
konsep antara kedua ulama pada hal-hal berikut ini; Pertama,
bahwa al-Gazali dan Ibn Taimiyah bersama-sama melakukan
purifikasi terhadap ajaran tasawuf dengan mengembalikannya ke
sumbernya yang orisinil yaitu nash-nash al-Qur’an dan sunah
Rasul serta praktek para sahabat. Kedua, al-Gazali dan Ibn
Taimiyah bersama-sama menolak konsep shatahat (pernyataan
teopatis) para penganut tasawuf dengan alasan hal tersebut
membuka ruang bagi orang-orang yang tidak berkompeten
untuk secara sengaja mengungkapkan dirinya sendiri dengan
ungkapan yang samar, tidak jelas, tertutup, sulit dipahami
dengan alasan kekhususan untuk dirinya saja. Disamping itu
konsep tersebut mengaburkan perbedaan antara sang Khdlig
(pencipta) dengan makhlig (yang diciptakan). Terlebih lagi ekses
tersebut ternyata banyak yang disalahgunakan, misalnya bila
seorang (wali atau syekh) sudah dianggap sampai pada tahapan
ittihad maka ia berada di luar batas-batas syariat dalam arti ia
tidak memiliki kewajiban untuk melaksanakan apa yang telah
ditetapkan syariat. Kefiga, al-Gazali dan Ibn Taimiyah bersama-
sama menyusun teoti za ‘rifat-nya dengan al-sa‘adah (kebahagiaan)
di mana menurut al-Gazali kelezatan dan kebahagiaan manusia
yang tertinggi terletak pada ma‘ifat Allah. Sementara Ibn
Taimiyah menyatakan bahwa kebahagiaan tertinggi terletak pada
realisasi ‘ubudiyah (penghambaan) kepada Allah.

Sementara itu perbedaan konsep antar keduanya terlihat
pada hal-hal berikut ini; Pertama, Tasawuf adalah jalan yang
ditempuh al-Gazali untuk keluar dari dekadensi pemikiran yang
sempat membuatnya skeptis (ragu) terhadap segala bentuk
pengetahuan termasuk keyakinan. Semua proses ini mewarnai
kehidupan pemikirannya untuk mencari »a‘rifat Allah yang lalu

31Qs. Yunus: 62-63.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 437



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

menghantarkannya kepada keyakinan yang final dan walid.
Sementara Ibn Taimiyah menjadikan al-Qur’an dan Sunnah
sebagai satu-satunya jalan yang bisa mengantarkan seseorang
kepada ma'‘rifat Allah. Kedna, dalam konsep tasawuf al-Gazali
mempraktekkan &babvah (menyendiri selama beberapa hari
dengan berzikir kepada Allah) sampai mendapatkan Zgjalli
(penampakan Allah). Sementara Ibn Taimiyah sangat menentang
praktek &hahwah yang dilakukan banyak orang. Dalil yang sering
dipergunakan oleh sebagian ahli tasawuf dengan meniru praktek
Rasulullah yang pernah fapannuth di gua Hira ditentang oleh ia
dengan alasan setelah Nabi Muhammad diutus sebagai nabi, ia
tidak pernah mempraktekkan zapannuth lagi bahkan para sahabat
tidak pernah melakukannya sama sekali. Seandainya zapannuth itu
disyariatkan ~maka pasti umatnya diperintahkan untuk
mempraktekkannya

Catatan Akhir

Jika sebelumnya tasawuf berupaya menenggelamkan diri
pada Allah melalui tokoh-tokohnya semisal Hasan al-Bashri
(khanf), Rabi‘ah al-Adawiyah (pub al-llah), Abu Yazid Al-
Busthami (fand’), al-Hallaj (bzlil), dan kemudian berkembang
dengan munculnya tasawuf bercorak filsafat dengan tokoh-
tokohnya Ibn Arabi (wapdat al-wujid), Ibn Sabi'in (ittipad), dan
Ibn Faridl (pubb al-Lah, fana’, dan wahdat al-shihnd) yang
memfokuskan  diri  pada = hakekat  serta  terkesan
mengenyampingkan syariat, maka konsep tasawuf yang
ditawarkan al-Gazali berhasil mengkolaborasikan syariat (figh),
dan hakekat (tasawuf).

Secara umum Ibn Taimiyah mengakui keabsahan metode
eksperimental tasawuf, tapi ia menyarankan agar Tasawuf juga
mempergunakan validitas eksternal untuk menguji kebenaran
konsepnya. validitas eksternal yang dimaksud adalah ajaran
pokok yang ada dalam Islam. Inti dari pandangan Ibn Taimiyah
tentang Tasawuf adalah bahwa ia (tasawuf) merupakan
perpanjangan dari agama Islam yang secara normatif harus
bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah dan secara historis
applikatif harus merujuk pada keteladanan para sahabat. Wa a/-
Lah a'lam bi al-sawab.e

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Daftar Pustaka

Abd al-Hadji, Ibn. 1366. AX-Ugsid al-Durriyab fi Manaqgib Shaykh
al-Islam 1bn Taymiyyah, studi naskah: Muhammad Hamid al-
Faqi. Kairo: Hijazi.

Abu al-Faidl, Mahmud. t.t. Madkhal ild al-Tasawuf. Mesir: Dar al-
Qawmiyah.

Abdullah Otta, Yusno. Tasawuf dan Tantangan Pernbaban Sosial.
Lemlit IAIN Mataram, vol. 14 no. 2 Desember 2010, 389-
412.

Ashur, Sa‘id ‘Abd al-Fattah. 1403. a/-Harakah al-§ alibiyah. Juz.1.
Kuwait: Dar al-Qalam.

Abu Zahrah, Muhammad. 1946. Ibn Taymiyah; Ashrubu Wa
Hayatuhn. Beirut: Dar al-Fikr al-Arabi.

. 1948. Tarikh Mazahib al-Islamiyah. Beirut: Dar al-
Fikr al-Arabi.

Basil, Sa‘id. t.t. Manbhaj al-Babthi ‘an al-Ma'rifat ‘Inda al-Gazal:.
Beirut: Dar al-Kitab al-Lubnani.

Dunya, Sulayman. 1965. A/-Hagigah fi Nagar al-Gazali. Mesir:
Dar al-Ma’arif.

al-Gazali, Abu Hamid. 1354. Kimiya’ al-Sa‘adah. Mesir: Dar al-
Kitab al-Arabi.

. 1392, AlMungidh min al-Dalal. Kairo: Dar al-
Nashr.

. 1352. Ipya’ ‘Ulum al-Din. Damaskus: Maktabah al-
Uthmaniyah.

. 1355. AlRisalah al-Ladunniyah, studi naskah:
Abdul Halim Mahmud. Kairo: Maktabah al-Jundi.

Kathir, Ibn. 1966. A/XBiddayah wa al-Nibayah. Beirut: al-Ma’arif.

Kutbi, Muhammad Bin Syakir. 1951. Fawat al-Wafiyat, vol. 1.
Mesir: Maktabah al-Sa’adah.

Khursyid, Ibrahim Zaki. 1969. Dayrat al-Ma’arif al-Islamiyah.
Mesir: Maktabah al-Sya’b.

Rifa‘i, Ahmad Farid. 1355. A/Gazali. Damaskus: Maktabah al-
Halabi.

Subki, T2j al-Din. 1379. Tabagat al-Shafi iyah. Beirut: Dar al-Kitab
al-Lubnani.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 439



Lalu Supriadi, Studi Komparatif Pemikiran Tasawnf al-Gazali dan 1bn Taimiyal

Suhrawardi. 1366. Awarif al-Ma'arif. Kairo: Dar al-Kutub al-

Haditsah.

Taymiyyah, Ibn. 1355. Sharh al-‘Aqidah al-Asfahaniyah. Damaskus:

Maktabah al-Halabi.
. 1966. al-Raddu ‘ala al-Mantigiyyin. Beirut: al-
Ma’arif.
1389. Jami‘ al-Rasa’il. Riyadl: Maktabah al-
Madani.
. 1378. al-Furgan Bayn Awliya’ al-Rapman wa Awliya’
al-Shaytan, Kuwait: Maktabah al-Shabih.
. 1389. al-Sufiyah wa al-Fugara’, studi naskah: Dr.
Muhammad Jamil Gazi. Riyadl: Maktabah al-Madani.
tt.  Mamn’ Fatawa, Studi Naskah: Dr.

Muhammad Rasyad Salim KSA: Mathba’ah Riyadl
‘Uthman, ‘Abd al-Karim. t.t. A~Imam al-Gazali. Damaskus: Dar

al-Fikr.

Yusuf, Muhammad. 1951. Tarikh 1bn al-Wardi. Mesir: Maktabah

al-Sa’adah.

Zarkali, Khayr al-Din. 1979. A/-A'lam, jilid 7. Beirut: Dar Ilmi Li

al-Malayin.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



