ISSN 1411-3457

LJLUMLINZ

urnal Studi Keislaman
Volume 17 « Nomor 2+ Desember 2013

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

231-258 @ Jajang A Rohmana
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana
Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)”

259-274 e Mashadi
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam
dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo”

275-302 e Ade Fakih Kurniawan
“Konsep Tajalli ‘Abd al-Lah ibn ‘Abd al-Qahhar
al-Bantani dan Posisinya dalam Diskursus
Wujadiyyah di Nusantara”

303-322 e Damanhuri
““Umdah al-Muhtajin:
Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara”

323-346 ¢ Munawir Haris
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos”

347-358 e Hans Abdiel Harmakaputra
“Becoming a Perfect Human:
Ibn “Arabf’s Thoughts and Its Spiritual Legacy”

359-386 ® Sulaiman Al-Kumayi
“Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’
Muhammad Fethullah Gilen”

387-420 e Media Zainul Bahri
“Gagasan Pluralisme Agama
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)”

421-440 e Lalu Supriadi
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf
al-Ghazali dan Ibn Taimiyah”

LAMPIRAN-LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g
- b < = f

o = t 3 = q

& = th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n

. = d 3 = w

3 = dh o = h

) = r s = ’

o =z ¢ =y

o = ]

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

e = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
(a‘5idhn bi al-Lah min al-shaytan al-rajim); ssz )\ olarid! o <l 35cl
(bism al-Lal al-rabman al-rahim); ss=) ca,d) <) gasy
(innd a'taynaka al-kawthar); 353 SGshel G)
(fasalli lirabbika wanhar); 35315 1551 Joad
(sabih al-Rhayp). ) ¢lom



GAGASAN PLURALISME AGAMA PADA KAUM
TEOSOFI INDONESIA (1901-1933)

Media Zainul Bahri
(Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
Email: mediazain_75@yahoo.com)

Abstract: This article elucidates the idea of religions pluralism among
Indonesian theosophies society (MTI), an association of well-educated people
of Nusantara from 1901 through 1933, whose members were dominated by
the high-class of Javanese and Sumatran people, Dutch and other
Europeans. 1t argues that MTI’s ideas about pluralistic and inclusive
religions perceptions and attitudes were indeed influenced by perennialism,
religions humanism, Javanese Islam and Sufism that accepted religions
pluralism. MTT’s deep religions outlooks and insights resulted from mixed
tdeas coming from diverse socio-cultural backgrounds: Europe, America,
India, China and indigenons Nusantara traditions which emphasizes the
principles of harmony.

Abstrak: Artikel ini akan mengurai gagasan pluralisme agama pada
Masyarakat Teosofi Indonesia (MTI), suatu perkumpulan masyarakat
terpelajar di Nusantara yang eksis pada rentang waktn 1901 hingga
1933, yang anggotanya didominasi oleh kaum priyayi Nusantara (Jawa
dan Sumatera), orang-orang Belanda dan Eropa non-Belanda. Gagasan
mereka yang bergairah mengenai pandangan dan sikap keagamaan yang
inklusif-pluralis pada masa itn sesunggnbnya terkait erat dengan ajaran
perenialisime, humanisme religius, Islam Jawa, dan pandangan sufistik sufi-
suft Islam yang mereka anggap banyak mengidealisir gagasan mengenai
Ppluralisme agama. Pandangan keagamaan yang mendalam dan wawasan
yang luas, pada MTI lahir sebagai hasil dari pergumnlan banyak ide dan
perjumpaan dengan bangsa-bangsa: Eropa, Amerika, India, Cina, dan
kekayaan kultur bangsa sendiri yang condong kepada harmon.

Keywords: teosofi, pluralisme, Tuban, sufi, mistis, Nusantara, priyayi,
perenialisme.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 387



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

TULISAN ini akan mendeskripsikan suatu pandangan keagamaan
yang bercorak inklusif-pluralis yang ditunjukkan oleh
sekumpulan masyarakat sipil (cwz/ society) atau katakanlah
pagmyuban  yang dikenal dengan sebutan Gerakan Teosofi
Indonesia, atau dalam tulisan ini saya menyebutnya sebagai
Masyarakat Teosofi Indonesia (MTI) pada periode 1901-1933.
MTT dapat dikatakan sebagai “mutiara terpendam” dalam suatu
episode sejarah sosial-keagamaan atau gerakan spiritual
Indonesia sebelum kemerdekaan. Mungkin tidak banyak orang
Indonesia yang mengetahui eksistensi MTI di masa sebelum
kemerdakaan dulu sebagai paguyuban yang menghendaki
kemajuan pola pikir dan mental kaum pribumi dan terwujudnya
persaudaraan universal di antara para pemeluk agama Nusantara
yang majemuk. Mungkin pula, sejauh penelusuran saya, MTI
adalah sekelompok cwi/ society yang pertamakali mempelopori
model studi agama-agama dengan pendekatan mistik atau
perenial, mengenal dan mendalami aspek syariat dan hakekat
agama-agama di Indonesia dengan cara mendengar (belajar)
langsung dari tokoh agama masing-masing sehingga lahir
pemahaman yang utuh dan obyektif mengenai agama yang dikaji.

Dalam praktek aktivitasnya, para anggota teosofi biasanya
berkumpul secara berkala untuk berdiskusi atadiu mengadakan
“pengajian” di loji-loji (lodges). Ada loji Bogor, Betawi, Cirebon,
Bandung, Pasuruan, Semarang, Purwokerto, Pekalongan,
Wonogiri, Surabaya dan hampir semua kota kecil dan besar di
Jawa memiliki loji. Disebabkan ajaran pokoknya mengenai
kemajuan (progress), filsafat-mistik, sains dan persaudaraan
universal membuat banyak kaum muda dan tokoh penting dalam
pembentukan negara Indonesia kala itu menjadi simpatisan dan
anggota teosofi. Sebut saja nama-nama beken seperti Haji Agus
Salim, Radjiman Wedjodiningrat, Achmad Subardjo, Cipto
Mangunkusumo, Sutomo, Muhammad Yamin, Suwardi
Suryaningrat, Raden Sukemi (ayah Sukarno), Datuk St
Maharadja. Nama-nama lain seperti Ki Hadjar Dewantara,
Muhammad Hatta dan Sukarno juga memiliki hubungan erat
dengan teosofi. Belum lagi para ningrat Jawa dan Sunda sebagai
tokoh-tokoh lokal yang ikut bergabung.

388 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Iskandar Nugraha melalui karyanya yang sangat baik, Teosof;,
Nasionalisme & Elite Modern  Indonesia (2001 &  2011),
menunjukkan bahwa melalui organisasi teosofi, beberapa kaum
terpelajar  Indonesia menemukan identitas diri mereka,
merasakan persamaan nasib, dan seolah diajak menemukan
identitas kebangsaan (diri mereka) sendiri. Karena itulah
Iskandar berkesimpulan bahwa Gerakan Teosofi memiliki
kontribusi yang sangat penting bagi kebangkitan nasional
Indonesia.! Di sisi lain, kebangkitan itu sesungguhnya
berhubungan dengan agama, dan teosofi berperan di situ. Dalam
sejarah konvensional Indonesia, jika membicarakan kebangkitan
nasionalisme, selalu yang dirujuk adalah Boedi Oetomo (BO),
Indische Partij, Jong Islamische Bond, Jong Java, Jong Soematra, jong
Ambon dan semacamnya. Organisasi keagamaan tidak pernah
disinggung. Padahal, pada level elit ada Gerakan Teosofi dan
level bawah ada NU dan Muhammadiyah yang juga menyemai
bibit-bibit cinta bangsa a/ias nasionalisme di masa revolusi fisik
dulu. Pada level tengah barulah Budi Utomo dan “kawan-
kawan”nya.

Saya merasa beruntung menemukan majalah-majalah (istilah
yang digunakan saat itu untuk menyebut jurnal) yang mereka
terbitkan mulai tahun 1900 hingga 1954 yang merekam sebuah
episode penting dalam kehidupan sosial-keagamaan Indonesia,
di antaranya Pewarta Theosophie Boeat Tanah Hindia Nederland (atau
PTHN, Bahasa Melayu, 21 Volume, 188 Nomor, 1911-1938),
Teosofie In Nederland Indie: Theoshopie Di Tanah Hindia Nederland
(Bahasa Belanda dan Melayu, 80 Nomor, 1918-1925), Theosophie
in Nederlandsch Indie (atau TINI, Bahasa Belanda, 1912-1930),
Kumandang Theosofie (atau KT, Bahasa Melayu, 6 Volume, 46
Nomor, 1932-1937) dan Persatoean Hidoep (atau PH, Bahasa
Melayu, 11 Volume, 109 Nomor, 1930-1940), Pewarta Theosofie
Boeat Indonesia (atau PTBI, Bahasa Melayu, 1912-1930), dan
Pewarta Theosofi Tjabang Indonesia (atau PTTI, Bahasa Melayu,

Iskandar Nugraha, Teosofs, Nasionalisme & Elite Modern Indonesia
(Depok, Komunitas Bambu, 2011), 76, 88. Cetakan pertama karya Nugraha
itu berjudul, Mengikis Timur & Barat: Gerakan Theosofi & Nasionalisme
Indonesia (Jakarta: Komunitas Bambu, 2001).

| Ulrauina Jurnal S udi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

1954).2 Publikasi MTI yang berbahasa Melayulah yang saya
jadikan sumber utama dalam tulisan ini.

Dalam atmosfir keagamaan yang cenderung eksklusif dan
intoleran seperti yang kita saksikan dalam satu dasawarsa
terakhir, rasanya pandangan dan sikap keagamaan MTI yang
inklusif-pluralis kembali relevan dan aktual untuk diangkat dalam
diskursus keagamaan kita saat ini.

Pengertian Teosofi

Istilah feosofi dalam diskursus filsafat dan mistisisme tentu
saja merupakan nama yang sudah sangat tua dan bahkan identik
dengan dua kajian itu. Mari kita lihat seluk beluk pengertian itu
seperti yang dipahami (diyakini) oleh kaum teosofi sendiri.
Menurut Blavatsky, “#heos” artinya tuhan (god, bukan God),
“sophia” artinya Kebijkasanaan (wisdom). Tapi, theos di sini
merujuk kepada atau dalam pengertian “seorang dewa” dalam
bahasa Yunani, salah satu dari makhluk-makhluk Ilahi dan
bukan dalam pengertian “Tuhan” seperti yang dipahami oleh
orang-orang sekarang, bukan “Tuhan Personal.” Karena itu,
teosofi bukanlah “Kebijaksanaan Tuhan” seperti yang
diterjemahkan oleh  sebagian besar orang, melainkan
“Kebijaksanaan Ilahi” seperti yang dimiliki oleh para dewa.
Dalam bahasa lain, Blavatsky menyebut “teosofi” sebagai
“Pengetahuan Ilahi” atau “Sains Ilahi”.3

Dalam pengertian MT1, sophie atau sophia dimaknai sebagai
“Ilmu” atau “Pengetahuan” dan “Theos” adalah “Tuhan” atau
“Allah” (dengan T dan A besar). Menurut mereka, teosofi adalah
Ilmu atau Hikmat Allah* diartikan juga Pengetahuan tentang
Tuhan; alam beserta isinya menjadi tanda yang meyakinkan
bahwa Tuhan itu ada. Makna terdalam dari teosofi adalah Ilmu
Kesempurnaan.> Pada MTI, Tuhan dipahami sebagai “Tuhan

2Meskipun PTTI ini terbit pada tahun 1954, namun isinya tidak berbeda
dengan jurnaljurnal (majalah) serupa yang terbit pada masa pra-
kemerdekaan.

SHelena Petrovna Blavatsky, The Key to Theosophy (USA, Theosophical
University Press, t.t.), 2.

4C.W. Leadbeater, “Kitab Theosofie,” dalam PTHN (1915), 15.

>R.M. Wongsodilogo, “Djalan Oetama,” dalam PTHN (1921), 53.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Personal” seperti yang dipahami dan dianut oleh agama-agama
konvensional di Nusantara, bukan tuhan dalam pengertian
Blavatsky sebagai “tuhan impersonal.” Penjelasan Helena
Blavatsky mengenai seluk beluk teosofi memang lebih rumit dari
apa yang dipahami oleh MTI karena sang Madam lebih menukik
kepada penjelasan-penjelasan yang sangat esoterik, hal itu terjadi
karena salah satu alasannya adalah “pengalaman mistik” sang
madam. Dalam beberapa surat dan ceramahnya, Blavatsky
mendefinisikan teosofi sebagai Koan; suatu istilah dalam
Budhisme Zen. Koan berarti sebuah formulasi, sebuah titik
penting menuju kebenaran yang Absolut. Koaz adalah sebuah
misteri yang tak bisa dipecahkan hanya dengan penjelasan dan
alasan logis, tetapi hanya dapat dipahami oleh kesadaran pada
levelnya yang paling dalam yang melampaui konseptualisasi dan
penjelasan intelek.

Kata #osofi menurut Blavatsky diwariskan dari para filsuf
Alexandria, yaitu para filsuf pencinta kebenaran, Philaletheians,
dari kata ‘mencintai’ (phi)) dan ‘kebenaran’ (aletheia). Kata teosofi
berasal dari abad III Masehi yang mulai diperkenalkan oleh
Ammonius Saccas’ dan murid-muridnya yang memulai
mendiskusikan sistem filsafat eklektik.® Tujuan sistem filsafat ini
pertama-tama menanamkan kebenaran-kebenaran moral luhur
tertentu pada murid-muridnya yang semua adalah “para pencinta
kebenaran.” Karena itu, semboyan yang digunakan oleh
Perhimpunan Teosofi adalah “Tidak ada agama yang lebih tinggi
dari Kebenaran (There is no religion higher than Truth, Satyan Nasti
Paro Dbharmah).” Tujuan utama para pendiri mazhab teosofi
cklektik adalah juga salah satu dari tiga tujuan Perhimpunan
Teosofi sebagai penerus modernnya, yaitu mendamaikan semua
agama, aliran dan bangsa dibawah sebuah sistem etika umum
berdasarkan pada kebenaran abadi.”

®Blavatsky, The Key ..., 11.

"Seorang filsuf yang dilahirkan sebagai seorang Kristen dan salah satu
tokoh komunitas Phzlaletheians.

81bid., 2.

Ibid,, 2. Menurut Herman de Tollenaere, sejak awal teosofi memang
mencampurkan berbagai macam ajaran agama, filsafat, tradisi kuno dan
banyak sumber lain. Doktrin-doktrin teosofi diambil dari ajaran Hermes,
Phytagoras, Plato, Plotinus dan ajaran filsafat Yunani lain serta sistem

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 391



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Ammonius Saccas merupakan tokoh yang mencoba
menjembatani berbagai perbedaan pada beragam agama besar
kuno dan berbagai aliran/sekte di Mesir dan Palestina. Hal itulah
yang akan dilakukan oleh Perhimpunan Teosofi masa kini.
Menurut Blavatsky, kaum Neo-Platonis adalah sebuah
perkumpulan besar termasuk berbagai filsuf religius dan para
teosof. Pada masa itu, Aristobulus menyatakan bahwa etika
Aristoteles mewakili ajaran ‘dalam/batin’ (esoterik) Hukum
Musa, Philo Judaeus telah berusaha mendamaikan atau
menjembatani  kitab  Taurat  (Pentatench) dengan  filsafat
Pythagoras dan Plato, dan Yosephus membuktikan bahwa kaum
Essenes dari Carmel merupakan peniru serta pengikut para
penyembuh Mesir Huno (Therapentae). Saat inipun agama-agama
besar, aliran-aliran dan sekte-sekte adalah ranting-ranting kecil
atau tunas-tunas yang tumbuh di dahan-dahan lebih besar,
namun harus disadari bahwa tunas-tunas dan dahan-dahan itu
muncul dari pohon yang sama yaitu “Agama Kearifan” (Wisdom
Religion). Bukti mengenai satunya Agama Kearifan menjadi
tujuan ajaran Ammonius yang mencoba menarik kaum Gentile,
Kristen,  Yahudi, @ dan  penyembah  berhala  untuk
mengesampingkan pendirian (dogma) serta perselisihan mereka,
lalu hanya mengingat bahwa mereka semua sejatinya memiliki
kebenaran yang sama dengan baju-baju yang berbeda dan
mereka adalah anak-anak dari ibu yang sama. Ajaran
Kebijaksanaan Agung ini kemudian diteruskan dan didukung
oleh para filsuf agung seperti kedua Bapak Gereja, Clement dari
Alexandria dan Athenagoras, kaum Rabbi terpelajar, Akademi

keagamaan Romawi, Tarot dari permainan kartu abad pertengahan Italia,
model segitiga dan loji (lodge) dari gerakan Freemason dan Mason, petcaya
kepada dunia cahaya Astral dan roh-roh dati ajaran spiritualisme, mengambil
konsep Malaikat dan Dewa-dewa dari ajaran Dionysius tahun 500 SM,
konsep Arahat dari agama Buddha, doktrin pertarungan kekuatan (tuhan)
putih dan kekuatan hitam dari agama Zoroaster dan Mani; dari Hindu
mengambil reinkarnasi, karma dan lain-lain. Karena sinkretisme yang
mempesona ini membuat banyak tokoh dan orang terpelajar dari seluruh
dunia tertarik untuk menjadi anggota teosofi. Herman Arij Oscar de
Tollenaere, The Politics of Divine Wisdom, Theosophy and Labour, National, and
Women’s Movements in Indonesia and South Asia 1857-1947 (Leiden: Universiteit
Nijmegen, 1996), 25-7.

392 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Plato, para pendukung filsafat perenial, kaum pluralis dari
berbagai agama dan keyakinan, namun kaum teosofi dan para
penerus ajaran Agama Kearifan itu dihujat dan dimusuhi.
Menurut Blavatsky fakta permusuhan itu menunjukkan bahwa
1500 tahun yang lalu orang-orang terlihat lebih toleran
dibanding manusia-manusia di abad ‘pencerahan’ ini.!?

Dari namanya tampak bahwa teosofi berarti ilmu esoterik
(batin) atau ilmu kenyataan!! yang akan menjelaskan dimensi
terdalam (yang esensi) dari dogma-dogma kering dan kaku.
Teosofi akan membentuk seseorang menjadi bijak, welas asih
atau cinta terhadap sesama, suci bersih jalan pikiran dan
sikapnya.!? Jadi, pada tataran praktek, teosofi, seperti ditegaskan
oleh Blavatsky, adalah praktek hidup penuh cinta kasih, kesucian
hati dan diri, tidak rakus, tidak selalu mementingkan diri sendiri
dan memiliki solidaritas sosial.!®> Karena itu, Perkumpulan
Teosofi ini kadang disebut juga Persaudaraan Putib yang Mulia
karena fokusnya pada nilai-nilai dan praktek hidup mulia.

Dalam banyak publikasi MTI, terutama yang ditulis oleh
orang-orang Islam anggota teosofi, teosofi berarti juga tasawuf,
ilmu dan praktek tasawuf, atau jalan sufi. Tasawuf sebagai ilmu
dan jalan inilah yang harus ditempuh oleh orang-orang teosofi
untuk  sampai  kepada  Kenyataan, Kebenaran, dan
Kesempurnaan. Secara umum, teosofi adalah kebijaksanaan Ilahi
dan segala peristiwa yang diterangkan oleh Tuhan, pengetahuan
tentang semesta alam dan semesta hidup, yang coba ditelaah dari
dalam ke luar, dari Kenyataannya yang gaib ke keadaannya yang
terang. Maka yang dicari adalah Kenyataan; Kenyataan di dalam
agama, filsafat dan ilmu pengetahuan agar tercapai suatu
kebijaksanaan dalam hidup, perilaku dan tindakan. Hal yang
terpenting dalam teosofi adalah ajarannya bahwa apapun yang
diterima oleh seseorang baik ajaran agama, filsafat, dan ilmu
pengetahuan jangan dipercaya begitu saja, tetapi coba diselami

0] hid., 3.

1Kijahi Somo Tjitro, “Djalan Menoentoet Elmoe Kenjataan,” dalam
PTHN (1915), 121.

2] bid.

13“Pidatonja Dr. Besant pada congres tahoenan jang ke-56 di Adjar, 24
December 1931,” dalam KT (1932), 106.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 393



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Kebenarannya atau Kenyataannya.!* Pengetahuan apapun
semestinya “dirasakan” kebenarannya atau “dialami” langsung
kenyataannya, setidaknya dikritisi sampai sedalam-dalamnya. Hal
ini mungkin yang paling sulit dilakukan untuk menjadi teosof
sejati. Namun, itulah ajaran sejati teosofi.

Munculnya Gerakan Teosofi di Indonesia

Gerakan Teosofi didirikan pertamakali di kota New York,
Amerika Serikat, tahun 1875 oleh seorang wanita bangsawan
keturunan Rusia yang memiliki bakat mistik atau supranatural
yang luar biasa bernama Helena Petrovna Blavatsky (1831-1891),
yang dibantu dua orang Amerika, yakni Henry Steel Olcott dan
W.Q. Judge. Segera setelah organisasi tersebut berdiri, H.S.
Olcott diangkat menjadi Presiden perkumpulan yang kemudian
diberi nama Theosophical Society (TS). Tahun 1879 pusat TS
dipindahkan oleh Madam Blavatsky dari New York ke Adyar,
India. Tahun 1895, TS memasuki babak baru karena munculnya
seorang tokoh baru, yaitu Annie Bessant. Tokoh inilah yang
membawa TS berpengaruh secara tajam, tidak saja di India,
namun menyebar ke seluruh dunia, termasuk Indonesia.!>

Menurut Iskandar Nugraha, bukti-bukti pasti yang
mengungkap kemunculan awal Gerakan Teosofi di Indonesia
hampir tidak ada kecuali beberapa catatan yang hanya memberi
gambaran bersifat umum. Salah satu gambaran umum itu
memberi petunjuk bahwa Gerakan Teosofi di Hindia
(Indonesia) pertamakali didirikan di kota Pekalongan, Jawa
Tengah, 8 tahun sesudah teosofi berdiri di Amerika tahun 1883,
dan sebagai bagian dari Gerakan Teosofi Nederland, dan tentu
saja semuanya menginduk kepada gerakan Internasional yang
berpusat di Adyar, India. Loji (bdge) teosofi di kota kecil ini
dipimpin seorang bangsawan Eropa, Baron van Tengnagel
Tahun 1883 belum dapat dipastikan sebagai awal Gerakan
Teosofi di Hindia secara pasti, sebab sumber lain menyebutkan
tahun 1881. Yang dapat diapstikan oleh Nugraha adalah bahwa
kemunculan awal Gerakan itu berada di akhir abad XIX. Saat

HKT (1931), no. 1, 45. Derun, “Meditasi Untuk Permulaan (II),” dalam
PTTI, no. 27, (1954), 18-9.
15Nugraha, Teosofi ..., 5-7.

Uluraun3 Jrnal Siudi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

itu, setidaknya teosofi telah menarik perhatian sebagian
masyarakat Jawa, terutama di Jawa Tengah. Siapa, apa, dan
bagaimana latar belakan pendiriannya belum diperoleh petunjuk
yang pasti. Yang diketahui adalah bahwa The Pekalongan
Theosophical Society ini dipimpin seorang Kapitein Infantri tentara
Hindia Belanda yang pernah ditempatkan di Dinas Topografi.
Organisasi tersebut secara sah diakui kantor pusat teosofi di
Adyar dan izinnya ditanda tangani Kolonel Olcott.16

Namun sesungguhnya, jauh sebelum H.P. Blavatsky
mendirikan teosofi di New York (1875), sang Madan diberitakan
pernah berkunjung ke Hindia lebih dari satu kali. Menurut
majalah teosofi, Lucifer, perhatian sang Madam cukup tinggi
kepada Hindia sebelum ia mendirikan teosofi, terutama tentang
kemungkinan nilai-nilai Jawa yang menurutnya dapat dijadikan
penyumbang ajaran teosofi. Dalam rangka itulah, pada tahun
1852-1860, Blavatsky mengunjungi Candi Mendut dan
Borobudur, dan sempat singgah di Pekalongan dan bermalam di
Pesanggrahan Limpung di bawah gunung Dieng. Pada tahun
1862, ia kembali berkeliling Pulau Jawa dan diberitakan
menyingeahi banyak tempat di Jawa. Menurut Iskandar,
kemungkinan munculnya Gerakan Teosofi awal di Pekalongan
dapat dikaitkan dengan fakta kunjungan Blavatsky di Jawa, dan
kemungkinan kuat kegiatan Gerakan Teosofi paling awal di
Hindia ini masih terbatas pada aspek kebatinan saja seperti yang
berlangsung di pusatnya saat itu.!” Mengenai kegiatan detail
organisasi teosofi di akhir abad XIX di Hindia serta aktivitas
Baron van Tenggnagel hingga wafatnya, menurut Iskandar
masih gelap alias belum terkuak. Yang diketahui Baron
meninggal di Bogor tahun 1893.18

Secara ringkas dapat dikatakan bahwa di akhir abad XIX
hingga tahun 1933, Gerakan Teosofi Indonesia merangkak maju
secara pelan namun pasti; dari tahun ke tahun mendapat simpati

16]bid., 8-9. Karya Iskandar ini merupakan satu-satunya referensi bahasa
Indonesia yang menjelaskan cukup detail dan luas mengenai sejarah teosofi
Indonesia. Dalam tulisan ini tidak akan dijelaskan secara detail
perkembangan hingga pudarnya gerakan ini di akhir tahun 1930.

Ulbid., 8-9, 38.

18] bid., 9.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013

[OF]
O
u



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

dan anggota yang terus membengkak. Pada masa keemasannya,
kira-kira tahun 1910 hingga 1930, teosofi membangun banyak
organisasi sayap demi merealisasikan semangat persaudaraan,
menyebarkan paham teosofi, dan memberdayakan kaum
pribumi, terutama dalam bidang pendidikan dan pengembangan
kualitas moral ketimuran yang adiluhung. Beberapa organisasi
penting di bawah teosofi adalah: (1) Bintang Timoer (1911), yang
mengkhususkan pengajaran dan praktek tasawuf dan kebatinan,
(2) Moeslim Bond (1924), wadah bagi kaum Muslim anggota
teosofi untuk belajar menerima kenyataan akan perubahan-
perubahan dunia, (3) Mimpitoe atau M 7 (1909), yaitu organisasi
yang berfokus memerangi 7 hal: (a) Main (berjudi), (b) Minoem
(mabuk), (c) Madon (main perempuan), (d) Madat (mabuk
karena menghisap ganja dan sejenisnya), (e¢) Maling, (f) Modo
(mencela atau mengumpat karena dengki dan benci), (g)
Mangani (makan berlebihan dari yang dibutuhkan), (4)
Perbhimpunan Toeloeng-Menoeloeng (1909), (5) Widjja-Poestaka (1909),
yaitu organisasi yang bertujuan mengumpulkan = setiap
pengetahuan zaman kuno yang ditemukan di Hindia
(Nusantara). Upaya ini dilakukan semata-mata untuk
melindunginya dari kemusnahan. (5), NIATWUV (Nederlandsch-
Indische Wereld Afdeling Theosofische Wereld Universiteit 1 ereeniging),
yaitu Perhimpunan Universitas Dunia Teosofi Cabang Hindia
Belanda yang menyelenggarakan sejumlah sekolah dan
mendukung pendirian sejumlah pranata pendidikan di Hindia.
Salah satu sekolah yang didirikan dan menjadi favorit adalah
Sekolah Arjuna (Ardjoena-scholen) (1914).19 Sekolah-sekolah yang
didirikan kaum teosofi diberi nama Sekolah Arjuna karena tokoh
ini sangat digandrungi tidak hanya di dunia wayang, namun juga
oleh orang-orang teosofi, dan wayang adalah salah satu media
penyebaran paham teosofi yang terfavorit,0 (6) Organisasi A%
Soeyi (1914), yang berupaya memajukan kehidupan kaum wanita
dan usaha-usaha sosial lainnya. Tiga tujuan A#  Soets;
menjunjung  derajat  kebangsaan; memajukah  onder-wijs

OJbid., 19-20. Secara luas Nugraha menjelaskan organisasi-organisasi
diatas pada bab “Gerakan Kegiatan Teosofi di Indonesia (1901-1933),” 45-
66.

20]bid., 12.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

(pengajaran); dan membantu ekonomi kaum Bumiputra. Selain
itu juga bertujuan mengadakan perlindungan, pertolongan, dan
tunjangan kepada mereka yang terkena celaka atau sengsara
karena kejahatan.?!

Dalam hal keanggotaan, penting dipertanyakan siapakah
mayoritas anggota teosofi Indonesia? Iskandar Nugraha
memiliki  penjelasan  yang cukup jelas. Hasil risetnya
menunjukkan bahwa Gerakan Teosofi di Hindia (Indonesia)
terdiri orang-orang Belanda asli, Bumiputera, Cina dan Indo-
Eropa (keturunan Eropa). Sampai tahun 1900-an mayoritas Indo
sebagai bagian dari masyarakat Eropa Hindia Belanda memiliki
kedudukan sosio-ekonomi yang buruk dan teralienasi. Hal ini
karena mereka ditolak oleh “ayah” mereka sendiri bangsa Eropa
dan tuntutan-tuntutan mereka tak pernah digubris. Di sisi lain,
mereka juga sulit menyesuaikan diri dengan kaum Bumiputera
karena posisi mereka yang tetap sebagai orang Eropa. Dengan
keadaan ini, kaum Indo yang menjadi penganjur Gerakan
Asosiasi mendominasi keanggotaan teosofi. Dalam gerakan ini,
mereka agaknya menemukan konsep yang membawa mereka
dekat dengan kalangan Bumiputera dan dapat memperjuangkan
persamaan seperti yang dikatakan Ricklefs, “Theosophy was one of
the few movements which brought elite Javanese, Indo-Europeans and
Dutchmen together in this period. .. "%

Golongan  Bumiputera merupakan golongan  kedua
terbanyak menjadi anggota teosofi. Di antara kalangan
Bumiputera, orang Jawa merupakan kelompok yang paling
dominan menjadi anggota. Konsep teosofi dan pendekatan para
pemimpin teosofi adalah dua faktor penyebab utama tertariknya
kaum priyayi Jawa terhadap gerakan ini. Ajaran-ajaran teosofi
yang bersifat esoterik, spiritual atau “kebatinan” cocok dengan
budaya para priyayi Jawa yang menyukai mistik. Ajaran teosofi
dianggap banyak kesamaannya dengan ajaran-ajaran rahasia yang

2bid., 13. Dalam Pewarta Theosofie Boewat Tanah Hindia Nederland (1919)
dijelaskan beberapa organisasi sayap teosofi yang telah didirikan, yaitu (1)
Wedijapoestaka, (2) Perdamean Sadoenia, (3) Mim-7 (mimpitoe), dan (4)
Bintang Timoer. Lihat, PTHN (1919, no. 5), 68-9.

2M.C. Ricklefs, The History of Modern Indonesia (California: Stanford
University Press, 2008), 198.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 397



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

terdapat dalam kitab-kitab kuno berbahasa Jawa (sebagai warisan
mulia leluhur orang-orang Jawa). Para priyayi Jawa itu, meskipun
menganut agama Hindu, Islam atau Kristen, pada kenyataannya
mereka adalah panteis yang berhasil mengkombinasikan
kepercayaan dari agama resmi mereka dengan pemikiran leluhur
(nenek moyang) yang memiliki sifat mistik. Itulah sebabnya,
menurut Nugraha, mengapa Gerakan Teosofi meskipun
kemudian menyebar luas di Nusantara, pengaruh terkuatnya
justru terdapat di Jawa Tengah dan Jawa Timur.?3

Menurut Nugraha, masuknya secorang Bumiputera dalam
lingkungan teosofi yang kebanyakan anggotanya dari kalangan
bangsawan tinggi (priyayi) tentu menjadi suatu gengsi atau
kebanggaan tersendiri. Anggota-anggota pertama dari kalangan
priyayl yang kemudian turut menyebarluaskan ajaran teosofi di
kalangan pelajar adalah tokoh-tokoh berkharisma tinggi, baik
karena kedudukan, pendidikan maupun karena pemikiran-
pemikiran mereka. Faktor inilah yang membuat kaum terpelajar
non-priyayl (umumnya orang Jawa) tertarik untuk bergabung
dengan teosofi. Kesempatan bergaul dengan kaum priyayi tinggi
dan orang-orang Eropa (terutama Belanda) berkedudukan tinggi
yang mau menghargai keberadaan mereka, merupakan hal yang
sangat langka pada masa itu. Terlebih lagi, Gerakan Teosofi juga
memiliki  fasilitas  intelektual ~yang memadai, misalnya
perpustakaan. C.LL.M. Panders, penulis The Life Times of Soekarno
(1974), seperti dikutip Nugraha, menceritakan bahwa “Soekarno
menghabiskan waktu berjam-jam di Perpustakaan Theosophical
Society di mana ia memperoleh akses karena keanggotaan
ayahnya. Di sanalah ia bergumul dengan pemikiran tokoh-tokoh
politik termasyhur dalam sejarah.”?* Selain perpustakaan yang
memiliki koleksi literatur yang lengkap, Gerakan Teosofi (lewat
organisasi NITV), juga menyediakan sarana bagi arena diskusi-
diskusi terbuka, baik dalam studie-klasse atau dalam bentuk
openbare lezing (ceramah terbuka).?5

Watak kolonial yang diwarnai oleh pembagian masyarakat
berdasarkan warna kulit yang tajam (colour line division) dan

2Nugraha, Teosofi ..., 30-1.
%#1bid., 31.
51bid., 44.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

prinsip dasar Gerakan Teosofi yang tidak memandang warna
kulit, ras, agama dan suku-bangsa, semakin mendorong kalangan
Bumiputera terpelajar bergabung dalam organisasi ini. Berkaitan
dengan dominasi orang-orang Jawa, pada kongres teosofi
pertama di Yogyakarta pada 1907, dari 78 orang utusan yang
hadir di rumah M.R.T. Sosronegoro, 19 priyayi bergelar “Raden”
(R), “Raden Mas” (RM), dan “Raden Ngabehi” (R.Ng).
Sementara 17 lainnya adalah priyayi wanita. Meskipun Jawa amat
dominan, di antara anggota-anggotanya ada juga yang berasal
dari kelompok suku lain seperti Sunda, Minangkabau, Melayu,
bahkan Manado dan Ambon. Berdasarkan ladenlijst (daftar
keanggotaan) tahun 1914 dan 1915, selain para priyayi Jawa,
terdapat banyak kaum bangsawan dari Sumatera Barat
(Minangkabau). Hal ini dibuktikan dengan adanya gelar-gelar
yang ditulis sesudah nama mereka, yaitu “Galar Sutan,” “Galar
Datuk,” “Galar Marah,” “Galar Tan,” “Datuk Rangkayo,” dan
lainnya.?¢ Di antara orang Sumatera Barat yang menjadi anggota
adalah Haji Agus Salim, tokoh-pejuang dan pahlawan nasional,
dan Dt. Sutan Maharadja, seorang tokoh pergerakan nasional
yang sangat terkenal.?’” Orang-orang Sunda yang menjadi
anggota juga banyak yang bergelar “Raden.”?8

Secara detail, Herman Tollenaere menguraikan bahwa pada
tahun 1930 keanggotaan teosofi Indonesia mencapai puncaknya,
yaitu 2090 orang, yang terdiri dari: (1) 1006 orang-orang Eropa
yang lebih dari 50 %-nya adalah orang-orang Belanda, (2) 876
orang-orang asli Indonesia, (3) 208 orang-orang asing dari Asia,
dan (4) 190 orang-orang Cina dan India (orang-orang India
berjumlah sekitar 20 orang dari angka itu). Secara geografis,
keanggotaan (dan loji-loji) berpusat di Jawa, dan secara sosial,
sebagian besar anggota orang Indonesia adalah para priyayi Jawa,
sebagian kecil orang-orang Sumatera Barat dan ningrat Bali.?”

Selain dari gambaran keanggotaan di atas, jika kita menelaah
lebih lanjut tulisan-tulisan tentang Islam dalam jurnal-jurnal

20]bid., 34-5.

21bid., 32.

81bid., 35.

®Herman Tollenaere, Indian Thought in the Dutch Indies, The
Theosophical Society, ILAS Newsletter Online, no. 23 (2000), 1.

| Ulrauina Jurnal S udi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

teosofi, kita juga menemukan satu kelompok lain, yaitu kaum
santri Muslim. Kelompok santri ini bisa berasal dari golongan
priyayi, meskipun sangat jarang, atau berasal dari kaum terpelajar
non-priyayl. Dalam stratifikasi masyarakat Jawa, kaum santri ini
kedudukannya lebih tinggi dati orang-orang kecil/biasa (wong
cilif) tetapi tetap lebih rendah dari kaum priyayi. Mengenai
keanggotaan kaum santri Muslim terpelajar ini, Agus Salim
menyatakan: “Saya bergabung ke dalam Theosophical Society karena
saya melibat mereka mengakomodasi banyak kaum Muslin, kbususnya
Mustim yang diasingkan karena pendidikan Baratnya namun masih
berpegang kuat pada tradisi. Mereka adalah orang-orang yang tertarif
pada Theosophical Society.””3

Teosofi dan Paham Pluralisme Agama
Satn Tuban Banyak Nama

Salah satu kegiatan pokok MTI adalah mempelajari agama-
agama, terutama agama yang hidup Nusantara. Pelajaran itu
berisi dua hal pokok, yaitu mengkaji aspek mistik agama-agama
dan melakukan studi perbandingan agama. Namun, studi
Perbandingan Agama yang mereka lakukan lebih banyak dalam
bentuk mencari (menemukan) kesamaan-kesamaan ajaran
agama-agama dibanding perbedaannya. Karena itu, dalam studi
agama-agama atau Perbandingan Agama pada MTI, model
pembahasan yang menekankan titik-temu dan kesatuan esensial
agama-agama merupakan corak yang sangat dominan. Kita akan
menemukan uraian yang luas sekali akan hal ini. Inilah salah satu
doktrin inti Gerakan Teosofi seperti yang dijelaskan oleh
Blavatsky tentang sistem filsafat eklektik dengan Ammonius
Saccas—salah satu tokohnya yang paling menonjol—yang
mengajarkan bahwa agama-agama dan keyakinan, baik yang
besar maupun yang kecil—merupakan ranting-ranting, tunas dan
dahan-dahan dari pohon yang sama, yaitu “Agama Kearifan.”

Karena itu, konsep MTI mengenai Satu Tuhan banyak nama
tentu berpijak kuat kepada mistik atau aspek esoterik yang
menjadi perhatian utama mereka. Pertama-tama, kita harus
melihat konsep mereka tentang Tuhan. Pada teosofi Blavatsky,

3Nugraha, Teosofi ..., 32.

400 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Tuhan dipahami secara Impersonal. Kata “Tuhan” tidak
dipahami secara Personal sebagaimana dalam agama-agama
besar, namun “Ketuhanan” yang merujuk kepada dewa-dewa
masa Yunani ribuan tahun yang lalu3! jadi, ketuhanan yang
abstrak. Tetapi, karena MTT telah dipengaruhi oleh agama-agama
mapan Indonesia, maka “Tuhan” pada MTI sama dengan Tuhan
dalam agama-agama yang dipahami oleh masyarakat Indonesia.
Dengan mengutip al-Qur’an, Al-Kitab (Perjanjian Baru), Sutta
Pitaka, Amos (Yahudi), Gathas (Zoroaster), Bhagawadgita dan
Sukhmani, Guru V (Sikh), MTI meyakini bahwa Tuhan adalah
Esa, Pencipta semesta dan semua makhluk, Penguasa dan Raja
di langit dan bumi, Maha Agung, Sumber dan Tempat Kembali
semua hal dan memiliki banyak nama.’? Jadi, Tuhan bersifat
sangat Personal. Di sisi lain, dengan mengutip ajaran kaum sufi
Muslim dan Hindu, orang-orang teosofi meyakini bahwa Tuhan
tak dapat dijangkau oleh intelek dan segala macam
konseptualisasi. Akal tidak bisa menemukan jawaban pasti dari
mana asal Tuhan, bagaimana bentuknya, berapa umurnya dan
lain-lain. Tuhan Ada, dapat dirasakan tapi tak dapat dilihat, tak
bisa dijangkau dengan ukuran manusiawi.’ Karena Kebesaran
dan Keagungan Tuhan sulit dipahami, maka kaum beriman
membutuhkan nama, sifat atau simbol yang mudah dipahami
demi berkomunikasi dengan-Nya. Di sini kaum teosofi meyakini
bahwa meski Tuhan itu Esa, tapi para pemeluk agama
memanggilnya dengan banyak nama, seperti terbaca dalam
kutipan di bawah ini:

Di dalem kitab-kitab Koeno soedah tertoelis Tochanlah tjoemah ada
Satoe. Orang Blanda panggil di mana nama “God”, orang Islam
menjeboet “Allah taalah”, orang sindhoe namain “Ishwara”, orang
Tionghoa namain “Kwan-shai-Yin Thian”, dan lain-lain, tetapi biar
nama berbeda, jang Maha Koeasa tjoemah satoe.3

Akan segala bangsa berlain-lainan lafalnja atau katanja boeat menjeboet
asma Toehan: Bangsa Arab menjeboet Allah. Bangsa Belanda
menjeboet God. Bangsa Jahoedi menjeboet Jehovah. Agama Brahma

3Blavatsky, The Key ..., 2.

2PTTI (1954), no. 29, 15-6.

BA. Latif, “Ada,” dalam PTHN (1922), no. 5, 67-8.

#H.E. van Motman, “Kepada Toean redacteur soerat kabar Pewarta
Theosophie,” dalam PTHN (1912), 123-4.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 401



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

menjeboet Brahman. Agama Khong Hoe Tjoe menjeboet Thau. Bangsa
Griek mengatakan Theo..tidak ada perkataan jang boleh diboeat
menjeboet nama Tochan, jang tjotjok seperti rasanja. Lebih djelas:
segala seboetan itoe boekan namanja jang sedjati. Njatalah berlain-
lainan bahasanja, tetapi maksoednja boleh dikatakan SAMA.%

Makna yang sama terlihat juga dalam kutipan ini:

Menoeroet jang terseboet diatas, dari pemandanganja Bangsa Blanda
(kristen), bangsa Tiong Hoa dan Bangsa kita (Islam) dari hal Toehan
sama, djadi tida berbeda, tjoema perkataanja sadja berlainan.3

Sekali lagi, dengan bersandar kepada keyakinan kaum sufi
Muslim, seorang anggota teosofi dari Islam meyakini akan
keragaman nama-nama Tuhan Yang Esa itu, seperti yang ia tulis:

Toehannja kaoem Soefie itoe, ja Toehannja masing-masing igama dan
Toehannja sekalian orang manoesia. Nama: Allah, God, Dieu, Brahma,
atau Bhagwan itoe tidak dibeda-bedakan sedjatinja oleh kaoem Soefie.
Semoea nama ini dan nama lain-lainja itoe, djoega nama Toehannja
kaoem Soefie, akan tetapi Toehan itoe tidak dibatasi nama tadi.?’

Dalam mencari Tuhan, seorang mistikus yang melakukan
perjalanan spiritual sampai ke rahasia gaib di dalam dirinya, maka
ia menemukan Yang Esa dalam banyak wajah dan nama. Ada
yang menyebutnya “Natur” ada pula yang memanggilnya
“Allah,” “God,” “Tuhan,” dan lain-lain.?® Yang Esa itu Dia-Dia
juga, tidak berbeda dan bukan yang lain. Sekali lagi, kita lihat
seorang anggota teosofi memaparkan keyakinannya:

Allah itoe tjoemah satoe, tetapi wadjahnja amat banjak. Sebagi halnja
seorang kepala roemah tangga jang mempunjai isteri, anak soedara dan
kawan-kawan, jang diseboet laki oleh si isteri, Bapa oleh si anak dan
Toewan oleh si kawan, begitoe djoega halnja Allah, ada jang menjeboet
Goesti, ada jang Bapa.’

3S. Si Pitjik, “Membandingkan Agama,” dalam PTHN (1926), No.7,
100. Seorang penulis Tionghoa (beragama Konghucu) juga menyebut nama
Gusti, Thian, Monade, Kristus dan Allah ketika merujuk kepada Tuhan yang
Sama yang memberi keselamatan. N, “Seng-To! Kow-Lil,” dalam PTHN
(1927), 124.

3].M., “Satoe Pokok,” dalam PTHN (1922), no. 1-2, 21.

3nayat Khan, “Soefie,” dalam PTHN (1922), no. 5, 66.

3N., “ Djalannja Mentjarik Ingsoen,” dalam PTBI (1930), no. 3, 34.

¥Louis Baehler, “Gadadhara atau Ramakrisjna,” dalam PTHN (1916),
98.

402 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Dari sini, orang-orang teosofi menunjukkan konsep
mengenai “Kesatuan Ketuhanan.” Konsep ini memiliki tiga
pengertian. Perfama, Tuhan itu benar-benar Satu, hanya nama-
Nya saja yang dipanggil berbeda-beda. Dalam bagian lain—yang
belum disebut diatas—orang Konghucu menunjukkan adanya
konsep kesatuan Tuhan dalam agama Islam, Konghucu dan Tao.
Kedna, ada keyakinan bahwa Tuhan dan manusia sejatinya adalah
satu. Manusia berasal atau lahir dari Tuhan. Dalam diri manusia
terdapat natur Tuhan. Ke#iga, dengan konsep ini muncul konsep
mengenai “orang suci penyelamat” atau “ratu adil.” Dari konsep
kesatuan ketuhanan atau Satu Tuhan banyak nama, muncul
keyakinan bahwa Tuhan yang Esa itu mengutus orang-orang
suci untuk menyelamatkan dunia sebagai bentuk manifestasi
nama-nama-Nya. Tentang orang-orang suci penyelamat itu,
seorang anggota mengatakan:

Dari itoe (satu Tuhan banyak nama) djangan toeroet orang hoeroe-
hara... Moedah-moedahan soepaja semoea orang manoesia bisa dan
socka toeroet jang baik dan jang pantes, soepaja jang Termoelia lekas
bisa dateng di doenia, boeat bikin betoel kliroe dan bikin damai di mana
jang roesoeh. Jaitoe bangsa Christen panggil “De Christus”, jang bangsa
Islam seboet “Imam mahdi”, dan rahjat poelo djawa namaken “Sri
Toendjoeng Eroe Tjokro”, dan “ratoe Adil”, bangsa Sindoe kata
“djagat Goeroe”, igama Boeddha seboet “Bodhisatwa”, “Maitreija”,
bangsa Parsi ngoetjap “Shaosijant” bangsa Jahoedi “Masiha”, dan
bangsa lain ada poela namanja.*

Pemahaman akan kesatuan ketuhanan atau Satu Tuhan
banyak nama diharapkan oleh MTI agar umat manusia dapat
hidup rukun dan menjauhi konflik (atau “hoeroe-hara” dalam
bahasa MTI), para pemeluk agama yang beragam agar memiliki
keyakinan bahwa agama dan keyakinan mereka berasal dari
Sumber yang Sama schingga tidak perlu membesar-besarkan
perbedaan yang hanya akan melahirkan ketegangan dan konflik
intra dan antar pemeluk agama. Demikianlah, dalam diskursus
filsafat perenial, manusia, sepanjang sejarahnya, menyebut
Tuhan Yang Esa dan Mutlak itu dengan berbagai nama dan
istilah, namun secara substansial, beragam nama itu menunjuk
kepada zat yang sama. Tuhan sebagai wujud Absolut sekaligus

“Motman, “Kepada Toean ..., 124.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 403



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Dia Yang Dikenal inilah yang dijadikan obyek pujaan karena
fungsi dan posisi-Nya yang diyakini oleh manusia sebagai
pencipta dan penguasa jagad semesta ini. Dari sisi fanzih, Tuhan
diyakini sebagai yang teramat jauh, bahkan tidak terjangkau
(transenden), namun pada level fasybih, Dia juga sekaligus berada
bersama manusia; di sini bahkan di dalam diri manusia (izanen).
Karena Yang Satu dan Absolut itu tidak mungkin ditaklukan
oleh kapasitas nalar manusia yang amat terbatas, maka Dia
ditangkap kehadiran-Nya (penampakan-Nya) melalui simbol-
simbol atau nama-nama yang kemudian disakralkan sehingga di
mata manusia lalu muncul bentuk tuhan-tuhan yang plural.#!

Kesatuan Esensi dan Hubungan Substansial Para Utusan 'Tuban

Dengan konsep di atas, doktrin mengenai kesatuan esensial
agama-agama menjadi tak terelakkan. Dalam banyak sekali
publikasi, MTT mengumandangkan kesatuan esensial keyakinan
dan kepercayaan terdalam meski bentuk agama berbeda-beda.
Kita kutip pandangan mereka:

Tetapi memang soenggoeh tidak ada bedanja didalam kepertjajaan apa
djoegapoen, memang sama, biarpoen namanja berjenis-jenis jang
dipilihnja...#?

Ini semoea mertandakan, jang broederschap itoe tida boeat satoe groep
atau golongan kepertjajaan, atau satoe agama sadja, akan tetapi boeat
semoea orang, walaupoen kepertjajaannja berbeda-beda...dan lagi,
djikalau orang, apa agamanja sadja, memperloekan mempeladjari lain
agama-agama atau mentjockoepi pengadjarannja agamanja sendiri
tamtoelah mendapat perasaan, jang satoe sama jang lain tida ada
bedanja. Tjoema vorm atau ragangannja alias koeroengannja ada
perbedaan.®?

Kesatuan esensial itu tentu berarti dimensi batinnya. Pada
dimensi ini semua agama dan keyakinan berasal dari Tuhan Yang
Sama dan memiliki tujuan yang sama pula. Mereka mengatakan,
“Dari itu haroeslah samoea igama kita pandang maksoednja (1 asaoefnja),
djanganlah kita pandang dari labirnja sadja, sebab samoea barang lahir

#“Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis, Agama Masa
Depan: Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Gramedia, 2003), 69-70.

48.M., “Djalan Kesempoernaan,” dalam PTHN (1926), no. 10, 140.

N.,“Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah Tahoer” dalam PTBI
(1929), no. 10, 147-8.

404 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

tida aken langgeng; jang langgeng tioemah batinnja.’* Agama-agama
yang beragam dan berbeda sejatinya—dalam bahasa mereka
adalah “prabot menjembah kepada Toehan, mana sadja jang
dipilih.” Orang dapat memilih agama yang dirasa cocok baginya
sebab, “Samoea agama tiada ada djeleknja atawa lebih baik dari pada
Jang lain, mengartinja ija-itoelah sama sadja.”’® Jadi, sumber dan
tujuan dari semua agama adalah sama, itu-itu juga, yaitu Tuhan.

Dalam hal kesatuan esensi ini, kita menemukan banyak
sekali tulisan orang Islam dalam publikasi-publikasi MTI yang
merujuk kepada ajaran-ajaran kaum sufi—dan sebagiannya telah
kita lihat dalam penjelasan diatas. Para penulis Muslim itu
meyakini bahwa mutiara-mutiara ajaran kaum sufi, apakah Ibn
‘Arabi, Rami, al-Ghazali dan al-Junayd sesuai dengan doktrin
dan misi Gerakan Teosofi yang menghendaki perdamaian dunia
dengan cara mengeksplorasi ajaran kesatuan esensi dalam
agama-agama dan pesan kenabian. Menurut para penulis Muslim
itu, bahasa kaum Sufi adalah bahasa hati/batin yang dapat
mengerti nama-nama atau manifestasi yang berbeda, seperti
pengertian Kristus: siapa yang menyandang nama Kristus?
Menurut mereka, kaum sufi tidak terikat pada nama. Semua
nama, apakah itu Kiristus, Nabi, Priester, Konig, Guru Selamat,
Verlosser, Bruidegom, dan Geliefde, semua itu esensinya satu. Kaum
Sufi mengerti semua isi dari nama-nama tersebut.*0

Konsep Islam mengenai kesatuan esensial agama-agama dan
hubungan esensial atau kesatuan pesan para nabi kental sekali
dalam tulisan-tulisan orang Islam anggota teosofi. Dengan
pemahaman Islam yang esoterik, mereka menegaskan bahwa
semua nabi yang diutus Tuhan membawa isi ajaran yang sama
meskipun doktrin lahiriahnya berbeda. Seorang anggota menulis:

Nabi siapa sadja jang toeroen di doenia itoe, semoea mengerdjakan
Kemaoeannja Toehan. Walaupoen pengadjarannja Nabi-Nabi tadi
lahirnja berlainan, dari sebab tiap-tiap bangsa mempoenjai rasa
perbedaan dan keperloeannja djoega berlainan. Akan tetapi ISI-nja
Agama-Agama jang teradjarkan itoe sama sadja alias SETALI TIGA
OEWANG...djikalau orang maoe mempeladjari Mystick-nja atau

#Siswosoeparto, “Kabar dari M 7,” dalam PTHN (1912), 140.
“Dijojodiredjo, “Wadjibnja Orang Hidoep,” dalam PTHN (1912), 45.
4] .M., “Hal Rasoelallah,” dalam PTHN (1920), 87.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 405



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Occult-nja alias peladjaran gaib-nja itoe Agama-Agama: Itoe semoea
asalnja, pokoknja, toeknja dari SATOE, boekan?#

Lalu ia mengutip surat al-Baqarah ayat 87 mengenai
keyakinan kesatuan pesan kenabian di atas. Semua pemeluk
agama, dalam  keyakinan  mereka, jika  benar-benar
mempraktekkan ajaran agama dan memahaminya secara
mendalam, maka yang dirasakan adalah kesatuan isi pada agama-
agama yang berbeda bentuknya tersebut. Seorang penganut

teosofi menulis:

Djikalau selimut jang menggelapi mata terbuka tentoelah kelihatan, jang
ISI-nya Agama Islam sama sadja dengan ISI-nja Agama B. Apa jang
tida bikin sama? Sabetoelnja semoea sama, akan tetapi tjoema orang
jang ta’ maoe bikin sama. Dari sebab kebodohan jang menggelapkan
pikiran. Djikalau orang mendjalanken betoel Agamanja dan
mengatahoei ISI-nja Agamanja, tentoelah ta’ bisa memperbedaken satoe
sama lain Agama.®

Tentu yang dimaksud ‘kebodohan yang menggelapkan
pikiran’ adalah mereka yang tidak paham atau tidak mau paham
dan merasakan ajaran batin, esoterik atau terdalam agama, dan
tidak mau mempelajari dan memahami esensi agama-agama lain.
Bodoh bagi mereka yang hanya terpaku pada aspek syariat atau
cksoterik, dan bahkan menuhankannya. Orang-orang teosofi
bahkan menjamin jika seorang penganut agama memahami dan
meyakini rasulnya secara lahir dan batin, maka:...soedah tentoe
mengerti babwa lain-lainnja itoe sama sadja, semoewa-semoewanja asal
dari satoe sadja, jaitoe Jang Maha Agoeng.® Selanjutnya, bagi MTI--
khususnya mereka yang Muslim--semua agama adalah Islam.
Dalam pengertian pasrah, selamat, aman, damai, dan penuh cinta
kasih, semua agama berarti Islam, dan jika semua pemeluk
agama sungguh mempraktekkan ajaran agama mereka, maka
pengertian-pengertian Islam tersebut memang menunjukkan
bahwa sejak awal agama mereka berarti Islam. Tentu, Islam
disini dalam pengertiannya sebagai kwalitas atau sikap personal dan
bukan sebagai institusi. Seorang teosof Muslim mengatakan:

4IN., “Djagad Goeroe,” dalam PTHN (1927), no. 8, 203.
®1bid., 201.
“Baehler, “Gadadhara ..., 52.

406 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

Djikalau Agama-Agama jang doeloe-doeloe itoe bukan Islam, soedah
tentoe Nabinja poen pendjoesta, sedang K.N. (mungkin maksudnya
Kanjeng Nabi) Mohamad soeroe kepada kita pertjaja kepada semoea
Pesoeroeh Toechan (Nabi-Nabi?)®0

Karena itu, bagi kaum Muslim anggota teosofi, semua
utusan Tuhan membawa ajaran yang mulia, benar dan memiliki
kesamaan-kesatuan dengan ajaran Nabi Muhammad. Jika Nabi
Muhammad menyuruh kaum Muslim, tidak hanya mempercayai,
namun mencintai dan menghormati ajaran para nabi terdahulu,
maka murid-murid atau pengikut sekalian para nabi terdahulu
harus juga dicintai, dihormati dan diajak hidup rukun damai oleh
kaum Muslim. Jika kaum Muslim mencintai dan menghormati
Tuhan, maka manusia siapapun dan makhluk Tuhan lainnya
harus dicintai juga.>! Inilah ajaran Nabi Muhammad dan ajaran
para nabi lainnya.

Dengan ajaran itu, muncul pula doktrin mengenai
kesinambungan dan kesatuan esensial kitab suci. MTI meyakini
bahwa pertama, semua kitab suci: Taurat, Injil, Weda, Upanisad,
Bhagawad Gita, al-Qur’an, Tripitaka, dan lain-lain merupakan
benar-benar kitab suci, berisi ajaran mulia untuk para nabi dalam
konteks yang berbeda-beda, namun berasal dari Tuhan Yang
Sama.>? Kedua, jika dipahami, didalami dan dipraktekkan oleh
setiap pemeluk agama, semua kitab suci itu merupakan penerang
bagi hidup yang gelap gulita dan akan membawa keselamatan
sejati.>® Ketzga, semua kitab suci sederajat; tidak ada yang lebih
tinggi atau lebih rendah antara satu dengan yang lainnya. Semua
penganut agama yang beragam hendaknya mempelajari dan
melakukan studi banding terhadap dua atau beberapa kitab suci
itu.>* Keempat, dengan semua kitab suci itu, Tuhan masih terus
bersuara dan berbicara kepada semua kaum beriman yang

W1, “Haroes Terpoed;ji,” dalam PTHN (1927), no. 6, 129.

SLid TVTKL, “Katerangan Dari Goeroe Kita,” dalam PTHN (1927),
no. 1, 15.

2Pitjik, “Membandingkan ..., 104.

>Tanpa penulis, “ Goenanja Roepa-Roepa Pengadjaran Didalam Kitab-
Kitab Tasaoef,” dalam PTHN (1920), 108.

>Pitjik, “Membandingkan ..., 104.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 407



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

membacanya atau berdialog dengan-Nya melalui kitab-kitab
itu.>

Berbagai doktrin MTI tentang kesatuan esensial agama-
agama, pesan kenabian dan kitab-kitab suci sesungguhnya
merupakan bagian dari usaha Gerakan Teosofi dalam
mewujudkan persaudaraan universal di antara umat manusia
dengan tanpa memandang ras, bangsa, warna kulit dan agama.
Teosofi menyandarkan ideologinya tentang hal ini melalui mistik
agama-agama. Sckali lagi, kaum teosofi menegaskan bahwa
semua agama adalah benar, sederajat dan sama-sama berasal dari
Kenyataan Ilahi. Karena doktrin ini, seorang teosof tidak suka
merendahkan atau menghina agama lain yang berbeda dan tidak
setuju jika ada orang berpindah agama. Konversi agama hanya
terjadi jika seseorang itu tidak mengerti akan kemuliaan dan
keagungan agamanya. Karena doktrin ini pula teosofi
menghendaki: “pemandangan persatoean” dan “persaudaraan” seloeroeh
doenia>® Jika setiap orang saling menghina atau merendahkan
keyakinan orang lain yang berbeda, sulit terjadi persatuan dan
persaudaraan kemanusiaan itu.

Soal Perbedaan Agama

Sedari awal, kaum teosofi Indonesia memahami bahwa
bentuk, institusi dan wajah agama-agama berbeda satu sama lain.
Mengapa “badan” agama-agama itu berbeda? Jawaban mereka
sederhana saja:

Tjoemah sadja dari sebab samoea Roesoel itoe lahirnja didoenia ada
djamannja sendiri, djadi bagi kelahirannja sarak (syari’at) djoega ada jang
berbeda, karena satoe-satoe djaman, keadannja dati pikirannja manoesia
djuga tida sama.>’

Jadi, perbedaan konteks di mana para utusan Tuhan dan
turunnya wahyu maka agama menjadi beragam pula. Argumen
logis ini juga digunakan oleh kaum pluralis dan para pendukung
filsafat perenial. Dalam bahasa MTI yang lain, karena bentuk
(form, vorm) kelahiran agama berbeda-beda sesuai dengan kultur

S5Latief “Faedah ..., 31.
1bid., 11.
MSiswosoeparto, “Kabar dari M 7,” dalam PTHN (1912), 140.

408 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

masing-masing, maka bentuk “Kenyataan” juga berbeda-beda.>®
Inilah yang membuat doktrin dan syariat menjadi beragam dan
berbeda. Hal itu wajar karena agama turun bukan di ruang yang
hampa sejarah. Syariat agama biasanya hadir sebagai respons
terthadap situasi dan kondisi zaman. Hasan Hanafi, seorang
intelektual Muslim kenamaan dari Mesir, menyatakan bahwa
wahyu bukanlah sesuatu yang berada di luar konteks yang kokoh
tak berubah, melainkan berada dalam konteks yang mengalami
perubahan demi perubahan® Karena itu, keragaman ras,
bangsa, suku bahkan perbedaan ruang dan waktu meniscayakan
adanya perbedaan syariat. Sejauh menyangkut aturan-aturan
rinci, tak mungkin ada ajaran tunggal dan universal yang bisa
dipakai di setiap masa, situasi, dan kondisi.®

Seorang penulis teosofi merujuk kepada cerita tentang empat
orang buta yang memegang gajah lalu membuat kesimpulan
tentang gajah. Cerita ini sesungguhnya dipopulerkan oleh Rami
(1207-12) seorang sufi dari Konya, Turki sekarang.6! Tentu saja,
hasil rabaan setiap orang buta yang bersifat parsial itu akan
melahirkan pemahaman yang parsial pula tentang gajah. Namun,
mereka mengklaim telah memahami gajah (baca: agama) secara
utuh. Dari sini seringkali muncul konflik dan perselisihan.6?

Menurut  kaum  teosofi, Tuhan menurunkan atau
memperbarui wahyu-Nya kepada masyarakat yang sakit yang
memang membutuhkan. Sakitnya satu masyarakat dengan yang
lain mungkin berbeda, karena itu obatnya (syariat) harus berbeda
pula, tidak mungkin sama, mereka membuat tamsil:

Tabiatnja seorang Iboe memelihara anak-anaknja jang sama sakit itoe
tidak sama; jang seorang diberi nasi dengan kare, jang kedoea boeboer
sagoe dan garoet, jang ketiga roti dengan mentega. Demikian djuga
kehendak Toehan adanja Ia mengadakan roepa-roepa agama itoe hanja

»N.,“Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah Tahoe?” dalam PTBI
(1929), no. 10, 147.

“Hasan Hanafl, Dirdsat Islamiyyar (Mesir: Maktabah al-Anjala  al-
Mishriyyah, t.t.), 71.

0Abd. Mogsith Ghazali, Argumen Pluralisme Agama: Membangun Toleransi
Berbasis Al-Qur'an (Depok: KataKita, 2009), 166.

0Jalaluddin Rami, The Matsnawi of Jalal al-Din Rumi, ter. & ed. Reynold
Nicholson (England: E.J.W. Gibb Memorial Trust, 1990), Book 111, 71-72.

62Baehler, “Gadadhara ..., 50.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 409



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

soepaja djadi djalannja masing-masing bangsa menoeroet tabiat jang
setoedjoe dengan kodratnja sendiri-diri, boeat berbakti kepada
Toehan.®

Maka, setiap bangsa memilki ajaran yang unik yang cocok
bagi diri mereka masing-masing. Setelah dirasa cocok, setiap
pemeluk agama harus teguh menjalankan ajaran, kewajiban dan
aturan agama masing-masing dengan bebas dan saling
menghormati satu sama lain.%

Soal Penghinaan Agama, Konverst, dan Kernkunan

Dalam konteks ini, kaum teosofi sangat tidak suka dengan
perkataan dan sikap yang merendahkan, menjelekkan dan
menghina agama orang lain yang berbeda. Ada empat (4) prinsip
utama kaum teosofi tentang keberadaan banyak agama dan sikap
terthadap agama orang lain. Pertama, ada ribuan agama yang
cocok bagi bangsanya masing-masing, karena keunikan dan
kecocokan kultur itu, maka tidak ada agama yang lebih tinggi
dan lebih bagus dari yang lain, dws setiap agama pasti
mengandung kebaikan, kemuliaan dan tujuan akhir yang sama.®
Dari sini berarti semua agama sederajat. Kyai Somo Citro, lagi-
lagi dengan merujuk kepada kaum Sufi Muslim, menuliskan
sikapnya:

Djadi setoedjoe dengan perkata’an-perkata’an ahli soefi, bahwa semoea

agama itoe satoe toedjoean. Dari sebab itoe, barangsiapa mempeladjari

theosofie, soedah tentoe akan lebih teguh perdjalanannja dan akan lebih
dalam pengertian dalam agamanja sendiri, apa poela akan tidak mentjela

pada lain agama dan kedjadiannja akan menambah keslametan dalam
doenia.%

Kedna, sangat tidak pantas jika seseorang membenci dan
menghina agama orang lain hanya karena perbedaan keyakinan,
apalagi orang tersebut belum mendalami hakekat agamanya
sendiri dan belum mempelajari agama yang dicelanya—dengan
alasan “haram” mempelajari agama orang lain. Orang yang
menghina agama lain disebut oleh kaum teosofi sebagai “Si

3lbid., 7.

4Ibid., 6-7.

65Karim, “Auwaloeddin ..., 45.
% Tjitro, “Djalan ..., 121-2.

410 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

picik” yang tidak luas dan tidak dalam pengetahuan agamanya.
A. Karim, seorang penulis Muslim menunjukkan kekesalannya
sebagai berikut:

Agama itoe berpangkat-pangkat, menoeroet orang jang memakainja.
Orang, selamanja memudji agamanja sendiri sadja, dan lebih adjaib
sekali, agama jang lain ditjatjatnja, pada halnja ia beloem pernah
memeriksa agama-agama jang lain; konon katanja haram. Perkataan itoe
hamba pandang hanja oleh kepitjikan ilmoe sadja, sebagai katak
dibawah tempoeroeng?’

Jika dia Muslim, Kristen atau pengikut Hindu berarti ia
belum mendalam pengetahuan agamanya.®® Kaum teosofi
meyakini jika seseorang telah sampai pada esensi terdalam dari
agamanya, ia tidak akan menghina dan membeda-bedakan
agama.®’

Ketiga, kasih sayang dan keadilan Tuhan untuk semua orang,
bukan hanya untuk satu orang atau satu bangsa saja. Kaum
teosofi meyakini jika ada seseorang yang berkeyakinan bahwa
hanya dia yang dibimbing Tuhan sedangkan yang lain tidak;
hanya suara dia yang merdu dan fasih ketika berdoa yang
didengarkan Tuhan, sedangkan doa dan harapan orang lain yang
hening tak bersuara tak akan diperdulikan Tuhan, sungguh orang
tersebut tidak meyakini akan keadilan dan kekuasaan Tuhan dan
menyangka Tuhan buta dan tuli. Jika ada orang yang gampang
memvonis orang lain sebagai “sesat” berarti ia lebih tahu dari
Tuhan, menurut kaum teosofi, justru orang itulah yang patut
dikasihani dan akan menderita akibat perbuatannya itu.”’Hanya
Tuhan saja yang lebih tahu agama yang sah, baik, benar dan

67Karim, “Auwaloeddin ..., 101.

®8Tjantoela, “Peringetan ..., 53. Seorang anggota teosofi lainnya yang
beragama Islam menulis,”...adanja tjela menjtela dari sesoetoe fihak kepada
lain fihak itoe tiada lain tjoema terbawa dari koerang fahamnja masing-
masing, atau oleh karena marika itoe beloem menjelidiki maksoednja agama-
agama tadi sehingga tertib.” Broto, “Tentang Agama Islam dalam
Theosofie,” dalam PTHN (1926), no. 9, 125.

®A. Rivai, “Kedatangan Goeroe (Mahdi),” dalam PTHN (1927), no. 2,
23.

A. Karim, “Serba-serbi tentang Allah,” dalam PTHN (1925), no. 2, 31.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 411



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

utama, sedangkan pengetahuan manusia akan hal itu selalu
menimbulkan perselisithan.”!

Keempat, menurut Dirk van Hinloopen Labberton, seorang
tokoh kunci Gerakan Teosofi Indonesia, sikap yang baik adalah
mempelajari agama orang lain; sikap yang sangat baik adalah
mendalami agamanya sendiri lalu mempraktekkannya dalam hal-
hal yang baik; sikap yang sangat kelirn adalah merayu, membujuk
bahkan memaksa orang lain untuk mengikuti agamanya. Sikap
yang tak dapat diampuni adalah memakai agamanya sebagai senjata
untuk membodohi dan membuat orang lain menjadi fanatik
buta.”

Orang-orang teosofi sangat tidak menghendaki konversi
agama. Dalam banyak kesempatan mereka menegaskan bahwa
para pemeluk agama—apalagi anggota teosofi-- mestinya tidak
boleh pindah agama. Orang harus setia dengan syariat atau
ajaran agama masing-masing. Seorang teosof Muslim menyebut
yang pindah agama sebagai orang yang musyrik atau mangkir,
katanya:

Bagi Boemipoetera jang soedah berigama Islam laloe berpindah ke
Christen atau Boeda itoe sebetulnja tidak boleh, begitoepoen sebaliknja,
malah lebih dalam, orang jang bertabiat demikian itoe diseboet mostik
(moengkir), lahirnja melambatkan perdjalanan, karena masing-masing
igama itoe hanja roepa-roepa djalan oentoek berbakti kepada Toehan—
(Toehan hanja Satoe)—kembali kepada Toehan, dalilnja al-Koran: Irna
lillahi wa Inna llaihi raji'un.”

Selain menegaskan bahwa teosofi bukan sebuah agama atau
agama baru,’”* teosofi dan ajaran-ajarannya tidak hendak

""Tjantoela, “Peringetan ..., 55.

72 Labberton, ‘“Perdamian ..., 126.

R.Dj. “Tak ada judul,” dalam PTHN (1918), no. 1, 41. Mengenai
semua tujuan hanya kepada Tuhan lihat pula Baehler, “Gadadhara ..., 51,
dan V.H. labberton, “Kenjatannja Tetenger Dan Perlambang,” dalam
PTHN (1917), no 11, 161, dan lain-lain.

MTI dalam banyak publikasi mereka menegaskan bahwa teosofi
bukan agama baru, bukan suatu agama dalam pengertiannya yang umum dan
dalam pengertian agama sebagai seperangkat sistem. Kijahi Somo Tjitro,
“Djalan Menoentoet Elmoe Kenjataan,” dalam PTHN (1915), no. 10, 121-
22. A. Latief, “Faedah Theosofie Boeat manoesia,” dalam PTHN (1925), no.
12, 186. Terdapat banyak tuduhan bahwa teosofi adalah agama baru yang
menyesatkan, atau sebagai agama Islam, Kristen, Hindu dan lain-lain, tetapi

412 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

membuat “murtad” dan memindahkan agama seseorang ke
agama lain. Perhimpunan ini menginginkan para pemeluk
agama—sebagai anggota-anggotanya—untuk meyakini betul
agama masing-masing dengan cara mempelajari maksud dan inti
ajaran nabi masing-masing serta hidup rukun dalam
kebersamaan meskipun berbeda agama dan keyakinan.”
Menurut klaim MTI, pada kenyataannya, alih-alih terjadi
konversi, teosofi justru memperkuat keyakinan keagamaan
seseorang dan para pengikut teosofi tetap setia dengan (syariat)
agama-agama masing namun dalam pemahamannya yang mistik-
filsufis yang melampaui (beyond) makna-makna lahiriah semata.
Teosofi membuka mata hati para pemeluk agama untuk
mengenal lebih dalam agama masing-masing yang belum pernah
diketahui sebelumnya, bahkan—dalam beberapa kasus—
menolong orang untuk taat beribadah sesuai keyakinannya.
Bahkan ada kasus seseorang hendak murtad dari agamanya,
tetapi guru teosofi menjelaskan kebenaran dan kenyataan
agamanya hingga ia urung menjadi murtad.”®

Perbedaan agama berarti jalan-jalan beragam menuju Tuhan.
Dengan mengutip ayat dalam Bhagawadgita yang berbunyi,
“Manusia itu datang kepada-Kn menurut beberapa jalan, dan jalan
manapun seorang manusia datang kepada-Ku, Akn terima ia pada jalan
itu karena semua jalan itu milik-Ku,)’”7 dan ayat al-Qur’an yang
berbunyi, “Bagi pemelnk tiap-tiap agama, Kami sudabh tetapkan aturan
tertentu yang harus ditkuti mereka sebaik-baiknya, janganlab mereka
berbantah perkara itu denganmmn, tetapi ajaklah mereka kepada Tubanmn
karena sesunggubnya engkan berada pada petunjuk dan jalan yang
Iurus,’" kaum teosofi meyakini bahwa perbedaan jalan bukan hal
yang prinsip dan fundamental tetapi tujuanlah yang utama dan
tujuan semua jalan pasti kepada Tuhan Yang Sama jua. Seorang

menurut A. Latief tuduhan itu tidak berdasar fakta dan realita. Lihat A.
Latief, “Faedah Theosofie Boeat manoesia,” dalam PTHN (1920), no. 1, 31.
Guldenaar, “Perhimpunan ..., 3, 14. C.W. Leadbeater, “Theosofie
itoe apa?,” dalam PTHN (1915), no. 2, 19-20.
76Leadbeater, “Theosofie ..., 20. Labberton, “Perdamian ..., 160.
"TLatief, “Faedah ..., 30.
8P.A., “Takdir,” dalam PTHN (1926), no. 1, 12-3.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 413



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

penulis Muslim lainnya anggota teosofi dari Bogor bernama
Broto menegaskan:

Adapoen agama itoe adalah beberapa matjam; akan tetapi semoea itoe

hanjalah mempoenjai satoe maksoed atau satoe jang ditoedjoenja, jaitoe

Sang Hidoep. Maka jang kelihatan berbeda-beda itoe melainkan

djalannja sadja.”™

Pendapat serupa juga ditunjukkan oleh Louis Baechler,
katanya:

Adapoen roepa-roepa agama itoe lain tidak hanja beberapa djalan jang
menoedjoe pada jang Maha Koewasa. Banjak dan berbeda-beda sekali
djalan-djalan jang dapat menoedjoe Tjandi Kali di Kalighat (deket
Kalkoeta). Begitoepeon banjak poela djalan ke Ka’batoellah. Satoe-
satoe igama ialah satoe djalan kepada Allah.80

Jika pluralisme agama bermakna “satu Tuhan banyak
agama,” “satu Tuhan disebut dengan banyak nama disembah
dengan berbagai cara,” “banyak jalan menuju Tuhan,” atau
“jalan-jalan mengantarkan ke puncak yang sama,” atau “jalan-
jalan yang berbeda mengantarkan ke tujuan yang sama, “agama-
agama yang berbeda adalah jalan-jalan yang memiliki validitas
yang sama menuju kepada Tuhan yang sama,” ‘“agama-agama
yang berbeda bicara tentang yang berbeda (dengan bahasa yang
berbeda pula) namun memiliki kebenaran yang sama,”’8! maka
itulah pandangan dan sikap yang dianut MTI pada sekitar satu
abad yang lalu, jauh sebelum tokoh-tokoh pluralis di Barat dan
para sarjana Muslim Indonesia mengumandangkan hal serupa.

Dengan kesadaran ini, perbedaan semestinya tidak menjadi
bibit konflik dan perselisihan. Secara spesifik, kaum teosofi
menyoroti satu aspek teologis yang sering memicu konflik, yaitu

“Broto, “Tentang Agama Islam dalam Theosofie,” dalam PTHN
(1926), no. 9, 125.

80Baehler, “Gadadhara ..., 98.

$1Mengenai adagium-adagium itu dapat dibaca pada Paul F. Knitter, No
Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes toward the World Religions
(1985); Seyyed Hossein Nast, Knowledge and the Sacred (Albany, New York:
State University of New York Press, 1989); Knitter, One Earth Many Religions:
Multifaith Dialogne and Global Responsibility (1995). Paul F. Knitter, ed.,The
Myth of Religions Superiority, Multifaith Explorations of Religoins Pluralism
(Maryknoll, New York: Orbis Books, 2005). Knitter, Introducing Theologies of
Religions (2003), dan lain-lain.

414 Ularauna Jurnal Studi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

perasaan superioritas satu agama atas yang lain. Perasaan dan
sikap itu sering ditonjolkan dalam interaksi sosial berbarengan
dengan sikap menghina atau merendahkan keyakinan orang
lain,®? dan dicarilah ayat kitab suci atau legitimasi agama untuk
menyerang agama lain yang dianggap salah.83 Menurut seorang
penulis Muslim, jika seseorang menganut agama dan
mempraktekannya namun buahnya adalah permusuhan dan
perselisihan berarti orang tersebut keliru dalam memahami dan
mempraktekan agamanya. Sikap ini harus segera diubah.84
Menurut kaum teosofi, salah satu cara terbaik meminimalisir
konflik dan perselisthan antar pemeluk agama adalah
menonjolkan paham dan sikap bahwa semua agama bertujuan
baik dan mulia; semuanya adalah cara dan jalan yang beragam
menuju Tuhan Yang Esa.?>

Seorang anggota teosofi yang lain mengingatkan para
pemeluk agama untuk tidak berdebat atau berbantah-bantahan
mengenai perbedaan agama, karena alih-alih menemukan
kebenaran dan kedamaian hal itu sering memicu konflik.
Mengapa? Karena setiap orang telah memiliki kepercayaan suci
masing-masing. Dengan perdebatan di mulut saja (debat kusir)
sulit ditemukan mana yang benar dan mana yang salah, yang
muncul selamanya adalah perselisihan. Seharusnya setiap orang
menghormati dan membiarkan orang lain berkeyakinan dan
mempraktekkan agamanya. Justru dengan berpikir jernih dan
mau memahami agamanya secara mendalam, seseorang akan
sadar bahwa berbantah-bantahan tak ada gunanya.8¢

Menurut A. Latief, seorang penulis Muslim dan anggota
teosofi, pemahaman Islam yang mendalam pasti akan cocok
dengan doktrin teosofi, dan jika seseorang ingin meneliti tema-
tema mengenai persaudaraan di dalam kitab suci agama-agama,
maka ia akan menemukan ayat-ayat mengenai kesatuan esensial

82N.,“Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah Tahoe?” dalam PTBI
(1929), no. 10, 147. Tjantoela, “Peringetan ..., 53.

83Latief, “Faedah ..., 11.

84R.Dj. “Tak ada judul,” dalam PTHN (1918), no. 1, 41.

8Pitjik, “Membandingkan ..., 104.

86Baehler, “Gadadhara ..., 7.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 415



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

agama-agama dan persaudaraan umat manusia.3” Seseorang
hanya akan menemukan dua tema itu jika ia mampu menembus
aspek terdalam ajaran kitab-kitab suci. Jika tidak, maka yang
ditonjolkan adalah perbedaan dan pertentangan keyakinan
agama, dan hal inilah yang sering memicu konflik. Karena tujuan
pokok Gerakan Teosofi adalah persaudaraan universal dan
perdamaian maka para anggotanya dan semua penganut agama
dianjurkan untuk menonjolkan kedua aspek itu ketika
mempelajari agama-agama.

Ketika membicarakan hubungan antaragama dan pentingnya
orang memahami agamanya dan agama orang lain sehingga
muncul respek satu sama lain, Labberton menegaskan bahwa
bagi orang Hindia Belanda (Indonesia) hanya ada dua jalan buat
kemajuan mereka: perfama, bersama-sama orang Belanda
mempelajari berbagai ilmu pengetahuan hingga sejajar dengan
orang-orang Eropa, kedna, dengan cara berperang melawan
bangsa lain yang tak sebanding (mungkin maksudnya Belanda).
Jalan yang pertama akan menghasilkan perdamaian dan
keamanan, dan cara yang kedua akan memunculkan perang dan
kebinasaan. Terserah kepada orang Hindia; mau memilih konflik
atau persaudaraan, perang atau perdamaian, binasa atau
kemajuan. Menurut Labberton, bangsa Eropa, Tionghoa dan
Jawa yang telah memilih jalan kedua sesungguhnya telah menjadi
kawan atau tentaranya “Sang Ijajil” (mungkin maksudnya Dajjal),
sedangkan yang memilih jalan pertama akan jadi tentaranya Sri
Tunjung Seto—Sang Guru Dewa, Rajanya Dunia ketentraman.®

Seorang anggota teosofi Muslim, Raden Djojosoediro
mengingatkan kaum Muslim untuk tidak “cemburu” ketika ada
sesama Muslim yang pindah agama. Persoalan konversi agama
ini, terutama dikalangan kaum Muslim sering menimbulkan
konflik baik intra maupun antar pemeluk agama. Menurut
Djojosoediro, konflik--baik karena konversi atau hal yang lain
biasanya muncul dari kalangan “kaoem-kaoem jang rendah,”

87Latief, “Faedah ..., 10.

88Labberton, “Perdamian ..., 126-7. Pernyataan Labberton ini cukup
menjadi penunjuk bahwa Gerakan Teosofi di Indonesia pada masa itu
memang menjadi alat “politik etis” Belanda dalam meredam perlawanan dari
rakyat (beragama) Indonesia.

416 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

mungkin maksudnya yang rendah pendidikannya. Sementara
bagi anggota teosofi yang terpelajar harus dapat hidup bersama
dalam gnyub dan rukun meski ada perbedaan. Kaum Muslim
mesti meneledani Nabi Muhammad yang tidak gampang
“cemburu” dan berkonflik dengan orang lain, tetapi lebih
banyak menonjolkan welas asih. Djojosoediro memberi contoh
negeri India dalam hal kerukunan umat beragama. Di negeri
ini—(pada masa itu, pen.)—berbagai macam bangsa dan rupa-
rupa agama dapat hidup rukun saling menghormati, menghargai
dan setiap pemeluk agama bebas menjalankan keyakinannya.
India telah membuktikan bahwa adanya perbedaan agama dan
keyakinan tidak serta-merta melahirkan konflik dan pertikaian.8?

Kebebasan beragama merupakan hal yang paralel dengan
konsep dan paham teosofi mengenai kesederajatan agama-
agama. Tentu saja, teosofi dengan segala doktrinnya tentang
kesatuan dan titik-temu agama-agama sangat mendukung aturan
dan praktek kebebasan beragama. Kaum teosofi sangat setuju
dengan peraturan yang dibuat pemerintah Belanda dalam pasal
X (10) mengenai agama yang menyebutkan bahwa “Tidak boleh
memaksa orang lain dalam hal berpikir dan agama. Semua
manusia merdeka untuk beribadah kepada Tuhan masing-
masing. Hari-hari raya semua agama diakui. Tidak boleh
menghina atau mengurangi hak semua agama..dan jangan
sampai membuat kesedihan dan kesusahan kepada orang lain.
Semua pengajar agama dan ulama tidak mendapat bayaran dari
negara.” % Tidak diketahui kapan undang-undang ini dibuat dan
disahkan oleh pemerintah Belanda, namun kaum teosofi
mempublikasikannya pada tahun 1921 dengan klaim bahwa
pemerintahan  yang dibentuk Belanda ternyata berdasar
persaudaraan atau perdamaian, dan itu sesuai dengan doktrin inti
Gerakan Teosofi.

Catatan Akhir

Mungkin MTI adalah fakta sejarah yang telah memberi
petunjuk dengan jelas bahwa pemahaman keagamaan yang

8R.Dj. “Tak ada judul,” dalam PTHN (1918), no. 1, 42.
%Redaksi, ‘“Pemerintahan Jang Berdasar Persoedaraan Atau
Perdamaian,” dalam PTHN (1921), no. 6, 96.

|[//l/Ml/h2 Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 417



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

mendalam telah melahirkan pandangan dan sikap-sikap
keagamaan yang inklusif-pluralis yang akan membawa angin
segar bagi hubungan harmoni antarpemeluk agama di Nusantara.
Pandangan keagamaan yang mendalam dan wawasan yang luas,
pada MTT misalnya, tentu lahir sebagai hasil dari pergumulan
banyak ide dan perjumpaan dengan bangsa-bangsa: Eropa,
Amerika, India, Cina dan kekayaan kultur bangsa sendiri.

Indonesia hari ini yang ditandai dengan menguatnya
fundamentalisme keagamaan yang cenderung intoleran dan
cksklusif, adalah Indonesia yang telah kehilangan kedalaman
beragama dan jati dirinya sebagai negeri yang sesungguhnya
subur dengan budaya kerukunan, tenggang rasa dan kedamaian.
Dalam konteks inilah, pandangan-pandangan keagamaan MTI
layak untuk direnungkankan kembali, karena nurani keagamaan
sejatinya selalu condong kepada harmoni dan toleransi tanpa
harus tercerabut dari keyakinan dan identitas masing-masing
yang otentik. Wa al-Lah a'lam bi al-sawab.e®

Daftar Pustaka

Anonim. 1915. Woedjoed-Woedjoed Moelia. PTHN.

. 1920. Goenanja Roepa-Roepa Pengadjaran
Didalam Kitab-Kitab Tasaoef. PTHN.

. 1926. Theosofie. PTHN.

Artawijaya. 2010. Gerakan Theosofi di Indonesia, Menelusuri [ejak
Aliran Kebatinan Y abudi Sejak Masa Hindia Belanda Hingga Era
Reformasi. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.

Bachler, Louis A. 1916. Gadadhara atau Ramakrisjna. PTHN,

no. 7.

. 1917. Gadadhara atau Ramakrisjna. PIHN, no.

4.

Blavatsky, Helena Petrovna. 1981. The Key to Theosophy. USA:
Theosophical University Press.

Broto. 1926. Tentang Agama Islam dalam Theosofie. PTHN,
no. 9.

Cranston, Sylvia. 1993. The Extraordinary Life and Influence of
Helena Blavatsky, Founder Of The Modern T'heosophical Movement.
California: Path Publishing House.

418 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



Media Zainul Bahti, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

De Tollenaere, Herman Arij Oscar. 1996. The Politics of Divine
wisdom, Theosophy and Labonr, National, and Women’s Movements
in Indonesia and South Asia 1857-1947. Leiden: Universiteit
Nijmegen.

. 2000. Indian Thought in the Dutch Indies: The
Theosophical Society. IIAS Newsletter Online, no. 23.

Derun. 1954. Meditasi Untuk Permulaan (II). PTT1, no. 27.

Djojodiredjo, Rd. 1918. “[tak ada judul].” PTHN, no. 1.

. 1912. Wadjibnja Orang Hidoep. PTHN.

H.E. van Motman, H.E. 1912. Kepada Toean redacteur soerat
kabar Pewarta Theosophie. PTHN.

Hanafi, Hasan. Dirasat Islamiyyat. Egypt: Maktabah al-Anjala al-
Mishriyyah.

Hidayat, Komaruddin dan Nafis, Muhammad Wahyuni. 2003.
Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial. Jakarta:
Gramedia.

J.M. 1920. Hal Rasoelallah. PTHN.

. 1922. Satoe Pokok. PTHN, no. 1-2.

Karim, A. 1923. Auwaloeddin ma’rifatoellah. PTHN, no. 3.

. 1925. Serba-serbi tentang Allah. PI'HN, no. 2.

Khan, Inayat. 1922. Soefie. PTHN, no. 5.

Labberton, van Hinloopen. 1912. Perdamian Doenia (sic.).
PTHN.

. 1917. Kenjatannja Tetenger Dan Perlambang.
PTHN, no. 11.
. Perdamian sadoenia. TINI.
Latief, A. 1925. Faedah Theosofie Boeat manoesia. PTHN, no.
12.

. 1926. Faedah Theosofie Boeat manoesia. PTHN,

no. 1.

. 1922. Ada. PTHN, no. 5.

Leadbeater. C. W. 1915. Kitab Theosofie. PTHN.

. 1915. Theosofie itoe apar. PTHN, no. 2.

Mangoenpoerwoto.  1920.  Sikap  Theosophie  Kepada
Kemadjuan Oemoem. PTHN, no. 1.

N. 1927. Djagad Goeroe. PI'HN, no. 8.

. 1927. Seng-To! Kow-Lil. PTHN.

| Ulorauna Jurnal Sindi Keislaman, Nolume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)

. 1929. Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah

Tahoe?. PTBI, no. 10.

. 1930. Djalannja Mentjarik Ingsoen. PTBI, no. 3.

Nugraha, Iskandar. 2011. Teosofi, Nasionalisme & Elite Modern
Indonesia. Depok: Komunitas Bambu.

P.A. 1926. Takdir. PTHN, no. 1.

Redaksi. 1921. Pemerintahan Jang Berdasar Persoedaraan Atau
Perdamaian. PTHN, no. 6.

Rumi, Jalal al-Din. 1990. The Matsnawi of Jalal al-Din Rumi,
translated and edited by Reynold Nicholson. England:
E.J.W. Gibb Memorial Trust. Book III.

S. Si Pigjik. 1926. Membandingkan Agama. PTHN, no.7.

S.M. 1926. Djalan Kesempoernaan. PTHN, no. 10.

Siswosapoetro.  1916. Jang Bekerdja Boeat Loge dan
Theosofische Vereeniging. PTHN, no. 4.

. 1912, Kabar dari M 7. PTHN.

Tjantoela. 1912. Peringetan bab empat warna orang manoesia.
PTHN.

Tjitro, Kijahi Somo. 1915. Djalan Menoentoet Elmoe
Kenjataan. PTHN, no. 10.

TVTKL, Lid. 1927. Katerangan Dari Goeroe Kita. PTHN, no.
1.

W.N. Guldenaar, W.N. 1916. Perhimpoenan Tasaoef. PTHN,
no. 3.

Wongsodilogo. R.M. 1921. Djalan Oetama. PTHN.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 |



