


 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 783 

 

GAGASAN PLURALISME AGAMA PADA KAUM 
TEOSOFI INDONESIA (1901-1933) 

Media Zainul Bahri 
(Fakultas Ushuluddin dan Filsafat UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Email: mediazain_75@yahoo.com) 
 

Abstract: This article elucidates the idea of religious pluralism among 
Indonesian theosophies society (MTI), an association of well-educated people 
of Nusantara from 1901 through 1933, whose members were dominated by 
the high-class of Javanese and Sumatran people, Dutch and other 
Europeans. It argues that MTI‟s ideas about pluralistic and inclusive 
religious perceptions and attitudes were indeed influenced by perennialism, 
religious humanism, Javanese Islam and Sufism that accepted religious 
pluralism. MTI‟s deep religious outlooks and insights resulted from mixed 
ideas coming from diverse socio-cultural backgrounds: Europe, America, 
India, China and indigenous Nusantara traditions which emphasizes the 
principles of harmony.      

Abstrak: Artikel ini akan mengurai gagasan pluralisme agama pada 
Masyarakat Teosofi Indonesia (MTI), suatu perkumpulan masyarakat 
terpelajar di Nusantara yang eksis pada rentang waktu 1901 hingga 
1933, yang anggotanya didominasi oleh kaum priyayi Nusantara (Jawa 
dan Sumatera), orang-orang Belanda dan Eropa non-Belanda. Gagasan 
mereka yang bergairah mengenai pandangan dan sikap keagamaan yang 
inklusif-pluralis pada masa itu sesungguhnya terkait erat dengan ajaran 
perenialisme, humanisme religius, Islam Jawa, dan pandangan sufistik sufi-
sufi Islam yang mereka anggap banyak mengidealisir gagasan mengenai 
pluralisme agama. Pandangan keagamaan yang mendalam dan wawasan 
yang luas, pada MTI lahir sebagai hasil dari pergumulan banyak ide dan 
perjumpaan dengan bangsa-bangsa: Eropa, Amerika, India, Cina, dan 
kekayaan kultur bangsa sendiri yang condong kepada harmoni. 

Keywords: teosofi, pluralisme, Tuhan, sufi, mistis, Nusantara, priyayi, 
perenialisme. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

388 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

TULISAN ini akan mendeskripsikan suatu pandangan keagamaan 
yang bercorak inklusif-pluralis yang ditunjukkan oleh 
sekumpulan masyarakat sipil (civil society) atau katakanlah 
paguyuban yang dikenal dengan sebutan Gerakan Teosofi 
Indonesia, atau dalam tulisan ini saya menyebutnya sebagai 
Masyarakat Teosofi Indonesia (MTI) pada periode 1901-1933. 
MTI dapat dikatakan sebagai “mutiara terpendam” dalam suatu 
episode sejarah sosial-keagamaan atau gerakan spiritual 
Indonesia sebelum kemerdekaan. Mungkin tidak banyak orang 
Indonesia yang mengetahui eksistensi MTI di masa sebelum 
kemerdakaan dulu sebagai paguyuban yang menghendaki 
kemajuan pola pikir dan mental kaum pribumi dan terwujudnya 
persaudaraan universal di antara para pemeluk agama Nusantara 
yang majemuk. Mungkin pula, sejauh penelusuran saya, MTI 
adalah sekelompok civil society yang pertamakali mempelopori 
model studi agama-agama dengan pendekatan mistik atau 
perenial, mengenal dan mendalami aspek syariat dan hakekat 
agama-agama di Indonesia dengan cara mendengar (belajar) 
langsung dari tokoh agama masing-masing sehingga lahir 
pemahaman yang utuh dan obyektif mengenai agama yang dikaji.  

Dalam praktek aktivitasnya, para anggota teosofi biasanya 
berkumpul secara berkala untuk berdiskusi atadiu mengadakan 
“pengajian” di loji-loji (lodges). Ada loji Bogor, Betawi, Cirebon, 
Bandung, Pasuruan, Semarang, Purwokerto, Pekalongan, 
Wonogiri, Surabaya dan hampir semua kota kecil dan besar di 
Jawa memiliki loji. Disebabkan ajaran pokoknya mengenai 
kemajuan (progress), filsafat-mistik, sains dan persaudaraan 
universal membuat banyak kaum muda dan tokoh penting dalam 
pembentukan negara Indonesia kala itu menjadi simpatisan dan 
anggota teosofi. Sebut saja nama-nama beken seperti Haji Agus 
Salim, Radjiman Wedjodiningrat, Achmad Subardjo, Cipto 
Mangunkusumo, Sutomo, Muhammad Yamin, Suwardi 
Suryaningrat, Raden Sukemi (ayah Sukarno), Datuk St. 
Maharadja. Nama-nama lain seperti Ki Hadjar Dewantara, 
Muhammad Hatta dan Sukarno juga memiliki hubungan erat 
dengan teosofi. Belum lagi para ningrat Jawa dan Sunda sebagai 
tokoh-tokoh lokal yang ikut bergabung. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 783 

 

Iskandar Nugraha melalui karyanya yang sangat baik, Teosofi, 
Nasionalisme & Elite Modern Indonesia (2001 & 2011), 
menunjukkan bahwa melalui organisasi teosofi, beberapa kaum 
terpelajar Indonesia menemukan identitas diri mereka, 
merasakan persamaan nasib, dan seolah diajak menemukan 
identitas kebangsaan (diri mereka) sendiri. Karena itulah 
Iskandar berkesimpulan bahwa Gerakan Teosofi memiliki 
kontribusi yang sangat penting bagi kebangkitan nasional 
Indonesia.1 Di sisi lain, kebangkitan itu sesungguhnya 
berhubungan dengan agama, dan teosofi berperan di situ. Dalam 
sejarah konvensional Indonesia, jika membicarakan kebangkitan 
nasionalisme, selalu yang dirujuk adalah Boedi Oetomo (BO), 
Indische Partij, Jong Islamische Bond, Jong Java, Jong Soematra, jong 
Ambon dan semacamnya. Organisasi keagamaan tidak pernah 
disinggung. Padahal, pada level elit ada Gerakan Teosofi dan 
level bawah ada NU dan Muhammadiyah yang juga menyemai 
bibit-bibit cinta bangsa alias nasionalisme di masa revolusi fisik 
dulu. Pada level tengah barulah Budi Utomo dan “kawan-
kawan”nya. 

Saya merasa beruntung menemukan majalah-majalah (istilah 
yang digunakan saat itu untuk menyebut jurnal) yang mereka 
terbitkan mulai tahun 1900 hingga 1954 yang merekam sebuah 
episode penting dalam kehidupan sosial-keagamaan Indonesia, 
di antaranya Pewarta Theosophie Boeat Tanah Hindia Nederland (atau 
PTHN, Bahasa Melayu, 21 Volume, 188 Nomor, 1911-1938), 
Teosofie In Nederland Indie: Theoshopie Di Tanah Hindia Nederland 
(Bahasa Belanda dan Melayu, 80 Nomor, 1918-1925), Theosophie 
in Nederlandsch Indie (atau TINI, Bahasa Belanda, 1912-1930), 
Kumandang Theosofie (atau KT, Bahasa Melayu, 6 Volume, 46 
Nomor, 1932-1937) dan Persatoean Hidoep (atau PH, Bahasa 
Melayu, 11 Volume, 109 Nomor, 1930-1940), Pewarta Theosofie 
Boeat Indonesia (atau PTBI, Bahasa Melayu, 1912-1930), dan 
Pewarta Theosofi Tjabang Indonesia (atau PTTI, Bahasa Melayu, 

                                                             
1Iskandar Nugraha, Teosofi, Nasionalisme & Elite Modern Indonesia 

(Depok, Komunitas Bambu, 2011), 76, 88. Cetakan pertama karya Nugraha 
itu berjudul, Mengikis Timur & Barat: Gerakan Theosofi & Nasionalisme 
Indonesia (Jakarta: Komunitas Bambu, 2001). 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

390 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

1954).2 Publikasi MTI yang berbahasa Melayulah yang saya 
jadikan sumber utama dalam tulisan ini. 

Dalam atmosfir keagamaan yang cenderung eksklusif dan 
intoleran seperti yang kita saksikan dalam satu dasawarsa 
terakhir, rasanya pandangan dan sikap keagamaan MTI yang 
inklusif-pluralis kembali relevan dan aktual untuk diangkat dalam 
diskursus keagamaan kita saat ini. 

Pengertian Teosofi 

Istilah teosofi dalam diskursus filsafat dan mistisisme tentu 
saja merupakan nama yang sudah sangat tua dan bahkan identik 
dengan dua kajian itu. Mari kita lihat seluk beluk pengertian itu 
seperti yang dipahami (diyakini) oleh kaum teosofi sendiri. 
Menurut Blavatsky, “theos” artinya tuhan (god, bukan God), 
“sophia” artinya Kebijkasanaan (wisdom). Tapi, theos di sini 
merujuk kepada atau dalam pengertian “seorang dewa” dalam 
bahasa Yunani, salah satu dari makhluk-makhluk Ilahi dan 
bukan dalam pengertian “Tuhan” seperti yang dipahami oleh 
orang-orang sekarang, bukan “Tuhan Personal.” Karena itu, 
teosofi bukanlah “Kebijaksanaan Tuhan” seperti yang 
diterjemahkan oleh sebagian besar orang, melainkan 
“Kebijaksanaan Ilahi” seperti yang dimiliki oleh para dewa. 
Dalam bahasa lain, Blavatsky menyebut “teosofi” sebagai 
“Pengetahuan Ilahi” atau “Sains Ilahi”.3 

Dalam pengertian MTI, sophie atau sophia dimaknai sebagai 
“Ilmu” atau “Pengetahuan” dan “Theos” adalah “Tuhan” atau 
“Allah” (dengan T dan A besar). Menurut mereka, teosofi adalah 
Ilmu atau Hikmat Allah,4 diartikan juga Pengetahuan tentang 
Tuhan; alam beserta isinya menjadi tanda yang meyakinkan 
bahwa Tuhan itu ada. Makna terdalam dari teosofi adalah Ilmu 
Kesempurnaan.5 Pada MTI, Tuhan dipahami sebagai “Tuhan 

                                                             
2Meskipun PTTI ini terbit pada tahun 1954, namun isinya tidak berbeda 

dengan jurnal-jurnal (majalah) serupa yang terbit pada masa pra-
kemerdekaan. 

3Helena Petrovna Blavatsky, The Key to Theosophy (USA, Theosophical 
University Press, t.t.), 2. 

4C.W. Leadbeater, “Kitab Theosofie,” dalam PTHN (1915), 15. 
5R.M. Wongsodilogo, “Djalan Oetama,” dalam PTHN (1921), 53. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 733 

 

Personal” seperti yang dipahami dan dianut oleh agama-agama 
konvensional di Nusantara, bukan tuhan dalam pengertian 
Blavatsky sebagai “tuhan impersonal.” Penjelasan Helena 
Blavatsky mengenai seluk beluk teosofi memang lebih rumit dari 
apa yang dipahami oleh MTI karena sang Madam lebih menukik 
kepada penjelasan-penjelasan yang sangat esoterik, hal itu terjadi 
karena salah satu alasannya adalah “pengalaman mistik” sang 
madam. Dalam beberapa surat dan ceramahnya, Blavatsky 
mendefinisikan teosofi sebagai Koan; suatu istilah dalam 
Budhisme Zen. Koan berarti sebuah formulasi, sebuah titik 
penting menuju kebenaran yang Absolut. Koan adalah sebuah 
misteri yang tak bisa dipecahkan hanya dengan penjelasan dan 
alasan logis, tetapi hanya dapat dipahami oleh kesadaran pada 
levelnya yang paling dalam yang melampaui konseptualisasi dan 
penjelasan intelek.6 

Kata teosofi menurut Blavatsky diwariskan dari para filsuf 
Alexandria, yaitu para filsuf pencinta kebenaran, Philaletheians, 
dari kata „mencintai‟ (phil) dan „kebenaran‟ (aletheia). Kata teosofi 
berasal dari abad III Masehi yang mulai diperkenalkan oleh 
Ammonius Saccas7 dan murid-muridnya yang memulai 
mendiskusikan sistem filsafat eklektik.8 Tujuan sistem filsafat ini 
pertama-tama menanamkan kebenaran-kebenaran moral luhur 
tertentu pada murid-muridnya yang semua adalah “para pencinta 
kebenaran.” Karena itu, semboyan yang digunakan oleh 
Perhimpunan Teosofi adalah “Tidak ada agama yang lebih tinggi 
dari Kebenaran (There is no religion higher than Truth, Satyan Nasti 
Paro Dharmah).” Tujuan utama para pendiri mazhab teosofi 
eklektik adalah juga salah satu dari tiga tujuan Perhimpunan 
Teosofi sebagai penerus modernnya, yaitu mendamaikan semua 
agama, aliran dan bangsa dibawah sebuah sistem etika umum 
berdasarkan pada kebenaran abadi.9 

                                                             
6Blavatsky, The Key …, 11. 
7Seorang filsuf yang dilahirkan sebagai seorang Kristen dan salah satu 

tokoh komunitas Philaletheians. 
8Ibid., 2. 
9Ibid., 2. Menurut Herman de Tollenaere, sejak awal teosofi memang 

mencampurkan berbagai macam ajaran agama, filsafat, tradisi kuno dan 
banyak sumber lain. Doktrin-doktrin teosofi diambil dari ajaran Hermes, 
Phytagoras, Plato, Plotinus dan ajaran filsafat Yunani lain serta sistem 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

392 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Ammonius Saccas merupakan tokoh yang mencoba 
menjembatani berbagai perbedaan pada beragam agama besar 
kuno dan berbagai aliran/sekte di Mesir dan Palestina. Hal itulah 
yang akan dilakukan oleh Perhimpunan Teosofi masa kini. 
Menurut Blavatsky, kaum Neo-Platonis adalah sebuah 
perkumpulan besar termasuk berbagai filsuf religius dan para 
teosof. Pada masa itu, Aristobulus menyatakan bahwa etika 
Aristoteles mewakili ajaran „dalam/batin‟ (esoterik) Hukum 
Musa, Philo Judaeus telah berusaha mendamaikan atau 
menjembatani kitab Taurat (Pentateuch) dengan filsafat 
Pythagoras dan Plato, dan Yosephus membuktikan bahwa kaum 
Essenes dari Carmel merupakan peniru serta pengikut para 
penyembuh Mesir Huno (Therapeutae). Saat inipun agama-agama 
besar, aliran-aliran dan sekte-sekte adalah ranting-ranting kecil 
atau tunas-tunas yang tumbuh di dahan-dahan lebih besar, 
namun harus disadari bahwa tunas-tunas dan dahan-dahan itu 
muncul dari pohon yang sama yaitu “Agama Kearifan” (Wisdom 
Religion). Bukti mengenai satunya Agama Kearifan menjadi 
tujuan ajaran Ammonius yang mencoba menarik kaum Gentile, 
Kristen, Yahudi, dan penyembah berhala untuk 
mengesampingkan pendirian (dogma) serta perselisihan mereka, 
lalu hanya mengingat bahwa mereka semua sejatinya memiliki 
kebenaran yang sama dengan baju-baju yang berbeda dan 
mereka adalah anak-anak dari ibu yang sama. Ajaran 
Kebijaksanaan Agung ini kemudian diteruskan dan didukung 
oleh para filsuf agung seperti kedua Bapak Gereja, Clement dari 
Alexandria dan Athenagoras, kaum Rabbi terpelajar, Akademi 

                                                                                                                                         
keagamaan Romawi, Tarot dari permainan kartu abad pertengahan Italia, 
model segitiga dan loji (lodge) dari gerakan Freemason dan Mason, percaya 
kepada dunia cahaya Astral dan roh-roh dari ajaran spiritualisme, mengambil 
konsep Malaikat dan Dewa-dewa dari ajaran Dionysius tahun 500 SM, 
konsep Arahat dari agama Buddha, doktrin pertarungan kekuatan (tuhan) 
putih dan kekuatan hitam dari agama Zoroaster dan Mani; dari Hindu 
mengambil reinkarnasi, karma dan lain-lain. Karena sinkretisme yang 
mempesona ini membuat banyak tokoh dan orang terpelajar dari seluruh 
dunia tertarik untuk menjadi anggota teosofi. Herman Arij Oscar de 
Tollenaere, The Politics of Divine Wisdom, Theosophy and Labour, National, and 
Women‟s Movements in Indonesia and South Asia 1857-1947 (Leiden: Universiteit 
Nijmegen, 1996), 25-7. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 737 

 

Plato, para pendukung filsafat perenial, kaum pluralis dari 
berbagai agama dan keyakinan, namun kaum teosofi dan para 
penerus ajaran Agama Kearifan itu dihujat dan dimusuhi. 
Menurut Blavatsky fakta permusuhan itu menunjukkan bahwa 
1500 tahun yang lalu orang-orang terlihat lebih toleran 
dibanding manusia-manusia di abad „pencerahan‟ ini.10 

Dari namanya tampak bahwa teosofi berarti ilmu esoterik 
(batin) atau ilmu kenyataan11 yang akan menjelaskan dimensi 
terdalam (yang esensi) dari dogma-dogma kering dan kaku. 
Teosofi akan membentuk seseorang menjadi bijak, welas asih 
atau cinta terhadap sesama, suci bersih jalan pikiran dan 
sikapnya.12 Jadi, pada tataran praktek, teosofi, seperti ditegaskan 
oleh Blavatsky, adalah praktek hidup penuh cinta kasih, kesucian 
hati dan diri, tidak rakus, tidak selalu mementingkan diri sendiri 
dan memiliki solidaritas sosial.13 Karena itu, Perkumpulan 
Teosofi ini kadang disebut juga Persaudaraan Putih yang Mulia 
karena fokusnya pada nilai-nilai dan praktek hidup mulia.  

Dalam banyak publikasi MTI, terutama yang ditulis oleh 
orang-orang Islam anggota teosofi, teosofi berarti juga tasawuf, 
ilmu dan praktek tasawuf, atau jalan sufi. Tasawuf sebagai ilmu 
dan jalan inilah yang harus ditempuh oleh orang-orang teosofi 
untuk sampai kepada Kenyataan, Kebenaran, dan 
Kesempurnaan. Secara umum, teosofi adalah kebijaksanaan Ilahi 
dan segala peristiwa yang diterangkan oleh Tuhan, pengetahuan 
tentang semesta alam dan semesta hidup, yang coba ditelaah dari 
dalam ke luar, dari Kenyataannya yang gaib ke keadaannya yang 
terang. Maka yang dicari adalah Kenyataan; Kenyataan di dalam 
agama, filsafat dan ilmu pengetahuan agar tercapai suatu 
kebijaksanaan dalam hidup, perilaku dan tindakan. Hal yang 
terpenting dalam teosofi adalah ajarannya bahwa apapun yang 
diterima oleh seseorang baik ajaran agama, filsafat, dan ilmu 
pengetahuan jangan dipercaya begitu saja, tetapi coba diselami 

                                                             
10Ibid., 3. 
11Kijahi Somo Tjitro, “Djalan Menoentoet Elmoe Kenjataan,” dalam 

PTHN (1915), 121. 
12Ibid. 
13“Pidatonja Dr. Besant pada congres tahoenan jang ke-56 di Adjar, 24 

December 1931,” dalam KT (1932), 106. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

394 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Kebenarannya atau Kenyataannya.14 Pengetahuan apapun 
semestinya “dirasakan” kebenarannya atau “dialami” langsung 
kenyataannya, setidaknya dikritisi sampai sedalam-dalamnya. Hal 
ini mungkin yang paling sulit dilakukan untuk menjadi teosof 
sejati. Namun, itulah ajaran sejati teosofi. 

Munculnya Gerakan Teosofi di Indonesia 

Gerakan Teosofi didirikan pertamakali di kota New York, 
Amerika Serikat, tahun 1875 oleh seorang wanita bangsawan 
keturunan Rusia yang memiliki bakat mistik atau supranatural 
yang luar biasa bernama Helena Petrovna Blavatsky (1831-1891), 
yang dibantu dua orang Amerika, yakni Henry Steel Olcott dan 
W.Q. Judge. Segera setelah organisasi tersebut berdiri, H.S. 
Olcott diangkat menjadi Presiden perkumpulan yang kemudian 
diberi nama Theosophical Society (TS). Tahun 1879 pusat TS 
dipindahkan oleh Madam Blavatsky dari New York ke Adyar, 
India. Tahun 1895, TS memasuki babak baru karena munculnya 
seorang tokoh baru, yaitu Annie Bessant. Tokoh inilah yang 
membawa TS berpengaruh secara tajam, tidak saja di India, 
namun menyebar ke seluruh dunia, termasuk Indonesia.15 

Menurut Iskandar Nugraha, bukti-bukti pasti yang 
mengungkap kemunculan awal Gerakan Teosofi di Indonesia 
hampir tidak ada kecuali beberapa catatan yang hanya memberi 
gambaran bersifat umum. Salah satu gambaran umum itu 
memberi petunjuk bahwa Gerakan Teosofi di Hindia 
(Indonesia) pertamakali didirikan di kota Pekalongan, Jawa 
Tengah, 8 tahun sesudah teosofi berdiri di Amerika tahun 1883, 
dan sebagai bagian dari Gerakan Teosofi Nederland, dan tentu 
saja semuanya menginduk kepada gerakan Internasional yang 
berpusat di Adyar, India. Loji (lodge) teosofi di kota kecil ini 
dipimpin seorang bangsawan Eropa, Baron van Tengnagel. 
Tahun 1883 belum dapat dipastikan sebagai awal Gerakan 
Teosofi di Hindia secara pasti, sebab sumber lain menyebutkan 
tahun 1881. Yang dapat diapstikan oleh Nugraha adalah bahwa 
kemunculan awal Gerakan itu berada di akhir abad XIX. Saat 

                                                             
14KT (1931), no. 1, 45. Derun, “Meditasi Untuk Permulaan (II),” dalam 

PTTI, no. 27, (1954), 18-9. 
15Nugraha, Teosofi …, 5-7. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 733 

 

itu, setidaknya teosofi telah menarik perhatian sebagian 
masyarakat Jawa, terutama di Jawa Tengah. Siapa, apa, dan 
bagaimana latar belakan pendiriannya belum diperoleh petunjuk 
yang pasti. Yang diketahui adalah bahwa The Pekalongan 
Theosophical Society ini dipimpin seorang Kapitein Infantri tentara 
Hindia Belanda yang pernah ditempatkan di Dinas Topografi. 
Organisasi tersebut secara sah diakui kantor pusat teosofi di 
Adyar dan izinnya ditanda tangani Kolonel Olcott.16 

Namun sesungguhnya, jauh sebelum H.P. Blavatsky 
mendirikan teosofi di New York (1875), sang Madam diberitakan 
pernah berkunjung ke Hindia lebih dari satu kali. Menurut 
majalah teosofi, Lucifer, perhatian sang Madam cukup tinggi 
kepada Hindia sebelum ia mendirikan teosofi, terutama tentang 
kemungkinan nilai-nilai Jawa yang menurutnya dapat dijadikan 
penyumbang ajaran teosofi. Dalam rangka itulah, pada tahun 
1852-1860, Blavatsky mengunjungi Candi Mendut dan 
Borobudur, dan sempat singgah di Pekalongan dan bermalam di 
Pesanggrahan Limpung di bawah gunung Dieng. Pada tahun 
1862, ia kembali berkeliling Pulau Jawa dan diberitakan 
menyinggahi banyak tempat di Jawa. Menurut Iskandar, 
kemungkinan munculnya Gerakan Teosofi awal di Pekalongan 
dapat dikaitkan dengan fakta kunjungan Blavatsky di Jawa, dan 
kemungkinan kuat kegiatan Gerakan Teosofi paling awal di 
Hindia ini masih terbatas pada aspek kebatinan saja seperti yang 
berlangsung di pusatnya saat itu.17 Mengenai kegiatan detail 
organisasi teosofi di akhir abad XIX di Hindia serta aktivitas 
Baron van Tenggnagel hingga wafatnya, menurut Iskandar 
masih gelap alias belum terkuak. Yang diketahui Baron 
meninggal di Bogor tahun 1893.18 

Secara ringkas dapat dikatakan bahwa di akhir abad XIX  
hingga tahun 1933, Gerakan Teosofi Indonesia merangkak maju 
secara pelan namun pasti; dari tahun ke tahun mendapat simpati 

                                                             
16Ibid., 8-9. Karya Iskandar ini merupakan satu-satunya referensi bahasa 

Indonesia yang menjelaskan cukup detail dan luas mengenai sejarah teosofi 
Indonesia. Dalam tulisan ini tidak akan dijelaskan secara detail 
perkembangan hingga pudarnya gerakan ini di akhir tahun 1930.  

17Ibid., 8-9, 38. 
18Ibid., 9.  



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

396 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

dan anggota yang terus membengkak. Pada masa keemasannya, 
kira-kira tahun 1910 hingga 1930, teosofi membangun banyak 
organisasi sayap demi merealisasikan semangat persaudaraan, 
menyebarkan paham teosofi, dan memberdayakan kaum 
pribumi, terutama dalam bidang pendidikan dan pengembangan 
kualitas moral ketimuran yang adiluhung. Beberapa organisasi 
penting di bawah teosofi adalah: (1) Bintang Timoer (1911), yang 
mengkhususkan pengajaran dan praktek tasawuf dan kebatinan, 
(2) Moeslim Bond (1924), wadah bagi kaum Muslim anggota 
teosofi untuk belajar menerima kenyataan akan perubahan-
perubahan dunia, (3) Mimpitoe atau M 7 (1909), yaitu organisasi 
yang berfokus memerangi 7 hal: (a) Main (berjudi), (b) Minoem 
(mabuk), (c) Madon (main perempuan), (d) Madat (mabuk 
karena menghisap ganja dan sejenisnya), (e) Maling, (f) Modo 
(mencela atau mengumpat karena dengki dan benci), (g) 
Mangani (makan berlebihan dari yang dibutuhkan), (4) 
Perhimpunan Toeloeng-Menoeloeng (1909), (5) Widija-Poestaka (1909), 
yaitu organisasi yang bertujuan mengumpulkan setiap 
pengetahuan zaman kuno yang ditemukan di Hindia 
(Nusantara). Upaya ini dilakukan semata-mata untuk 
melindunginya dari kemusnahan. (5), NIATWUV (Nederlandsch-
Indische Wereld Afdeling Theosofische Wereld Universiteit Vereeniging), 
yaitu Perhimpunan Universitas Dunia Teosofi Cabang Hindia 
Belanda yang menyelenggarakan sejumlah sekolah dan 
mendukung pendirian sejumlah pranata pendidikan di Hindia. 
Salah satu sekolah yang didirikan dan menjadi favorit adalah 
Sekolah Arjuna (Ardjoena-scholen) (1914).19 Sekolah-sekolah yang 
didirikan kaum teosofi diberi nama Sekolah Arjuna karena tokoh 
ini sangat digandrungi tidak hanya di dunia wayang, namun juga 
oleh orang-orang teosofi, dan wayang adalah salah satu media 
penyebaran paham teosofi yang terfavorit,20 (6) Organisasi Ati 
Soetji (1914), yang berupaya memajukan kehidupan kaum wanita 
dan usaha-usaha sosial lainnya. Tiga tujuan Ati Soetji; 
menjunjung derajat kebangsaan; memajukah onder-wijs 

                                                             
19Ibid., 19-20. Secara luas Nugraha menjelaskan organisasi-organisasi 

diatas pada bab “Gerakan Kegiatan Teosofi di Indonesia (1901-1933),” 45-
66. 

20Ibid., 12. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 733 

 

(pengajaran); dan membantu ekonomi kaum Bumiputra. Selain 
itu juga bertujuan mengadakan perlindungan, pertolongan, dan 
tunjangan kepada mereka yang terkena celaka atau sengsara 
karena kejahatan.21 

Dalam hal keanggotaan, penting dipertanyakan siapakah 
mayoritas anggota teosofi Indonesia? Iskandar Nugraha 
memiliki penjelasan yang cukup jelas. Hasil risetnya 
menunjukkan bahwa Gerakan Teosofi di Hindia (Indonesia) 
terdiri orang-orang Belanda asli, Bumiputera, Cina dan Indo-
Eropa (keturunan Eropa). Sampai tahun 1900-an mayoritas Indo 
sebagai bagian dari masyarakat Eropa Hindia Belanda memiliki 
kedudukan sosio-ekonomi yang buruk dan teralienasi. Hal ini 
karena mereka ditolak oleh “ayah” mereka sendiri bangsa Eropa 
dan tuntutan-tuntutan mereka tak pernah digubris. Di sisi lain, 
mereka juga sulit menyesuaikan diri dengan kaum Bumiputera 
karena posisi mereka yang tetap sebagai orang Eropa. Dengan 
keadaan ini, kaum Indo yang menjadi penganjur Gerakan 
Asosiasi mendominasi keanggotaan teosofi. Dalam gerakan ini, 
mereka agaknya menemukan konsep yang membawa mereka 
dekat dengan kalangan Bumiputera dan dapat memperjuangkan 
persamaan seperti yang dikatakan Ricklefs, “Theosophy was one of 
the few movements which brought elite Javanese, Indo-Europeans and 
Dutchmen together in this period…”22 

Golongan Bumiputera merupakan golongan kedua 
terbanyak menjadi anggota teosofi. Di antara kalangan 
Bumiputera, orang Jawa merupakan kelompok yang paling 
dominan menjadi anggota. Konsep teosofi dan pendekatan para 
pemimpin teosofi adalah dua faktor penyebab utama tertariknya 
kaum priyayi Jawa terhadap gerakan ini. Ajaran-ajaran teosofi 
yang bersifat esoterik, spiritual atau “kebatinan” cocok dengan 
budaya para priyayi Jawa yang menyukai mistik. Ajaran teosofi 
dianggap banyak kesamaannya dengan ajaran-ajaran rahasia yang 

                                                             
21Ibid., 13. Dalam Pewarta Theosofie Boewat Tanah Hindia Nederland (1919) 

dijelaskan beberapa organisasi sayap teosofi yang telah didirikan, yaitu (1) 
Wedijapoestaka, (2) Perdamean Sadoenia, (3) Mim-7 (mimpitoe), dan (4) 
Bintang Timoer. Lihat, PTHN (1919, no. 5), 68-9. 

22M.C. Ricklefs, The History of Modern Indonesia (California: Stanford 
University Press, 2008), 198. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

398 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

terdapat dalam kitab-kitab kuno berbahasa Jawa (sebagai warisan 
mulia leluhur orang-orang Jawa). Para priyayi Jawa itu, meskipun 
menganut agama Hindu, Islam atau Kristen, pada kenyataannya 
mereka adalah panteis yang berhasil mengkombinasikan 
kepercayaan dari agama resmi mereka dengan pemikiran leluhur 
(nenek moyang) yang memiliki sifat mistik. Itulah sebabnya, 
menurut Nugraha, mengapa Gerakan Teosofi meskipun 
kemudian menyebar luas di Nusantara, pengaruh terkuatnya 
justru terdapat di Jawa Tengah dan Jawa Timur.23  

Menurut Nugraha, masuknya seorang Bumiputera dalam 
lingkungan teosofi yang kebanyakan anggotanya dari kalangan 
bangsawan tinggi (priyayi) tentu menjadi suatu gengsi atau 
kebanggaan tersendiri. Anggota-anggota pertama dari kalangan 
priyayi yang kemudian turut menyebarluaskan ajaran teosofi di 
kalangan pelajar adalah tokoh-tokoh berkharisma tinggi, baik 
karena kedudukan, pendidikan maupun karena pemikiran-
pemikiran mereka. Faktor inilah yang membuat kaum terpelajar 
non-priyayi (umumnya orang Jawa) tertarik untuk bergabung 
dengan teosofi. Kesempatan bergaul dengan kaum priyayi tinggi 
dan orang-orang Eropa (terutama Belanda) berkedudukan tinggi 
yang mau menghargai keberadaan mereka, merupakan hal yang 
sangat langka pada masa itu. Terlebih lagi, Gerakan Teosofi juga 
memiliki fasilitas intelektual yang memadai, misalnya 
perpustakaan. C.L.M. Panders, penulis The Life Times of Soekarno 
(1974), seperti dikutip Nugraha, menceritakan bahwa “Soekarno 
menghabiskan waktu berjam-jam di Perpustakaan Theosophical 
Society di mana ia memperoleh akses karena keanggotaan 
ayahnya. Di sanalah ia bergumul dengan pemikiran tokoh-tokoh 
politik termasyhur dalam sejarah.”24 Selain perpustakaan yang 
memiliki koleksi literatur yang lengkap, Gerakan Teosofi (lewat 
organisasi NITV), juga menyediakan sarana bagi arena diskusi-
diskusi terbuka, baik dalam studie-klasse atau dalam bentuk 
openbare lezing (ceramah terbuka).25  

Watak kolonial yang diwarnai oleh pembagian masyarakat 
berdasarkan warna kulit yang tajam (colour line division) dan 

                                                             
23Nugraha, Teosofi …, 30-1. 
24Ibid., 31.  
25Ibid., 44. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 733 

 

prinsip dasar Gerakan Teosofi yang tidak memandang warna 
kulit, ras, agama dan suku-bangsa, semakin mendorong kalangan 
Bumiputera terpelajar bergabung dalam organisasi ini. Berkaitan 
dengan dominasi orang-orang Jawa, pada kongres teosofi 
pertama di Yogyakarta pada 1907, dari 78 orang utusan yang 
hadir di rumah M.R.T. Sosronegoro, 19 priyayi bergelar “Raden” 
(R), “Raden Mas” (RM), dan “Raden Ngabehi” (R.Ng). 
Sementara 17 lainnya adalah priyayi wanita. Meskipun Jawa amat 
dominan, di antara anggota-anggotanya ada juga yang berasal 
dari kelompok suku lain seperti Sunda, Minangkabau, Melayu, 
bahkan Manado dan Ambon. Berdasarkan ladenlijst (daftar 
keanggotaan) tahun 1914 dan 1915, selain para priyayi Jawa, 
terdapat banyak kaum bangsawan dari Sumatera Barat 
(Minangkabau). Hal ini dibuktikan dengan adanya gelar-gelar 
yang ditulis sesudah nama mereka, yaitu “Galar Sutan,” “Galar 
Datuk,” “Galar Marah,” “Galar Tan,” “Datuk Rangkayo,” dan 
lainnya.26 Di antara orang Sumatera Barat yang menjadi anggota 
adalah Haji Agus Salim, tokoh-pejuang dan pahlawan nasional, 
dan Dt. Sutan Maharadja, seorang tokoh pergerakan nasional 
yang sangat terkenal.27 Orang-orang Sunda yang menjadi 
anggota juga banyak yang bergelar “Raden.”28 

Secara detail, Herman Tollenaere menguraikan bahwa pada 
tahun 1930 keanggotaan teosofi Indonesia mencapai puncaknya, 
yaitu 2090 orang, yang terdiri dari: (1) 1006 orang-orang Eropa 
yang lebih dari 50 %-nya adalah orang-orang Belanda, (2) 876 
orang-orang asli Indonesia, (3) 208 orang-orang asing dari Asia, 
dan (4) 190 orang-orang Cina dan India (orang-orang India 
berjumlah sekitar 20 orang dari angka itu). Secara geografis, 
keanggotaan (dan loji-loji) berpusat di Jawa, dan secara sosial, 
sebagian besar anggota orang Indonesia adalah para priyayi Jawa, 
sebagian kecil orang-orang Sumatera Barat dan ningrat Bali.29 

Selain dari gambaran keanggotaan di atas, jika kita menelaah 
lebih lanjut tulisan-tulisan tentang Islam dalam jurnal-jurnal 

                                                             
26Ibid., 34-5. 
27Ibid., 32. 
28Ibid., 35. 
29Herman Tollenaere, Indian Thought in the Dutch Indies, The 

Theosophical Society, IIAS Newsletter Online, no. 23 (2000), 1. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

400 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

teosofi, kita juga menemukan satu kelompok lain, yaitu kaum 
santri Muslim. Kelompok santri ini bisa berasal dari golongan 
priyayi, meskipun sangat jarang, atau berasal dari kaum terpelajar 
non-priyayi. Dalam stratifikasi masyarakat Jawa, kaum santri ini 
kedudukannya lebih tinggi dari orang-orang kecil/biasa (wong 
cilik) tetapi tetap lebih rendah dari kaum priyayi. Mengenai 
keanggotaan kaum santri Muslim terpelajar ini, Agus Salim 
menyatakan: “Saya bergabung ke dalam Theosophical Society karena 
saya melihat mereka mengakomodasi banyak kaum Muslim, khususnya 
Muslim yang diasingkan karena pendidikan Baratnya namun masih 
berpegang kuat pada tradisi. Mereka adalah orang-orang yang tertarik 
pada Theosophical Society.”30 

Teosofi dan Paham Pluralisme Agama 

Satu Tuhan Banyak Nama 

Salah satu kegiatan pokok MTI adalah mempelajari agama-
agama, terutama agama yang hidup Nusantara. Pelajaran itu 
berisi dua hal pokok, yaitu mengkaji aspek mistik agama-agama 
dan melakukan studi perbandingan agama. Namun, studi 
Perbandingan Agama yang mereka lakukan lebih banyak dalam 
bentuk mencari (menemukan) kesamaan-kesamaan ajaran 
agama-agama dibanding perbedaannya. Karena itu, dalam studi 
agama-agama atau Perbandingan Agama pada MTI, model 
pembahasan yang menekankan titik-temu dan kesatuan esensial 
agama-agama merupakan corak yang sangat dominan. Kita akan 
menemukan uraian yang luas sekali akan hal ini. Inilah salah satu 
doktrin inti Gerakan Teosofi seperti yang dijelaskan oleh 
Blavatsky tentang sistem filsafat eklektik dengan Ammonius 
Saccas—salah satu tokohnya yang paling menonjol—yang 
mengajarkan bahwa agama-agama dan keyakinan, baik yang 
besar maupun yang kecil—merupakan ranting-ranting, tunas dan 
dahan-dahan dari pohon yang sama, yaitu “Agama Kearifan.” 

Karena itu, konsep MTI mengenai Satu Tuhan banyak nama 
tentu berpijak kuat kepada mistik atau aspek esoterik yang 
menjadi perhatian utama mereka. Pertama-tama, kita harus 
melihat konsep mereka tentang Tuhan. Pada teosofi Blavatsky, 

                                                             
30Nugraha, Teosofi …, 32.  



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 103 

 

Tuhan dipahami secara Impersonal. Kata “Tuhan” tidak 
dipahami secara Personal sebagaimana dalam agama-agama 
besar, namun “Ketuhanan” yang merujuk kepada dewa-dewa 
masa Yunani ribuan tahun yang lalu,31 jadi, ketuhanan yang 
abstrak. Tetapi, karena MTI telah dipengaruhi oleh agama-agama 
mapan Indonesia, maka “Tuhan” pada MTI sama dengan Tuhan 
dalam agama-agama yang dipahami oleh masyarakat Indonesia. 
Dengan mengutip al-Qur‟an, Al-Kitab (Perjanjian Baru), Sutta 
Pitaka, Amos (Yahudi), Gathas (Zoroaster), Bhagawadgita dan 
Sukhmani, Guru V (Sikh), MTI meyakini bahwa Tuhan adalah 
Esa, Pencipta semesta dan semua makhluk, Penguasa dan Raja 
di langit dan bumi, Maha Agung, Sumber dan Tempat Kembali 
semua hal dan memiliki banyak nama.32 Jadi, Tuhan bersifat 
sangat Personal. Di sisi lain, dengan mengutip ajaran kaum sufi 
Muslim dan Hindu, orang-orang teosofi meyakini bahwa Tuhan 
tak dapat dijangkau oleh intelek dan segala macam 
konseptualisasi. Akal tidak bisa menemukan jawaban pasti dari 
mana asal Tuhan, bagaimana bentuknya, berapa umurnya dan 
lain-lain. Tuhan Ada, dapat dirasakan tapi tak dapat dilihat, tak 
bisa dijangkau dengan ukuran manusiawi.33 Karena Kebesaran 
dan Keagungan Tuhan sulit dipahami, maka kaum beriman 
membutuhkan nama, sifat atau simbol yang mudah dipahami 
demi berkomunikasi dengan-Nya. Di sini kaum teosofi meyakini 
bahwa meski Tuhan itu Esa, tapi para pemeluk agama 
memanggilnya dengan banyak nama, seperti terbaca dalam 
kutipan di bawah ini: 

Di dalem kitab-kitab Koeno soedah tertoelis Toehanlah tjoemah ada 
Satoe. Orang Blanda panggil di mana nama “God”, orang Islam 
menjeboet “Allah taalah”, orang sindhoe namain “Ishwara”, orang 
Tionghoa namain “Kwan-shai-Yin Thian”, dan lain-lain, tetapi biar 
nama berbeda, jang Maha Koeasa tjoemah satoe.34 

Akan segala bangsa berlain-lainan lafalnja atau katanja boeat menjeboet 
asma Toehan: Bangsa Arab menjeboet Allah. Bangsa Belanda 
menjeboet God. Bangsa Jahoedi menjeboet Jehovah. Agama Brahma 

                                                             
31Blavatsky, The Key …, 2. 
32PTTI (1954), no. 29, 15-6. 
33A. Latif, “Ada,” dalam PTHN (1922), no. 5, 67-8. 
34H.E. van Motman, “Kepada Toean redacteur soerat kabar Pewarta 

Theosophie,” dalam PTHN (1912), 123-4. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

402 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

menjeboet Brahman. Agama Khong Hoe Tjoe menjeboet Thau. Bangsa 
Griek mengatakan Theo...tidak ada perkataan jang boleh diboeat 
menjeboet nama Toehan, jang tjotjok seperti rasanja. Lebih djelas: 
segala seboetan itoe boekan namanja jang sedjati. Njatalah berlain-
lainan bahasanja, tetapi maksoednja boleh dikatakan SAMA.35 

Makna yang sama terlihat juga dalam kutipan ini: 

Menoeroet jang terseboet diatas, dari pemandanganja Bangsa Blanda 
(kristen), bangsa Tiong Hoa dan Bangsa kita (Islam) dari hal Toehan 
sama, djadi tida berbeda, tjoema perkataanja sadja berlainan.36 

Sekali lagi, dengan bersandar kepada keyakinan kaum sufi 
Muslim, seorang anggota teosofi dari Islam meyakini akan 
keragaman nama-nama Tuhan Yang Esa itu, seperti yang ia tulis: 

Toehannja kaoem Soefie itoe, ja Toehannja masing-masing igama dan 
Toehannja sekalian orang manoesia. Nama: Allah, God, Dieu, Brahma, 
atau Bhagwan itoe tidak dibeda-bedakan sedjatinja oleh kaoem Soefie. 
Semoea nama ini dan nama lain-lainja itoe, djoega nama Toehannja 
kaoem Soefie, akan tetapi Toehan itoe tidak dibatasi nama tadi.37 

Dalam mencari Tuhan, seorang mistikus yang melakukan 
perjalanan spiritual sampai ke rahasia gaib di dalam dirinya, maka 
ia menemukan Yang Esa dalam banyak wajah dan nama. Ada 
yang menyebutnya “Natur” ada pula yang memanggilnya 
“Allah,” “God,” “Tuhan,” dan lain-lain.38 Yang Esa itu Dia-Dia 
juga, tidak berbeda dan bukan yang lain. Sekali lagi, kita lihat 
seorang anggota teosofi memaparkan keyakinannya: 

Allah itoe tjoemah satoe, tetapi wadjahnja amat banjak. Sebagi halnja 
seorang kepala roemah tangga jang mempunjai isteri, anak soedara dan 
kawan-kawan, jang diseboet laki oleh si isteri, Bapa oleh si anak dan 
Toewan oleh si kawan, begitoe djoega halnja Allah, ada jang menjeboet 
Goesti, ada jang Bapa.39 

                                                             
35S. Si Pitjik, “Membandingkan Agama,” dalam PTHN (1926), No.7, 

100. Seorang penulis Tionghoa (beragama Konghucu) juga menyebut nama 
Gusti, Thian, Monade, Kristus dan Allah ketika merujuk kepada Tuhan yang 
Sama yang memberi keselamatan. N, “Seng-To! Kow-Li!,” dalam PTHN 
(1927), 124. 

36J.M., “Satoe Pokok,” dalam PTHN (1922), no. 1-2, 21. 
37Inayat Khan, “Soefie,” dalam PTHN (1922), no. 5, 66. 
38N., “ Djalannja Mentjarik Ingsoen,” dalam PTBI (1930), no. 3, 34. 
39Louis Baehler, “Gadadhara atau Ramakrisjna,” dalam PTHN (1916), 

98. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 107 

 

Dari sini, orang-orang teosofi menunjukkan konsep 
mengenai “Kesatuan Ketuhanan.” Konsep ini memiliki tiga 
pengertian. Pertama, Tuhan itu benar-benar Satu, hanya nama-
Nya saja yang dipanggil berbeda-beda. Dalam bagian lain—yang 
belum disebut diatas—orang Konghucu menunjukkan adanya 
konsep kesatuan Tuhan dalam agama Islam, Konghucu dan Tao. 
Kedua, ada keyakinan bahwa Tuhan dan manusia sejatinya adalah 
satu. Manusia berasal atau lahir dari Tuhan. Dalam diri manusia 
terdapat natur Tuhan. Ketiga, dengan konsep ini muncul konsep 
mengenai “orang suci penyelamat” atau “ratu adil.” Dari konsep 
kesatuan ketuhanan atau Satu Tuhan banyak nama, muncul 
keyakinan bahwa Tuhan yang Esa itu mengutus orang-orang 
suci untuk menyelamatkan dunia sebagai bentuk manifestasi 
nama-nama-Nya. Tentang orang-orang suci penyelamat itu, 
seorang anggota mengatakan: 

Dari itoe (satu Tuhan banyak nama) djangan toeroet orang hoeroe-
hara... Moedah-moedahan soepaja semoea orang manoesia bisa dan 
soeka toeroet jang baik dan jang pantes, soepaja jang Termoelia lekas 
bisa dateng di doenia, boeat bikin betoel kliroe dan bikin damai di mana 
jang roesoeh. Jaitoe bangsa Christen panggil “De Christus”, jang bangsa 
Islam seboet “Imam mahdi”, dan rahjat poelo djawa namaken “Sri 
Toendjoeng Eroe Tjokro”, dan “ratoe Adil”, bangsa Sindoe kata 
“djagat Goeroe”, igama Boeddha seboet “Bodhisatwa”, “Maitreija”, 
bangsa Parsi ngoetjap “Shaosijant” bangsa Jahoedi “Masiha”, dan 
bangsa lain ada poela namanja.40 

Pemahaman akan kesatuan ketuhanan atau Satu Tuhan 
banyak nama diharapkan oleh MTI agar umat manusia dapat 
hidup rukun dan menjauhi konflik (atau “hoeroe-hara” dalam 
bahasa MTI), para pemeluk agama yang beragam agar memiliki 
keyakinan bahwa agama dan keyakinan mereka berasal dari 
Sumber yang Sama sehingga tidak perlu membesar-besarkan 
perbedaan yang hanya akan melahirkan ketegangan dan konflik 
intra dan antar pemeluk agama. Demikianlah, dalam diskursus 
filsafat perenial, manusia, sepanjang sejarahnya, menyebut 
Tuhan Yang Esa dan Mutlak itu dengan berbagai nama dan 
istilah, namun secara substansial, beragam nama itu menunjuk 
kepada zat yang sama. Tuhan sebagai wujud Absolut sekaligus 

                                                             
40Motman, “Kepada Toean …, 124. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

404 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Dia Yang Dikenal inilah yang dijadikan obyek pujaan karena 
fungsi dan posisi-Nya yang diyakini oleh manusia sebagai 
pencipta dan penguasa jagad semesta ini. Dari sisi tanzīh, Tuhan 
diyakini sebagai yang teramat jauh, bahkan tidak terjangkau 
(transenden), namun pada level tasybīh, Dia juga sekaligus berada 
bersama manusia; di sini bahkan di dalam diri manusia (imanen). 
Karena Yang Satu dan Absolut itu tidak mungkin ditaklukan 
oleh kapasitas nalar manusia yang amat terbatas, maka Dia 
ditangkap kehadiran-Nya (penampakan-Nya) melalui simbol-
simbol atau nama-nama yang kemudian disakralkan sehingga di 
mata manusia lalu muncul bentuk tuhan-tuhan yang plural.41 

Kesatuan Esensi dan Hubungan Substansial Para Utusan Tuhan 

Dengan konsep di atas, doktrin mengenai kesatuan esensial 
agama-agama menjadi tak terelakkan. Dalam banyak sekali 
publikasi, MTI mengumandangkan kesatuan esensial keyakinan 
dan kepercayaan terdalam meski bentuk agama berbeda-beda. 
Kita kutip pandangan mereka: 

Tetapi memang soenggoeh tidak ada bedanja didalam kepertjajaan apa 
djoegapoen, memang sama, biarpoen namanja berjenis-jenis jang 
dipilihnja...42 
Ini semoea mertandakan, jang broederschap itoe tida boeat satoe groep 
atau golongan kepertjajaan, atau satoe agama sadja, akan tetapi boeat 
semoea orang, walaupoen kepertjajaannja berbeda-beda...dan lagi, 
djikalau orang, apa agamanja sadja, memperloekan mempeladjari lain 
agama-agama atau mentjoekoepi pengadjarannja agamanja sendiri 
tamtoelah mendapat perasaan, jang satoe sama jang lain tida ada 
bedanja. Tjoema vorm atau ragangannja alias koeroengannja ada 
perbedaan.43 

Kesatuan esensial itu tentu berarti dimensi batinnya. Pada 
dimensi ini semua agama dan keyakinan berasal dari Tuhan Yang 
Sama dan memiliki tujuan yang sama pula. Mereka mengatakan, 
“Dari itu haroeslah samoea igama kita pandang maksoednja (Tasaoefnja), 
djanganlah kita pandang dari lahirnja sadja, sebab samoea barang lahir 

                                                             
41Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis, Agama Masa 

Depan: Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Gramedia, 2003), 69-70. 
42S.M., “Djalan Kesempoernaan,” dalam PTHN (1926), no. 10, 140. 
43N.,“Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah Tahoe?” dalam PTBI 

(1929), no. 10, 147-8. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 103 

 

tida aken langgeng; jang langgeng tjoemah batinnja.”44 Agama-agama 
yang beragam dan berbeda sejatinya—dalam bahasa mereka 
adalah “prabot menjembah kepada Toehan, mana sadja jang 
dipilih.” Orang dapat memilih agama yang dirasa cocok baginya 
sebab, “Samoea agama tiada ada djeleknja atawa lebih baik dari pada 
jang lain, mengartinja ija-itoelah sama sadja.”45 Jadi, sumber dan 
tujuan dari semua agama adalah sama, itu-itu juga, yaitu Tuhan. 

Dalam hal kesatuan esensi ini, kita menemukan banyak 
sekali tulisan orang Islam dalam publikasi-publikasi MTI yang 
merujuk kepada ajaran-ajaran kaum sufi—dan sebagiannya telah 
kita lihat dalam penjelasan diatas. Para penulis Muslim itu 
meyakini bahwa mutiara-mutiara ajaran kaum sufi, apakah Ibn 
„Arabī, Rūmī, al-Ghazālī dan al-Junayd sesuai dengan doktrin 
dan misi Gerakan Teosofi yang menghendaki perdamaian dunia 
dengan cara mengeksplorasi ajaran kesatuan esensi dalam 
agama-agama dan pesan kenabian. Menurut para penulis Muslim 
itu, bahasa kaum Sufi adalah bahasa hati/batin yang dapat 
mengerti nama-nama atau manifestasi yang berbeda, seperti 
pengertian Kristus: siapa yang menyandang nama Kristus? 
Menurut mereka, kaum sufi tidak terikat pada nama. Semua 
nama, apakah itu Kristus, Nabi, Priester, Konig, Guru Selamat, 
Verlosser, Bruidegom, dan Geliefde, semua itu esensinya satu. Kaum 
Sufi mengerti semua isi dari nama-nama tersebut.46 

Konsep Islam mengenai kesatuan esensial agama-agama dan 
hubungan esensial atau kesatuan pesan para nabi kental sekali 
dalam tulisan-tulisan orang Islam anggota teosofi. Dengan 
pemahaman Islam yang esoterik, mereka menegaskan bahwa 
semua nabi yang diutus Tuhan membawa isi ajaran yang sama 
meskipun doktrin lahiriahnya berbeda. Seorang anggota menulis: 

Nabi siapa sadja jang toeroen di doenia itoe, semoea mengerdjakan 
Kemaoeannja Toehan. Walaupoen pengadjarannja Nabi-Nabi tadi 
lahirnja berlainan, dari sebab tiap-tiap bangsa mempoenjai rasa 
perbedaan dan keperloeannja djoega berlainan. Akan tetapi ISI-nja 
Agama-Agama jang teradjarkan itoe sama sadja alias SETALI TIGA 
OEWANG...djikalau orang maoe mempeladjari Mystiek-nja atau 

                                                             
44Siswosoeparto, “Kabar dari M 7,” dalam PTHN (1912), 140. 
45Djojodiredjo, “Wadjibnja Orang Hidoep,” dalam PTHN (1912), 45. 
46J.M., “Hal Rasoelallah,” dalam PTHN (1920), 87. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

406 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Occult-nja alias peladjaran gaib-nja itoe Agama-Agama: Itoe semoea 
asalnja, pokoknja, toeknja dari SATOE, boekan?47 

Lalu ia mengutip surat al-Baqarah ayat 87 mengenai 
keyakinan kesatuan pesan kenabian di atas. Semua pemeluk 
agama, dalam keyakinan mereka, jika benar-benar 
mempraktekkan ajaran agama dan memahaminya secara 
mendalam, maka yang dirasakan adalah kesatuan isi pada agama-
agama yang berbeda bentuknya tersebut. Seorang penganut 
teosofi menulis: 

Djikalau selimut jang menggelapi mata terbuka tentoelah kelihatan, jang 
ISI-nya Agama Islam sama sadja dengan ISI-nja Agama B. Apa jang 
tida bikin sama? Sabetoelnja semoea sama, akan tetapi tjoema orang 
jang ta‟ maoe bikin sama. Dari sebab kebodohan jang menggelapkan 
pikiran. Djikalau orang mendjalanken betoel Agamanja dan 
mengatahoei ISI-nja Agamanja, tentoelah ta‟ bisa memperbedaken satoe 
sama lain Agama.48 

Tentu yang dimaksud „kebodohan yang menggelapkan 
pikiran‟ adalah mereka yang tidak paham atau tidak mau paham 
dan merasakan ajaran batin, esoterik atau terdalam agama, dan 
tidak mau mempelajari dan memahami esensi agama-agama lain. 
Bodoh bagi mereka yang hanya terpaku pada aspek syariat atau 
eksoterik, dan bahkan menuhankannya. Orang-orang teosofi 
bahkan menjamin jika seorang penganut agama memahami dan 
meyakini rasulnya secara lahir dan batin, maka:...soedah tentoe 
mengerti bahwa lain-lainnja itoe sama sadja, semoewa-semoewanja asal 
dari satoe sadja, jaitoe Jang Maha Agoeng.49 Selanjutnya, bagi MTI--
khususnya mereka yang Muslim--semua agama adalah Islam. 
Dalam pengertian pasrah, selamat, aman, damai, dan penuh cinta 
kasih, semua agama berarti Islam, dan jika semua pemeluk 
agama sungguh mempraktekkan ajaran agama mereka, maka 
pengertian-pengertian Islam tersebut memang menunjukkan 
bahwa sejak awal agama mereka berarti Islam. Tentu, Islam 
disini dalam pengertiannya sebagai kualitas atau sikap personal dan 
bukan sebagai institusi. Seorang teosof Muslim mengatakan: 

                                                             
47N., “Djagad Goeroe,” dalam PTHN (1927), no. 8, 203. 
48Ibid., 201. 
49Baehler, “Gadadhara …, 52. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 103 

 

Djikalau Agama-Agama jang doeloe-doeloe itoe bukan Islam, soedah 
tentoe Nabinja poen pendjoesta, sedang K.N. (mungkin maksudnya 
Kanjeng Nabi) Mohamad soeroe kepada kita pertjaja kepada semoea 
Pesoeroeh Toehan (Nabi-Nabi?)50 

Karena itu, bagi kaum Muslim anggota teosofi, semua 
utusan Tuhan membawa ajaran yang mulia, benar dan memiliki 
kesamaan-kesatuan dengan ajaran Nabi Muhammad. Jika Nabi 
Muhammad menyuruh kaum Muslim, tidak hanya mempercayai, 
namun mencintai dan menghormati ajaran para nabi terdahulu, 
maka murid-murid atau pengikut sekalian para nabi terdahulu 
harus juga dicintai, dihormati dan diajak hidup rukun damai oleh 
kaum Muslim. Jika kaum Muslim mencintai dan menghormati 
Tuhan, maka manusia siapapun dan makhluk Tuhan lainnya 
harus dicintai juga.51 Inilah ajaran Nabi Muhammad dan ajaran 
para nabi lainnya. 

Dengan ajaran itu, muncul pula doktrin mengenai 
kesinambungan dan kesatuan esensial kitab suci. MTI meyakini 
bahwa pertama, semua kitab suci: Taurat, Injil, Weda, Upanisad, 
Bhagawad Gita, al-Qur‟an, Tripitaka, dan lain-lain merupakan 
benar-benar kitab suci, berisi ajaran mulia untuk para nabi dalam 
konteks yang berbeda-beda, namun berasal dari Tuhan Yang 
Sama.52 Kedua, jika dipahami, didalami dan dipraktekkan oleh 
setiap pemeluk agama, semua kitab suci itu merupakan penerang 
bagi hidup yang gelap gulita dan akan membawa keselamatan 
sejati.53 Ketiga, semua kitab suci sederajat; tidak ada yang lebih 
tinggi atau lebih rendah antara satu dengan yang lainnya. Semua 
penganut agama yang beragam hendaknya mempelajari dan 
melakukan studi banding terhadap dua atau beberapa kitab suci 
itu.54 Keempat, dengan semua kitab suci itu, Tuhan masih terus 
bersuara dan berbicara kepada semua kaum beriman yang 

                                                             
50W1, “Haroes Terpoedji,” dalam PTHN (1927), no. 6, 129. 
51Lid TVTKL, “Katerangan Dari Goeroe Kita,” dalam PTHN (1927), 

no. 1, 15.  
52Pitjik, “Membandingkan …, 104. 
53Tanpa penulis, “ Goenanja Roepa-Roepa Pengadjaran Didalam Kitab-

Kitab Tasaoef,” dalam PTHN (1920), 108. 
54Pitjik, “Membandingkan …, 104. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

408 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

membacanya atau berdialog dengan-Nya melalui kitab-kitab 
itu.55 

Berbagai doktrin MTI tentang kesatuan esensial agama-
agama, pesan kenabian dan kitab-kitab suci sesungguhnya 
merupakan bagian dari usaha Gerakan Teosofi dalam 
mewujudkan persaudaraan universal di antara umat manusia 
dengan tanpa memandang ras, bangsa, warna kulit dan agama. 
Teosofi menyandarkan ideologinya tentang hal ini melalui mistik 
agama-agama. Sekali lagi, kaum teosofi menegaskan bahwa 
semua agama adalah benar, sederajat dan sama-sama berasal dari 
Kenyataan Ilahi. Karena doktrin ini, seorang teosof tidak suka 
merendahkan atau menghina agama lain yang berbeda dan tidak 
setuju jika ada orang berpindah agama. Konversi agama hanya 
terjadi jika seseorang itu tidak mengerti akan kemuliaan dan 
keagungan agamanya. Karena doktrin ini pula teosofi 
menghendaki: “pemandangan persatoean” dan “persaudaraan” seloeroeh 
doenia.56 Jika setiap orang saling menghina atau merendahkan 
keyakinan orang lain yang berbeda, sulit terjadi persatuan dan 
persaudaraan kemanusiaan itu. 

Soal Perbedaan Agama 

Sedari awal, kaum teosofi Indonesia memahami bahwa 
bentuk, institusi dan wajah agama-agama berbeda satu sama lain. 
Mengapa “badan” agama-agama itu berbeda? Jawaban mereka 
sederhana saja: 

Tjoemah sadja dari sebab samoea Roesoel itoe lahirnja didoenia ada 
djamannja sendiri, djadi bagi kelahirannja sarak (syari‟at) djoega ada jang 
berbeda, karena satoe-satoe djaman, keadannja dari pikirannja manoesia 
djuga tida sama.57 

Jadi, perbedaan konteks di mana para utusan Tuhan dan 
turunnya wahyu maka agama menjadi beragam pula. Argumen 
logis ini juga digunakan oleh kaum pluralis dan para pendukung 
filsafat perenial. Dalam bahasa MTI yang lain, karena bentuk 
(form, vorm) kelahiran agama berbeda-beda sesuai dengan kultur 

                                                             
55Latief “Faedah …, 31. 
56Ibid., 11. 
57Siswosoeparto, “Kabar dari M 7,” dalam PTHN (1912), 140. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 103 

 

masing-masing, maka bentuk “Kenyataan” juga berbeda-beda.58 
Inilah yang membuat doktrin dan syariat menjadi beragam dan 
berbeda. Hal itu wajar karena agama turun bukan di ruang yang 
hampa sejarah. Syariat agama biasanya hadir sebagai respons 
terhadap situasi dan kondisi zaman. ╩asan ╩anafī, seorang 
intelektual Muslim kenamaan dari Mesir, menyatakan bahwa 
wahyu bukanlah sesuatu yang berada di luar konteks yang kokoh 
tak berubah, melainkan berada dalam konteks yang mengalami 
perubahan demi perubahan.59 Karena itu, keragaman ras, 
bangsa, suku bahkan perbedaan ruang dan waktu meniscayakan 
adanya perbedaan syariat. Sejauh menyangkut aturan-aturan 
rinci, tak mungkin ada ajaran tunggal dan universal yang bisa 
dipakai di setiap masa, situasi, dan kondisi.60 

Seorang penulis teosofi merujuk kepada cerita tentang empat 
orang buta yang memegang gajah lalu membuat kesimpulan 
tentang gajah. Cerita ini sesungguhnya dipopulerkan oleh Rūmī 
(1207-12) seorang sufi dari Konya, Turki sekarang.61 Tentu saja, 
hasil rabaan setiap orang buta yang bersifat parsial itu akan 
melahirkan pemahaman yang parsial pula tentang gajah. Namun, 
mereka mengklaim telah memahami gajah (baca: agama) secara 
utuh. Dari sini seringkali muncul konflik dan perselisihan.62 

Menurut kaum teosofi, Tuhan menurunkan atau 
memperbarui wahyu-Nya kepada masyarakat yang sakit yang 
memang membutuhkan. Sakitnya satu masyarakat dengan yang 
lain mungkin berbeda, karena itu obatnya (syariat) harus berbeda 
pula, tidak mungkin sama, mereka membuat tamsil: 

Tabiatnja seorang Iboe memelihara anak-anaknja jang sama sakit itoe 
tidak sama; jang seorang diberi nasi dengan kare, jang kedoea boeboer 
sagoe dan garoet, jang ketiga roti dengan mentega. Demikian djuga 
kehendak Toehan adanja Ia mengadakan roepa-roepa agama itoe hanja 

                                                             
58N.,“Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah Tahoe?” dalam PTBI 

(1929), no. 10, 147. 
59╩asan ╩anāfī, Dirāsat Islāmiyyat (Mesir: Maktabah al-Anjalū al-

Mishriyyah, t.t.), 71. 
60Abd. Moqsith Ghazali, Argumen Pluralisme Agama: Membangun Toleransi 

Berbasis Al-Qur‟an (Depok: KataKita, 2009), 166. 
61Jalaluddin Rūmī, The Matsnawi of Jalal al-Din Rumi, ter. & ed. Reynold 

Nicholson (England: E.J.W. Gibb Memorial Trust, 1990), Book III, 71-72. 
62Baehler, “Gadadhara …, 50. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

410 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

soepaja djadi djalannja masing-masing bangsa menoeroet tabiat jang 
setoedjoe dengan kodratnja sendiri-diri, boeat berbakti kepada 
Toehan.63 

Maka, setiap bangsa memilki ajaran yang unik yang cocok 
bagi diri mereka masing-masing. Setelah dirasa cocok, setiap 
pemeluk agama harus teguh menjalankan ajaran, kewajiban dan 
aturan agama masing-masing dengan bebas dan saling 
menghormati satu sama lain.64  

Soal Penghinaan Agama, Konversi, dan Kerukunan 

Dalam konteks ini, kaum teosofi sangat tidak suka dengan 
perkataan dan sikap yang merendahkan, menjelekkan dan 
menghina agama orang lain yang berbeda. Ada empat (4) prinsip 
utama kaum teosofi tentang keberadaan banyak agama dan sikap 
terhadap agama orang lain. Pertama, ada ribuan agama yang 
cocok bagi bangsanya masing-masing, karena keunikan dan 
kecocokan kultur itu, maka tidak ada agama yang lebih tinggi 
dan lebih bagus dari yang lain, dus setiap agama pasti 
mengandung kebaikan, kemuliaan dan tujuan akhir yang sama.65 
Dari sini berarti semua agama sederajat. Kyai Somo Citro, lagi-
lagi dengan merujuk kepada kaum Sufi Muslim, menuliskan 
sikapnya: 

Djadi setoedjoe dengan perkata‟an-perkata‟an ahli soefi, bahwa semoea 
agama itoe satoe toedjoean. Dari sebab itoe, barangsiapa mempeladjari 
theosofie, soedah tentoe akan lebih teguh perdjalanannja dan akan lebih 
dalam pengertian dalam agamanja sendiri, apa poela akan tidak mentjela 
pada lain agama dan kedjadiannja akan menambah keslametan dalam 
doenia.66 

Kedua, sangat tidak pantas jika seseorang membenci dan 
menghina agama orang lain hanya karena perbedaan keyakinan, 
apalagi orang tersebut belum mendalami hakekat agamanya 
sendiri dan belum mempelajari agama yang dicelanya—dengan 
alasan “haram” mempelajari agama orang lain. Orang yang 
menghina agama lain disebut oleh kaum teosofi sebagai “Si 

                                                             
63Ibid., 7. 
64Ibid., 6-7. 
65Karim, “Auwaloeddin …, 45. 
66 Tjitro, “Djalan …, 121-2. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 133 

 

picik” yang tidak luas dan tidak dalam pengetahuan agamanya. 
A. Karim, seorang penulis Muslim menunjukkan kekesalannya 
sebagai berikut: 

Agama itoe berpangkat-pangkat, menoeroet orang jang memakainja. 
Orang, selamanja memudji agamanja sendiri sadja, dan lebih adjaib 
sekali, agama jang lain ditjatjatnja, pada halnja ia beloem pernah 
memeriksa agama-agama jang lain; konon katanja haram. Perkataan itoe 
hamba pandang hanja oleh kepitjikan ilmoe sadja, sebagai katak 
dibawah tempoeroeng67  

Jika dia Muslim, Kristen atau pengikut Hindu berarti ia 
belum mendalam pengetahuan agamanya.68 Kaum teosofi 
meyakini jika seseorang telah sampai pada esensi terdalam dari 
agamanya, ia tidak akan menghina dan membeda-bedakan 
agama.69  

Ketiga, kasih sayang dan keadilan Tuhan untuk semua orang, 
bukan hanya untuk satu orang atau satu bangsa saja. Kaum 
teosofi meyakini jika ada seseorang yang berkeyakinan bahwa 
hanya dia yang dibimbing Tuhan sedangkan yang lain tidak; 
hanya suara dia yang merdu dan fasih ketika berdoa yang 
didengarkan Tuhan, sedangkan doa dan harapan orang lain yang 
hening tak bersuara tak akan diperdulikan Tuhan, sungguh orang 
tersebut tidak meyakini akan keadilan dan kekuasaan Tuhan dan 
menyangka Tuhan buta dan tuli. Jika ada orang yang gampang 
memvonis orang lain sebagai “sesat” berarti ia lebih tahu dari 
Tuhan, menurut kaum teosofi, justru orang itulah yang patut 
dikasihani dan akan menderita akibat perbuatannya itu.70Hanya 
Tuhan saja yang lebih tahu agama yang sah, baik, benar dan 

                                                             
67Karim, “Auwaloeddin …, 101. 
68Tjantoela, “Peringetan …, 53. Seorang anggota teosofi lainnya yang 

beragama Islam menulis,”...adanja tjela menjtela dari sesoetoe fihak kepada 
lain fihak itoe tiada lain tjoema terbawa dari koerang fahamnja masing-
masing, atau oleh karena marika itoe beloem menjelidiki maksoednja agama-
agama tadi sehingga tertib.” Broto, “Tentang Agama Islam dalam 
Theosofie,” dalam PTHN (1926), no. 9, 125. 

69A. Rivai, “Kedatangan Goeroe (Mahdi),” dalam PTHN (1927), no. 2, 
23. 

70A. Karim, “Serba-serbi tentang Allah,” dalam PTHN (1925), no. 2, 31. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

412 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

utama, sedangkan pengetahuan manusia akan hal itu selalu 
menimbulkan perselisihan.71 

Keempat, menurut Dirk van Hinloopen Labberton, seorang 
tokoh kunci Gerakan Teosofi Indonesia, sikap yang baik adalah 
mempelajari agama orang lain; sikap yang sangat baik adalah 
mendalami agamanya sendiri lalu mempraktekkannya dalam hal-
hal yang baik; sikap yang sangat keliru adalah merayu, membujuk 
bahkan memaksa orang lain untuk mengikuti agamanya. Sikap 
yang tak dapat diampuni adalah memakai agamanya sebagai senjata 
untuk membodohi dan membuat orang lain menjadi fanatik 
buta.72 

Orang-orang teosofi sangat tidak menghendaki konversi 
agama. Dalam banyak kesempatan mereka menegaskan bahwa 
para pemeluk agama—apalagi anggota teosofi-- mestinya tidak 
boleh pindah agama. Orang harus setia dengan syariat atau 
ajaran agama masing-masing. Seorang teosof Muslim menyebut 
yang pindah agama sebagai orang yang musyrik atau mangkir, 
katanya: 

Bagi Boemipoetera jang soedah berigama Islam laloe berpindah ke 
Christen atau Boeda itoe sebetulnja tidak boleh, begitoepoen sebaliknja, 
malah lebih dalam, orang jang bertabiat demikian itoe diseboet mosrik 
(moengkir), lahirnja melambatkan perdjalanan, karena masing-masing 
igama itoe hanja roepa-roepa djalan oentoek berbakti kepada Toehan—
(Toehan hanja Satoe)—kembali kepada Toehan, dalilnja al-Koran: Inna 
lillahi wa Inna Ilaihi raji‟un.73 

Selain menegaskan bahwa teosofi bukan sebuah agama atau 
agama baru,74 teosofi dan ajaran-ajarannya tidak hendak 

                                                             
71Tjantoela, “Peringetan …, 55. 
72 Labberton, “Perdamian …, 126. 
73R.Dj. “Tak ada judul,” dalam PTHN (1918), no. 1, 41. Mengenai 

semua tujuan hanya kepada Tuhan lihat pula Baehler, “Gadadhara …, 51, 
dan V.H. labberton, “Kenjatannja Tetenger Dan Perlambang,” dalam 
PTHN (1917), no 11, 161, dan lain-lain. 

74MTI dalam banyak publikasi mereka menegaskan bahwa teosofi 
bukan agama baru, bukan suatu agama dalam pengertiannya yang umum dan 
dalam pengertian agama sebagai seperangkat sistem. Kijahi Somo Tjitro, 
“Djalan Menoentoet Elmoe Kenjataan,” dalam PTHN (1915), no. 10, 121-
22. A. Latief, “Faedah Theosofie Boeat manoesia,” dalam PTHN (1925), no. 
12, 186. Terdapat banyak tuduhan bahwa teosofi adalah agama baru yang 
menyesatkan, atau sebagai agama Islam, Kristen, Hindu dan lain-lain, tetapi 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 137 

 

membuat “murtad” dan memindahkan agama seseorang ke 
agama lain. Perhimpunan ini menginginkan para pemeluk 
agama—sebagai anggota-anggotanya—untuk meyakini betul 
agama masing-masing dengan cara mempelajari maksud dan inti 
ajaran nabi masing-masing serta hidup rukun dalam 
kebersamaan meskipun berbeda agama dan keyakinan.75 
Menurut klaim MTI, pada kenyataannya, alih-alih terjadi 
konversi, teosofi justru memperkuat keyakinan keagamaan 
seseorang dan para pengikut teosofi tetap setia dengan (syariat) 
agama-agama masing namun dalam pemahamannya yang mistik-
filsufis yang melampaui (beyond) makna-makna lahiriah semata. 
Teosofi membuka mata hati para pemeluk agama untuk 
mengenal lebih dalam agama masing-masing yang belum pernah 
diketahui sebelumnya, bahkan—dalam beberapa kasus—
menolong orang untuk taat beribadah sesuai keyakinannya. 
Bahkan ada kasus seseorang hendak murtad dari agamanya, 
tetapi guru teosofi menjelaskan kebenaran dan kenyataan 
agamanya hingga ia urung menjadi murtad.76 

Perbedaan agama berarti jalan-jalan beragam menuju Tuhan. 
Dengan mengutip ayat dalam Bhagawadgita yang berbunyi, 
“Manusia itu datang kepada-Ku menurut beberapa jalan, dan jalan 
manapun seorang manusia datang kepada-Ku, Aku terima ia pada jalan 
itu karena semua jalan itu milik-Ku,”77 dan ayat al-Qur‟an yang 
berbunyi, “Bagi pemeluk tiap-tiap agama, Kami sudah tetapkan aturan 
tertentu yang harus diikuti mereka sebaik-baiknya, janganlah mereka 
berbantah perkara itu denganmu, tetapi ajaklah mereka kepada Tuhanmu 
karena sesungguhnya engkau berada pada petunjuk dan jalan yang 
lurus,”78 kaum teosofi meyakini bahwa perbedaan jalan bukan hal 
yang prinsip dan fundamental tetapi tujuanlah yang utama dan 
tujuan semua jalan pasti kepada Tuhan Yang Sama jua. Seorang 

                                                                                                                                         
menurut A. Latief tuduhan itu tidak berdasar fakta dan realita. Lihat A. 
Latief, “Faedah Theosofie Boeat manoesia,” dalam PTHN (1926), no. 1, 31. 

75Guldenaar, “Perhimpunan …, 3, 14. C.W. Leadbeater, “Theosofie 
itoe apa?,” dalam PTHN (1915), no. 2, 19-20.  

76Leadbeater, “Theosofie …, 20. Labberton, “Perdamian …, 160. 
77Latief, “Faedah …, 30. 
78P.A., “Takdir,” dalam PTHN (1926), no. 1, 12-3. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

414 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

penulis Muslim lainnya anggota teosofi dari Bogor bernama 
Broto menegaskan: 

Adapoen agama itoe adalah beberapa matjam; akan tetapi semoea itoe 
hanjalah mempoenjai satoe maksoed atau satoe jang ditoedjoenja, jaitoe 
Sang Hidoep. Maka jang kelihatan berbeda-beda itoe melainkan 
djalannja sadja.79 

Pendapat serupa juga ditunjukkan oleh Louis Baehler, 
katanya: 

Adapoen roepa-roepa agama itoe lain tidak hanja beberapa djalan jang 
menoedjoe pada jang Maha Koewasa. Banjak dan berbeda-beda sekali 
djalan-djalan jang dapat menoedjoe Tjandi Kali di Kalighat (deket 
Kalkoeta). Begitoepeon banjak poela djalan ke Ka‟batoe‟llah. Satoe-
satoe igama ialah satoe djalan kepada Allah.80 

Jika pluralisme agama bermakna “satu Tuhan banyak 
agama,” “satu Tuhan disebut dengan banyak nama disembah 
dengan berbagai cara,” “banyak jalan menuju Tuhan,” atau 
“jalan-jalan mengantarkan ke puncak yang sama,” atau “jalan-
jalan yang berbeda mengantarkan ke tujuan yang sama, “agama-
agama yang berbeda adalah jalan-jalan yang memiliki validitas 
yang sama menuju kepada Tuhan yang sama,” “agama-agama 
yang berbeda bicara tentang yang berbeda (dengan bahasa yang 
berbeda pula) namun memiliki kebenaran yang sama,”81 maka 
itulah pandangan dan sikap yang dianut MTI pada sekitar satu 
abad yang lalu, jauh sebelum tokoh-tokoh pluralis di Barat dan 
para sarjana Muslim Indonesia mengumandangkan hal serupa. 

Dengan kesadaran ini, perbedaan semestinya tidak menjadi 
bibit konflik dan perselisihan. Secara spesifik, kaum teosofi 
menyoroti satu aspek teologis yang sering memicu konflik, yaitu 

                                                             
79Broto, “Tentang Agama Islam dalam Theosofie,” dalam PTHN 

(1926), no. 9, 125. 
80Baehler, “Gadadhara …, 98. 
81Mengenai adagium-adagium itu dapat dibaca pada Paul F. Knitter, No 

Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes toward the World Religions 
(1985); Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and the Sacred (Albany, New York: 
State University of New York Press, 1989); Knitter, One Earth Many Religions: 
Multifaith Dialogue and Global Responsibility (1995). Paul F. Knitter, ed.,The 
Myth of Religious Superiority, Multifaith Explorations of Religoius Pluralism 
(Maryknoll, New York: Orbis Books, 2005). Knitter, Introducing Theologies of 
Religions (2003), dan lain-lain. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 133 

 

perasaan superioritas satu agama atas yang lain. Perasaan dan 
sikap itu sering ditonjolkan dalam interaksi sosial berbarengan 
dengan sikap menghina atau merendahkan keyakinan orang 
lain,82 dan dicarilah ayat kitab suci atau legitimasi agama untuk 
menyerang agama lain yang dianggap salah.83 Menurut seorang 
penulis Muslim, jika seseorang menganut agama dan 
mempraktekannya namun buahnya adalah permusuhan dan 
perselisihan berarti orang tersebut keliru dalam memahami dan 
mempraktekan agamanya. Sikap ini harus segera diubah.84 
Menurut kaum teosofi, salah satu cara terbaik meminimalisir 
konflik dan perselisihan antar pemeluk agama adalah 
menonjolkan paham dan sikap bahwa semua agama bertujuan 
baik dan mulia; semuanya adalah cara dan jalan yang beragam 
menuju Tuhan Yang Esa.85 

Seorang anggota teosofi yang lain mengingatkan para 
pemeluk agama untuk tidak berdebat atau berbantah-bantahan 
mengenai perbedaan agama, karena alih-alih menemukan 
kebenaran dan kedamaian hal itu sering memicu konflik. 
Mengapa? Karena setiap orang telah memiliki kepercayaan suci 
masing-masing. Dengan perdebatan di mulut saja (debat kusir) 
sulit ditemukan mana yang benar dan mana yang salah, yang 
muncul selamanya adalah perselisihan. Seharusnya setiap orang 
menghormati dan membiarkan orang lain berkeyakinan dan 
mempraktekkan agamanya. Justru dengan berpikir jernih dan 
mau memahami agamanya secara mendalam, seseorang akan 
sadar bahwa berbantah-bantahan tak ada gunanya.86 

Menurut A. Latief, seorang penulis Muslim dan anggota 
teosofi, pemahaman Islam yang mendalam pasti akan cocok 
dengan doktrin teosofi, dan jika seseorang ingin meneliti tema-
tema mengenai persaudaraan di dalam kitab suci agama-agama, 
maka ia akan menemukan ayat-ayat mengenai kesatuan esensial 

                                                             
82N.,“Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah Tahoe?” dalam PTBI 

(1929), no. 10, 147. Tjantoela, “Peringetan …, 53. 
83Latief, “Faedah …, 11. 
84R.Dj. “Tak ada judul,” dalam PTHN (1918), no. 1, 41. 
85Pitjik, “Membandingkan …, 104. 
86Baehler, “Gadadhara …, 7. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

416 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

agama-agama dan persaudaraan umat manusia.87 Seseorang 
hanya akan menemukan dua tema itu jika ia mampu menembus 
aspek terdalam ajaran kitab-kitab suci. Jika tidak, maka yang 
ditonjolkan adalah perbedaan dan pertentangan keyakinan 
agama, dan hal inilah yang sering memicu konflik. Karena tujuan 
pokok Gerakan Teosofi adalah persaudaraan universal dan 
perdamaian maka para anggotanya dan semua penganut agama 
dianjurkan untuk menonjolkan kedua aspek itu ketika 
mempelajari agama-agama. 

Ketika membicarakan hubungan antaragama dan pentingnya 
orang memahami agamanya dan agama orang lain sehingga 
muncul respek satu sama lain, Labberton menegaskan bahwa 
bagi orang Hindia Belanda (Indonesia) hanya ada dua jalan buat 
kemajuan mereka: pertama, bersama-sama orang Belanda 
mempelajari berbagai ilmu pengetahuan hingga sejajar dengan 
orang-orang Eropa, kedua, dengan cara berperang melawan 
bangsa lain yang tak sebanding (mungkin maksudnya Belanda). 
Jalan yang pertama akan menghasilkan perdamaian dan 
keamanan, dan cara yang kedua akan memunculkan perang dan 
kebinasaan. Terserah kepada orang Hindia; mau memilih konflik 
atau persaudaraan, perang atau perdamaian, binasa atau 
kemajuan. Menurut Labberton, bangsa Eropa, Tionghoa dan 
Jawa yang telah memilih jalan kedua sesungguhnya telah menjadi 
kawan atau tentaranya “Sang Ijajil” (mungkin maksudnya Dajjal), 
sedangkan yang memilih jalan pertama akan jadi tentaranya Sri 
Tunjung Seto—Sang Guru Dewa, Rajanya Dunia ketentraman.88 

Seorang anggota teosofi Muslim, Raden Djojosoediro 
mengingatkan kaum Muslim untuk tidak “cemburu” ketika ada 
sesama Muslim yang pindah agama. Persoalan konversi agama 
ini, terutama dikalangan kaum Muslim sering menimbulkan 
konflik baik intra maupun antar pemeluk agama. Menurut 
Djojosoediro, konflik--baik karena konversi atau hal yang lain 
biasanya muncul dari kalangan “kaoem-kaoem jang rendah,” 

                                                             
87Latief, “Faedah …, 10. 
88Labberton, “Perdamian …, 126-7. Pernyataan Labberton ini cukup 

menjadi penunjuk bahwa Gerakan Teosofi di Indonesia pada masa itu 
memang menjadi alat “politik etis” Belanda dalam meredam perlawanan dari 
rakyat (beragama) Indonesia. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 133 

 

mungkin maksudnya yang rendah pendidikannya. Sementara 
bagi anggota teosofi yang terpelajar harus dapat hidup bersama 
dalam guyub dan rukun meski ada perbedaan. Kaum Muslim 
mesti meneledani Nabi Muhammad yang tidak gampang 
“cemburu” dan berkonflik dengan orang lain, tetapi lebih 
banyak menonjolkan welas asih. Djojosoediro memberi contoh 
negeri India dalam hal kerukunan umat beragama. Di negeri 
ini—(pada masa itu, pen.)—berbagai macam bangsa dan rupa-
rupa agama dapat hidup rukun saling menghormati, menghargai 
dan setiap pemeluk agama bebas menjalankan keyakinannya. 
India telah membuktikan bahwa adanya perbedaan agama dan 
keyakinan tidak serta-merta melahirkan konflik dan pertikaian.89 

Kebebasan beragama merupakan hal yang paralel dengan 
konsep dan paham teosofi mengenai kesederajatan agama-
agama. Tentu saja, teosofi dengan segala doktrinnya tentang 
kesatuan dan titik-temu agama-agama sangat mendukung aturan 
dan praktek kebebasan beragama. Kaum teosofi sangat setuju 
dengan peraturan yang dibuat pemerintah Belanda dalam pasal 
X (10) mengenai agama yang menyebutkan bahwa “Tidak boleh 
memaksa orang lain dalam hal berpikir dan agama. Semua 
manusia merdeka untuk beribadah kepada Tuhan masing-
masing. Hari-hari raya semua agama diakui. Tidak boleh 
menghina atau mengurangi hak semua agama...dan jangan 
sampai membuat kesedihan dan kesusahan kepada orang lain. 
Semua pengajar agama dan ulama tidak mendapat bayaran dari 
negara.” 90 Tidak diketahui kapan undang-undang ini dibuat dan 
disahkan oleh pemerintah Belanda, namun kaum teosofi 
mempublikasikannya pada tahun 1921 dengan klaim bahwa 
pemerintahan yang dibentuk Belanda ternyata berdasar 
persaudaraan atau perdamaian, dan itu sesuai dengan doktrin inti 
Gerakan Teosofi. 

Catatan Akhir 

Mungkin MTI adalah fakta sejarah yang telah memberi 
petunjuk dengan jelas bahwa pemahaman keagamaan yang 

                                                             
89R.Dj. “Tak ada judul,” dalam PTHN (1918), no. 1, 42. 
90Redaksi, “Pemerintahan Jang Berdasar Persoedaraan Atau 

Perdamaian,” dalam PTHN (1921), no. 6, 96. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

418 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

mendalam telah melahirkan pandangan dan sikap-sikap 
keagamaan yang inklusif-pluralis yang akan membawa angin 
segar bagi hubungan harmoni antarpemeluk agama di Nusantara. 
Pandangan keagamaan yang mendalam dan wawasan yang luas, 
pada MTI misalnya, tentu lahir sebagai hasil dari pergumulan 
banyak ide dan perjumpaan dengan bangsa-bangsa: Eropa, 
Amerika, India, Cina dan kekayaan kultur bangsa sendiri. 

Indonesia hari ini yang ditandai dengan menguatnya 
fundamentalisme keagamaan yang cenderung intoleran dan 
eksklusif, adalah Indonesia yang telah kehilangan kedalaman 
beragama dan jati dirinya sebagai negeri yang sesungguhnya 
subur dengan budaya kerukunan, tenggang rasa dan kedamaian. 
Dalam konteks inilah, pandangan-pandangan keagamaan MTI 
layak untuk direnungkankan kembali, karena nurani keagamaan 
sejatinya selalu condong kepada harmoni dan toleransi tanpa 
harus tercerabut dari keyakinan dan identitas masing-masing 
yang otentik. Wa al-Lāh a„lam bi al-╣awāb.● 
 

Daftar Pustaka 
 

Anonim. 1915. Woedjoed-Woedjoed Moelia. PTHN. 
___________. 1920. Goenanja Roepa-Roepa Pengadjaran 

Didalam Kitab-Kitab Tasaoef. PTHN. 
___________. 1926. Theosofie. PTHN.  
Artawijaya. 2010. Gerakan Theosofi di Indonesia, Menelusuri Jejak 

Aliran Kebatinan Yahudi Sejak Masa Hindia Belanda Hingga Era 
Reformasi. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Baehler, Louis A. 1916. Gadadhara atau Ramakrisjna. PTHN, 
no. 7. 

___________. 1917. Gadadhara atau Ramakrisjna. PTHN, no. 
4. 

Blavatsky, Helena Petrovna. 1981. The Key to Theosophy. USA: 
Theosophical University Press. 

Broto. 1926. Tentang Agama Islam dalam Theosofie. PTHN, 
no. 9. 

Cranston, Sylvia. 1993. The Extraordinary Life and Influence of 
Helena Blavatsky, Founder Of The Modern Theosophical Movement. 
California: Path Publishing House. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 133 

 

De Tollenaere, Herman Arij Oscar. 1996. The Politics of Divine 
wisdom, Theosophy and Labour, National, and Women‟s Movements 
in Indonesia and South Asia 1857-1947. Leiden: Universiteit 
Nijmegen. 

___________. 2000. Indian Thought in the Dutch Indies: The 
Theosophical Society. IIAS Newsletter Online, no. 23. 

Derun. 1954. Meditasi Untuk Permulaan (II). PTTI, no. 27. 
Djojodiredjo, Rd. 1918. “[tak ada judul].” PTHN, no. 1. 
___________. 1912. Wadjibnja Orang Hidoep. PTHN. 
H.E. van Motman, H.E. 1912. Kepada Toean redacteur soerat 

kabar Pewarta Theosophie. PTHN.  
Hanafī, Hasan. Dirāsat Islāmiyyāt. Egypt: Maktabah al-Anjalū al-

Mishriyyah. 
Hidayat, Komaruddin dan Nafis, Muhammad Wahyuni. 2003. 

Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perennial. Jakarta: 
Gramedia. 

J.M. 1920. Hal Rasoelallah. PTHN. 
___________. 1922. Satoe Pokok. PTHN, no. 1-2.  
Karim, A. 1923. Auwaloeddin ma‟rifatoellah. PTHN, no. 3.  
___________. 1925. Serba-serbi tentang Allah. PTHN, no. 2. 
Khan, Inayat. 1922. Soefie. PTHN, no. 5. 
Labberton, van Hinloopen. 1912. Perdamian Doenia (sic.). 

PTHN.  
___________. 1917. Kenjatannja Tetenger Dan Perlambang. 

PTHN, no. 11. 
___________. Perdamian sadoenia. TINI.  
Latief, A. 1925. Faedah Theosofie Boeat manoesia. PTHN, no. 

12.  
___________. 1926. Faedah Theosofie Boeat manoesia. PTHN, 

no. 1. 
___________. 1922. Ada. PTHN, no. 5. 
Leadbeater. C. W. 1915. Kitab Theosofie. PTHN. 
___________. 1915. Theosofie itoe apa?. PTHN, no. 2.  
Mangoenpoerwoto. 1920. Sikap Theosophie Kepada 

Kemadjuan Oemoem. PTHN, no. 1.  
N. 1927. Djagad Goeroe. PTHN, no. 8. 
___________. 1927. Seng-To! Kow-Li!. PTHN. 



Media Zainul Bahri, Gagasan Pluralisme Agama pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933) 

420 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

___________. 1929. Sekarang Datang Swara Baroe, Apa Soedah 
Tahoe?. PTBI, no. 10.  

___________. 1930. Djalannja Mentjarik Ingsoen. PTBI, no. 3. 
Nugraha, Iskandar. 2011. Teosofi, Nasionalisme & Elite Modern 

Indonesia. Depok: Komunitas Bambu.  
P.A. 1926. Takdir. PTHN, no. 1. 
Redaksi. 1921. Pemerintahan Jang Berdasar Persoedaraan Atau 

Perdamaian. PTHN, no. 6. 
Rumi, Jalal al-Din. 1990. The Matsnawi of Jalal al-Din Rumi, 

translated and edited by Reynold Nicholson. England: 
E.J.W. Gibb Memorial Trust. Book III. 

S. Si Pitjik. 1926. Membandingkan Agama. PTHN, no.7.  
S.M. 1926. Djalan Kesempoernaan. PTHN, no. 10. 
Siswosapoetro. 1916. Jang Bekerdja Boeat Loge dan 

Theosofische Vereeniging. PTHN, no. 4. 
___________. 1912. Kabar dari M 7. PTHN. 
Tjantoela. 1912. Peringetan bab empat warna orang manoesia. 

PTHN. 
Tjitro, Kijahi Somo. 1915. Djalan Menoentoet Elmoe 

Kenjataan. PTHN, no. 10.  
TVTKL, Lid. 1927. Katerangan Dari Goeroe Kita. PTHN, no. 

1. 
W.N. Guldenaar, W.N. 1916. Perhimpoenan Tasaoef. PTHN, 

no. 3.  
Wongsodilogo. R.M. 1921. Djalan Oetama. PTHN. 
 


