


 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 303 

 

‘UMDAH AL-MUHTĀJĂN: 
RUJUKAN TAREKAT SYATTARIYAH NUSANTARA 

Damanhuri  
(Fakultas Ushuluddin IAIN Ar-Raniry Banda Aceh 

Email: basyir_ibnu@yahoo.co.id) 

 

Abstract: This article explores the specification of „Umdah al-Muhtājīn, 
a monumental work in Shattariah Sufi order taught which was developed 
by the prominent Nusantara ulama Shaykh Abdurrauf as-Singkili. This 
study reveals a close relationship between Shattariah Sufi order in Indonesia 
and Abdurrauf, as the teacher and leader of this Sufi order, and between 
the work and Shattariyah Sufi order. It is revealed that the content of 
„Umdah al-Muhtājīn and specification of Syattariyah Sufi order have 
very common basic knowledge foundations. Therefore, before joining any Sufi 
order, one must have sufficient Islamic knowledge about Sufi and should 
learn its specific practices. The information on knowledge chain (sanad 
ilmu) and teacher chain in the practice of this Sufi order discloses that 
‘Umdah is the basic guideline for followers and practices of Syattariyah 
Sufi order. 

Abstrak: Artikel ini mengkaji spesifikasi kitab „Umdah al-Muhtājīn, 
karya monumental dalam ajaran tarekat Syattariyah yang diajarkan dan 
dikembangkan ulama Nusantara, Syekh Abdurrauf as-Singkili. Di sini 
dibuktikan bagaimana keterkaitan tarekat Syattariyah di Indonesia 
dengan Abdul Rauf yang diketahui sebagai guru dan pembina tarekat ini, 
juga hubungan substansi isi kitab ini dengan ajaran tarekat syatariyah. Isi 
kitab dan spesifikasi tarekat Syattariyah ternyata memiliki dasar ilmu 
yang sangat mendasar, karenanya pula untuk memasuki tarekat ini 
diperlukan pengetahuan keislaman yang memadai dan langkah-langkah 
khusus dalam praktiknya. Keterangan sanad ilmu dan silsilah guru dalam 
pengamalan tarekat itu, memberi petunjuk yang meyakinkan bahwa 
„Umdah merupakan buku panduan bagi murid pengikut dan pengamalan 
tarekat Syattariyah.  

Keywords: tarekat Syattariyah, tauhid, akhlak, tasawuf, Nusantara. 

 

mailto:basyir_ibnu@yahoo.co.id


Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

304 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

CATATAN sejarah Islam di Nusantara menyebutkan, paling 
kurang dalam rentang masa abad XIII-XVII Aceh dipandang 
sebagai daerah yang cukup mencuat dalam bidang pemikiran 
tasawuf. Berbagai aliran tasawuf hadir di sini dengan berbagai 
bidang kajian Islam lainnya. Kegemilangan itu ternyata dari hasil 
kerja keras ulama dan para cendikiawan Muslim pendatang 
dalam mendakwahkan yang berasimilasi dengan anak negeri. 
Sebagai daerah penting bagi kajian tasawuf Islam di masa itu, 
tidak saja merupakan hasil upaya ilmuan dan intelektual, tetapi 
juga didukung oleh peran aktif penguasa. Kejayaannya 
kegemilangan yang dicapai, setidaknya ditandai dengan 
masuknya berbagai karya monumental tasawuf dan lahirnya 
berbagai karya ulama tempatan.  

Dalam Sejarah Melayu1 disebutkan seorang ulama Syekh Abu 
Ishak, sufi dari Mekah telah menulis sebuah karya berjudul Durr 
al-Man╬ūm yang terdiri atas dua bab. Bab pertama membahas 
tentang Dzat Allah dan bab kedua tentang sifat-sifat-Nya. Atas 
saran dari seorang muridnya bernama Maulana Abu Bakar, 
Syekh Abu Ishak pun menambahkan isi buku tersebut dengan 
bab ketiga yang berisi bahasan tentang Af‘al al-Lāh. Selanjutnya 
Maulana Abu Bakar membawa buku tersebut kepada Sultan 
Malaka, Mansur Syah (w. 1586). 

Sultan Mansur menerima buku itu dalam suatu upacara 
khusus, lalu kemudian dia mempelajarinya dari Maulana Abu 
Bakar. Setelah itu Sultan Mansur mengirim karya itu kepada 
ulama Pasai, Makhdum2 Patakan, untuk diberi penjelasan yang 
lebih mendalam tentang maksud kandungannya. Sultan Mansur 
dan Maulana Abu Bakar cukup gembira membaca makna 
esotoris yang diberikan oleh ulama Pasai di Aceh. Sultan Mansur 
juga pernah mengirimkan Tun Bija Wangsa ke Pasai dengan 
disertai sejumlah hadiah yang berharga, emas tujuh tahil dan dua 

                                                 
1T. D. Sitomorang dan A. Teeuw, ed., Sejarah Melayu (Jakarta: Balai 

Pustaka, 1958), 168-73. Lebih jauh dapat juga dilihat Denys Lombard, 
Kerajaan Aceh, ter. Winarsih Arifin (Jakarta: Balai Pustaka, 1991), 124. 

2Makhdum adalah suatu sebutan yang dipergunakan guru-guru dan 
pelayan Islam. Makhdum disebut juga dengan khadam, yaitu hamba yang setia 
merangkap penasehat Sultan. Lihat, Sejarah Hidup Teuku Panglima Maharaja 
Tibang Muhammad (Banda Aceh: PDIA, 1985), 2.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 303 

 

orang budak wanita untuk diberikan kepada ulama Pasai yang 
mampu menjawab persoalan agama yaitu: “Apakah penghuni 
surga dan neraka akan kekal di dalamnya untuk selamanya?”  
Makhdum Muda mulanya menjawab pertanyaan itu sesuai ajaran 
al-Qur‟an (secara lahiriah atau tekstual), ternyata jawaban itu 
tidak memuaskan utusan Sultan Malaka.  

Keterangan lain, Sultan Mahmud dari Malaka mengirimkan 
utusan kepada ulama Pasai untuk menanyakan suatu masalah 
agama yang diperdebatkan di kalangan ulama Transoxania, Irak, 
dan Khurasan, yaitu persoalan tentang hukum seseorang yang 
mengatakan bahwa Allah tidak menentukan dan tidak 
memberikan rezeki seseorang hamba sejak azali. Pendapat 
sebagian ulama masa itu bahwa jika ada orang yang mengatakan 
bahwa Allah tidak menjadikan dan tidak menentukan rezeki 
sejak azali, orang tersebut menjadi kufur. Jawaban yang 
diberikan oleh ulama Pasai terhadap masalah ini pun sangat 
memuaskan para utusan Sultan Malaka.3  

Jawaban kedua agaknya cukup memuaskan hati Sultan yang 
ditandai dengan pemberian hadiah kepada Makhdum Muda. 
Diduga jawaban yang diberikan itu didasarkan kepada ajaran 
mistik Abdul Karim al-Jilli (w. 805 H),4 bahwa penghuni neraka 
itu pada akhirnya mengalami kehidupan senang di dalamnya.5 
Jawaban ini bersumber dari ajaran mistik Ibn „Arabi (w. 638 H).6 

Dari informasi tersebut, bahwa kehidupan mistik dan 
pembahasan esoterik terhadap masalah agama, memang 

                                                 
3Sitomorang dan Teeuw, Sejarah Melayu…, 274-6. 
4Nama lengkapnya adalah Muh}ammad „Abd al-Karīm bin Ibrāhīm al-

Jillī, seorang sufi terkenal pengikut Ibn „Arabī. Lebih lanjut lihat, 
Muh}ammad „Abd al-Karīm al-Jillī, Al-Insān al-Kamil fī Ma‘rifāt al-Rūh al-Awail 
wa al-Awakhir (Kairo: Al-Bāb al-Halabi, t.t.).  

5R. A. Nicholson, Studies In Islamic Mysticism (Cambridge: Cambrigge 
University Press, 1967), 136-7; Vide, Groenevelt, Historical Notes on Indonesia 
& Malaya Compiled From Chinese Source (Jakarta: Bhatara, 1960), 29; S.M.N. 
Al-Attas, Raniry and The Wujudiyah of 16th Centry Aceh (Singapore: MBRAS III, 
1966), 7. 

6Nama lengkapnya Ibn „Arabi Abu Bakar Muhammad bin Ali 
Muhyiddin al-Hatimi al-Tah‟i al-Andalusi, pemuka sufi asal Spanyol. Lebih 
lanjut lihat, Ibn „Arabī, Fu╣ū╣ al-╩ikām, ed., A. A. Afifi (Kairo: Al-Bāb al-
Halabi, 1949), 49.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

306 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

merupakan identitas menonjol dalam kehidupan keagamaan para 
ulama Pasai. Segi-segi lain yang bersifat pemikiran atau filsafat 
mistik juga menjadi tumpuan perhatian mereka dalam setiap 
diskusi. Semua itu menggambarkan bagaimana subur dan 
berkembangannya pemikiran tasawuf di Aceh.  

Pemikiran keagamaan yang bercorak tasawuf telah sangat 
mewarnai pengajian di istana dan kehidupan ulama, itulah salah 
satu sebab Kerajaan Pasai dianggap oleh daerah lain sebagai 
pusat yang sangat berwenang di dalam menyelesaikan masalah-
masalah agama. Hal ini memang dimungkinkan karena dalam 
Kerajaan ini, menurut Ibn Batutah terdapat beberapa jenis 
disiplin ilmu para sarjana saat itu, seperti ahli hukum Islam, para 
penyair, para hukama’ (ahli filsafat), dan ilmu lainnya.7 

Tentang Penulis ‘Umdah al-Muhtājăn 

Nama lengkapnya Abdurrauf bin Ali al-Jawi8 al-Fansuri as-
Sinkili. Di Aceh ia dikenal juga dengan sebutan Syiah Kuala atau 
Teungku di Kuala,9 sebagai nisbah kepada tempat mengajarnya, 
yakni Desa Kuala yang kemudian menjadi tempat 
pemakamannya, yang sekarang masuk di kawasan Kota Banda 
Aceh.10 Ia dilahirkan di Suro, sebuah desa pinggiran sungai 

                                                 
7Ibn Batutah, Rihlah Ibn Batutah (Kairo: t.p., 1329 H), 187. 
8Ibid.  
9Kata Syiah berasal dari bahasa Arab Shaykh, artinya alim atau ulama. Di 

Banda Aceh ada Universitas yang bernama Syiah Kuala, artinya universitas 
ini dihubungkan dengan nama seorang ulama (syekh) yang bermukim di 
Kuala. Ia adalah Syekh Abdurrauf as-Singkili. Ini terlihat pula bahwa 
lambang almamater universitas tersebut adalah foto duplikat dari ulama 
tersebut.  

10Sekarang Desa Kilangan di pinggiran sungai Singkil ada juga kuburan 
yang di pugar dan diakui sebagai kuburan Abdurrauf. Kuburan ini 
diinformasikan sebagai makam Abdurrauf oleh Syekh Tarekat Syattariyah yang 
datang dari Pariaman Sumatera Barat bersama satu rombongan besar awal 
tahun 1980. Sejauh yang penulis saksikan kuburan ini sejak lama sebelumnya 
sudah dianggap keramat oleh masyarakat setempat, tetapi tidak dipandang 
sebagai makam Abdurrauf. Namun, setelah muncul pernyataan dari 
rombongan ekspedisi dari Pariaman tersebut, masyarakat sekitar pun secara 
umum membenarkannya. Menurut juru kunci, Tungko Mudo, wangsit 
diterima oleh Syekh Syattariyah yang memimpin rombongan. Secara fisik 
kuburan itu berukuran sekitar 9 × 1 meter yang terawat rapi. Damanhuri, 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 303 

 

simpang kanan, sekarang masuk dalam wilayah Kabupaten 
Singkil. Tahun kelahirannya tidak diketahui secara pasti, namun 
suatu pendapat mengatakan bahwa ia dilahirkan sekitar tahun 
1620 M.11  

Rinkes setelah mengadakan kalkulasi ke belakang dari masa 
kembalinya dari Timur Tengah ke Aceh berpendapat bahwa ia 
dilahirkan sekitar tahun 1024 M/1615 H. Pendapat terakhir ini 
telah disetujui oleh sebagian besar ahli, berdasarkan buku yang 
ditulisnya yang bertarikh 1683 (1105 H). Dalam buku ini 
dijelaskan bahwa buku tersebut disusun di Peunayong di tepi 
kanan Krueng Aceh, Banda Aceh. Para sarjana berpendapat, di 
tempat dan tahun inilah beliau wafat.12 Jadi, sekiranya tahun 
1620 M ditetapkan sebagai tahun kelahirannya, dan beliau 
meninggal dunia dalam usia 63 tahun. 

Mengenai pendidikan yang dijalani oleh Abdurrauf pada 
masa kecil, belum ada keterangan yang jelas, namun 
dimungkinkan ia mendapat pendidikan awal di desa 
kelahirannya, terutama dari orang tuanya. Menurut Hasjmy, 
ayahnya adalah seorang alim yang mendirikan madrasah yang 
mempunyai murid dari berbagai pelosok dalam Kesultanan 
Aceh. Kemudian ia mengadakan perjalanan ke Banda Aceh, 
ibukota kesultanan untuk belajar berbagai disiplin ilmu dan 
selanjutnya melanjutkan rihlah ilmiahnya ke Saudi Arabia selama 
19 tahun sebagaimana dituturkan sendiri oleh Abdurrauf dalam 
„Umdah. Di dalam kitab ini ia memberi keterangan tentang masa, 
lokasi belajar dan guru yang mengajarnya. Ia belajar di sejumlah 
tempat yang tersebar sepanjang rute Haji, dari Dhoha, wilayah 
Persia, Yaman, Jeddah, dan akhirnya Mekah dan Madinah. 

                                                 
Akhlak Perspektif Pemikiran Tasawuf Abdurrauf as-Singkili (Banda Aceh, Ar-
Rijal Publisher, 2011), 52-3.  

11Aliyasa‟ Abubakar dan Wamad Abdullah, “Manuskrip Tanoh Abee: 
Kajian Keislaman di Aceh Masa Kesultanan”, dalam Jurnal Pusat Penelitian 
dan Pengkajian Kebudayaan Islam, no. 2 (Banda Aceh: IAIN Ar-Raniry, 1992), 
24. 

12Lihat, antara lain: Salman Harun, “Hakekat Turjuman Mustafid Karya 
Syeikh Abdurrauf Singkel” Disertai (IAIN Jakarta, 1988), 12-3; T. Iskandar, 
“Abdurrauf Singkel Tokoh Syatariyah Abad ke 17”, dalam M.D. 
Mohammad, ed., Tokoh-tokoh Sastra Melayu Klasik (Kuala Lumpur: Dewan 
Bahasa dan Pustaka, 1987), 72-3. 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

308 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Keberangkatannya dari Aceh ke Arabia diperkirakan tahun 1642 
M/1042 H13 dan tampaknya Abdurrauf menghabiskan waktu 
yang cukup panjang di Madinah untuk mendalami ilmu-ilmu 
keislaman. Di Kota Nabi ini, Abdurrauf belajar kepada Ahmad 
al-Qushashi sampai sang guru meninggal dunia pada tahun 1071 
H/1660 M, dan Khalifah Ibrahim al-Kurani.14 Dari al-Qushashi 
ia belajar ilmu-ilmu batin, yaitu tasawuf dan ilmu yang terkait 
lainnya. Sebagai tanda selesainya dari pelajarannya dalam ilmu 
mistis, al-Qushashi menunjuknya sebagai khalifah Syattariyah 
dan Qadiriyah. 

Semasa Abdurrauf mengabdi kepada al-Qushashi sebagai 
khalifah, sang guru pernah memerintahkannya agar kembali ke 
Jawa (sebutan untuk Indonesia saat itu), untuk membantu 
perkembangan Islam di tanah kelahirannya. Namun, ia belum 
mau pulang saat itu karena masih ingin mendalami ilmu yang 
sudah diperolehnya. Setelah ia mendalami ilmu lebih dalam lagi 
dari al-Qushashi dan sang guru pun menginggal dunia, barulah ia 
merasa puas dan ia pun meninggalkan Madinah menuju Aceh.15  

Abdurrauf tidak memberikan angka tahun kembalinya ke 
Aceh, tanah airnya. Namun, ia mengisyaratkan bahwa ia kembali 
tidak lama setelah wafatnya al-Qushashi, dan setelah al-Kurani 
mengeluarkan untuknya sebuah ijazah untuk menyebarkan 
pengajaran dan ilmu yang telah diterima daripadanya. Atas dasar 
ini, kebanyakan ahli yang mempelajari mengenai Abdurrauf 
berpendapat, ia kembali ke Aceh sekitar tahun 1584 H/1661 M. 
Menurut riwayat, Abdurrauf mengambil tempat di Peunayong, 
sebuah daerah di Bandar Aceh Darussalam, di tepi sungai Aceh. 
Di tempat inilah ia tinggal sejak pertama kedatangannya dari 
Arab Saudi sampai ia meninggal dunia.16 

Menurut Voorhoeve, sepulangnya ke Aceh ia menuju Banda 
Aceh Darussalam, kota raja yang ketika itu diperintah oleh Ratu 
Safiatuddin (1645-1675 M) dengan muftinya Saifurrijal.17 
Sesampainya di Aceh, Abdurrauf menghadapi ujian pembuktian 

                                                 
13Abubakar dan Abdullah, Karya Syiah Kuala …, 4. 
14Said, Atjeh Sepanjang Abad…, 415. Voorhoeve, Bayan Tajalli…, 3. 
15Abubakar dan Abdullah, Karya Syiah Kuala …, 5. 
16Ibid. 
17Lihat, Voorhoeve, Bayan Tajalli…, 35.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 303 

 

kealimannya. Voorhoeve mengutip perkataan Abdurrauf bahwa 
tidak lama setelah kedatangannya, seorang saudara seagamanya 
di ibukota Banda Aceh Darussalam tersebut, yaitu Katib Seri 
Raja bin Hamzah Al-Asyi yang diduga kuat menjadi sekretaris 
rahasia Sultan, yakni Keurukon Katibuoy Mulo, datang 
membawa kitab berbahasa Melayu, yang menceritakan tentang 
keadaan ketika menghadapi sakratul maut. Abdurrauf menjawab 
bahwa isi buku itu tidak ditemukannya di dalam kitab-kitab hadis 
atau pun tulisan-tulisan sufi.18 Sebagai koreksi terhadap buku 
yang dianggap tidak betul itu, beliau menyusun tiga buah risalah, 
yaitu:  

1. Tentang sakaratul maut, berjudul Lubb al-Kashshaf wa al-
Bayan lima Yarahu al-Munta╬ar bi al-‘Ayan.  

2. Tentang cara meramalkan saat kematian seseorang yang 
disadur dari buku berbahasa Arab berjudul Tibbi al-Mar’i 
min Nafsi (di Aceh dikenal dengan sebutan Kitab Teh).  

3. Pernyataan bahwa zikir yang paling utama pada saat 
sakarat adalah La Ilāha illā al-Lāh. 

Risalah-risalah ini beliau tulis dalam bahasa Arab dan lantas 
diterjemahkan olehnya sendiri ke bahasa Melayu. Di akhir 
naskah terdapat keterangan tambahan yang menyatakan bahwa 
naskah-naskah itu setelah ditulis, lalu dikirimkan kepada gurunya 
al-Kurani di Madinah untuk mendapatkan koreksi. Setelah 
dibaca oleh gurunya, lalu disetujui isinya, dan dikirim kembali 
kepada Abdurrauf. 

Setelah Abdurrauf diangkat menjadi mufti dan Qadhi Malik 
al-„Adil di Kerajaan Aceh, ia membuka dayah (pesantren) dan 
tetap mengajar. Pada saat menjadi mufti itulah Sultanah 
memintanya mengarang buku fiqih untuk digunakan di seluruh 
wilayah taklukan Kesultanan Aceh Darussalam. Buku tersebut 
diberinya judul Mir‘ah al-Tullāb fi Tafsil li Ma‘rifah A╪kam al-
Sharī‘ah li al-Wahhab. Dalam bahasa Melayu yang diartikan 
sendiri berjudul Cermin Segala Mereka yang Menuntut Ilmu Fiqih 
pada Memudahkan Hukum Syarak Allah.19 

                                                 
18Lihat, Ahmad Daudy, Allah dan Manusia dalam Konsepsi Nuruddin Ar-

Raniry (Jakarta: Rajawali, 1983), 30.  
19Pengakuan dijelalaskan Abdurrauf dalam kitab Mir’ah tersebut dalam 

pengantarnya.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

310 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Dalam bidang tasawuf beliau dianggap sebagai pembawa 
pertama tarekat Syattariyah ke wilayah Nusantara. 20 Seperti telah 
disebutkan di atas bahwa sebetulnya beliau memperoleh ijazah 
dalam dua tarekat, Syattariyah dan Naqsyabandiyah. Abdurrauf 
tidak sama dengan teman seperguruannya Syekh Yusuf al-
Makassari. Syekh Yusuf menyebarkan tarekat Naqsyabandiyah 
sedang Abdurauf memilih Tarekat Syattariyah. Pilihan ini 
kelihatannya mempunyai sebab khusus, padahal teman 
seperguruannya, gurunya pun lebih dikenal sebagai penyebar 
tarekat Naqsyabandiyah. Dalam Pasal Pada Menyatakan Masyaikh 
Ahli al-Tariqah, Abdurrauf menyebutkan bahwa tarekat 
Syattariyah lebih mudah dan lebih tinggi, dasar amalannya dari 
Qur‟an dan hadis dan dikerjakan oleh sekalian sahabat.21   

Abdurrauf cukup menonjol peranannya sebagai tokoh 
agama di Daulah Aceh Darussalam. Keadaan selain kealimannya 
juga perolehan kedudukan yang mulia dari Sultanah Ratu 
Shafiatuddin (1641-1675 M).22 Sebagai mufti istana, dia juga 
seorang penulis yang cukup produktif. Kitab-kitab yang 
ditulisnya terdiri atas berbagai bidang ilmu keislaman seperti: 
fiqh, akidah, hadis, mistik, tafsir, ilmu kalam dan lain-lain. Belum 
diketahui secara pasti berapa banyak kitab karyanya. Voorhoeve 
menyebutkan 21 karangannya,23 Peunoh Daly dalam disertasinya 
menyebutkan 12 buah karya dan ia mengaku hanya 
menyebutkan sebagiannya. Enam karya yang disebutkan Daly 
berbeda dari karya yang disebutkan Voorhoeve. Sumber tersebut 
menyebutkan ada 27 naskah yang dianggap sebagai karya 

                                                 
20Tarekat Syatariyah adalah suatu macam tarekat muktabarah yang 

dinisbahkan kepada Abdullah al-Syattar (W. 890 H/1485 M). Di Dunia 
Islam terdapat banyak aliran tarekat, antara lain; tarekan Naqsyabandiyah, 
Syaziliyah, Tijaniyah, Khalwatiyah, dan lainnya. Sri Mulyati dkk., Tarekat-
Tarekat Muktabarah di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2005).  

21Pengakuan dijelalaskan Abdurrauf dalam ‘Umdah ketika menjelaskan 
silsilah tarekat ini.  

22Lihat, Hasan Mu‟arif Ambary, Kedudukan dan Peran Tokoh Abdurrauf 
Singkil dalam Birokrasi dan Keagamaan Kesultanan Aceh, Panitia Pelaksana Syeikh 
Abdurrauf Syiah Kuala (Banda Aceh: Unsyiah, 1994), 1. 

23Lihat, Peunoh Daly, Hukum Nikah, Talak, Rujuk, Hadhanah dan 
Nafkah Kafarat Dalam Naskah Mir’at al-Thullab Karya Abdurrauf Singkel 
(Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah, 1994), 29-32. 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

Abdurrauf. Selain itu di Tanoh Abee24 disebutkan sebagian 
naskah lain sebagai karyanya. Dengan demikian, terdapat 36 
naskah yang sudah ditemukan. Sejumlah karya beliau tersimpan 
di Perpustakaan Tanoh Abee, Aceh Besar. Berkemungkinan 
masih ada karangannya yang belum teridentifikasi. Asumsi ini 
didasarkan atas adanya buku-buku karya lainnya yang tidak 
termasuk di dalam 36 buah itu, seperti terdapat di dalam buku 
“Identifikasi Museum Negeri Aceh”.  

Abdurrauf dan Tarekat Syattariyah 

Menurut Hawasy Abdullah,25 tersebarnya tarekat26 
Syattariyah dari Aceh adalah melalui jalur yang tepat hingga ke 
Sumatera Barat,27 menyusur hingga ke Sumatera Selatan. Selain 
itu berkembang pula hingga ke Cirebon Jawa Barat.28 Berhubung 
letak daerah Aceh ini di bagian utara pulau Sumatera, setiap 
jama‟ah yang akan pergi ke Mekah atau pulang, akan singgah dan 
tinggal sementara di Banda Aceh untuk mengambil bekal 
perjalanan. Alasan lain adalah karena para jama‟ah menunggu 
angin musim, mereka turut juga belajar hukum-hukum agama 
dan mempelajari serta mengamalkan tarekat ini. Selain itu, 
tentunya terdapat juga para murid yang sengaja datang untuk 
belajar agama Islam dan tarekat tersebut. Melalui mereka inilah 
Tarekat Syattariyah tersebar dan dianut oleh banyak orang di luar 
kawasan Kerajaan Aceh.  

Perkembangan Tarekat Syattariyah secara signifikan di luar 
Aceh, khususnya di Sumatera Barat melalui upaya dakwah Syekh 
Burhanuddin Ulakan (w. 1111 H/1691 M), seorang murid 

                                                 
24Rinkes, Abdoerraoef…, 48. 
25Abdullah, Sejarah…, 51. 
26Tarekat adalah jalan spritual menuju Tuhan dan ini meliputi metode 

sufistik dalam mendekatkan dirinya kepada Tuhan. Mulyadhi Kartanegara, 
Menyelami Lubuk Tasawuf (Jakarta: Erlangga, 2006), 174. 

27Kajian mutakir tentang Syattariyah di Sumatera Barat adalah Disertasi 
Oman Fathurahman 2003, diterbitkan dalam Judul Tarekat Syattariyah di 
Minangkabau (2008).  

28Perkembangan Syattariyah di Jawa Barat bahasan yang paling 
mutakhir, khususnya melalui Abdul Muhyi Pamijahan adalah Disertasi 
Christomy, kemudian dimuat di Jurnal dalam Judul : “Syathariyah Order 
Jawa: The Case of Pamijahan”, Studia Islamika, vol. 8, no. 2, 55-82. 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

312 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Abdurrauf, tarekat ini memperoleh banyak pengikut dan 
pengamalnya di kawasan Pariaman Sumatera Barat dan 
sekitarnya.29 Menurut Van Bruinesen, sampai menjelang tahun 
1995, Tarekat Syattariyah di daerah ini masih tetap eksis. Ia 
menyebutkan daftar pusat tarekat di Sumatera Barat itu: 
Pasaman 7 buah, Agam 18 buah, Tanah Datar 25 buah, Solok 11 
buah, Padang Pariaman 24 buah, Pesisir Selatan 4 buah, dan 
Sawah Lunto 8 buah.30 Mengenai tersebarnya tarekat Syattariyah 
ke Semenanjung Tanah Melayu, menurut Hamdan Hasan adalah:  

Abdurrauf, orang Singkel, mengajarkan dan menurunkan tarekatnya 
kepada Haji Abdul Muhyi dari kampung Saparwadi di Karang 
(Preanger, Jawa). Haji Abdul Muhyi mengajarkan pula kepada Pakir 
Kiai Agus Nazim al-Din dari tempat yang sama. Pakir Kiai Agus 
mengajarkan kepada Kiai Haji Muhammad Yunus, yang juga dari 
tempat tersebut. Kemudian beliau mengajarkan pula kepada Kiai Mas, 
penghulu Bandung. Penghulu inilah yang selanjutnya mengajarkan 
tarekat Malik, yang tinggal di Pulau Rusa, Trengganau, yang kemudian 
mengajarkan pula kepada Lebai Bindin, anak Ahmad seorang 
keturunan Aceh. 

Tarekat Syattariyah berkembang ke Sulawesi dengan dibawa 
oleh salah seorang murid Abdurrauf bernama Syekh Yusuf Tajul 
Khalwati Makassar. Di Jawa, khususnya Jawa Barat, tarekat ini 
telah tersebar dan memperoleh pengikut dari pengajaran dakwah 
Syekh Abdul Muhyi. Menurut riwayatnya, Abdul Muhyi belajar 
tarekat Syattariyah dari Syekh Abdurrauf kala singgah di Aceh 
dalam perjalannya ke Mekah menunaikan ibadah haji.31 Silsilah 
tarekat Syattariyah di Jawa, ada yang mengacu kepada 
Abdurrauf, juga ada yang mengacu kepada al-Qushashi 
langsung. Menurut keterangan Snouck Hurgronje, jikalau kita 
terima, besar kemungkinan bahwa Abdurrauf memainkan 
peranan penting dalam memperkenalkan tarekat ini kepada al-
Qushashi. Tarekat Syattariyah sampai ke Jawa berdasarkan 
silsilah Syattariyah dari seorang kiai di Tulung Agung. Salinan 

                                                 
29Lihat, Abdullah, Sejarah…, 5, 55. 
30Martin Van Bruinesen, Tarikat Naqsyabandiyah di Indonesia (Bandung: 

Mizan, 1994), 133. Juga lihat bukunya, Kitab Kuning Pesantren dan Tarekat 
(Bandung: Mizan, 1995), 192-3. Lihat Bisri Affandi, Tarikat Syattariyah di 
Indonesia, Makalah Program Latihan Penelitian Agama (Jakarta: PLPA, 1990). 

31Rinkes, Abdoerraoef…, 48.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

dari sebuah naskah dari Banyuwangi (1905), menurut Rinkes 
adalah: “Abdurrauf, Abdul Muhyi Ing Karang, Tuan Haji 
Abdurrahman, Ing Karta Negarane, Syekh Zamakhsyari, Ing 
Salakarta Negarane, Kiayi Muhammad Sirajuddin, Sarpani 
Maring Karang Maja, Abdu „as-Samad Ing Janganan, Ahmad 
Saliha Ing Pati Miring”. Menurut keterangan lain bahwa Tarekat 
Syattariyah yang masuk ke Cirebon silsilahnya adalah:  
“Abdurrauf menerima, dari Syekh Ahmad al-Qushashi, dari 
Sayyidina Rabbi Mawahib Abdullah Ahmad, dari Syekh 
Syibghatillah, dari Sayyid Wahiduddin Alwi, dari Syekh Sayyid 
Muhammad Ghauts, dari Syekh Haji Mushri, dari Syekh 
Abdullah as-Syatari, dari Syekh Muhammad Arif, dari Syekh 
Muhammad Hadaquli Mawara‟ al-Nahar, dari Qutub Abi 
Muzaffar Maulana Rumi al-Tusi, dari Syekh Yazid al-Isyqi, dari 
Syekh Muhammad Maghribi, dari Abu Yazid al-Bustami, dari 
Imam Muhammad al-Baqir, dari Sayyidina Husein al-Syahid, dari 
Ali bin Abi Talib, dari Nabi Muhammad Saw., dari Allah Swt. 

Tarekat Syattariyah yang dibawa dan diajarkan Syekh 
Abdurrauf di Indonesia dan Tanah Melayu, menurut Bisri 
Affandi telah membuka jalan kepada mereka yang 
mendambakan pendekatan diri kepada Tuhan Yang Maha Esa 
melalui amal zikir. Demikian kutipannya dari ucapan Kiai 
Muttaqin dari Nganjuk, Jawa Timur. Beberapa informasi di atas 
memberikan keterangan yang jelas bahwa Abdurrauf adalah 
seorang yang cukup gigih dan berhasil menyebarkan ajaran 
tarekat Syattariyah di Aceh, yang kemudian berkembang ke 
berbagai pelosok di Nusantara. 

Kitab ‘Umdah al-Muhtājăn  

Naskah „Umdah al-Muhtājīn ila Suluk Maslak al-Mufradin 
karya Syekh Abdurrauf Singkel ditulis dalam bahasa Melayu 
dengan menggunakan tulisan Arab Jawi. Dalam pemaparan 
isinya, pada setiap awal bab ditulis dengan bahasa Arab, dan 
ditulis dengan bahasa Melayu. Dalam pemaparan itu, terdapat 
ayat-ayat al-Qur‟an, hadis-hadis Nabi dan pendapat-pendapat 
para ulama sufi yang dijadikan sebagai landasan keterangannya. 

Sampai saat artikel ini ditulis belum ditemukan cetakan 
modern, sedangkan naskah-naskah yang ada semuanya sudah 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

314 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

tua. Namun demikian, naskah tersebut masih dapat diperoleh 
secara utuh di beberapa tempat, antara lain pada Museum Negeri 
Aceh di Banda Aceh dengan nomor identifikasi 109. Di Museum 
ini naskah „Umdah telah dijilid dalam kumpulan karangan yang 
terdiri atas lima naskah; semuanya karya Abdurrauf sendiri. 
Kumpulan karangan ini berukuran 14,5×20 cm, tanpa memakai 
nomor halaman. Setelah dihitung jumlah halaman secara 
keseluruhan 232 halaman. Dalam hal ini khusus naskah ‘Umdah 
al-Muhtājīn sejumlah 115 halaman. 

Di Perpustakaan Tanoh Abee Aceh Besar terdapat dua buah 
naskah ‘Umdah. Naskah pertama dijilid bersamaan dengan 
naskah lain, naskah ‘Umdah 138 halaman. Pada katalog PDIA 
nomor 5. Naskah yang kedua dijilid bersamaan dengan naskah 
lainnya tebalnya 122 halaman, Katalog Tanoh Abee nomor 807. 
Pada perpustakaan Yayasan Pendidikan Ali Hasymy ditemukan 
naskah tersebut dengan tebal 130 halaman. Setelah diamati 
dengan cermat ditemukan beberapa perbedaan isi dengan naskah 
di atas, baik naskah koleksi Tanoh Abee, maupun naskah koleksi 
Museum Negeri Aceh. Melihat formatnya dan jumlah 
halamannya mencapai 130, dapat dipastikan bahwa koleksi Ali 
Hasymy tersebut bukan merupakan salinan dari dua naskah di 
atas. Terlihat jelas bahwa tulisannya agak berbeda dari dua 
naskah di atas. 

Menurut Voorhoeve, naskah ‘Umdah al-Muhtājīn itu juga 
masih ada tersimpan di berbagai museum,32 seperti berikut: (1). 
Berlin, Schoemann V, 38 (catatan Snouck Hurgronje XXXVI I 
I), 101 halaman. Pada kolofonnya disebut Abdurrauf sebagai 
pengarangnya. (2). Breda Ethn. Museum 10061 F, f. 94 r. Yang 
ada hanya Bab kelima. (3). Ibid. 10061 L, memuat dua buah 
fragmen saja, di antaranya permulaannya. (4). Jakarta KBG 103, 
berbahasa Melayu, 84 halaman. (catatan Van Ronkel DCCV). 
(5). KBG 107, berbahasa Melayu, halaman 120-227 (Catatan 
Van Ronkel DCCVI). 

Dari beberapa naskah yang ditemui, tidak ada keterangan 
tahun penulisannya. Memperhatikan sejarah dan kiprah 

                                                 
32Demikian keterangan yang dikutip dari Ahmad Daudy, Kalimat Tauhid 

dalam Ajaran Syeikh Abdurrauf dan Syeikh Nuruddin Ar-Raniry, (Banda Aceh: 
Panitia Pelaksana Seminar Syeikh Abdurrauf Syiah Kuala, 1984), 5.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

Abdurrauf di Kesultanan Aceh, Kitab ‘Umdah ditulis antara 
tahun 1645 dan 1655. Hal ini terlihat ada hubungannya dengan 
karya pertamanya “Pernyataan Zikir yang Paling Utama Ada Pada 
Saat Sakratul Maut”. Pada sisi lain, Abdurrauf sejak awal 
kepulangannya ke Aceh sudah berkiprah dalam pengembangan 
tarekat Syattariyah, dan diketahui kitab „Umdah menjadi panduan 
murid dalam pengalamanya. Selain itu bahwa kepulangan 
muridnya Burhanuddin (w. 1691 M) dari Aceh ke Ulakan 
Sumatera Barat tercatat pada tahun 1680 M. Sebelum 
kedatangannya ke Aceh, nama Abdurrauf sudah masyhur ke 
berbagai pelosok sebagai pengembang tarekat dan ulama yang 
sangat dalam ilmunya. Sementara Burhanuddin belajar 
dengannya dalam kurun waktu 13 tahun. 

Sebenarnya, Kitab ‘Umdah karya Abdurrauf ada beberapa 
naskah, antaranya di Meuseum Negeri Aceh, Pustaka Ali 
Hasjmy, Pustaka Tanoh Abee Aceh Besar dan Pustaka Nasional 
Jakarta. Kitab yang dikajian dalam pembahasan ini adalah kitab 
‘Umdah koleksi Perputakaan Yayasan Pendidikan Ali Hasjmy 
Banda Aceh. Walau kitab ini masih bersifat naskah, masih cukup 
terang untuk dibaca, bahkan kandungan halamannya tidak ada 
yang hilang. Kitab ini tidak menggunakan tanda baca seperi 
koma, titik, dan sebagainya. Antara Judul dan redaksinya 
menyatu dengan isinya; di dalam pemaparannya, antara bab dan 
penjelasannya tidak terpisah. Tata bahasa yang dipakai dalam 
naskah ini juga masih ditemukan kata-kata asing yang sering 
dipakai dalam tasawuf, seperti kata faqr, talib, salik, dan 
sebagainya.33 

Sebagai seorang guru dalam tarekat ini, Abdurrauf menulis 
kitab yang diberi judul ‘Umdah al-Muhtājīn ila Suluk Maslak al-
Mufradin. Kitab ini nampaknya sebagai panduan bagi murid-
muridnya, hal ini terlihat dalam isi kandungan kitab tersebut. Ia 
menyebutkan tujuan ditulisnya kitab itu adalah: 

Kemudian dari itu, ini suatu risalah yang menghimpun beberapa faidah 
yang dapat dari padanya orang-orang yang menjalani jalan kepada Allah 
yang benar-benar lagi sungguh-sungguh ia berjalan kepada Allah. 
Kusurati dalam bahasa Jawi untuk memudahkan segala fakir yang 
mengikuti dan menuntut pahala yang amat besar dari pada Tuhan yang 

                                                 
33Lihat, Abdurrauf, ‘Umdah.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

316 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

memerintah pekerjaanku. Aku namai akan dia „Umdah al-Muhtājīn ila 
Suluk Maslak al-Mufradin, artinya pegangan segala mereka yang 

berkehendak menjalani jalan segala orang yang meninggalkan dirinya.34 

Secara garis besar isi naskah ‘Umdah, dapat dikategorikan ke 
dalam tiga bagian, yaitu: bagian pendahuluan, bagian bahasan 
pokok, dan penutup. Bagian pendahuluan merupakan hantaran 
dari ‘Umdah. Di dalam bagian ini dikemukakan tujuan 
penulisannya dan nasehat kepada murid-muridnya, serta abstrak 
dari isi kitab. Bagian ini dimulai dari halaman satu sampai 
halaman tiga. Bagian kedua, bagian isi pokok bahasannya, terdiri 
atas enam faidah (bab).  

Secara sistematis masalah pokok dimaksudkan adalah agar 
seseorang yang menjalani tarekat harus menempuh prosesi tahap 
demi tahap, yakni bahwa seseorang yang hendak menjalani 
tarekat (salik) harus terlebih dahulu mendalami akidah Islam 
dengan memahami tauhid yang benar; tauhid zat, tauhid sifat, dan 
tauhid af’al. Setelah itu, barulah belajar ajaran tarekat dengan 
berbagai adab zikir dan ketentuannya. Adab sebelum berzikir, 
adab dalam berzikir dan adab di luar prosesi rutinitas zikir. 
Semuanya harus memahami dasar-dasarnya. Seterusnya 
memahami tujuan dan hasil yang hendak dicapai dari zikir. 
Setelah itu barulah dipahami tentang bai‟at yang harus dijalani 
dalam tarekat sebagai pengakuan ilmu dan untuk 
pengamalannya. Setelah itu baru dilakukan berbagai amaliah 
lainnya seperti shalat-shalat sunat dan sebagainya. Bagian ini 
secara singkat sebagai berikut:  

Faidah pertama, berisi tentang hal-hal yang berkaitan dengan 
ilmu tawhid. Pemaparannya meliputi pengetahuan tentang sifat-
sifat wajib, yang mustahil dan sifat-sifat ja‟iz bagi Allah. Bahasan 
ini terkesan cukup dalam. Dari keterangan ini dalam memasuki 
lapangan tasawuf terlebih dahulu harus membekali diri dengan 
akidah yang matang. Tema-tema ini dibahas dari halaman tiga 
sampai halaman lima belas. 

Faidah kedua, berisi tentang adab dan tata cara melakukan 
zikir. Termasuk di dalamnya fase-fase pengalaman rohani yang 
diperoleh seorang murid dalam berzikir. Dari ini dapat dipahami 

                                                 
34Keterangan ini ditulis pada pengantar kitab „Umdah. 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

bahwa untuk memasuki tarekat ini ada syarat-syaratnya yang 
harus diikuti dan dilaksanakan oleh seorang pengamalnya. Hal 
ini terdapat dari halaman lima belas sampai dengan halaman tiga 
puluh dua. 

Faidah ketiga, berisi tentang dasar-dasar dan faedah zikir, 
yang dilandasi dengan hadis Nabi. Di sini dikemukakan secara 
rinci bahwa amaliyah di dalam tarekat ini bukan hanya dibuat-
buat, tetapi harus dipahami sebagai amaliyah yang didasarkan 
kepada amaliyah Nabi Muhammad Saw. Di dalam bab ini juga 
diungkapkan beberapa rujukan kepada ulama besar dalam 
bidang ini. Hal ini dimuat pada halaman tiga puluh dua sampai 
dengan halaman lima puluh tiga. 

Faidah keempat, menerangkan tentang hasil zikir yang 
diperoleh seorang salik. Seseorang yang melakukan zikir dengan 
benar dan kaifiyat betul, maka seseorang salik akan merasakan 
hasil dan pengaruh dari zikirnya itu. Hal ini dimuat pada 
halaman lima puluh tiga sampai dengan halaman lima puluh 
enam. 

Fadiah kelima, berisi tentang talqin dan bai’at dalam 
pengalaman zikir. Di sini dikemukakan beberapa pengesahan 
ilmu dan pengijazahannya kepada seseorang murid, artinya 
seseorang yang hendak mengamalkan ilmu tarekat ini diharuskan 
mengambil pengesahannya dari guru. Jadi, pengamalan ini tidak 
bisa sekedar ikut-ikutan, tetapi haruslah benar-benar yaitu 
melalui bai’at di hadapan guru. Hal ini termuat di dalam halaman 
lima puluh enam sampai dengan halaman enam puluh lima. 

Faidah keenam, berisi tentang keterangan salat-salat sunat dan 
wirid-wirid lainnya yang sepatutnya diamalkan oleh seorang salik. 
Dari sini dapat dipahami bahwa seseorang yang benar-benar 
hendak mendapatkan pahala besar dari Allah, selain melalui 
amalan tarekat, juga dituntut agar dapat melatih diri untuk 
melaksanakan amaliah-amaliah sunat lainnya sebagaimana yang 
telah diajarkan oleh Rasulullah saw. 

Bagian ketiga merupakan bagian khatimah (penutup). Pada 
bagian ini dikemukakan silsilah tarekat Syattariyah guru-gurunya. 
Artinya bahwa suatu tarekat yang benar harus jelas sanad 
ilmunya, jelas sanad gurunya dan jelas sanad pengamalannya. 
Dalam bagian ini juga dijelaskan lika-liku pengalaman penulis 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

318 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

belajar ke Timur Tengah. Bagian ini dimuat pada halaman 
seratus dua puluh sampai dengan halaman seratus tiga puluh. 

Syekh Abdurrauf Singkel, menyampaikan faham tasawufnya 
dalam kitab ‘Umdah, ditujukan untuk muridnya sebagai usaha 
mendekatkan diri kepada Allah. Kitab ‘Umdah yang menonjolkan 
ajaran tasawuf beraliran tarekat Syattariyah tersebut, ajarannya 
beranjak dari pembahasan ilmu akidah islamiyah. Dalam hal ini 
doktrin Ahli Sunnah tentang ketuhanan khususnya mengenai zat 
dan sifat masih tetap berperan dalam pandangannya. Bahasan ini 
mengarah bagaimana seharusnya mentauhidkan Allah secara 
benar.35 

Mengenai konsep hakekat tauhid menurut Abdurrauf, 
merujuk kepada pemaknaan kalimah tawhid dalam zikirnya, ada 
kemiripannya dengan faham itti╪ad dari Abu Yazid al-Bistami 
yang dikembangkan oleh Junaid al-Baghdadi, juga kajiannya ini 
tidak terlepas dari konsep insan kamil. Menurut konsep 
Abdurrauf bahwa Allah dan alam termasuk manusia pada 
hakekatnya adalah satu. Wujud alam bukan wujud hakiki, namun 
Allah tidak menyatu dengan alam. Wujud alam tidak ada kalau 
tidak adanya wujud hakiki.  

Apa yang dikemukakan Abdurrauf dalam kitab ‘Umdah 
adalah paham tasawuf aliran tarekat Syattariyah. Ajaran tasawuf 
yang begitu kental dalam penyajiannya, bila ditinjau dari latar 
belakang sejarah kehidupan keagamaan di Kesultanan Aceh 
Darussalam sekitar abad XIII-XVII Masehi, yaitu sebelum 
lahirnya kitab ini. Kandungan kitab ini mempunyai hubungan 
yang cukup erat dengan suasana zaman itu, yaitu kehidupan 
keagamaan yang bernuansa tasawuf. Naskah ‘Umdah kajiannya 
juga meliputi bidang akhlak dan tasawuf di samping berbagai sisi 
kajian lainnya. Di antara kajian itu adalah kajian tafsir ayat-ayat 
al-Qur‟an. Penafsirannya memiliki spesifikasi, terutama 
menyangkut tentang pembinaan akhlak. Dalam kitab ini nampak 
pada saat beliau mengemukakan suatu pengajaran, misalnya, ia 
memulainya dengan ayat al-Qur‟an, lalu diterjemah secara bebas, 
kemudian didukung oleh riwayat hadis Nabi, dan seterusnya 
diikuti pula dengan pendapat para ulama atau hukuma’. Di dalam 

                                                 
35Keterangan Abdurrauf dalam kitab ‘Umdah pada bagian pertama.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

mengemukakan pendapat-pendapat atau menyampaikan suatu 
pengajaran, dia tidak pernah mencaci atau menghina seseorang, 
sehingga penyajiannya terasa benar-benar mengandung nasehat 
yang sifatnya mengayomi. 

Menyangkut cara beliau mengemukakan tafsiran al-Qur‟an 
terlihat cukup maju karena bila diperhatikan ayat al-Qur‟an yang 
diberikan penjelasannya, dapat dikatakan mencakup metode 
tahlili, pada waktu yang bersamaan juga beliau menggunakan 
metode mawdlu’i, dan manakala diperlukan ia mengemukakan 
metode muqaran. Ketika beliau menjelaskan pengajaran yang 
disampaikan di dalam kitab ini, ia senantiasa memberikan 
motivasi agar berusaha sekuat tenaga untuk mencapai hidup 
sejahtera dunia dan akhirat. 

Pada bagian akhir dari kitab ‘Umdah, ia menampilkan silsilah 
tarekat Syattariyah secara lengkap. Nampaknya kitab ini benar-
benar sebagi panduan bagi pengikut tarekat Syattariyah. Dalam 
ajaran tarekat, silsilah merupakan suatu hal yang harus diketahui 
oleh seorang salik, yang dengan ini pula ilmu itu dapat diketahui 
asal-usulnya yang berpangkal kepada Nabi Saw. dari Allah Swt. 
Isi lainnya secara umum merupakan kaifiyat (cara) pelaksanaan 
amaliah tarekat tersebut. Dengan demikian, dapat dipahami 
bahwa naskah ‘Umdah ditulis agar menjadi rujukan bagi 
muridnya.  

Catatan Akhir 

Kitab Umdah karya Abdurrauf yang bernuansa tasawuf 
sangat berhubungan erat dengan suasana zamannya. Abdurrauf 
menyampaikan faham tasawufnya melalui karyanya ini ditujukan 
untuk para muridnya sebagai usaha mendekatkan diri kepada 
Allah dan sebagai landasan bagi pengamalan ajaran Islam secara 
utuh. Karya tasawuf dan tarekatnya yang beraliran Syattariyah 
didasarkan akidah ahlussunnah beraliran Ash‟ariyah.  

Abdurrauf berpendapat, seseorang yang hendak menjalani 
kehidupan rohaniah haruslah memiliki ilmu yang memadai 
tentang tauhid, dimulai pemahaman dan penghayatan tawhid 
tasawuf, yaitu tawhid ontologis yang jalannya hanya diperoleh 
melalui tarekat. Syariat didasarkan iman kepada Allah sebagai 
jalan yang harus ditempuh untuk kesempurnaan tasawuf. 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

320 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Tarekat yang dikembangkan Abdurrauf membawa kesejukan 
dalam penyelesaian konflik batiniyah individual dan juga usaha 
pembentukan kepribadian dan kesalehan sosial. Berakidah, 
bersyariat, dan bertasawuf, tiga dimensi penting dalam usaha 
menanamkan kesadaran beragama. Sedangkan dalam 
penghalusannya dibutuhkan adanya tarekat. Wa al-Lāh a‘lam bi al-
╣awāb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Abdurrauf. tt. ‘Umdah al-Muhtājīn Ila Suluk Maslak al-Mufradin. 
___________. t.t. Al-Mawa‘iz al-Badi‘ah (naskah). 
___________. t.t. Mir’at al-Tullab (naskah). 
___________. t.t. Lu’ lu’ wa al-Jauhar (naskah). 
___________. t.t. Daqa’iq al-Huruf (naskah). 
Abubakar, Aliyasa‟ dan Wamad Abdullah. “Manuskrip Tanoh 

Abee: Kajian Keislaman di Aceh masa Kesultanan”, dalam 
Jurnal Pusat Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Islam, no. 2. 
Darussalam Banda Aceh: IAIN Ar- Raniry, 1992.  

Affandi, Bisri. Tarekat Syattariyah di Indonesia, Makalah Program 
Latihan Penelitian Agama (PLPA). Jakarta, 1990. 

Al-Attas, S.M.N. 1966. Raniry and the Wujudiyah of 16th Century 
Aceh. Singapore: MBRAS III.  

Shihab, Alwi. 2009. Akar Tasawuf di Indonesia. Jakarta: IIMan. 
Ambary, Hasan Mu‟arif. 1994. Kedudukan dan Peran Tokoh 

Abdurrauf Singkil dalam Birokrasi dan Keagamaan Kesultanan 
Aceh. Banda Aceh: Panitia Pelaksana Syekh Abdurrauf Syiah 
Kuala.  

Anonym. 1985. Sejarah Hidup Teuku Panglima Maharaja Tibang 
Muhammad. Banda Aceh: PDIA.  

Azra, Azyumardi. 2005. Jaringan Ulama Timur Tengah dan 
Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVII. Jakarta: Prenada 
Media. 

Batutah, Ibn. 1329. Rihlah Ibn Batutah, Kairo: t.p. 
Christomy, kemudian dimuat di Jurnal dalan Judul : “Syathariyah 

Order Jawa: The Case of Pamijahan”, Studia Islamika, vol. 8, 
no. 2, 2001. 



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 323 

 

Damanhuri. 2011. Akhlak Perspektif Pemikiran Tasawuf Abdurrauf 
as-singkili: Banda Aceh, ArRijal Publisehr.  

___________. 2009. Tradisi Kehidupan Agama di Aceh Abad 
XVII. Yogyakarta: Ar-Raniry Press dan AK. Group. 

Daudy, Ahmad. 1983. Allah dan Manusia Dalam Konsepsi Nuruddin 
Ar-Araniry. Jakarta: Rajawali.  

Harun, Salman. “Hakekat Turjuman Mustafid Karya Syekh 
Abdurrauf Singkel”, Disertasi, UIN Syarif Hidayatullah 
Jakarta, 1988.  

Hasjmy, A. 1985. Universitas Syiah Kuala Menjelang 20 Tahun. 
Banda Aceh: Unsyiah. 

Jones Russel, Jones. 1974. Nuru’d-din ar-Raniry: Bustan’s-Salatin. 
Balai Pustaka: Dewan Bahasa dan Pustaka. 

Lombard, Denys. 191. Kerajaan Aceh, terj. Winarsih Arifin. 
Jakarta: Balai Pustaka. 

Kartanegara, Mulyadhi. 2006. Menyelami Lubuk Tasawuf. Jakarta: 
Erlangga. 

Mohammad, M.D. 1987. Tokoh-tokoh Sastra Melayu Klasik. Kuala 
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.  

Nicholson, R.A. 1967. Studies in Islamic Mysticism. Cambridge: 
Cambridge University Press. 

Fathurahman, Oman. 2008. Tarekat Syattariyah di Minangkabau. 
Jakarta: Prenada Media Group bekerjasama dengan Ecole 
Francaise d‟Extreme-Orient.  

Daly, Peunoh. 1994. 1994. Hukum Nikah, Talak, Rujuk, 
Hadhanah dan Nafkah Kafarat Dalam Naskah Mir’at al-Thullab 
Karya Abdurrauf Singkel, Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah.  

Said, Muhammad. 1961. Atjeh Sepanjang Abad. Medan: Penerbit 
Pengarang Sendiri. 

Sitomorang, T.D, dan A. Teeuw, ed. 1958. Sejarah Melayu. 
Jakarta: Balai Pustaka. 

Mulyati, Sri, dkk. 2005. Tarekat-Tarekat Muktabarah di Indonesia, 
Jakarta: Prenada Media.  

Van Bruinesen, Martin. 1995. Kitab Kuning Pesantren dan Tarekat, 
Bandung: Mizan.  

___________. 1994. Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia, 
Bandung: Mizan.  



Damanhuri, ‘Umdah al-Muhtajin: Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara 

322 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Vide, Groenevelt. 1960. Historical Notes on Indonesia & Malaya 
Compiled From Chinese Source. Jakarta: Bharata. 

___________. 1947. Ibnul ‘Arabi Fusus Al- Hikam, ed., A.A. 
Afifi. Kairo: tp. 

Voorhoeve, P. t.t. Bayan Tajalli: Bahan-bahan untuk Mengadakan 
Penyelidikan Lebih Mendalam tentang Abdurrauf Singkil. Banda 
Aceh: PDIA. 

Weir, T.H. 1996. Shorter Ensiclopaedia of Islam, Nuruddin Ar-
Raniry, Bustan as- Salatin, ed., T. Iskandar, Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka.  

 

 


