


 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 323 

 

SPIRITUALITAS ISLAM DALAM TRILOGI KOSMOS 

Munawir Haris 
(STAIN Sorong Papua Barat 

Email: irfani.fanani@gmail.com) 
 

Abstract: Human beings are mysterious. Although various studies about 
humans have been conducted, they fail to totally comprehend them. 
Therefore, studies about humans are always interesting topics, especially if 
they attempt to reveal non-physical aspects of humans.  One way to look at 
this neglected aspect is to study spiritual dimensions of humans. Base on 
their explorations to the Qur‟an and hadith, Muslim scholars propose a 
theory of three cosmos: macrocosmos, microcosmos and metacosmos. 
Macrocosmos represents the Universe. Microcosmos is human beings and 
metacosmos is concerned with Allah. These are three cosmologies that 
Muslims have to find from the scriptural texts so they can understand the 
central role of human beings in preserving balanced relationships among 
these three worlds. The Qur‟an, for example, gives allegories and signs that 
Muslims must explore their deep meanings to gain wisdom and get closer to 
the Creator. 

Abstrak: Ada banyak dimensi misteri dalam diri manusia. Meski 
banyak kajian atas manusia oleh para sarjana dan filsuf, namun studi-
studi mereka gagal memahami keseluruhan dimensi tersebut. Oleh karena 
itu, studi tentang manusia selalu menarik, terutama jika dikaitkan dengan 
sisi non-fisiknya. Salah satu caranya adalah dengan melakukan kajian 
spiritualitas manusia. Dengan mendasarkan pada al-Qur‟an dan hadis, 
para sarjana kosmolog Muslim menawarkan konsep tiga dunia; 
makrokomos, mikrokosmos dan metakosmos. Makrokosmos adalah dunia 
atau alam raya. Mikrokosmos adalah manusia sedangkan metakosmos 
berkaitan dengan Allah. Orang-orang Islam kemudian mengeksplorasi 
rahasia-rahasia di balik al-Qur‟an dan hadis untuk mendapatkan makna 
mengenai peran utama mereka dalam dunia kosmos tersebut dan dalam 
rangka mengetahui tugas mereka menjaga hubungan antarkosmos. Usaha 
ini diyakani mampu mengantarkan manusia menjadi bijak dan akan 
dekat kepada Allah. 

Keywords: kosmologi, analogi, manusia, spiritual, jalāliyyah, jamāliyyah. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

324 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

SECARA komprehensif, hakekat manusia telah banyak menyita 
perhatian banyak kalangan. Dari kalangan ilmuan, filsuf, 
sosiolog, maupun para agamawan. Namun upaya tersebut gagal. 
Manusia hanya mampu menyingkap hakekat dirinya pada batas 
instrumen, dan bukan substansi. Karenanya, kajian tentang 
manusia selalu menarik, tercermin pada disiplin ilmu yang 
berkembang, baik ilmu murni maupun terapan. Daya tarik 
pembicaraan tentang manusia, antara lain karena pengetahuan 
tentang makhluk ini, belum mencapai kemajuan seperti yang 
telah dicapai dalam bidang ilmu pengetahuan lainnya. Pertanyaan 
tentang manusia, pada hakekatnya hingga saat ini masih tanpa 
jawaban pasti.1 

Sulitnya mengungkap substansi manusia disadari oleh Alexis 
Carrel. Carrel menyebut manusia sebagai makhluk misterius yang 
unik yang tak mampu ditelusuri secara keseluruhan.2 
Ketidakmampuan manusia dalam menelusuri substansi dirinya 
secara utuh, disebabkan karena keterbatasan pengetahuan 
manusia. Hal ini menurut pakar tafsir Indonesia, M. Qurasy 
Shihab, disebabkan tiga faktor, yaitu pertama, dalam sejarah 
kehidupannya, manusia lebih tertarik melakukan penyelidikan 
tentang alam materi, dibanding pada hal-hal yang bersifat 
immaterial; kedua, keterbatasan akal manusia yang hanya mampu 
memikirkan hal-hal yang bersifat instrumental ketimbang hal-hal 
yang substansial dan kompleks; ketiga, kompleksitas dan uniknya 
masalah manusia.3 

                                                 
1Terdapat beberapa terma yang dipergunakan dalam memahami manusia 

di dalam al-Qur‟an. Beberapa istilah itu terutama al-Bashar, al-Insān, al-Nās 
dan Bani Adam yang cukup banyak istilah ini digunakan oleh al-Qur‟an 
dalam relasi dengan manusia. Meskipun sesungguhnya terdapat beberapa 
istilah lain seperti „Abd al-Lāh, Khalifah al-Lāh, Ūlu al-Bāb dan sebagainya. 
Pemahaman Quraish Shihab bahwa terma manusia dalam al-Qur‟an 
dinyatakan ada tiga, yaitu: pertama, menggunakan kata yang terdiri dari 
konsep alif, nūn dan sin semacam insān, ins, nās atau unās. Kedua, 
menggunakan kata bashar. Ketiga, menggunakan kata Bani Adam dan dhuriāt 
Adam. Lihat, M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur‟an: Tafsir Maudhu‟i Atas 
Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1998), 278. 

2Alexis Carrel, Misteri Manusia, ter. (Bandung: Remaja Karya, 1987), 30-
42. 

3Shihab, Wawasan …, 227-8. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 325 

 

Di satu sisi, agama dan ilmu pengetahuan dianggap dua 
entitas yang berbeda dan terpisah. Dalam pandangan dunia, 
agama bersifat apriori yang bertitik tolak dari sebuah keyakinan 
untuk sampai kepada kesimpulan yang sejalan dengan 
keyakinannya yang bersifat absolut. Sedangkan ilmu 
pengetahuan, bertitik tolak dari sebuah keraguan dan 
kesimpulan-kesimpulannya bersifat tentatif dan verifiabel. 
Dengan demikian, menurut mereka, Islam sebagai sebuah agama 
tidak memiliki perspektif ilmiah mengenai kehidupan, termasuk 
tidak memiliki perspektif tentang kosmologi yang keduanya 
merupakan ilmu pengetahuan (sains). Mereka tampaknya tidak 
akrab dengan sumber-sumber ajaran Islam, al-Qur‟an dan al-
Hadis, serta khazanah pemikiran Islam, sehingga dengan tanpa 
beban meremehkan Islam dalam persoalan-persoalan ilmu 
pengetahuan.  

Al-Qur‟an mengungkapkan pandangan dunia (world view) 
yang tidak semata-mata menekankan dunia fisik, melainkan 
dunia spiritual. Para ulama melihat alam semesta tidak terutama 
pada alam itu sendiri, tetapi pada hubungan-hubungan analogis 
dan alegorisnya dalam keseluruhan sistem yang mengaturnya. 
Kosmolog muslim membuat teoretisasi yang membedakan 
dalam pandangan dunia Islam adanya tiga realitas yaitu: makro 
kosmos, mikro kosmos, dan meta kosmos. Makro kosmos 
adalah alam semesta pada umumnya, mikro kosmos adalah 
manusia, dan meta kosmos adalah Allah. Jika kedua alam (makro 
dan mikro) itu diciptakan oleh Allah apakah mungkin kedua 
alam itu tidak saling berhubungan, atau keduanya terpisah dari 
Sang Pencipta. Orang-orang suci dari kalangan muslim seringkali 
mencoba menemukan misteri-misteri yang tersembunyi di balik 
teks-teks al-Qur‟an dan hadis-hadis. Mereka mencoba untuk 
menemukan makna serta peran sentral manusia dalam rangkaian 
hubungan tersebut. Al-Qur‟an menekankan berbagai fenomena 
alam tersebut sebagai tanda-tanda Allah yang harus dicermati 
dan diambil pelajaran oleh manusia, sehingga mendatangkan 
hikmah bagi kehidupan manusia. Pemikiran mereka tidak pernah 
jauh dari keinginan mencari jejak-jejak Sang Pencipta untuk 
menemukan cara yang paling bijak untuk mendekatkan diri 
kepada-Nya. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

326 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Simbol kisah penciptaan dan kejatuhan Adam merupakan 
sebuah alegori yang menyimpan berbagai misteri yang patut 
direnungkan. Sekurang-kurangnya untuk dapat mengambil 
manfaat bagi peningkatan pemahaman terhadap realitas 
kehidupan manusia yang unik serta untuk memahami hubungan-
hubungan kosmologis dan psikologis antara manusia dan 
kosmos, serta hubungan keduanya dengan Sang Pencipta.  

Tulisan ini membahas berturut-turut konsepsi mengenai 
dunia spiritual Islam, esensi manusia dalam hubungannya 
dengan alam semesta dan Tuhan, serta membangun spiritualitas 
sebagai strategi menjalankan peran sentral manusia di dalam 
kosmos. 

Spiritualitas Islam  

Para kosmolog Muslim mencari petunjuk al-Qur‟an dan al-
Hadis untuk dapat memahami korespondensi-korespondensi 
dan analogi-analogi kualitatif tiga realitas kosmologis: alam 
semesta (makrokosmos), manusia (mikrokosmos), dan Allah 
(metakosmos). Mereka tertarik kepada berbagai perumpamaan 
dan keserupaan-keserupaan dalam sumber-sumber Islam. 
Mereka ingin menemukan berbagai macam hubungan pada 
berbagai tataran dan aras kualitatif. Metodologi hermeneutik-
esoteris mereka gunakan untuk menguak berbagai perumpamaan 
dan keserupaan dalam Kitab Suci.4 Dalam hal ini Sachiko 
Murata menjelaskan sebagai berikut: 

Yang berkaitan erat dengan tipe pemikiran analogis dalam astrologi 
adalah ta‟wil atau interpretasi esoteris atas al-Qur‟an. Ini banyak 
dilakukan oleh para sufi dan juga otoritas-otoritas Syiah tertentu. 
Seringkali tujuan ta‟wil menunjukkan bagaimana ayat-ayat al-Qur‟an 
berbicara tentang kosmos, atau kisah-kisah Nabi, memiliki pengertian 
lain sesuai dengan tataran dan arah serta situasi batiniah individu 
manusia. Mikro kosmos sesuai dengan makro kosmos. Pada tataran dan 
aras ini, al-Qur‟an melukiskan drama jiwa manusia dalam hubungannya 
dengan Allah.5 

                                                 
4Sachiko Murata, The Tao of Islam: Kitab Rujukan tentang Relasi Gender 

dalam Kosmologi dan Teologi Islam, ter. Rahmani Astuti dan M.S. Nasrullah 
(Bandung: Mizan, 1998), 300. 

5Murata, The Tao…, 37. Di tempat lain, Murata mengemukakan bahwa 
model penafsiran al-Qur‟an yang dikenal dengan ta‟wil (hermeneutika 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 323 

 

Al-Qur‟an berulang kali menegaskan bahwa segala sesuatu 
adalah tanda-tanda (al-āyah) Allah dalam artian bahwa segala 
sesuatu menggambarkan hakekat dan realitas Allah.6 Akibatnya, 
banyak pemikir Muslim, khususnya para ahli kosmologi, melihat 
segala sesuatu di alam semesta sebagai refleksi dari nama-nama 
dan sifat-sifat Ilahi. Nama-nama dan sifat-sifat ini 
menggambarkan berbagai kualitas, seperti keagungan, 
keindahan, kehidupan, pengetahuan, dan seterusnya. Oleh 
karena itu, dimensi kualitatif segala sesuatu menjadi sangat 
menarik perhatian. 

Prinsip segala sesuatu selain Allah adalah tanda-tanda Allah, 
sebagaimana diungkapkan oleh al-Qur‟an. Diungkapkan pula 
dengan cara lain dalam sebuah hadis Qudsi yang sangat populer 
di kalangan sufi dan dijadikan basis konseptualnya dalam 
memandang hubungan-hubungan kosmologis. Hadis Qudsi itu 
berbunyi:  

  ؤعسف فخلقت الخلق فبى عسفىوى لىت لنزا مخفيا فإحببت ان 

Artinya: Aku pada mulanya adalah harta yang tersembunyi, kemudian Aku ingin 
dikenal, maka Kuciptakanlah makhluk dan melalui Aku mereka pun kenal 
padaKu.7 

Hadis tersebut jelas menunjukkan bahwa dunia, atau alam 
semesta, atau ciptaan (makhluk) merupakan lokus di mana 
khazanah tersembunyi diketahui oleh makhluk. Sebaliknya, 
ciptaan-ciptaan Allah atau alam semesta itulah yang 
memberitahukan adanya khazanah tersembunyi, yaitu Allah. 
Proses pengenalan diri Allah kepada makhluk dan melalui 

                                                 
esoteris) bergantung pada analogi-analogi kualitatif di antara segala sesuatu, 
khususnya antara mikrokosmos dan makrokosmos. Lihat, Murata, The 
Tao…, 53. 

6Kata al-āyah dengan berbagai variasinya terulang sebanyak 288 kali di 
dalam al-Qur‟an. 

7Hadis yang dikenal dengan hadis “Khazanah Tersembunyi” ini dikutip 
misalnya oleh Harun Nasution, Falsafat dan Mistisime dalam Islam (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1999), 58. Lihat juga Nurcholish Madjid, Simbol dan 
Simbolisme Keagamaan Populer, serta Pemaknaannya dalam Perkembangan Sosial-
Politik Nasional Kontemporer, Makalah Pidato Pengukuhan Jabatan Ahli 
Peneliti Utama (Jakarta: Puslitbang Kemasyarakatan dan Kebudayaan, 
Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia [PMB-LIPI], 30 Agustus 1999), 5. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

328 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

makhluk ini disebut-sebut oleh banyak ahli kosmologi Islam 
dengan istilah al-╬ahir (manifestasi) dan tajallī (pengungkapan 
diri) Allah, sekaligus untuk menjelaskan hubungan alam semesta 
dengan Allah. 

Alam semesta dalam eksistensi dan fungsinya sebagai 
cerminan Allah, maka berarti mencerminkan seluruh nama dan 
sifat-sifat Allah. Sifat sifat Allah dapat dibedakan menjadi dua 
kategori, yaitu sifat-sifat Jalāliyyah (keagungan) dan Jamāliyyah 
(keindahan). Sifat Jalāliyyah adalah sifat-sifat keagungan dan 
kekerasan; sementara sifat Jamāliyyah adalah sifat-sifat keindahan 
dan kelembutan).  

Kendati pun secara keseluruhan alam semesta 
mencerminkan Allah atau sebagai tanda-tanda Allah, namun 
setiap makhluk secara sendiri-sendiri mencerminkan salah satu 
sisi dari dua kategori sifat-sifat Allah. Manusia berbeda dengan 
makhluk-makhluk lain yang mencerminkan kedua sisi sifat-sifat 
Allah. Inilah yang disimbolkan dengan dua tangan Allah yang 
diungkapkan dalam Qs. Shad (38):75: yang artinya: “Allah 
berfirman: „Hai iblis, apakah yang menghalangimu untuk sujud 
kepada apa yang telah Aku ciptakan dengan kedua tanganKu. 
Apakah kamu menyombongkan diri ataukah kamu (merasa) 
termasuk orang-orang yang (lebih) tinggi?”. Dalam hadis 
disebutkan juga bahwa Adam (manusia) diciptakan berdasarkan 
╣urah (bentuk) Allah. Dengan demikian, hanya manusialah yang 
mewakili gambaran dan citra lengkap Realitas Ilahi. Sementara, 
segala sesuatu lainnya memberikan gambaran dan citra tidak 
sempurna.8 

Hampir seluruh kosmolog Muslim memanfaatkan ihwal 
tanda-tanda Allah ini sebagai basis pemikirannya dalam rangka 
menemukan hubungan-hubungan misterius yang terjalin antara 
manusia, kosmos, dan Sang Pencipta. Salah satu di antara 
mereka adalah Ikhwān al-╤afa. Ikhwān al-╤afa, mengungkapkan 
korespondensi dan similaritas manusia dengan alam semesta dan 

                                                 
8Dibandingkan dengan manusia, makhluk lain, diciptakan dengan satu 

sisi dari nama, sifatnya. Malaikat rahmah diciptakan dengan hanya tangan 
kanan Allah (atau dengan sifat-sifat Jamāliyyah-Nya). Sedangkan setan 
diciptakan dengan hanya tangan kiri Allah (sifat-sifat Jalāliyyah-Nya). Lihat 
Murata, The Tao…, 33). 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 323 

 

mempertegas kenyataan bahwa manusia dan alam semesta secara 
bersama-sama mempresentasikan Sang Pencipta.9 

Orang-orang bijak generasi pertama melihat bahwa dunia 
fisik ini dengan pandangan mata mereka dan menyaksikan 
dimensi-dimensi segala sesuatu yang tampak dengan persepsi 
indera mereka. Kemudian mereka merenungkan keadaan-
keadaan kosmos dengan akal mereka, mengkaji dengan cermat 
lingkup aktivitas individu-individu universalnya dan mengetahui 
berbagai ragam dari segala sesuatu yang bersifat individual dalam 
kosmos. Mereka tak menemukan satu bagian pun dari kosmos 
yang lebih lengkap dalam struktur, lebih sempurna dalam 
bentuk, dan lebih serupa dalam totalitas ketimbang manusia. 

Manusia yang lahir dari jasad, sekaligus dari tubuh ragawi 
dan jiwa spiritual. Karena itu, orang-orang bijak itu menemukan 
keserupaan bagi segala sesuatu yang ada di dunia materi dalam 
kondisi struktur tubuhnya. Dalam hal ini, Nasafi menunjukkan 
tujuh benda langit yang memiliki keserupaan dengan organ-
organ tubuh manusia. Bagi Nasafi, paru-paru adalah langit 
pertama yang menujukkan wilayah bulan, karena bulan adalah 
paru-paru makro kosmos. Otak sebagai langit kedua yang 
melambangkan wilayah Merkurius, karena Merkurius adalah otak 
makro kosmos. Ginjal adalah langit ketiga dan melambangkan 
wilayah venus, karena Venus adalah ginjal makro kosmos. 
Jantung adalah langit keempat dan melambangkan wilayah 
matahari, karena matahari adalah jantung makro kosmos. Limpa 
adalah langit kelima dan melambangkan wilayah Mars, karena 
Mars adalah limpa makro kosmos. Hati adalah langit keenam 
dan melambangkan wilayah Yupiter, karena Yupiter adalah hati 
makro kosmos. Kantong empedu adalah langit ketujuh dan 
melambangkan wilayah Saturnus, sebab Saturnus adalah kantong 
empedu makro kosmos. 10 

                                                 
9Diadaptasi dari Murata, The Tao…, 53-3.  
10Secara simbolik dengan penjelasan ini, al-Kindi (w. 873 M) membuat 

teoretisasi bahwa jiwa manusia yang masih kotor harus menyucikan diri 
terlebih dahulu ke bulan. Setelah jiwa tersucikan di bulan, selanjutnya jiwa 
beranjak ke Merkuri, dan terus meningkat sampai ke Alam Akal. Lihat, 
Harun Nasution, Falsafat dan Mistisime dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 
1999), 12. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

330 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Penjelasan benda-benda langit tersebut sebagai padanan 
organ-organ tubuh manusia tersebut di atas, merupakan 
korespondensi dan analogi tujuh organ manusia. Tujuh benda 
langit yang menempati wilayah tertentu, berkorespondensi 
dengan tujuh wilayah Malakuti kosmos yang di masing-masing 
dihuni oleh sekelompok Malaikat yang dipimpin oleh Malaikat 
dengan nama-nama, seperti yang dikenal dengan Malaikat 
sepuluh, seperti Jibril di wilayah Merkurius (langit kedua), Israfil 
di wilayah Matahari (langit keempat), Mikail di wilayah Jupiter 
(langit keenam), dan Izra‟il di wilayah Saturnus (langit ketujuh). 
Analogi-analogi seperti ini juga dijumpai pada banyak kosmolog 
Muslim lainnya, seperti Ibn „Arabī dan para pengikutnya, „Abd 
al-Ra╪mān Jami‟, „Abd al-Razāq al-Kasyani, dan Najm al-Dīn 
Rāzī. 

Fitrah Manusia: Dimensi dan Potensi  

Dalam bahasa Arab, fitrah mempunyai arti belahan, muncul, 
kejadian dan penciptaan. Jika dihubungkan dengan manusia, 
fitrah adalah apa yang menjadi kejadian atau bawaannya sejak 
lahir atau keadaan semula jadi.11 Al-Isfahānī, ketika menjelaskan 
makna fitrah dari segi bahasa, dia mengungkap kalimat, “fathara 
al-Lāh al-khalq”, yang maksudnya Allah mewujudkan sesuatu dan 
menciptakan bentuk kemampuan untuk melakukan perbuatan-
perbuatan.12  

Dalam al-Qur‟an, kata fitrah dengan berbagai bentuk 
kejadiannya disebut 28 kali, 14 kali disebut dalam konteks 
pembicaraan tentang manusia, baik tentang fitrah penciptaan 
maupun fitrah keagamaan (Qs. 30: 30). Dengan demikian, 
makna fitrah adalah suatu kekuatan (potensi terpendam) yang 
menetap pada diri manusia sejak awal kejadiannya guna 
komitmen terhadap nilai-nilai keimanan, cenderung kepada 
kebenaran (╪anīf). Mereka tidak dapat menghindar meskipun 
boleh jadi mengabaikan fitahnya sendiri. Para pemikir muslim 
cenderung memaknai fitrah sebagai potensi manusia untuk 

                                                 
11Lihat, Ibn Manzhur, Lisān al-„Arab (t.tp: Dār al-Ma„ārif, t.t.), 3432-5. 
12Al-Ragib al-I╣fahānī, Al-Mufradāt fī Garb al-Qur‟ān (Beirut: Dār al-

Ma‟ārif, t.t.), 396. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

beragama (Tawhīd ilā al-Lāh),13 tetapi ada juga yang memaknai 
fitrah sebagai iman bawaan yang telah diberikan Allah sejak 
manusia berada dalam alam rahim.14 Pendapat ini merujuk pada 
al-Qur‟an Surah al-A‟raf (7): 172. Sementara Ibn Taimiyah 
menyebutkan tiga potensi fitrah manusia lainnya, yaitu: Pertama, 
daya intelektual (quwwat al-‟aql), yaitu potensi dasar yang 
memungkinkan manusia dapat membedakan nilai baik dan 
buruk. Kedua, daya ofensif (quwwat al-shahwah), yaitu potensi 
dasar yang dimiliki manusia yang mampu menginduksi obyek-
obyek yang menyenangkan dan bermanfaat bagi kehidupannya, 
baik secara jasmaniah maupun rohaniah. Ketiga, daya defensif 
(quwwat al-gadbah), yaitu potensi dasar yang dapat menghindarkan 
manusia dari segala perbuatan yang membahayakan dirinya. 
Ketiga potensi tersebut, potensi akal menempati posisi sentral 
sebagai alat kendali dua potensi lainnya.15 

Sebagaimana yang dikutip Madjid, Ibn Taimiyah membagi 
fitrah manusia itu kepada dua bentuk, yaitu sebagai fitrah al-
garizah dan fitrah al-munazzalah.16 Fitrah al-Garizah merupakan 
potensi dalam diri manusia yang dibawanya sejak lahir. Bentuk 
fitrah ini, antara lain adalah nafs, akal, dan hati nurani. Fitrah ini 
dapat dikembangkan oleh manusia melalui jalan pendidikan. 
Sedangkan fitrah al-munazzalah merupakan potensi luar manusia. 
Adapun wujud fitrah ini adalah wahyu Ilahi yang diturunkan 
Allah untuk membimbing dan mengarahkan fitrah al-garizah 
berkembang sesuai dengan fitrahnya yang ╪anīf. 

Dimensi-dimensi fitrah yang dimaksudkan adalah aspek-
aspek yang terdapat pada fitrah manusia. Khayr al-Dīn al-Zarkali 
berpendapat, studi tentang hakekat manusia dapat ditempuh 
melalui tiga pendekatan yakni (1) kondisi jasad (fisik); (2) kondisi 
jiwa (psikis); dan (3) kondisi keduanya (psikopisik).17 Ketiga 

                                                 
13Al-Thabathabā‟i Abu al-Hujjāj Mujāhid bin Jabar al-Makhzūmī, Tafsīr 

Mujāhid (Beirut: Al-Mansūrah al-„Ilmiyyah, 1983), 329. 
14Ibn Manzur, Lisān al-„Arab…, 56 
15Dikutip dari Nurcholish Madjid dalam Madjid, Kebebasan Ruhani dan 

Cinta Ilahi: Sudut Pandang Interpretasi Sufi. Makalah KKA Paramadina, 15 
September 2000, 7. 

16Ibid., 8. 
17Mu╪ammad „Abd al-‟A╬im Al-Zarqānī, Manahil al-‟Irfān fī „Ulūm al-

Qur‟ān (Beirut: Dār al-Fikr, 1999), 36. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

332 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

kondisi tersebut dalam terminologi Islam, lebih dikenal dengan 
terma al-jasad, al-rū╪, dan al-nafs. Di samping ketiga istilah 
tersebut, ada terma-terma lain seperti al-qalb, al-„aql, al-shahwah. 

Dari pengamatan sepintas, tampak bahwa manusia 
menujukkan karakteristik yang sangat unik. Berbeda dalam 
berbagai dimensi, aspek, struktur, hal, sifat, dan aktivitasnya. 
Pada saat yang sama, manusia dalam berbagai eksistensinya 
memiliki keserupaan-keserupaan dengan ciptaan lainnya di alam 
semesta. Berdasarkan kenyataan ini, dan kenyataan-kenyataan 
tersembunyi lainnya, kosmolog Muslim menyebut manusia 
sebagai mikro kosmos untuk membedakannya dengan makro 
kosmos. Pada umumnya, orang memahami bahwa mereka 
menjadi bagian alam semesta, atau yang selain-Nya. Ibn „Arabī, 
misalnya menyimpulkan bahwa manusia adalah makhluk serba 
mencakup untuk merujuk kepada manusia sempurna (al-Insān al-
Kāmil), yakni mencakup al-Haqqiyah dan al-Khalqiyyah.18 

Dalam analisis kosmolog Muslim membuktikan keunikan 
manusia, sebagaimana diungkapkan oleh Sachiko Murata sebagai 
berikut:  

Ada dua perbedaan mendasar antara manusia dan makhluk lainnya. 
Yang pertama adalah bahwa manusia merupakan totalitas, sementara 
makhluk-makhluk lainnya adalah bagian dari totalitas. Manusia 
mamanifestasikan seluruh sifat makro kosmos, sementara makhluk-
makhluk lainnya memanifestasikan sebagian sifat dengan 
mengesampingkan yang lainnya. Manusia diciptakan dalam citra Allah, 
sementara makhluk-makhluk lain hanya sebagian bentuk dan 

                                                 
18Untuk penjelasan pandangan Ibn Arabi ini, lihat, Su„ad al-╩akīm, Al-

Mu‟jam al-Sūfī: al-╩ikmah fī Hudūd al-Kalimah (Beirut: Dār al-Nadrah, t.t.), 
985-8. Di tempat lain, Mu‟jam ini, Ibn Arabi menyebut realitas serba 
mencakup manusia ini dengan Kitab Serba mencakup (al-Kitāb al-Jāmi‟) yang 
merujuk kepada Adam yang eksistensinya merangkum keragaman hakekat 
yang tersebar di alam semesta. Bandingkan dengan penjelasan Amatullah 
Armstrong, Sufi Terminology, Al-Qamus As-Sufi: The Mystical Language of Islam 
(Malaysia: AS Nordeen, 1995). Terjemahan Bahasa Indonesia oleh MS. 
Nasrullah dan Achmad Baiquni (Bandung: Mizan, 2001), 139. Dalam kamus 
tersebut, dijelaskan: “al-Kawn al-Jami‟ adalah ciptaan dan maujud serba 
meliputi. Manusia Paripurna adalah al-Kawn al-jami‟ karena dia menghimpun 
dalam dirinya segala sesuatu dalam Hakekat Ilahi dan segala sesuatu dalam 
kosmos. Dia adalah lokus manifestasi bagi Nama Serba meliputi (al-Ism Al-
jami‟), yakni Allah”. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

konfigurasi kualitas-kualitas Allah. Perbedaan mendasar kedua adalah 
bahwa makhluk-makhluk lainnya mempunyai jalur-jalur yang pasti dan 
tidak pernah menyimpang darinya. Sebaliknya, manusia tidak 
mempunyai hakekat yang pasti karena mereka memanifestasikan 
keseluruhan. Keseluruhan sama sekali tidak bisa didefinisikan, karena 
identik dengan “bukan sesuatu”, bukan kualitas atau kualitas-kualitas 
khusus. Karena itu, manusia bertolak belakang dengan makhluk-
makhluk lainnya merupakan suatu misteri. Hakekat utama manusia 
tidak diketahui.19 

Hakekat manusia, seperti dalam catatan Murata di atas, tidak 
diketahui. Ini tampaknya sejalan dengan pandangan banyak 
pemikir Muslim yang menyatakan bahwa hakekat manusia 
adalah ruhnya, sementara ruh itu sendiri diungkapkan oleh al-
Qur‟an sebagai entitas yang hanya diketahui oleh Allah.20 
Demikian pula, al-Qur‟an mengungkapkan bahwa faktor 
kesempurnaan manusia, terletak pada ruh yang dihembuskan 
Allah kepadanya. 

Faktor-faktor kesempurnaan manusia oleh agama dijelaskan 
sebagai berikut: (1) kejadian manusia dalam bentuk terbaik 
(A╪sanu taqwīm) (2) dicipta dengan kedua Tangan Allah (Khalaqtu 
bi yadayya), sementara makhluk lain hanya dengan perintah 
“Kun” (jadilah!) (3) dicipta berdasarkan bentuk atau citra Allah 
(shurah Allah) (4) ditiupkannya ruh Allah (Rū╪ al-Lāh) kepadanya, 
serta (5) manusia merupakan puncak penciptaan dengan 
kesempurnaan. Semua itu telah menjadikannya makhluk yang 
paling refresentatif dan kualitatif mengemban tugas sebagai 

                                                 
19Murata, The Tao.., 71. Definisi manusia selalu simplifikasi jika ingin 

merangkum keseluruhanNya. Makhluk apa pun dalam kosmos tak akan 
mampu memahami manusia dengan berbagai misterinya. Kompleksnya 
manusia, bahkan sejak belum menjadi manusia sempurna ketika diciptakan, 
memberi ruang untuk disalahpahami. Dalam al-Qur‟an, malaikat dan iblis 
tidak dapat memahami manusia. Lihat, Mu╪yiddīn ibn „Arabī, Fu╣ū╣ al-
╩ikam (Beirut: Dār al-Kitāb al-„Arabī, t.t.), 50-1.  

20Dalam pengertian sebaliknya, bisa disimpulkan bahwa hanya manusia 
yang dapat memahami Allah. Ini tersimpul dari salah satu tipe pemahaman 
mengenai seluruh nama-nama (al-asmā‟) yang diajarkan Allah kepada Adam 
ketika proses penyempurnaan ciptaanya selesai dengan ditiupkan ruh Allah 
ke dalam dirinya. Salah satu tipe penafsiran dimaksud adalah bahwa 
keseluruhan nama-nama itu adalah keseluruhan nama-nama Allah (asma‟ 
Allah), di samping pendapat yang menyatakan bahwa nama-nama itu adalah 
nama-nama benda di sekitar. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

334 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

khalifah Allah (Khalīfah al-Lāh), mewakili Allah pada tataran 
makhluk. Menyandang status sebagai khalifah Allah berarti 
hanya manusialah yang dapat menguasai alam semesta, 
menjamin keharmonisan. Dalam pengertian sebaliknya, hanya 
manusia pulalah yang mampu mengacaukan alam semesta. 

Alegori Penciptaan dan Kejatuhan Adam 

Kisah-kisah penciptaan Adam dan dijadikan khalifahnya, 
keberatan-keberatan Malaikat dan Iblis atas keputusan Allah, 
pengajaran Allah kepada Adam berupa nama-nama, serta 
kejatuhan Adam ke bumi, dikemukakan secara gamblang terbaca 
dalam Qs. 2:30-39 berikut ini: 

ظِدُ فِيهَا 
ْ
ف ًُ جْعَلُ فِيهَا مَنْ 

َ
ج
َ
ىا ؤ

ُ
ال

َ
 ق

ً
ت

َ
لِيف

َ
زْضِ خ

َ ْ
ي جَاعِلٌ فِي الْ ِ

ّ
تِ إِو

َ
ئِن

َ
مَلَ

ْ
وَ لِل اىَ زَبُّ

َ
 ق

ْ
وَإِذ

َ
َ
مُىن

َ
عْل

َ
 ح

َ
مُ مَا لَ

َ
عْل

َ
ي ؤ ِ

ّ
اىَ إِو

َ
وَ ق

َ
ضُ ل دِّ

َ
ق

ُ
حُ بِحَمْدِكَ وَه ظَبِّ

ُ
حْنُ و

َ
مَاءَ وَه مَ  (03) وَيَظْفِوُ الدِّ

َّ
وَعَل

مْ  ءَادَمََ
ُ
خ
ْ
ى

ُ
 ل

ْ
ءِ إِن

َ
لَ

ُ
طْمَاءِ هَؤ

َ
ىوِي بِإ

ُ
بِئ

ْ
ه
َ
اىَ ؤ

َ
ق

َ
تِ ف

َ
ئِن

َ
لَ

َ ْ
ى الْ

َ
هُمْ عَل

َ
مَّ عَسَض

ُ
هَا ث

َّ
ل
ُ
طْمَاءَ م

َ ْ
الْ

(
َ
حَنِيمَُ (03صَادِقِين

ْ
عَلِيمُ ال

ْ
 ال

َ
ت

ْ
ه
َ
وَ ؤ

َّ
ا إِه

َ
ى
َ
مْخ

َّ
 مَا عَل

َّ
ا إِلَ

َ
ى
َ
مَ ل

ْ
 عِل

َ
وَ لَ

َ
ىا طُبْحَاه

ُ
ال

َ
اىَ 03) ق

َ
( ق

بَِ
ْ
ه
َ
اآدَمُ ؤ مَىَاثِ ًَ يْبَ الظَّ

َ
مُ غ

َ
عْل

َ
ي ؤ ِ

ّ
مْ إِو

ُ
ن

َ
لْ ل

ُ
ق

َ
مْ ؤ

َ
ل
َ
اىَ ؤ

َ
طْمَائِهِمْ ق

َ
هُمْ بِإ

َ
بَإ

ْ
ه
َ
ا ؤ مَّ

َ
ل
َ
طْمَائِهِمْ ف

َ
ئْهُمْ بِإ

َ
َ
مُىن

ُ
خ

ْ
ن

َ
مْ ج

ُ
خ
ْ
ى

ُ
 وَمَا ل

َ
بْدُون

ُ
مُ مَا ج

َ
عْل

َ
زْضِ وَؤ

َ ْ
تِ اسْجُدُوا لِِدَمَ  (00) وَالْ

َ
ئِن

َ
مَلَ

ْ
ا لِل

َ
ى
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
وَإِذ

سَجَدُوا إَِ
َ
افِسِينَ)ف

َ
ه

ْ
 مِنَ ال

َ
ان

َ
بَرَ وَم

ْ
ن

َ
بَى وَاطْخ

َ
 إِبْلِيعَ ؤ

َّ
وْجُوَ 03لَ

َ
 وَش

َ
ت

ْ
ه
َ
نْ ؤ

ُ
اآدَمُ اطْن ًَ ا 

َ
ى
ْ
ل
ُ
(وَق

َ
َ
ين الِِْ

َّ
ا مِنَ الظ

َ
ىه

ُ
ن

َ
خ
َ
 ف

َ
جَسَة

َّ
سَبَا هَرِهِ الش

ْ
ق

َ
 ج

َ
مَا وَلَ

ُ
خ
ْ
 شِئ

ُ
دًا حَيْث

َ
 مِنْهَا زَغ

َ
لَ

ُ
 وَل

َ
ت

َّ
جَى

ْ
( 03) ال

َ
َ
يْط

َّ
هُمَا الش

َّ
ل شَ

َ
إ
َ
مْ ف

ُ
ن

َ
مْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَل

ُ
ىا بَعْضُن

ُ
ا اهْبِط

َ
ى
ْ
ل
ُ
ا فِيهِ وَق

َ
اه

َ
ا م سَجَهُمَا مِمَّ

ْ
خ

َ
إ
َ
 عَنْهَا ف

ُ
ان

ى حِينٍَ
َ
اعٌ إِل

َ
سٌّ وَمَخ

َ
ق

َ
زْضِ مُظْخ

َ ْ
هُ هُىَ  (03) فِي الْ

َّ
يْهِ إِه

َ
ابَ عَل

َ
خ
َ
لِمَاثٍ ف

َ
هِ م ى ءَادَمُ مِنْ زَبِّ

َّ
ق

َ
ل
َ
خ
َ
ف

حِيمُ) ابُ السَّ ىَّ
َّ
 (03الخ

َ
لَ

َ
ايَ ف

َ
بِعَ هُد

َ
مَنْ ج

َ
ي هُدًي ف ِ

ّ
مْ مِن

ُ
ن

َّ
جِيَى

ْ
إ ًَ ا  ئِمَّ

َ
ىا مِنْهَا جَمِيعًا ف

ُ
ا اهْبِط

َ
ى
ْ
ل
ُ
ق

ىنَ
ُ
حْصَه ًَ  هُمْ 

َ
يْهِمْ وَلَ

َ
 عَل

ٌ
ىْف

َ
) خ

َ
ازِ هُمْ  (03َ

َّ
صْحَابُ الى

َ
ئِوَ ؤ

َ
ول

ُ
ا ؤ

َ
اجِى ًَ بُىا بِأ

َّ
ر

َ
سُوا وَل

َ
ف

َ
رًِنَ ل

َّ
وَال

َ
َ
الِدُون

َ
َ(03) فِيهَا خ

Artinya: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: “Sesungguhnya 
Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi”. Mereka berkata: 
“Mengapa Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang 
akan membuat kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami 
senantiasa bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?” 
Tuhan berfirman: “Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu 
ketahui”. Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) 
seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada para Malaikat lalu 
berfirman: “Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kamu 
memang orang-orang yang benar!”; Mereka menjawab: “Maha Suci Engkau, 
tidak ada yang kami ketahui selain dari apa yang telah Engkau ajarkan 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 335 

 

kepada kami; sesungguhnya Engkaulah Yang Maha Mengetahui lagi Maha 
Bijaksana; Allah berfirman: “Hai Adam, beritahukanlah kepada mereka 
nama-nama ini”. Maka setelah diberitahukannya kepada mereka nama-
nama benda itu, Allah berfirman: “Bukankah sudah Kukatakan kepadamu, 
bahwa sesungguhnya Aku mengetahui rahasia langit dan bumi dan 
mengetahui apa yang kamu nyatakan dan apa yang kamu rahasiakan?”; 
Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman kepada para Malaikat: “Sujudlah 
kamu kepada Adam”, maka mereka bersujud, kecuali Iblis; ia enggan dan 
takabur dan ia tergolong orang-orang yang ingkar; Dan Kami berfirman: 
“Hai Adam diamilah surga ini olehmu dan isterimu, dan makanlah 
makanan-makanannya yang banyak lagi baik di mana saja yang kamu 
sukai, tapi janganlah kamu dekati pohon ini, yang menyebabkan kamu 
termasuk orang-orang yang zalim; Lalu setan menggelincirkan keduanya dari 
surga itu dan dikeluarkan dari keadaan semula dan Kami berfirman: 
“Turunlah kamu! sebagian kamu menjadi musuh bagi yang lain, dan bagi 
kamu ada tempat kediaman di bumi, dan kesenangan hidup sampai waktu 
yang ditentukan”; Kemudian Adam menerima beberapa kalimat dari 
Tuhannya, maka Allah menerima taubatnya. Sesungguhnya Allah Maha 
Penerima taubat lagi Maha Penyayang; Kami berfirman: “Turunlah kamu 
semua dari surga itu! Kemudian jika datang petunjuk-Ku kepadamu, maka 
barang siapa yang mengikuti petunjuk-Ku, niscaya tidak ada kekhawatiran 
atas mereka, dan tidak (pula) mereka bersedih hati”; Adapun orang-orang 
yang kafir dan mendustakan ayat-ayat Kami, mereka itu penghuni neraka; 
mereka kekal di dalamnya). 

Banyak ahli hikmah yang tertarik merenungkan dan 
mengungkap makna di balik misteri penciptaan Adam dan 
kejatuhannya. Perhatian mereka, bukan tertuju kepada aspek 
sejarah atau kisahnya, melainkan berbagai bentuk korespondensi 
antara manusia, kosmos, dan Allah. Salah satu hikmah yang 
ingin mereka ungkap adalah pengetahuan tentang keserba 
mencakupan manusia dibandingkan dengan ciptaan lainnya. 
Peran yang dapat dan harus dimainkan dalam kerangka 
hubungan-hubungan kosmologis. Beberapa di antara mereka 
yang mengungkapkan penghayatannya adalah „Abd al-Ra╪mān 
Jāmi‟, Ikhwān al-╤afa, dan Najm al-Dīn Rāzī. 

„Abd al-Ra╪mān Jāmi‟ menjelaskan, secara puitis dalam bait-
bait prosanya. Tampak bahwa Jami‟ ingin membuktikan bahwa 
karena sifat Jamāliyyah manusia, baik Malaikat maupun Iblis, 
tidak akan dapat memahami manusia. Malaikat maupun Iblis, 
kendatipun keduanya makhluk-makhluk cemerlang, namun 
mereka tetap tidak dapat memahami manusia, karena mereka 
adalah bagian, atau hanya mencerminkan satu bagian dari 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

336 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

keseluruhan yang disandang manusia. Penjelasan Jami‟ tersebut 
dikutip agak panjang oleh Sachiko Murata berikut ini:21 

Para Malaikat tidak kuasa memahami makna ini. Karena itu, mereka 
melonggarkan lidah kritik atas Adam dan memberi kesaksian bahwa dia 
(Adam) akan “berbuat kerusakan dan menumpahkan darah” (Qs. 2:30). 
Adalah di lular jangkauan para Malaikat untuk memahami kelembutan 
ini. Kala Adam diberi jibah kehormatan-Nya, mereka harus berbicara 
dengan arogansi dan pretensi. “Ya Allah, kami senantiasa bertasybih 
memuji-Mu, kami melantunkan pujian kepada-Mu, kami membereskan 
segala sesuatu. Mengapa engkau mengaduk sebuah bentuk dari air dan 
tanah, orang yang akan berbuat kerusakan dan menumpahkan banyak 
darah?” 

Penjelasan Najm al-Dīn Rāzī di bawah ini tampaknya 
menarik untuk dicermati. Adanya dua busur yang sangat penting 
dalam memahami mengapa Adam mengalami kejatuhan. Kedua 
busur itu adalah Busur Menurun dan Busur Meningkat yang 
terentang dari asal-usul (Mabda‟) dan tujuan akhir atau tempat 
kembali (Ma‟ad). Dua busur itu, baik dalam makro kosmos 
maupun mikro kosmos, terjadi proses menurun dan proses 
meningkat dalam pengertian yang luas. Penurunan berarti 
menjauh dari dunia ruh yang mewakili kesederhanaan dan 
memasuki dunia materi atau dunia jasmani yang mencerminkan 
kemajemukan. Dunia ruh dengan demikian, merupakan tataran 
atas (baca: tinggi). Sementara dunia materi adalah dunia yang di 
bawah (baca: rendah). Di bawah ini, penulis kutipkan ulasan 
Rāzī berkenaan dengan penciptaan Adam dan kejatuhannya: 

Allah berfiman: “Sesungguhnya Aku menciptakan manusi dari tanah” (Qs. 
38:71). Nabi bersabda, seraya mengutip firman Allah “Aku mengolah 
tanah Adam dengan kedua tangan-Ku sendiri selama empat puluh 
hari”.22 Hendaknya engkau ketahui bahwa manakala dikehendaki untuk 

                                                 
21Murata, The Tao…, 63-4, kutipan dari Abdurra╪mān Jāmi‟, Silsilat …, 

66-9. 
22Sachiko Murata memberi catatan tentang hadis ini. Hadis ini sering 

dikutip dalam sumber-sumber Sufi, tapi tidak dijumpai dalam berbagai 
koleksi hadis standar. Hadis ini disinggung juga oleh Willian C. Chittick 
“Mitos Turunnya Adam dalam Raw╪ al-Arwa╪ A╪mad Sam‟ani”, dalam 
Seyyed Hossein Nasr, et.al., The Heritage of Sufism: Calassical Persian Sufism from 
its Origin to Rumi, Edisi Bahasa Indonesia oleh Gafna Raizha Wahyudi 
(Jakarta: Pustaka Sufi, 2002), 401-26. Chittick memberi catatan bahwa 
perhatian Tuhan untuk membuat makhluk tunggal ini cukup besar, karena 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

membentuk kerangka manusia dari empat unsure (air, api, udara, dan 
tanah) kesemuanya tidak tersimpan dalam sifat kesederhanaan (basit, 
simple). Sebaliknya, semuanya itu diturunkan melalui derajat menurun. 
Derajat turun pertama adalah derajat kemajemukan (murakkabat, 
muliplicity), sebab unsur pada tahap kesederhanaan itu lebih dekat 
kepada dunia ruh (al-‟Alam al-Rū╪ānī), seperti telah kami jelaskan. 
Ketika dikehendaki untuk membawa unsur itu kepada kedudukan 
kemajumukan, maka ia mesti meninggalkan kesederhanaan dan 
bergerak menuju kemajemukan. Karena itu, ia turun satu derajat lagi 
menjauhi dunia ruh. Manakala ia tiba pada kedudukan nabati, maka ia 
harus melewati kedudukan kemajemukan dan keadaan mati. Karena itu, 
ia turun satu derajat menjauhi dunia ruh. Manakala ia sudah 
meninggalkan wilayah nabati untuk memasuki wilayah hewani, maka ia 
turun satu derajat lagi. Tidak ada derajat yang lebih rendah dari 
manusia. Inilah yang disebut “yang paling rendah dari yang rendah” 
(Asfala sāfilīn, dalam Qs. Al-Tīn: 3-4)”.23 

Dari kutipan di atas, Rāzī ingin mengatakan bahwa proses 
penurunan terjadi ketika menjauh dari Yang Esa menuju 
kemajemukan duniawi. Berdasarkan makna ini, maka kejatuhan 
Adam berarti menjauhnya Adam dari Allah, ketika ia melakukan 
kesalahan, yakni berbuat sesuatu yang dilarang oleh-Nya. 
Selanjutnya, alegori ini akan berarti setiap tindakan melanggar 
aturan Allah akan membuat seseorang secara bertahap menurun 
dalam arti menjauh dari Allah. Kemenjauhan ini dimungkinkan 
salah satunya oleh sifat totalitas manusia, sekaligus adanya 
dualitas polar di dalam dirinya. Dua busur menurun dan menaik 
ada dalam diri manusia. Dalam catatan di atas, penurunan 
kemanusiaan melalui proses menjauh untuk memasuki dunia di 
bawah manusia yaitu dunia hewan sampai ke dunia materi atau 
benda mati. Sebaliknya, proses meningkatkan kemanusiaan 
berlangsung melalui busur menaik, dalam pengertian naik dari 
dunia materi kepada dunia hewani, lalu ke dunia ruhani. Rāzī 
selanjutnya mengungkapkan bahwa yang tertinggi dari yang 

                                                 
ketika menciptakan segala yang lain, termasuk langit dan bumi, Tuhan hanya 
berkata, “Jadilah”, dan jadilah Dia. Sam‟ani mengingatkan bahwa menurut 
al-Qur‟an, satu hari di sisi Tuhan sama dengan seribu tahun kita (Qs. 22: 47). 
Jadi, empatpuluh hari yang diperuntukkan kepada Adam adalah periode 
waktu yang sangat panjang. 

23Diadaptasi dari Murata, The Tao…, 66-7. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

338 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

tinggi adalah ruh manusia, sembari menyebutkan sebaliknya, 
yakni yang terendah dari yang rendah adalah raga manusia. 

Kata-kata ini berkaitan dengan unsur-unsur yang turun 
melewati derajat-derajat menurun yang menandai jauhnya dari 
ruh-ruh. Tetapi, jika Anda melihat Alam Malakut dari benda-
benda mati, sesudah melewati beberapa tataran, akhirnya sampai 
pada tataran manusia. Karenanya ini menyangkut derajat yang 
menaik, dan bukan derajat yang menurun. Pada setiap 
kedudukan, Alam Malakut bergerak mendekati ruh-ruh itu, dan 
tidak menjauhinya. Namun, kita sedang berbicara tentang format 
lahiriah unsur-unsur itu, yang disebut Kerajaan (al-‟Alam al-
Mulk), dan bukan Alam Malakut dari unsur-unsur itu. Dengan 
demikian, jelaslah bahwa derajat tertinggi dari yang tinggi adalah 
ruh manusia, sementara yang terendah dari yang rendah adalah 
raga manusia.24  

Karena ruh manusia berkaitan dengan derajat tertinggi dari 
yang tinggi, maka tidak ada sesuatu pun di dunia ruh yang bisa 
menyamai kekuatannya, termasuk malaikat, setan. Demikian 
pula, jiwa (al-Nafs) manusia berkaitan dengan derajat yang paling 
rendah dari yang rendah, sehingga tak ada sesuatu pun di dunia 
jiwa bisa mempunyai kekuatan, entah itu hewan dan binatang 
buas atau lainnya.  

Ketika mengaduk dan mengolah tanah Adam, semua sifat 
Setan, hewan dan binatang buas, tumbuh-tumbuhan, dan benda-
benda mati diaktualisasikan. Hanya saja, tanah itu dipilih untuk 
mengejawantahkan sifat “dua tangan-Ku”. Karenanya, masing-
masing sifat tercela ini, hanya sekedar kulit luar. Dalam setiap 
sifat, ada mutiara dan permata berupa sebuah sifat Ilahi. Anda 

                                                 
24Syaikh Majduddin Bagdadi mengatakan dalam kumpulan karyanya: 

“Segala puji bagi Dia yang menyatukan segala yang terdekat dari yang dekat 
dengan yang terjauh dari yang jauh melalui kekuasaanNya” Raga manusia 
termasuk ke dalam derajat terendah, sementara ruh manusia termasuk ke 
dalam derajat tertinggi. Hikmah yang ada dalam hal ini ialah bahwa manusia 
mesti mengemban beban Amanat Allah. Karena itu, mereka harus 
mempunyai kekuatan dalam kedua dunia ini untuk mencapai kesempurnaan 
(al-Kamāl). Sebab, tak ada sesuatu pun di kedua dunia ini yang memiliki 
kekuatan yang mampu mengemban beban Amanat. Mereka mempunyai 
kekuatan ini melalui esensi sifat-sifatnya (sifat-sifat ruhnya), bukan melalui 
raganya. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 333 

 

tahu bahwa sinar matahari mengubah batu granit menjadi kerang 
yang mengandung permata, akik, merah delima, zamrud, dan 
pirus. 

Adam dipilih karena “Aku mengaduk dan mengolah tanah 
Adam dengan kedua tangan-Ku” selama empat puluh hari. 
Menurut sebuah hadis, masing-masing hari itu sama dengan 
seribu tahun. Maka, perhatikanlah, untuk permata yang mana 
tanah Adam menjadi kulit kerangka? Dan Adam dimuliakan, 
seperti ini sebelum ruh ditiupkan ke dalam dirinya. Inilah 
peruntungan bagi kerangka tubuh, yang akan menjadi istana 
khalifah Allah. Selama empatpuluh ribu tahun, Dia bekerja 
dengan status-Nya sebagai Tuhan. Siapa yang tahu khazanah-
khazanah apa yang disiapkannya di sana?25 

Salah satu analisis tentang penciptaan dan kejatuhan Adam 
yang cukup menarik adalah dengan mengaitkan penciptaan 
dengan cinta dan kejatuhan dengan kekerasan Allah. Analisis ini 
diungkapkan oleh A╪mad Sam„ānī dalam kitab Rawh al-Arwā╪ 
sebagai berikut: 

Tuhan menciptakan setiap makhluk sesuai dengan tuntutan kekuasaan, 
tatapi Dia menciptakan Adam dan anak keturunannya sesuai dengan 
tuntutan cinta. Dia menciptakan makhluk lain berkaitan dalam 
kemenjadiannya yang Maha Kuat, tetapi Dia menciptakan kamu dalam 
kaitannya menjadi Sahabat. Adam masih seorang anak kecil, sehingga 
Tuhan membawanya ke jalan perawatan. Jalan anak-anak adalah satu 
hal, tungku perapian para pahlawan adalah hal lain. Adam kemudian 
dimasukkan ke Surga di pundak para Malaikat besar dari kerajaan 
Tuhan. Surga dijadikan ayunan untuk kebesarannya dan bantal bagi 
kepemimpinannya, karena dia masih belum mampu menumpu tahta 
kekerasan. Tuhan membawa Adam masuk ke taman kelembutan dan 
mendudukkannya di atas singgasana kebahagiaan. Dia memberinya guci 
keriangan, satu demi satu. Kemudian Dia mengeluarkannya, 
membuatnya berduka, membakar, membuatnya meratap Sehingga, 
sebagaimana Tuhan membiarkan dia mencicipi guci kelembutan pada 
awalnya, maka juga membuatnya merasakan tegukan kekerasan yang 
murni, tidak tercampur, dan tanpa penyebab.26 

Ulasan Sam‟ani di atas, menjelaskan bahwa dengan 
penciptaan Adam, nama-nama dan sifat Jamāliyyah Allah 

                                                 
25Diadaptasi dari Murata, The Tao…, 67-8. 
26Chittick, Mitos …, 408-11. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

340 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

teraktualisasi, sementara terusirnya Adam dari Surga adalah 
aktualisasi sifat-sifat dan nama-nama Jalāliyyahnya. Dalam sebuah 
penuturannya, Sam‟ani menyatakan, Para Malaikat dihormati 
oleh Kehadiran Ilahi. Masing-masing mereka menyembah sambil 
mengenakan jubah, tanpa dosa dan subang kepatuhan. Tetapi, 
segera setelah giliran bumi tiba, mereka keluar dari puncak 
kesucian mereka dan menyombongkan diri „Aku, dan tak ada 
yang lain.‟ Mereka berkata, “Kami senantiasa bertasybih 
memujiMu” (Qs. 2:30). “Wahai Malaikat langit, Meskipun kalian 
patuh, kalian tidak memiliki hasrat buta dalam jiwamu, tidak pula 
kalian memiliki kegelapan dalam tubuhmu. Jika manusia 
durhaka, mereka memiliki hasrat buta dan kegelapan. 
Kepaatuhan kalian bersama seluruh kekuatan kalian tidaklah 
berharga setitik debu di hadapan keagungan dan kebesaranKu. 
Kedurhakaan mereka bersama dengan perpisahan dan 
kepatahhatian mereka tidak melenyapkan ranahKu. Melalui 
kepatuhan kalian, kalian mewujudkan kesucian dan kebesaran 
kalian sendiri; tetapi, melalui kedurhakaan mereka, mereka 
mewujudkan karunia dan kasih-Ku”.27 

Membangun Spritualitas Manusia  

Struktur kepribadian manusia terungkap dalam berbagai 
fakultas spiritual. Fakultas-fakultas spiritual tersebut oleh para 
pencari kebenaran melakukan aktivitasnya, baik dalam 
pengertian melakukan pendakian spiritual atau pun dalam 
meningkatkan fakultas-fakultas spiritual itu sendiri. Mereka 
tertarik dengan sebuah hadis Nabi yang sangat terkenal dalam 
kalangan tradisi sufistik: “Barangsiapa yang mengenal dirinya, maka ia 
mengenal Tuhannya”. Mereka berupaya menemukan asosiasi-
asoiasi yang mungkin dalam keterkaitan manusia dengan Tuhan 
dan dengan alam semesta (kosmos), dengan maksud untuk 
memperoleh pemahaman yang lebih baik tentang tiga realitas, 
yakni Tuhan sebagai meta kosmos, alam semesta sebagai makro 
kosmos, dan manusia sebagai mikro kosmos. 

Sebagaimana ditunjukkan al-Qur‟an, bahwa Allah akan 
menunjukkan kepada manusia tanda-tandaNya di segenap 

                                                 
27Ibid., 421. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 343 

 

cakrawala, dan dalam diri manusia sendiri, maka itu berarti 
tanda-tanda Tuhan dapat ditemukan dalam kedua realitas, 
kosmos dan manusia. Oleh karena itu, para pemikir muslim 
mendekatkan diri kepada Allah dengan terlebih dahulu atau 
secara simultan merenungkan tanda-tanda Allah dalam diri 
manusia dan dalam alam semesta. 

Jika dalam perspektif kosmologi spiritual, kosmos dibedakan 
dalam dua tataran, yaitu kosmos spiritual (alam ruhani) dan 
kosmos fisikal (alam materi). Dalam dunia manusia (mikro 
kosmos), terdapat pula padanannya, yaitu dua unsur kepribadian 
manusia, yaitu jiwa (ruhani) dan badannya. Ruhani manusia 
membentuk hubungan keserasian dengan bagian alam spiritual 
dari kosmos, dan badan manusia membentuk hubungan 
keserasian dengan alam fisik kosmos. Lebih dari itu, asosiasi-
asosiasi yang dapat dibuat dalam hubungan dengan realitas-
realitas itu, jauh lebih rumit dan mencakup semuanya, misalnya 
keserasian antara format fisik manusia dengan format 
ruhaminya. Dengan demikian, sifat-sifat dan karakteristik alam 
spiritual selaras dengan alam materi, dan dunia jiwa manusia.28 
Hubungan-hubungan ini, tentunya akan dengan sendirinya 
selaras dengan Tuhan, sebagaimana diungkapkan dalam al-
Qur‟an bahwa Dialah yang ╫āhir dan Bā╢in. Keselarasan ini 
menyiratkan adanya keteraturan di mana saja, dan itulah 
rancangan besar Allah, yang mau tidak mau harus dapat 
disimpulkan memiliki signifikansi yang luar biasa bagi kehidupan 
manusia. Allah menciptakan alam semesta dan kemudian 
menyempurnakannya, boleh jadi penyempurnaan itu berkaitan 
dengan penciptaan manusia yang memiliki kualitas-kualitas 
Ilahiah dan kosmologis secara menyeluruh (Jam‟iyyah). Sachiko 
Murata menyimpulkan dengan “Karena sentralitas dan sifat 
serba menyeluruh (Jam‟iyyah) situasi manusia, maka hanya 

                                                 
28Dari keserasian ini memungkinkan dilakukannya berbagai bentuk 

analogi dalam al-Qur‟an, yang mengandung pengertian sebagai pelajaran dan 
bahan renungan bagi manusia. Berbagai bentuk analogi dalam al-Qur‟an, 
yang membentuk hubungan dengan alam manusia (mikro kosmos) menjadi 
dasar pandangan ruhani Yusuf Ali. Dia sedemikian rupa menafsirkan bahwa 
sebagian besar nama-nama dan peristiwa alamiah berhubungan dengan 
nama-nama dan peristiwa dalam jiwa manusia. Ini sudah disebutkan pada 
bahasan sebelumnya di atas. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

342 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

manusia sajalah yang bisa mengacaukan harmoni atau 
keselarasan dan keseimbangan yang secara natural terjalin antara 
Allah dan kosmos. Lagi pula, disebabkan oleh situasi perantara 
yang mereka miliki, kenyataan bahwa mereka adalah wakil-wakil 
Allah, maka hanya manusia sajalah yang bisa menjalin harmoni 
dan keseimbangan yang sempurna antara Allah dan ciptaan 
(makhluk).29 

 Konsekuensi dari kesimpulan penalaran ini, ada keharusan 
manusia untuk mempertahankan keselarasan dalam hubungan-
hubungan kosmologis. Di mana mereka menjalankan peran 
sentralnya. Keselarasan yang pertama kali harus diupayakan 
adalah keselarasan dalam diri manusia sendiri, yang mencakup 
keselarasan dalam struktur ruhaninya yang menjadi lokus dari 
segala upayanya. Keselarasan dan keseimbangan ruhani 
diperlukan, sekurang-kurangnya untuk mewujudkan superioritas 
ruhani manusia atas badan. Maka, dengan sendirinya akan 
bermakna kekuatan jiwa akan dapat mengendalikan gerakan 
badan. Jika dikaitkan dengan bentuk-bentuk hubungan analogis 
dalam kosmos, baik yang berlaku dalam dunia fisik maupun 
dalam dunia ruhani, berupa hubungan atas-bawah atau 
hubungan aktif-reseptif, maka dalam diri manusia terdapat 
bentuk-bentuk hubungan seperti itu. Hubungan ini dapat, 
misalnya, disimpulkan dari sebuah hadis Nabi yang 
menyebutkan adanya segumpal daging yang disebut jantung yang 
keberadaannya begitu berpengaruh kepada kualitas-kualitas fisik. 
Jika sehat, maka akan sehatlah seluruh anggota badan, dan 
sebaliknya. Dalam dunia ruhani atau dunia jiwa manusia, 
keadaan ini pun terjadi, di mana hati dipandang sebagai pusat 
acuan aktivitas ruhani, yang posisinya sama dengan esensialnya 
jantung bagi tubuh. 

Fakultas-fakultas spiritual mencakup ruh, akal, hati, jiwa, dan 
hawa nafsu. Deskripsi ini sedikit berbeda, jika dibandingkan 
dengan pandangan para filsuf Muslim pada umumnya, seperti al-
Kindi, al-Farābī, dan Ibn Sīnā. Al-Kindi, misalnya, menyebutkan 
tiga daya jiwa, yaitu: (1) daya syahwat/seks (al-Quwwat al-
Shahwaniyyah) (2) daya marah/agresi (al-Quwwat al-Ga╨abiyyah), 

                                                 
29Murata, The Tao…, 39. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 343 

 

dan (3) daya pikir (al-Quwwat al-‟Aqilah). Teori jiwa yang lebih 
rinci dalam perspektif filsafat dapat dijumpai pada pandangan al-
Farabi dan Ibn Sina.30 

Fakultas-fakultas spiritual tersebut, biasanya dijelaskan dalam 
sebuah struktur, yaitu struktur spiritual, mungkin mengikuti 
analogi struktur kosmologi spiritual. Struktur spiritual ini, dalam 
pemikiran Islam dipandang memiliki keselarasan tertentu dengan 
struktur fisik manusia yang terdiri dari, kepala, leher, dada, perut, 
organ pembuangan, paha, betis, dan kaki dan seterusnya. Dalam 
spiritualitas manusia, yang mencerminkan sisi batin Allah, 
terdapat hubungan-hubungan, korespondensi-korespondensi, 
dan analogi-analogi kualitatif. Dengan demikian, ada hubungan-
hubungan atas bawah, aktif reseptif, keseluruhan bagian, 
kesederhanaan kemajemukan, dan lain-lain. Rumitnya struktur 
kepribadian manusia, baik fisik maupun ruhani, menjadikan 
kesimpulan-kesimpulan para pengkaji bersifat tentatif. Artinya 
masih menyisakan ruang bagi pandangan dan penemuan lainnya, 
yang mungkin lebih akurat. 

Peran sentral manusia di dalam kosmos mengandung makna 
bahwa hanya manusialah yang paling menentukan keserasian 
sekaligus kekacauan kosmos. Keserasian dan kekacauan kosmos 
dapat terwujud setelah sebelumnya manusia menciptakan atau 
membangun keselarasan atau kekacauan dunia spiritual yang ada. 
Dunia spiritual manusia, mencakup beberapa fakultas yang 
menjalankan fungsi-fungsi aktif reseptif dalam aras atas bawah. 
Semuanya akan berjalan serasi, jika strukturnya dapat 
dipertahankan sesuai dengan fitrah penciptaannya. 

Catatan Akhir 

Hubungan-hubungan analogis dalam berbagai tataran 
eksistensial antara manusia dan kosmos menunjukkan bahwa 
manusia yang mewakili keseluruhan (totalitas, Jam‟iyyah). 
Manusia dapat mengacaukan kosmos, di samping mampu 
menjamin harmoni alam semesta. Pendidikan yang baik adalah 
yang dapat menjalankan peran membimbing manusia untuk 
membantunya memahami kesempurnaan diri guna bertindak 

                                                 
30Lihat, Nasution, Falsafat dan Mistisime…, 20-34. Lihat juga Ahmad 

Daudy, Kuliah Filsafat Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), 28. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

344 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

menurut ajaran Allah. Kesempurnaan ciptaan manusia mengikuti 
hukum ketentuan Allah yang disebut al-Amr al-Takwīnī (Perintah 
Penciptaan). Sedangkan ketentuan Allah dalam wahyu yang 
mengajarkan manusia untuk menyelaraskan kesempurnaan 
penciptaannya disebut al-Amr al-Taklīfī (Perintah Petunjuk). 
Dengan demikian, pendidikan agama tetap bersifat substansial. 
Argumen yang paling jelas bagi perlunya pendidikan agama, 
bahwa dengan bermodalkan kesempurnaan penciptaan, manusia 
seringkali menempuh jalan menyimpang yang justru merusak 
kesempurnaan diri, sekaligus pada saat yang sama, berarti 
mengacaukan keseimbangan psikologis dan kosmologis. 

Sifat-sifat Jalaliyyah Allah bersifat aktif, sementara sifat-sifat 
jamaliyyah-Nya bersifat reseptif. Namun, terbukti sifat-sifat 
Jamaliyyah-Nya melampaui sifat-sitaf Jalaliyyah-Nya, seperti dalam 
hadis Qudsi disebutkan: “Rahmat-Ku mengalahkan murka-Ku”. 
Menguasai alam semesta adalah aktualisasi aktivitas manusia, 
namun memeliharanya dengan penuh kasih sayang adalah sikap 
mulia yang harus diutamakan. Mengapa? Karena dengan kasih 
sayang, segala keutamaan kosmos akan terbentang sebagai 
anugerah yang menguntungkan kehidupan manusia. Dalam 
konteks psikologi manusia, ruh, akal, dan hatinya yang berada 
pada struktur atas dari spiritualitasnya, bersifat aktif dalam 
hubungannya dengan struktur bawah, yaitu nafs. Nafs pada saat 
yang sama, harus bersifat reseptif terhadap cahaya dari tataran 
atas spiritualitasnya, bukan sebaliknya, menjadikan 
kecenderugan-kecenderungan rendahnya menjadi acuan. 

Dalam hubungan-hubungan aktif reseptif ini, dalam 
kerangka pendidikan, teraktualisasi misalnya pada perlunya 
kepemimpinan progresif dan aktif dalam hubungannya dengan 
warga, sementara warga perlu bersikap reseptif dalam 
hubungannya dengan pemimpin. Sikap reseptif ini penting, di 
samping untuk membentuk keselarasan kosmologis pada sebuah 
dunia.  

Hubungan-hubungan atas bawah yang terdapat di dalam 
kosmos, termasuk dalam diri manusia, menunjukkan adanya 
dalam kerangka kependidikan, setiap manusia memiliki 
kesempatan yang sangat luas untuk meningkat ke taraf setinggi-
tingginya, atau sebaliknya untuk menurun kepada taraf serendah-



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 345 

 

rendahnya. Kenyataan a╪sani Taqwīm menyiratkan peluang naik 
ke atas, sebaliknya asal kejadian dari tanahnya membuka peluang 
kembali ke asal kejadian sebagai makhluk mati. Dengan 
demikian, pendidikan haruslah menghidupkan, sekaligus 
meningkatkan taraf kemanusiaan. Pendidikan menentukan 
tercapainya al-Insān al-Kāmil yang substansinya berada pada 
ruhnya. Sekaligus menyiratkan jati diri yang mulia dan tinggi. 
Inilah yang tersimpul dalam tugas kekhalifahannya di muka bumi 
ini. Wa al-Lāh a„lam bi al-╣awāb.●  

 
Daftar Pustaka 

 

Armstrong, Amatullah. 1995. Sufi Terminology, Al-Qamus As-Sufi: 
The Mystical Language of Islam. Malaysia: AS Nordeen. 

Carrel, Alexis. 1987. Misteri Manusia. Bandung: Remaja Karya. 
al-╩akīm, Su„ad. t.t. Al-Mu‟jam al-Sūfī: al-╩ikmat fī Hudūd al-

Kalimah (Beirut: Dār al-Nadrah.  
Ibn „Arabī, Muhyiddin. t.th. Fusus al-Hikam, Diedit oleh Abu al-

„Alā „Āfifi (Beirut: Dār al-Kitāb al-„Arabī. 
Ibn Manzhur. t.t. Lisān al-„Arab. t.tp.: Dār al-Ma„ārif. 
Al-I╣fahānī, al-Ragīb. t.t. al-Mufradāt fī Garb al-Qur„ān. Beirut: Dār 

al-Ma„ārif. 
Madjid, Nurcholish. Simbol dan Simbolisme Keagamaan Populer, serta 

Pemaknaannya dalam Perkembangan Sosial-Politik Nasional 
Kontemporer, Makalah Pidato Pengukuhan Jabatan Ahli 
Peneliti Utama (Jakarta: Puslitbang Kemasyarakatan dan 
Kebudayaan, Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia 30 
Agustus 1999. 

al-Makhzūmī, al-╡aba╢abā‟ī Abū al-╩ujjāj Mujāhid bin Jabar. 
1983. Tafsīr Mujahid. Diedit oleh „Abd Ra╪mān al-╡āhir 
Mu╪ammad al-Surati (Beirut: al-Mansurat al-‟Ilmiyyah. 

Murata, Sachiko. 1998. The Tao of Islam: Kitab Rujukan tentang 
Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam, ter. Rahmani 
Astuti dan M.S. Nasrullah. Bandung: Mizan. 

Nasr, Seyyed Hossein, et.al. 2002. The Heritage of Sufism: Calassical 
Persian Sufism from its Origin to Rumi, Edisi Bahasa Indonesia 
oleh Gafna Raizha Wahyudi (Jakarta: Pustaka Sufi. 



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos 

346 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Nasution, Harun. 1999. Falsafat dan Mistisime dalam Islam. Jakarta: 
Bulan Bintang. 

Shihab, M. Quraish. 1998. Wawasan al-Qur‟an: Tafsir Maudhu‟i 
Atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: Mizan. 

Al-Zarqānī, Mu╪ammad „Abd al-„A╬im. 1999. Manāhil al-„Irfān fī 
„Ulūm al-Qur„ān. Beirut: Dār al-Fikr.  

 
 


