ISSN 1411-3457

LJLUMLINZ

urnal Studi Keislaman
Volume 17 « Nomor 2+ Desember 2013

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

231-258 @ Jajang A Rohmana
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana
Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)”

259-274 e Mashadi
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam
dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo”

275-302 e Ade Fakih Kurniawan
“Konsep Tajalli ‘Abd al-Lah ibn ‘Abd al-Qahhar
al-Bantani dan Posisinya dalam Diskursus
Wujadiyyah di Nusantara”

303-322 e Damanhuri
““Umdah al-Muhtajin:
Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara”

323-346 ¢ Munawir Haris
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos”

347-358 e Hans Abdiel Harmakaputra
“Becoming a Perfect Human:
Ibn “Arabf’s Thoughts and Its Spiritual Legacy”

359-386 ® Sulaiman Al-Kumayi
“Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’
Muhammad Fethullah Gilen”

387-420 e Media Zainul Bahri
“Gagasan Pluralisme Agama
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)”

421-440 e Lalu Supriadi
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf
al-Ghazali dan Ibn Taimiyah”

LAMPIRAN-LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g
- b < = f

o = t 3 = q

& = th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n

. = d 3 = w

3 = dh o = h

) = r s = ’

o =z ¢ =y

o = ]

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

e = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
(a‘5idhn bi al-Lah min al-shaytan al-rajim); ssz )\ olarid! o <l 35cl
(bism al-Lal al-rabman al-rahim); ss=) ca,d) <) gasy
(innd a'taynaka al-kawthar); 353 SGshel G)
(fasalli lirabbika wanhar); 35315 1551 Joad
(sabih al-Rhayp). ) ¢lom



SPIRITUALITAS ISLAM DALAM TRILOGI KOSMOS

Munawir Haris
(STAIN Sorong Papua Barat
Email: irfani.fanani@gmail.com)

Abstract: Human beings are mysterions. Although various studies about
bumans have been conducted, they fail to totally comprebend them.
Therefore, studies about humans are always interesting topics, especially if
they attempt to reveal non-physical aspects of humans. One way to look at
this neglected aspect is to study spiritual dimensions of humans. Base on
their explorations to the Qur'an and hadith, Muslim scholars propose a
theory of three cosmos:  macrocosmos, microcosmos and  metacosnios.
Macrocosmos represents the Universe. Microcosmos is human beings and
metacosmos is concerned with Allab. These are three cosmologies that
Muslims have to find from the scriptural texts so they can understand the
central role of buman beings in preserving balanced relationships among
these three worlds. The Qur'an, for example, gives allegories and signs that
Mustims must explore their deep meanings to gain wisdom and get closer to
the Creator.

Abstrak: Ada banyak dimensi misteri dalam diri manusia. Meski
banyak kajian atas manusia oleh para sarjana dan filsuf, namun studi-
Studi mereka gagal memahami keseluruban dimensi tersebut. Oleh karena
itn, studs tentang manusia selalu menarik, terutama jika dikaitkan dengan
sisi non-fisiknya. Salah satu caranya adalah dengan melaknkan kajian
Spiritualitas manusia. Dengan mendasarkan pada al-Qur'an dan bads,
para sarjana  kosmolog  Muslim  menawarkan  konsep  tiga  dunia;
makrokomos, mikrokosnos dan metakosmos. Makrokosmos adalah dunia
atan alam raya. Mikrokosmos adalah manusia sedangkan metakosnos
berkaitan dengan Allah. Orang-orang Islam kemudian mengeksplorasi
rahasia-rabasia di balik al-Qur'an dan badis untuk mendapatkan makna
mengenai peran utama mereka dalam dunia Rosmos tersebut dan dalam
rangka mengetabui tugas mereka menjaga hubungan antarkosmos. Usaba

i diyakani mampn mengantarkan manusia menjadi bijak dan akan
dekat kepada Allah.

Keywords: fkosmologi, analogi, manusia, spiritual, jalaliyyah, jamaliyyah.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

SECARA komprehensif, hakekat manusia telah banyak menyita
perhatian banyak kalangan. Dari kalangan ilmuan, filsuf,
sosiolog, maupun para agamawan. Namun upaya tersebut gagal.
Manusia hanya mampu menyingkap hakekat dirinya pada batas
instrumen, dan bukan substansi. Karenanya, kajian tentang
manusia selalu menarik, tercermin pada disiplin ilmu yang
berkembang, baik ilmu murni maupun terapan. Daya tarik
pembicaraan tentang manusia, antara lain karena pengetahuan
tentang makhluk ini, belum mencapai kemajuan seperti yang
telah dicapai dalam bidang ilmu pengetahuan lainnya. Pertanyaan
tentang manusia, pada hakekatnya hingga saat ini masih tanpa
jawaban pasti.!

Sulitnya mengungkap substansi manusia disadari oleh Alexis
Carrel. Carrel menyebut manusia sebagai makhluk misterius yang
unik  yang tak mampu ditelusuri secara keseluruhan.?
Ketidakmampuan manusia dalam menelusuri substansi dirinya
secara utuh, disebabkan karena keterbatasan pengetahuan
manusia. Hal ini menurut pakar tafsir Indonesia, M. Qurasy
Shihab, disebabkan tiga faktor, yaitu pertama, dalam sejarah
kehidupannya, manusia lebih tertarik melakukan penyelidikan
tentang alam materi, dibanding pada hal-hal yang bersifat
immaterial; &edua, keterbatasan akal manusia yang hanya mampu
memikirkan hal-hal yang bersifat instrumental ketimbang hal-hal
yang substansial dan kompleks; £ezga, kompleksitas dan uniknya
masalah manusia.3

ITerdapat beberapa terma yang dipergunakan dalam memahami manusia
di dalam al-Qur’an. Beberapa istilah itu terutama a/-Bashar, al-Insan, al-Nas
dan Bani Adam yang cukup banyak istilah ini digunakan oleh al-Qur’an
dalam relasi dengan manusia. Meskipun sesungguhnya terdapat beberapa
istilah lain seperti ‘Abd al-Lah, Khalifah al-1.ah, Uln al-Bib dan sebagainya.
Pemahaman Quraish Shihab bahwa terma manusia dalam al-Qut’an
dinyatakan ada tiga, yaitu: perfama, menggunakan kata yang terdiri dari
konsep alif, nan dan sin semacam insan, ins, nas atau unds. Kedua,
menggunakan kata bashar. Ketiga, menggunakan kata Bani Adam dan dhuriat
Adam. Lihat, M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur'an: Tafsir Mandbu’i Atas
Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan, 1998), 278.

2Alexis Carrel, Misteri Manusia, ter. (Bandung: Remaja Karya, 1987), 30-
42.

3Shihab, Wawasan ..., 227-8.

324 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

Di satu sisi, agama dan ilmu pengetahuan dianggap dua
entitas yang berbeda dan terpisah. Dalam pandangan dunia,
agama bersifat apriori yang bertitik tolak dari sebuah keyakinan
untuk sampai  kepada kesimpulan yang sejalan dengan
keyakinannya yang bersifat absolut. Sedangkan ilmu
pengetahuan, bertittk tolak dari sebuah keraguan dan
kesimpulan-kesimpulannya bersifat tentatif dan verifiabel.
Dengan demikian, menurut mereka, Islam sebagai sebuah agama
tidak memiliki perspektif ilmiah mengenai kehidupan, termasuk
tidak memiliki perspektif tentang kosmologi yang keduanya
merupakan ilmu pengetahuan (sains). Mereka tampaknya tidak
akrab dengan sumber-sumber ajaran Islam, al-Qur’an dan al-
Hadis, serta khazanah pemikiran Islam, sehingga dengan tanpa
beban meremehkan Islam dalam persoalan-persoalan ilmu
pengetahuan.

Al-Qur’an mengungkapkan pandangan dunia (world view)
yang tidak semata-mata menckankan dunia fisik, melainkan
dunia spiritual. Para ulama melihat alam semesta tidak terutama
pada alam itu sendiri, tetapi pada hubungan-hubungan analogis
dan alegorisnya dalam keseluruhan sistem yang mengaturnya.
Kosmolog muslim membuat teoretisasi yang membedakan
dalam pandangan dunia Islam adanya tiga realitas yaitu: makro
kosmos, mikro kosmos, dan meta kosmos. Makro kosmos
adalah alam semesta pada umumnya, mikro kosmos adalah
manusia, dan meta kosmos adalah Allah. Jika kedua alam (makro
dan mikro) itu diciptakan oleh Allah apakah mungkin kedua
alam itu tidak saling berhubungan, atau keduanya terpisah dari
Sang Pencipta. Orang-orang suci dari kalangan muslim seringkali
mencoba menemukan misteri-misteri yang tersembunyi di balik
teks-teks al-Qur’an dan hadis-hadis. Mereka mencoba untuk
menemukan makna serta peran sentral manusia dalam rangkaian
hubungan tersebut. Al-Qur’an menekankan berbagai fenomena
alam tersebut sebagai tanda-tanda Allah yang harus dicermati
dan diambil pelajaran oleh manusia, sehingga mendatangkan
hikmah bagi kehidupan manusia. Pemikiran mereka tidak pernah
jauh dari keinginan mencari jejak-jejak Sang Pencipta untuk
menemukan cara yang paling bijak untuk mendekatkan diri
kepada-Nya.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 325




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

Simbol kisah penciptaan dan kejatuhan Adam merupakan
sebuah alegori yang menyimpan berbagai misteri yang patut
direnungkan. Sekurang-kurangnya untuk dapat mengambil
manfaat bagi peningkatan pemahaman terhadap realitas
kehidupan manusia yang unik serta untuk memahami hubungan-
hubungan kosmologis dan psikologis antara manusia dan
kosmos, serta hubungan keduanya dengan Sang Pencipta.

Tulisan ini membahas berturut-turut konsepsi mengenai
dunia spiritual Islam, esensi manusia dalam hubungannya
dengan alam semesta dan Tuhan, serta membangun spiritualitas
sebagai strategi menjalankan peran sentral manusia di dalam
kosmos.

Spiritualitas Islam

Para kosmolog Muslim mencari petunjuk al-Qur’an dan al-
Hadis untuk dapat memahami korespondensi-korespondensi
dan analogi-analogi kualitatif tiga realitas kosmologis: alam
semesta (makrokosmos), manusia (mikrokosmos), dan Allah
(metakosmos). Mereka tertarik kepada berbagai perumpamaan
dan keserupaan-keserupaan dalam sumber-sumber Islam.
Mereka ingin menemukan berbagai macam hubungan pada
berbagai tataran dan aras kualitatif. Metodologi hermeneutik-
esoteris mereka gunakan untuk menguak berbagai perumpamaan
dan keserupaan dalam Kitab Suci* Dalam hal ini Sachiko
Murata menjelaskan sebagai berikut:

Yang berkaitan erat dengan tipe pemikiran analogis dalam astrologi
adalah 7z'wi/ atau interpretasi esoteris atas al-Qur’an. Ini banyak
dilakukan oleh para sufi dan juga otoritas-otoritas Syiah tertentu.
Seringkali tujuan 72w/ menunjukkan bagaimana ayat-ayat al-Qut’an
berbicara tentang kosmos, atau kisah-kisah Nabi, memiliki pengertian
lain sesuai dengan tataran dan arah serta situasi batiniah individu
manusia. Mikro kosmos sesuai dengan makro kosmos. Pada tataran dan

aras ini, al-Qur’an melukiskan drama jiwa manusia dalam hubungannya
dengan Allah.>

*Sachiko Murata, The Tao of Islam: Kitab Rujukan tentang Relasi Gender
dalam Kosmologi dan Teologi Islam, ter. Rahmani Astuti dan M.S. Nasrullah
(Bandung: Mizan, 1998), 300.

SMurata, The Tao..., 37. Di tempat lain, Murata mengemukakan bahwa
model penafsiran al-Qur’an yang dikenal dengan fa'wi/ (hermeneutika

326 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

Al-Qur’an berulang kali menegaskan bahwa segala sesuatu
adalah tanda-tanda (alayah) Allah dalam artian bahwa segala
sesuatu menggambarkan hakekat dan realitas Allah.¢ Akibatnya,
banyak pemikir Muslim, khususnya para ahli kosmologi, melihat
segala sesuatu di alam semesta sebagai refleksi dari nama-nama
dan  sifat-sifat Ilahi. Nama-nama dan sifat-sifat ini
menggambarkan  berbagai  kualitas, seperti  keagungan,
keindahan, kehidupan, pengetahuan, dan seterusnya. Oleh
karena itu, dimensi kualitatif segala sesuatu menjadi sangat
menarik perhatian.

Prinsip segala sesuatu selain Allah adalah tanda-tanda Allah,
sebagaimana diungkapkan oleh al-Qur’an. Diungkapkan pula
dengan cara lain dalam sebuah hadis Qudsi yang sangat populer
di kalangan sufi dan dijadikan basis konseptualnya dalam
memandang hubungan-hubungan kosmologis. Hadis Qudsi itu
berbunyi:

Sedye @d el cdlid Byl o) cusld Lass 158 S

Artinya: Aku pada mnlanya adalah barta yang tersembunyi, kemudian Aku ingin
dikenal, maka Kuciptakanlalh makbluk dan melalui Aku mereka pun kenal
padaKun.T

Hadis tersebut jelas menunjukkan bahwa dunia, atau alam
semesta, atau ciptaan (makhluk) merupakan lokus di mana
khazanah tersembunyi diketahui oleh makhluk. Sebaliknya,
ciptaan-ciptaan ~ Allah atau alam semesta itulah yang
memberitahukan adanya khazanah tersembunyi, yaitu Allah.
Proses pengenalan diri Allah kepada makhluk dan melalui

esoteris) bergantung pada analogi-analogi kualitatif di antara segala sesuatu,
khususnya antara mikrokosmos dan makrokosmos. Lihat, Murata, The
Tao...,53.

°Kata al-dyah dengan berbagai variasinya terulang sebanyak 288 kali di
dalam al-Qur’an.

"Hadis yang dikenal dengan hadis “Khazanah Tersembunyi” ini dikutip
misalnya oleh Harun Nasution, Falsafat dan Mistisime dalam Isiam (Jakarta:
Bulan Bintang, 1999), 58. Lihat juga Nurcholish Madjid, Simbol dan
Simbolisme Keagamaan Populer, serta Pemaknaannya dalam Perkembangan Sosial-
Politik  Nasional Kontemporer, Makalah Pidato Pengukuhan Jabatan Ahli
Peneliti Utama (Jakarta: Puslitbang Kemasyarakatan dan Kebudayaan,
Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia [PMB-LIPI], 30 Agustus 1999), 5.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 327



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

makhluk ini disebut-sebut oleh banyak ahli kosmologi Islam
dengan istilah a/-gabir (manifestasi) dan zgalli (pengungkapan
diri) Allah, sekaligus untuk menjelaskan hubungan alam semesta
dengan Allah.

Alam semesta dalam eksistensi dan fungsinya sebagai
cerminan Allah, maka berarti mencerminkan seluruh nama dan
sifat-sifat Allah. Sifat sifat Allah dapat dibedakan menjadi dua
kategori, vyaitu sifat-sifat Jalaliyyah (keagungan) dan Jamaliyyah
(keindahan). Sifat Jalaliyyah adalah sifat-sifat keagungan dan
kekerasan; sementara sifat Jamaliyyah adalah sifat-sifat keindahan
dan kelembutan).

Kendati pun  secara  keseluruhan alam  semesta
mencerminkan Allah atau sebagai tanda-tanda Allah, namun
setiap makhluk secara sendiri-sendiri mencerminkan salah satu
sisi dari dua kategori sifat-sifat Allah. Manusia berbeda dengan
makhluk-makhluk lain yang mencerminkan kedua sisi sifat-sifat
Allah. Inilah yang disimbolkan dengan dua tangan Allah yang
diungkapkan dalam Qs. Shad (38):75: yang artinya: “Allah
berfirman: ‘Hai iblis, apakah yang menghalangimu untuk sujud
kepada apa yang telah Aku ciptakan dengan kedua tanganKu.
Apakah kamu menyombongkan diri ataukah kamu (merasa)
termasuk orang-orang yang (lebih) tinggi?”. Dalam hadis
disebutkan juga bahwa Adam (manusia) diciptakan berdasarkan
surah (bentuk) Allah. Dengan demikian, hanya manusialah yang
mewakili gambaran dan citra lengkap Realitas Ilahi. Sementara,
segala sesuatu lainnya memberikan gambaran dan citra tidak
sempurna.’

Hampir seluruh kosmolog Muslim memanfaatkan ihwal
tanda-tanda Allah ini sebagai basis pemikirannya dalam rangka
menemukan hubungan-hubungan misterius yang terjalin antara
manusia, kosmos, dan Sang Pencipta. Salah satu di antara
mereka adalah Ikhwan al-Safa. Ikhwan al-Safa, mengungkapkan
korespondensi dan similaritas manusia dengan alam semesta dan

8Dibandingkan dengan manusia, makhluk lain, diciptakan dengan satu
sisi dari nama, sifatnya. Malaikat rahmah diciptakan dengan hanya tangan
kanan Allah (atau dengan sifat-sifat Jamaliyyah-Nya). Sedangkan setan
diciptakan dengan hanya tangan kiri Allah (sifat-sifat Jaliliyyah-Nya). Lihat
Murata, The Tao..., 33).

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

mempertegas kenyataan bahwa manusia dan alam semesta secara
bersama-sama mempresentasikan Sang Pencipta.’

Orang-orang bijak generasi pertama melihat bahwa dunia
fisik ini dengan pandangan mata mereka dan menyaksikan
dimensi-dimensi segala sesuatu yang tampak dengan persepsi
indera mereka. Kemudian mereka merenungkan keadaan-
keadaan kosmos dengan akal mereka, mengkaji dengan cermat
lingkup aktivitas individu-individu universalnya dan mengetahui
berbagai ragam dari segala sesuatu yang bersifat individual dalam
kosmos. Mereka tak menemukan satu bagian pun dari kosmos
yang lebih lengkap dalam struktur, lebih sempurna dalam
bentuk, dan lebih serupa dalam totalitas ketimbang manusia.

Manusia yang lahir dari jasad, sekaligus dari tubuh ragawi
dan jiwa spiritual. Karena itu, orang-orang bijak itu menemukan
keserupaan bagi segala sesuatu yang ada di dunia materi dalam
kondisi struktur tubuhnya. Dalam hal ini, Nasafi menunjukkan
tujuh benda langit yang memiliki keserupaan dengan organ-
organ tubuh manusia. Bagi Nasafi, paru-paru adalah langit
pertama yang menujukkan wilayah bulan, karena bulan adalah
paru-paru makro kosmos. Otak sebagai langit kedua yang
melambangkan wilayah Merkurius, karena Merkurius adalah otak
makro kosmos. Ginjal adalah langit ketiga dan melambangkan
wilayah venus, karena Venus adalah ginjal makro kosmos.
Jantung adalah langit keempat dan melambangkan wilayah
matahari, karena matahari adalah jantung makro kosmos. Limpa
adalah langit kelima dan melambangkan wilayah Mars, karena
Mars adalah limpa makro kosmos. Hati adalah langit keenam
dan melambangkan wilayah Yupiter, karena Yupiter adalah hati
makro kosmos. Kantong empedu adalah langit ketujuh dan
melambangkan wilayah Saturnus, sebab Saturnus adalah kantong
empedu makro kosmos. 10

°Diadaptasi dari Murata, The Tao..., 53-3.

10Secara simbolik dengan penjelasan ini, al-Kindi (w. 873 M) membuat
teoretisasi bahwa jiwa manusia yang masih kotor harus menyucikan diri
tetlebih dahulu ke bulan. Setelah jiwa tersucikan di bulan, selanjutnya jiwa
beranjak ke Merkuri, dan terus meningkat sampai ke Alam Akal. Lihat,
Harun Nasution, Falsafat dan Mistisime dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang,
1999), 12.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 329



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

Penjelasan benda-benda langit tersebut sebagai padanan
organ-organ tubuh manusia tersebut di atas, merupakan
korespondensi dan analogi tujuh organ manusia. Tujuh benda
langit yang menempati wilayah tertentu, berkorespondensi
dengan tujuh wilayah Malakuti kosmos yang di masing-masing
dihuni oleh sekelompok Malaikat yang dipimpin oleh Malaikat
dengan nama-nama, seperti yang dikenal dengan Malaikat
sepuluh, seperti Jibril di wilayah Merkurius (langit kedua), Israfil
di wilayah Matahari (langit keempat), Mikail di wilayah Jupiter
(langit keenam), dan Izra’il di wilayah Saturnus (langit ketujuh).
Analogi-analogi seperti ini juga dijumpai pada banyak kosmolog
Muslim lainnya, seperti Ibn ‘Arabi dan para pengikutnya, ‘Abd
al-Rahman Jami’, ‘Abd al-Razaq al-Kasyani, dan Najm al-Din
Razi.

Fitrah Manusia: Dimensi dan Potensi

Dalam bahasa Arab, fitrah mempunyai arti belahan, muncul,
kejadian dan penciptaan. Jika dihubungkan dengan manusia,
fitrah adalah apa yang menjadi kejadian atau bawaannya sejak
lahir atau keadaan semula jadi.!! Al-Isfahani, ketika menjelaskan
makna fitrah dari segi bahasa, dia mengungkap kalimat, “fathara
al-Labh al-khalg”, yang maksudnya Allah mewujudkan sesuatu dan
menciptakan bentuk kemampuan untuk melakukan perbuatan-
perbuatan.12

Dalam al-Qur’an, kata fitrah dengan berbagai bentuk
kejadiannya disebut 28 kali, 14 kali disebut dalam konteks
pembicaraan tentang manusia, baik tentang fitrah penciptaan
maupun fitrah keagamaan (Qs. 30: 30). Dengan demikian,
makna fitrah adalah suatu kekuatan (potensi terpendam) yang
menetap pada diri manusia sejak awal kejadiannya guna
komitmen terhadap nilai-nilai keimanan, cenderung kepada
kebenaran (panifj. Mereka tidak dapat menghindar meskipun
boleh jadi mengabaikan fitahnya sendiri. Para pemikir muslim
cenderung memaknai fitrah sebagai potensi manusia untuk

1] ihat, Ibn Manzhur, Lisan al-‘Arab (t.tp: Dar al-Ma‘arif, t.t.), 3432-5.
12Al-Ragib al-Isfahani, A/~Mufradat fi Garb al-Qur'an (Beirut: Dar al-
Mz2’arif, t.t.), 396.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

beragama (Tawhid ila al-1.ah),'3 tetapi ada juga yang memaknai
fitrah sebagai iman bawaan yang telah diberikan Allah sejak
manusia berada dalam alam rahim.!* Pendapat ini merujuk pada
al-Qur'an Surah al-A’raf (7): 172. Sementara Ibn Taimiyah
menyebutkan tiga potensi fitrah manusia lainnya, yaitu: Pertama,
daya intelektual (guwwat al-‘aql)), yaitu potensi dasar yang
memungkinkan manusia dapat membedakan nilai baik dan
buruk. Kedwua, daya ofensif (quwwat al-shahwab), yaitu potensi
dasar yang dimiliki manusia yang mampu menginduksi obyek-
obyek yang menyenangkan dan bermanfaat bagi kehidupannya,
baik secara jasmaniah maupun rohaniah. Kefiga, daya defensif
(quwwat al-gadbab), yaitu potensi dasar yang dapat menghindarkan
manusia dari segala perbuatan yang membahayakan dirinya.
Ketiga potensi tersebut, potensi akal menempati posisi sentral
sebagai alat kendali dua potensi lainnya.1>

Sebagaimana yang dikutip Madjid, Ibn Taimiyah membagi
fitrah manusia itu kepada dua bentuk, yaitu sebagai fitrah al-
garizah dan fitrah al-munazzalah.’® Fitrah al-Garizah merupakan
potensi dalam diri manusia yang dibawanya sejak lahir. Bentuk
fitrah ini, antara lain adalah #afs, akal, dan hati nurani. Fitrah ini
dapat dikembangkan oleh manusia melalui jalan pendidikan.
Sedangkan fitrah al-munazzalah merupakan potensi luar manusia.
Adapun wujud fitrah ini adalah wahyu Ilahi yang diturunkan
Allah untuk membimbing dan mengarahkan fitrah al-garizah
berkembang sesuai dengan fitrahnya yang panif.

Dimensi-dimensi fitrah yang dimaksudkan adalah aspek-
aspek yang terdapat pada fitrah manusia. Khayr al-Din al-Zarkali
berpendapat, studi tentang hakekat manusia dapat ditempuh
melalui tiga pendekatan yakni (1) kondisi jasad (fisik); (2) kondisi
jiwa (psikis); dan (3) kondisi keduanya (psikopisik).l” Ketiga

13A]-Thabathaba’t Abu al-Hujjaj Mujahid bin Jabar al-Makhzami, Tafsir
Mujabid (Beirut: Al-Mansurah al-Tlmiyyah, 1983), 329.

14Tbn Manzur, Lisan al-‘Arab..., 56

15Dikutip dari Nurcholish Madjid dalam Madjid, Kebebasan Rubani dan
Cinta llabi: Sudut Pandang Interpretasi Sufi. Makalah KIKA Paramadina, 15
September 2000, 7.

11bid., 8.

"Muhammad ‘Abd al-’Azim Al-Zarqani, Manabil al-Irfan fi Ulim al-
Qur’an (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), 36.

[N}
—

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 3




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

kondisi tersebut dalam terminologi Islam, lebih dikenal dengan
terma aljasad, al-rnp, dan al-nafs. Di samping ketiga istilah
tersebut, ada terma-terma lain seperti al-galb, al-‘aql, al-shabhwab.

Dari pengamatan sepintas, tampak bahwa manusia
menujukkan karakteristik yang sangat unik. Berbeda dalam
berbagai dimensi, aspek, struktur, hal, sifat, dan aktivitasnya.
Pada saat yang sama, manusia dalam berbagai eksistensinya
memiliki keserupaan-keserupaan dengan ciptaan lainnya di alam
semesta. Berdasarkan kenyataan ini, dan kenyataan-kenyataan
tersembunyi lainnya, kosmolog Muslim menyebut manusia
sebagai mikro kosmos untuk membedakannya dengan makro
kosmos. Pada umumnya, orang memahami bahwa mereka
menjadi bagian alam semesta, atau yang selain-Nya. Ibn ‘Arabi,
misalnya menyimpulkan bahwa manusia adalah makhluk serba
mencakup untuk merujuk kepada manusia sempurna (a/-Insan al-
Kamil), yakni mencakup al-Hagqiyah dan al-Khalgiyyah.'®

Dalam analisis kosmolog Muslim membuktikan keunikan
manusia, sebagaimana diungkapkan oleh Sachiko Murata sebagai
berikut:

Ada dua perbedaan mendasar antara manusia dan makhluk lainnya.
Yang pertama adalah bahwa manusia merupakan totalitas, sementara
makhluk-makhluk lainnya adalah bagian dari totalitas. Manusia
mamanifestasikan seluruh sifat makro kosmos, sementara makhluk-
makhluk  lainnya  memanifestasikan ~ sebagian  sifat  dengan
mengesampingkan yang lainnya. Manusia diciptakan dalam citra Allah,
sementara makhluk-makhluk lain hanya sebagian bentuk dan

18Untuk penjelasan pandangan Ibn Arabi ini, lihat, Su‘ad al-Hakim, .4/
Mujam al-Safi: al-Hikmab fi Hudid al-Kalimah (Beirut: Dar al-Nadrah, t.t.),
985-8. D1 tempat lain, Mu’jam ini, Ibn Arabi menyebut realitas serba
mencakup manusia ini dengan Kitab Serba mencakup (a/-Kitab al-Jami’) yang
merujuk kepada Adam yang eksistensinya merangkum keragaman hakekat
yang tersebar di alam semesta. Bandingkan dengan penjelasan Amatullah
Armstrong, Sufi Terminology, Al-Qamuns As-Sufi: The Mystical Language of Lslam
(Malaysia: AS Nordeen, 1995). Terjemahan Bahasa Indonesia oleh MS.
Nasrullah dan Achmad Baiquni (Bandung: Mizan, 2001), 139. Dalam kamus
tersebut, dijelaskan: “a~Kawn al-Jami’ adalah ciptaan dan maujud serba
meliputi. Manusia Paripurna adalah a/-Kawn al-jami’ karena dia menghimpun
dalam dirinya segala sesuatu dalam Hakekat Ilahi dan segala sesuatu dalam
kosmos. Dia adalah lokus manifestasi bagi Nama Serba meliputi (a/Ism Ak
Jami’), yakni Allah”.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

konfigurasi kualitas-kualitas Allah. Perbedaan mendasar kedua adalah
bahwa makhluk-makhluk lainnya mempunyai jalur-jalur yang pasti dan
tidak pernah menyimpang darinya. Sebaliknya, manusia tidak
mempunyai hakekat yang pasti karena mereka memanifestasikan
keseluruhan. Keseluruhan sama sekali tidak bisa didefinisikan, karena
identik dengan “bukan sesuatu”, bukan kualitas atau kualitas-kualitas
khusus. Karena itu, manusia bertolak belakang dengan makhluk-

makhluk lainnya merupakan suatu misteri. Hakekat utama manusia
tidak diketahui.!?

Hakekat manusia, seperti dalam catatan Murata di atas, tidak
diketahui. Ini tampaknya sejalan dengan pandangan banyak
pemikir Muslim yang menyatakan bahwa hakekat manusia
adalah ruhnya, sementara ruh itu sendiri diungkapkan oleh al-
Qur’an sebagai entitas yang hanya diketahui oleh Allah.?0
Demikian pula, al-Qur’an mengungkapkan bahwa faktor
kesempurnaan manusia, terletak pada ruh yang dihembuskan
Allah kepadanya.

Faktor-faktor kesempurnaan manusia oleh agama dijelaskan
sebagai berikut: (1) kejadian manusia dalam bentuk terbaik
(Absanu tagwim) (2) dicipta dengan kedua Tangan Allah (Khalagtn
bi yadayya), sementara makhluk lain hanya dengan perintah
“Kun” (jadilah!) (3) dicipta berdasarkan bentuk atau citra Allah
(shurabh Allah) (4) dittupkannya ruh Allah (R#) al-Lah) kepadanya,
serta (5) manusia merupakan puncak penciptaan dengan
kesempurnaan. Semua itu telah menjadikannya makhluk yang
paling refresentatif dan kualitatif mengemban tugas sebagai

Murata, The Tao.., 71. Definisi manusia selalu simplifikasi jika ingin
merangkum keseluruhanNya. Makhluk apa pun dalam kosmos tak akan
mampu memahami manusia dengan berbagai misterinya. Kompleksnya
manusia, bahkan sejak belum menjadi manusia sempurna ketika diciptakan,
memberi ruang untuk disalahpahami. Dalam al-Qut’an, malaikat dan iblis
tidak dapat memahami manusia. Lihat, Muhyiddin ibn ‘Arabi, Fugis al-
Hikam (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, t.t.), 50-1.

2Dalam pengertian sebaliknya, bisa disimpulkan bahwa hanya manusia
yang dapat memahami Allah. Ini tersimpul dari salah satu tipe pemahaman
mengenai seluruh nama-nama (a/-asma’) yang diajarkan Allah kepada Adam
ketika proses penyempurnaan ciptaanya selesai dengan ditiupkan ruh Allah
ke dalam dirinya. Salah satu tipe penafsiran dimaksud adalah bahwa
keseluruhan nama-nama itu adalah keseluruhan nama-nama Allah (asmwa’
Allab), di samping pendapat yang menyatakan bahwa nama-nama itu adalah
nama-nama benda di sekitar.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 3

[N}
[&V)




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

khalifah Allah (Kbalifah al-Lah), mewakili Allah pada tataran
makhluk. Menyandang status sebagai khalifah Allah berarti
hanya manusialah yang dapat menguasai alam semesta,
menjamin keharmonisan. Dalam pengertian sebaliknya, hanya
manusia pulalah yang mampu mengacaukan alam semesta.

Alegori Penciptaan dan Kejatuhan Adam

Kisah-kisah penciptaan Adam dan dijadikan khalifahnya,
keberatan-keberatan Malaikat dan Iblis atas keputusan Allah,
pengajaran Allah kepada Adam berupa nama-nama, serta

kejatuhan Adam ke bumi, dikemukakan secara gamblang terbaca
dalam Qs. 2:30-39 berikut ini:
Lo sk 5 L ol 108 Bauls (oY § Usle ) 380l 365 U5 35
e (30) Gplad ¥ G el ) I 20 Guikdly Aoy il (inds 2a001 Uiy
RS O oWhh cladly okl JED W Jo pramne B LK i pale
JB (32) puSaell pudadt Eii S8 Giade ¥ G ple o Sl 1535 (31)indslio
Silpaddl Gk plel ) w80 8T w11 0 peelaily palidl A1 pglaiels pdedl 2315
A3 lolkil a8 G5 35 (33) 0sad&S RS Ly Opkid L plely (o3
Ab g5 Sl (Kl 2511 Ll55(34) (0,001 (o 165 8Tty T Gudi] B Iodiad
(35) Cabllall Ga Gs&E3 Byl 0 Lipdl ¥y Lkl 2is 1025 is 85 Sl
#835 50 il 8lans Ishashl 155 40 UK s a3 i St i
54 &) aile QB Gl 4 ba A31E AL (36) e J) Blias S oY
Yo lih ad Had b o pKIEL LU Lues U Ishaal WE(37)aes LI5HI
L1 Sliedal Slilgl oL, 153385 19588 el (38)5 siiad pa Y5 ple (a3
(39) Ssdl> e
Artinya: Ingatlah ketika Tubanmu berfirman kepada para Malaikat: “Sesunggnbnya
Aku bendak menjadikan seorang kbalifah di muka bumi”. Mereka berkata:
“Mengapa Engkan hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang
akan membnat kerusakan padanya dan mennmpabkan darab, padahal kami
senantiasa bertasbih dengan menmuji Engkan dan mensucikan Engkan?”
Tubhan berfirman: “Sesungeubnya Akn mengetabni apa yang tidak kamn
ketabui”. Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda)
selurubnya, kemudian  mengemnkakannya kepada para Malaikat laln
berfirman: “Sebutkanlah kepada-Ku nama benda-benda itu jika kanmn

memang orang-orang yang benar!”; Mereka menjawab: “Maba Suci Engkan,
tidak ada yang kami ketabui selain dari apa yang telah Engkan ajarkan

334 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

kepada kami; sesunggubnya Engkanlah Yang Maha Mengetabui lagi Maba
Bijaksana; Allah berfirman: “Hai Adam, beritabnkanlah kepada mereka
nama-nama ini”. Maka setela diberitabnkannya kepada mereka nama-
nama benda itn, Allah berfirman: “Bukankah sudah Kukatakan kepadanmn,
babwa  sesunggubnya Aku  mengetabui rabasia langit dan  bumi  dan
mengetabui apa yang kamn nyatakan dan apa yang kamu rabasiakan?”;
Dan (ingatlah) ketika Kami berfirman kepada para Malaikat: “Sujudiah
kamu kepada Adam’”, maka mereka bersujud, kecuali 1blis; ia enggan dan
takabur dan ia tergolong orang-orang yang ingkar; Dan Kami berfirman:
“Hai Adam  diamilah surga ini olebmn dan isterimu, dan makaniab
makanan-makanannya yang banyak lagi baik di mana saja yang kamn
Sukai, tapi janganlah famn dekati pohon ini, yang menyebabkan kamn
termasuke orang-orang yang aling Lalu setan menggelincirkan keduanya dari
surga it dan dikelnarkan dari feadaan semula dan Kawi berfirman:
“Turuniah kamu! sebagian kamn menjadi musub bagi yang lain, dan bagi
kamu ada tempat kediaman di bumi, dan kesenangan bidup sampai waktn
yang ditentukan”; Kemudian Adam  menerima  beberapa  kalimat  dari
Tubannya, maka Allah menerima tanbatnya. Sesunggubnya Allah Maha
Penerima taubat lagi Maha Penyayang; Kami berfirman: “Turnnlab kamn
semua dari surga itn! Kemudian jika datang petunjuk-Ku kepadammn, maka
barang siapa yang mengiknti petunjuk-Ku, niscaya tidak ada kekbhawatiran
atas mereka, dan tidak (pula) mereka bersedib bati”; Adapun orang-orang
yang kafir dan mendustakan ayat-ayat Kami, mereka itn penghuni neraka;
mereka kekal di dalamnya).

Banyak ahli hikmah yang tertarik merenungkan dan
mengungkap makna di balik misteri penciptaan Adam dan
kejatuhannya. Perhatian mereka, bukan tertuju kepada aspek
sejarah atau kisahnya, melainkan berbagai bentuk korespondensi
antara manusia, kosmos, dan Allah. Salah satu hikmah yang
ingin mereka ungkap adalah pengetahuan tentang keserba
mencakupan manusia dibandingkan dengan ciptaan lainnya.
Peran yang dapat dan harus dimainkan dalam kerangka
hubungan-hubungan kosmologis. Beberapa di antara mereka
yang mengungkapkan penghayatannya adalah ‘Abd al-Rahman
Jamft’, Ikhwan al-Safa, dan Najm al-Din Razi.

‘Abd al-Rahman Jami’ menjelaskan, secara puitis dalam bait-
bait prosanya. Tampak bahwa Jami’ ingin membuktikan bahwa
karena sifat Jamaliyyah manusia, baik Malaikat maupun Iblis,
tidak akan dapat memahami manusia. Malaikat maupun Iblis,
kendatipun keduanya makhluk-makhluk cemerlang, namun
mereka tetap tidak dapat memahami manusia, karena mereka
adalah bagian, atau hanya mencerminkan satu bagian dari

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 335




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

keseluruhan yang disandang manusia. Penjelasan Jami’ tersebut
dikutip agak panjang oleh Sachiko Murata berikut ini:?!

Para Malaikat tidak kuasa memahami makna ini. Karena itu, mereka
melonggarkan lidah kritik atas Adam dan memberi kesaksian bahwa dia
(Adam) akan “berbuat kerusakan dan menumpahkan darah” (Qs. 2:30).
Adalah di lular jangkauan para Malaikat untuk memahami kelembutan
ini. Kala Adam diberi jibah kehormatan-Nya, mereka harus berbicara
dengan arogansi dan pretensi. “Ya Allah, kami senantiasa bertasybih
memuji-Mu, kami melantunkan pujian kepada-Mu, kami membereskan
segala sesuatu. Mengapa engkau mengaduk sebuah bentuk dari air dan
tanah, orang yang akan berbuat kerusakan dan menumpahkan banyak

darah?”

Penjelasan Najm al-Din Razi di bawah ini tampaknya
menarik untuk dicermati. Adanya dua busur yang sangat penting
dalam memahami mengapa Adam mengalami kejatuhan. Kedua
busur itu adalah Busur Menurun dan Busur Meningkat yang
terentang dari asal-usul (Mabda’) dan tujuan akhir atau tempat
kembali (Ma'ad). Dua busur itu, baik dalam makro kosmos
maupun mikro kosmos, terjadi proses menurun dan proses
meningkat dalam pengertian yang luas. Penurunan berarti
menjauh dari dunia ruh yang mewakili kesederhanaan dan
memasuki dunia materi atau dunia jasmani yang mencerminkan
kemajemukan. Dunia ruh dengan demikian, merupakan tataran
atas (baca: tinggi). Sementara dunia materi adalah dunia yang di
bawah (baca: rendah). Di bawah ini, penulis kutipkan ulasan
Razi berkenaan dengan penciptaan Adam dan kejatuhannya:

Allah berfiman: “Sesungoubnya Aku menciptakan manusi dari tanah” (Qs.
38:71). Nabi bersabda, seraya mengutip firman Allah “Aku mengolah
tanah Adam dengan kedua tangan-Ku sendiri selama empat puluh
hari”.??> Hendaknya engkau ketahui bahwa manakala dikehendaki untuk

“'Murata, The Tao..., 63-4, kutipan dari Abdurrahman Jami’, Silsilat ...,
66-9.

2Sachiko Murata memberi catatan tentang hadis ini. Hadis ini sering
dikutip dalam sumber-sumber Sufi, tapi tidak dijumpai dalam berbagai
koleksi hadis standar. Hadis ini disinggung juga oleh Willian C. Chittick
“Mitos Turunnya Adam dalam Rawh al-Arwah Ahmad Sam’ani”, dalam
Seyyed Hossein Nast, et.al., The Heritage of Sufism: Calassical Persian Sufism from
its Origin to Rumi, Edisi Bahasa Indonesia oleh Gatna Raizha Wahyudi
(Jakarta: Pustaka Sufi, 2002), 401-26. Chittick memberi catatan bahwa
perhatian Tuhan untuk membuat makhluk tunggal ini cukup besar, karena

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

membentuk kerangka manusia dari empat unsure (air, api, udara, dan
tanah) kesemuanya tidak tersimpan dalam sifat kesederhanaan (basit,
simple). Sebaliknya, semuanya itu diturunkan melalui derajat menurun.
Derajat turun pertama adalah derajat kemajemukan (wurakkabat,
muliplicity), sebab unsur pada tahap kesederhanaan itu lebih dekat
kepada dunia ruh (a/-’Alam al-Ripani), seperti telah kami jelaskan.
Ketika dikehendaki untuk membawa unsur itu kepada kedudukan
kemajumukan, maka ia mesti meninggalkan kesederhanaan dan
bergerak menuju kemajemukan. Karena itu, ia turun satu derajat lagi
menjauhi dunia ruh. Manakala ia tiba pada kedudukan nabati, maka ia
harus melewati kedudukan kemajemukan dan keadaan mati. Karena itu,
ia turun satu derajat menjauhi dunia ruh. Manakala ia sudah
meninggalkan wilayah nabati untuk memasuki wilayah hewani, maka ia
turun satu derajat lagi. Tidak ada derajat yang lebih rendah dari
manusia. Inilah yang disebut “yang paling rendah dari yang rendah”
(Asfala safilin, dalam Qs. Al-Tin: 3-4)” .23
Dari kutipan di atas, Razi ingin mengatakan bahwa proses
penurunan terjadi ketika menjauh dari Yang Esa menuju
kemajemukan duniawi. Berdasarkan makna ini, maka kejatuhan
Adam berarti menjauhnya Adam dari Allah, ketika ia melakukan
kesalahan, yakni berbuat sesuatu yang dilarang oleh-Nya.
Selanjutnya, alegori ini akan berarti setiap tindakan melanggar
aturan Allah akan membuat seseorang secara bertahap menurun
dalam arti menjauh dari Allah. Kemenjauhan ini dimungkinkan
salah satunya oleh sifat totalitas manusia, sekaligus adanya
dualitas polar di dalam dirinya. Dua busur menurun dan menaik
ada dalam diri manusia. Dalam catatan di atas, penurunan
kemanusiaan melalui proses menjauh untuk memasuki dunia di
bawah manusia yaitu dunia hewan sampai ke dunia materi atau
benda mati. Sebaliknya, proses meningkatkan kemanusiaan
berlangsung melalui busur menaik, dalam pengertian naik dari
dunia materi kepada dunia hewani, lalu ke dunia ruhani. Razi
selanjutnya mengungkapkan bahwa yang tertinggi dari yang

ketika menciptakan segala yang lain, termasuk langit dan bumi, Tuhan hanya
berkata, “Jadilah”, dan jadilah Dia. Sam’ani mengingatkan bahwa menurut
al-Qur’an, satu hari di sisi Tuhan sama dengan seribu tahun kita (Qs. 22: 47).
Jadi, empatpuluh hari yang diperuntukkan kepada Adam adalah periode
waktu yang sangat panjang.

ZDiadaptasi dari Murata, The Tao..., 66-7.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 337



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

tinggi adalah ruh manusia, sembari menyebutkan sebaliknya,
yakni yang terendah dari yang rendah adalah raga manusia.

Kata-kata ini berkaitan dengan unsur-unsur yang turun
melewati derajat-derajat menurun yang menandai jauhnya dari
ruh-ruh. Tetapi, jika Anda melihat Alam Malakut dari benda-
benda mati, sesudah melewati beberapa tataran, akhirnya sampai
pada tataran manusia. Karenanya ini menyangkut derajat yang
menaik, dan bukan derajat yang menurun. Pada setiap
kedudukan, Alam Malakut bergerak mendekati ruh-ruh itu, dan
tidak menjauhinya. Namun, kita sedang berbicara tentang format
lahiriah unsur-unsur itu, yang disebut Kerajaan (a/-’Alam al-
Mulk), dan bukan Alam Malakut dari unsur-unsur itu. Dengan
demikian, jelaslah bahwa derajat tertinggi dari yang tinggi adalah
ruh manusia, sementara yang terendah dari yang rendah adalah
raga manusia.>*

Karena ruh manusia berkaitan dengan derajat tertinggi dari
yang tinggi, maka tidak ada sesuatu pun di dunia ruh yang bisa
menyamai kekuatannya, termasuk malaikat, setan. Demikian
pula, jiwa (a/-Nafs) manusia berkaitan dengan derajat yang paling
rendah dari yang rendah, sehingga tak ada sesuatu pun di dunia
jiwa bisa mempunyai kekuatan, entah itu hewan dan binatang
buas atau lainnya.

Ketika mengaduk dan mengolah tanah Adam, semua sifat
Setan, hewan dan binatang buas, tumbuh-tumbuhan, dan benda-
benda mati diaktualisasikan. Hanya saja, tanah itu dipilih untuk
mengejawantahkan sifat “dua tangan-Ku”. Karenanya, masing-
masing sifat tercela ini, hanya sekedar kulit luar. Dalam setiap
sifat, ada mutiara dan permata berupa sebuah sifat Ilahi. Anda

24Syaikh Majduddin Bagdadi mengatakan dalam kumpulan karyanya:
“Segala puji bagi Dia yang menyatukan segala yang terdekat dari yang dekat
dengan yang terjauh dari yang jauh melalui kekuasaanNya” Raga manusia
termasuk ke dalam derajat terendah, sementara ruh manusia termasuk ke
dalam derajat tertinggi. Hikmah yang ada dalam hal ini ialah bahwa manusia
mesti mengemban beban Amanat Allah. Karena itu, mereka harus
mempunyai kekuatan dalam kedua dunia ini untuk mencapai kesempurnaan
(al-Kamal). Sebab, tak ada sesuatu pun di kedua dunia ini yang memiliki
kekuatan yang mampu mengemban beban Amanat. Mereka mempunyai
kekuatan ini melalui esensi sifat-sifatnya (sifat-sifat ruhnya), bukan melalui
raganya.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

tahu bahwa sinar matahari mengubah batu granit menjadi kerang
yang mengandung permata, akik, merah delima, zamrud, dan
pirus.

Adam dipilih karena “Aku mengaduk dan mengolah tanah
Adam dengan kedua tangan-Ku” selama empat puluh hari.
Menurut sebuah hadis, masing-masing hari itu sama dengan
seribu tahun. Maka, perhatikanlah, untuk permata yang mana
tanah Adam menjadi kulit kerangka? Dan Adam dimuliakan,
seperti ini sebelum ruh ditiupkan ke dalam dirinya. Inilah
peruntungan bagi kerangka tubuh, yang akan menjadi istana
khalifah Allah. Selama empatpuluh ribu tahun, Dia bekerja
dengan status-Nya sebagai Tuhan. Siapa yang tahu khazanah-
khazanah apa yang disiapkannya di sanar?>

Salah satu analisis tentang penciptaan dan kejatuhan Adam
yang cukup menarik adalah dengan mengaitkan penciptaan
dengan cinta dan kejatuhan dengan kekerasan Allah. Analisis ini
diungkapkan oleh Ahmad Sam‘ni dalam kitab Rawh al-Arwah
sebagai berikut:

Tuhan menciptakan setiap makhluk sesuai dengan tuntutan kekuasaan,
tatapi Dia menciptakan Adam dan anak keturunannya sesuai dengan
tuntutan cinta. Dia menciptakan makhluk lain berkaitan dalam
kemenjadiannya yang Maha Kuat, tetapi Dia menciptakan kamu dalam
kaitannya menjadi Sahabat. Adam masih seorang anak kecil, sehingga
Tuhan membawanya ke jalan perawatan. Jalan anak-anak adalah satu
hal, tungku perapian para pahlawan adalah hal lain. Adam kemudian
dimasukkan ke Surga di pundak para Malaikat besar dari kerajaan
Tuhan. Surga dijadikan ayunan untuk kebesarannya dan bantal bagi
kepemimpinannya, karena dia masih belum mampu menumpu tahta
kekerasan. Tuhan membawa Adam masuk ke taman kelembutan dan
mendudukkannya di atas singgasana kebahagiaan. Dia memberinya guci
keriangan, satu demi satu. Kemudian Dia mengeluarkannya,
membuatnya berduka, membakar, membuatnya meratap Schingga,
sebagaimana Tuhan membiarkan dia mencicipi guci kelembutan pada
awalnya, maka juga membuatnya merasakan tegukan kekerasan yang
murni, tidak tercampur, dan tanpa penyebab.?

Ulasan Sam’ani di atas, menjelaskan bahwa dengan
penciptaan Adam, nama-nama dan sifat Jamaliyyah Allah

#Diadaptasi dari Murata, The Tao..., 67-8.
26Chittick, Mitos ..., 408-11.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 3

(OS]
\O




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

teraktualisasi, sementara terusirnya Adam dari Surga adalah
aktualisasi sifat-sifat dan nama-nama Jalaliyyabnya. Dalam sebuah
penuturannya, Sam’ani menyatakan, Para Malaikat dihormati
oleh Kehadiran Ilahi. Masing-masing mereka menyembah sambil
mengenakan jubah, tanpa dosa dan subang kepatuhan. Tetapi,
segera setelah giliran bumi tiba, mereka keluar dari puncak
kesucian mereka dan menyombongkan diri ‘Aku, dan tak ada
yang lain.” Mereka berkata, “Kami senantiasa bertasybih
memujiMu” (Qs. 2:30). “Wahai Malaikat langit, Meskipun kalian
patuh, kalian tidak memiliki hasrat buta dalam jiwamu, tidak pula
kalian memiliki kegelapan dalam tubuhmu. Jika manusia
durhaka, mereka memiliki hasrat buta dan kegelapan.
Kepaatuhan kalian bersama seluruh kekuatan kalian tidaklah
berharga setitik debu di hadapan keagungan dan kebesaranKu.
Kedurhakaan mereka bersama dengan perpisahan dan
kepatahhatian mereka tidak melenyapkan ranahKu. Melalui
kepatuhan kalian, kalian mewujudkan kesucian dan kebesaran
kalian sendiri; tetapi, melalui kedurhakaan mereka, mereka
mewujudkan karunia dan kasih-Ku”.?”

Membangun Spritualitas Manusia

Struktur kepribadian manusia terungkap dalam berbagai
takultas spiritual. Fakultas-fakultas spiritual tersebut oleh para
pencari  kebenaran melakukan aktivitasnya, baik dalam
pengertian melakukan pendakian spiritual atau pun dalam
meningkatkan fakultas-fakultas spiritual itu sendiri. Mereka
tertarik dengan sebuah hadis Nabi yang sangat terkenal dalam
kalangan tradisi sufistik: “Barangsiapa yang mengenal dirinya, maka ia
mengenal Tubannya”. Mereka berupaya menemukan asosiasi-
asolasi yang mungkin dalam keterkaitan manusia dengan Tuhan
dan dengan alam semesta (kosmos), dengan maksud untuk
memperoleh pemahaman yang lebih baik tentang tiga realitas,
yakni Tuhan sebagai meta kosmos, alam semesta sebagai makro
kosmos, dan manusia sebagai mikro kosmos.

Sebagaimana ditunjukkan al-Qur’an, bahwa Allah akan
menunjukkan kepada manusia tanda-tandaNya di segenap

211bid., 421.

340 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

cakrawala, dan dalam diri manusia sendiri, maka itu berarti
tanda-tanda Tuhan dapat ditemukan dalam kedua realitas,
kosmos dan manusia. Oleh karena itu, para pemikir muslim
mendekatkan diri kepada Allah dengan terlebih dahulu atau
secara simultan merenungkan tanda-tanda Allah dalam diri
manusia dan dalam alam semesta.

Jika dalam perspektif kosmologi spiritual, kosmos dibedakan
dalam dua tataran, yaitu kosmos spiritual (alam ruhani) dan
kosmos fisikal (alam materi). Dalam dunia manusia (mikro
kosmos), terdapat pula padanannya, yaitu dua unsur kepribadian
manusia, yaitu jiwa (ruhani) dan badannya. Ruhani manusia
membentuk hubungan keserasian dengan bagian alam spiritual
dari kosmos, dan badan manusia membentuk hubungan
keserasian dengan alam fisik kosmos. Lebih dari itu, asosiasi-
asosiasi yang dapat dibuat dalam hubungan dengan realitas-
realitas itu, jauh lebih rumit dan mencakup semuanya, misalnya
keserasian antara format fisik manusia dengan format
ruhaminya. Dengan demikian, sifat-sifat dan karakteristik alam
spiritual selaras dengan alam materi, dan dunia jiwa manusia.?®
Hubungan-hubungan ini, tentunya akan dengan sendirinya
selaras dengan Tuhan, sebagaimana diungkapkan dalam al-
Qur'an bahwa Dialah yang Zahir dan Batin. Keselarasan ini
menyiratkan adanya keteraturan di mana saja, dan itulah
rancangan besar Allah, yang mau tidak mau harus dapat
disimpulkan memiliki signifikansi yang luar biasa bagi kehidupan
manusia. Allah menciptakan alam semesta dan kemudian
menyempurnakannya, boleh jadi penyempurnaan itu berkaitan
dengan penciptaan manusia yang memiliki kualitas-kualitas
Ilahiah dan kosmologis secara menyeluruh (Jaw'iyyah). Sachiko
Murata menyimpulkan dengan “Karena sentralitas dan sifat
serba menyeluruh (Jamiyyah) situasi manusia, maka hanya

%Dari keserasian ini memungkinkan dilakukannya berbagai bentuk
analogi dalam al-Qur’an, yang mengandung pengertian sebagai pelajaran dan
bahan renungan bagi manusia. Berbagai bentuk analogi dalam al-Qur’an,
yang membentuk hubungan dengan alam manusia (mikro kosmos) menjadi
dasar pandangan ruhani Yusuf Ali. Dia sedemikian rupa menafsirkan bahwa
sebagian besar nama-nama dan peristiwa alamiah berhubungan dengan
nama-nama dan peristiwa dalam jiwa manusia. Ini sudah disebutkan pada
bahasan sebelumnya di atas.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

manusia sajalah yang bisa mengacaukan harmoni atau
keselarasan dan keseimbangan yang secara natural terjalin antara
Allah dan kosmos. Lagi pula, disebabkan oleh situasi perantara
yang mereka miliki, kenyataan bahwa mereka adalah wakil-wakil
Allah, maka hanya manusia sajalah yang bisa menjalin harmoni
dan keseimbangan yang sempurna antara Allah dan ciptaan
(makhluk).??

Konsekuensi dari kesimpulan penalaran ini, ada keharusan
manusia untuk mempertahankan keselarasan dalam hubungan-
hubungan kosmologis. Di mana mereka menjalankan peran
sentralnya. Keselarasan yang pertama kali harus diupayakan
adalah keselarasan dalam diri manusia sendiri, yang mencakup
keselarasan dalam struktur ruhaninya yang menjadi lokus dari
segala upayanya. Keselarasan dan keseimbangan ruhani
diperlukan, sekurang-kurangnya untuk mewujudkan superioritas
ruhani manusia atas badan. Maka, dengan sendirinya akan
bermakna kekuatan jiwa akan dapat mengendalikan gerakan
badan. Jika dikaitkan dengan bentuk-bentuk hubungan analogis
dalam kosmos, baik yang berlaku dalam dunia fisik maupun
dalam dunia ruhani, berupa hubungan atas-bawah atau
hubungan aktif-reseptif, maka dalam diri manusia terdapat
bentuk-bentuk hubungan seperti itu. Hubungan ini dapat,
misalnya, disimpulkan dari sebuah hadis Nabi yang
menyebutkan adanya segumpal daging yang disebut jantung yang
keberadaannya begitu berpengaruh kepada kualitas-kualitas fisik.
Jika sehat, maka akan sehatlah seluruh anggota badan, dan
sebaliknya. Dalam dunia ruhani atau dunia jiwa manusia,
keadaan ini pun terjadi, di mana hati dipandang sebagai pusat
acuan aktivitas ruhani, yang posisinya sama dengan esensialnya
jantung bagi tubuh.

Fakultas-fakultas spiritual mencakup ruh, akal, hati, jiwa, dan
hawa nafsu. Deskripsi ini sedikit berbeda, jika dibandingkan
dengan pandangan para filsuf Muslim pada umumnya, seperti al-
Kindi, al-Farabi, dan Ibn Sina. Al-Kindi, misalnya, menyebutkan
tiga daya jiwa, yaitu: (1) daya syahwat/seks (a~-Quwwat al-
Shabwaniyyah) (2) daya marah/agresi (al-Quwwat al-Gadabiyyah),

2Murata, The Tao..., 39.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

dan (3) daya pikir (a-Quwwat al-’Agilah). Teori jiwa yang lebih
rinci dalam perspektif filsafat dapat dijumpai pada pandangan al-
Farabi dan Ibn Sina.30

Fakultas-fakultas spiritual tersebut, biasanya dijelaskan dalam
sebuah struktur, yaitu struktur spiritual, mungkin mengikuti
analogi struktur kosmologi spiritual. Struktur spiritual ini, dalam
pemikiran Islam dipandang memiliki keselarasan tertentu dengan
struktur fisik manusia yang terdiri dari, kepala, leher, dada, perut,
organ pembuangan, paha, betis, dan kaki dan seterusnya. Dalam
spiritualitas manusia, yang mencerminkan sisi batin Allah,
terdapat hubungan-hubungan, korespondensi-korespondensi,
dan analogi-analogi kualitatif. Dengan demikian, ada hubungan-
hubungan atas bawah, aktif reseptif, keseluruhan bagian,
kesederhanaan kemajemukan, dan lain-lain. Rumitnya struktur
kepribadian manusia, baik fisik maupun ruhani, menjadikan
kesimpulan-kesimpulan para pengkaji bersifat tentatif. Artinya
masith menyisakan ruang bagi pandangan dan penemuan lainnya,
yang mungkin lebih akurat.

Peran sentral manusia di dalam kosmos mengandung makna
bahwa hanya manusialah yang paling menentukan keserasian
sekaligus kekacauan kosmos. Keserasian dan kekacauan kosmos
dapat terwujud setelah sebelumnya manusia menciptakan atau
membangun keselarasan atau kekacauan dunia spiritual yang ada.
Dunia spiritual manusia, mencakup beberapa fakultas yang
menjalankan fungsi-fungsi aktif reseptif dalam aras atas bawah.
Semuanya akan Dberjalan serasi, jika strukturnya dapat
dipertahankan sesuai dengan fitrah penciptaannya.

Catatan Akhir

Hubungan-hubungan analogis dalam berbagai tataran
cksistensial antara manusia dan kosmos menunjukkan bahwa
manusia yang mewakili keseluruhan (totalitas, Jam zyyah).
Manusia dapat mengacaukan kosmos, di samping mampu
menjamin harmoni alam semesta. Pendidikan yang baik adalah
yang dapat menjalankan peran membimbing manusia untuk
membantunya memahami kesempurnaan diri guna bertindak

Lihat, Nasution, Falsafat dan Mistisime. .., 20-34. Lihat juga Ahmad
Daudy, Kuliah Filsafat Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1992), 28.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013




Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

menurut ajaran Allah. Kesempurnaan ciptaan manusia mengikuti
hukum ketentuan Allah yang disebut a/-Amr al-Takwini (Perintah
Penciptaan). Sedangkan ketentuan Allah dalam wahyu yang
mengajarkan manusia untuk menyelaraskan kesempurnaan
penciptaannya disebut alAmr al-Taklfi (Perintah Petunjuk).
Dengan demikian, pendidikan agama tetap bersifat substansial.
Argumen yang paling jelas bagi perlunya pendidikan agama,
bahwa dengan bermodalkan kesempurnaan penciptaan, manusia
seringkali menempuh jalan menyimpang yang justru merusak
kesempurnaan diri, sekaligus pada saat yang sama, berarti
mengacaukan keseimbangan psikologis dan kosmologis.

Sifat-sifat Jalaliyyah Allah bersifat aktif, sementara sifat-sifat
Jamaliyyah-Nya bersifat reseptif. Namun, terbukti sifat-sifat
Jamaliyyah-Nya melampaui sifat-sitaf Jalaliyyah-Nya, seperti dalam
hadis Qudsi disebutkan: “Rabmat-Ku mengalabkan murka-Ku.
Menguasai alam semesta adalah aktualisasi aktivitas manusia,
namun memeliharanya dengan penuh kasih sayang adalah sikap
mulia yang harus diutamakan. Mengapar Karena dengan kasih
sayang, segala keutamaan kosmos akan terbentang sebagai
anugerah yang menguntungkan kehidupan manusia. Dalam
konteks psikologi manusia, ruh, akal, dan hatinya yang berada
pada struktur atas dari spiritualitasnya, bersifat aktif dalam
hubungannya dengan struktur bawah, yaitu zafs. Nafs pada saat
yang sama, harus bersifat reseptif terhadap cahaya dari tataran
atas  spiritualitasnya, =~ bukan  sebaliknya, = menjadikan
kecenderugan-kecenderungan rendahnya menjadi acuan.

Dalam hubungan-hubungan aktif reseptif ini, dalam
kerangka pendidikan, teraktualisasi misalnya pada perlunya
kepemimpinan progresif dan aktif dalam hubungannya dengan
warga, sementara warga perlu bersikap reseptif dalam
hubungannya dengan pemimpin. Sikap reseptif ini penting, di
samping untuk membentuk keselarasan kosmologis pada sebuah
dunia.

Hubungan-hubungan atas bawah yang terdapat di dalam
kosmos, termasuk dalam diri manusia, menunjukkan adanya
dalam kerangka kependidikan, setiap manusia memiliki
kesempatan yang sangat luas untuk meningkat ke taraf setinggi-
tingginya, atau sebaliknya untuk menurun kepada taraf serendah-

344 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

rendahnya. Kenyataan apsani Tagwim menyiratkan peluang naik
ke atas, sebaliknya asal kejadian dari tanahnya membuka peluang
kembali ke asal kejadian sebagai makhluk mati. Dengan
demikian, pendidikan haruslah menghidupkan, sekaligus
meningkatkan taraf kemanusiaan. Pendidikan menentukan
tercapainya a/-Insan al-Kamil yang substansinya berada pada
ruhnya. Sekaligus menyiratkan jati diri yang mulia dan tinggi.
Inilah yang tersimpul dalam tugas kekhalifahannya di muka bumi
int. Wa al-L.ah a'lam bi al-sawab.®

Daftar Pustaka

Armstrong, Amatullah. 1995. Sufi Terminology, Al-Qamus As-Sufi:
The Mystical Ianguage of Islam. Malaysia: AS Nordeen.

Carrel, Alexis. 1987. Misteri Manusia. Bandung: Remaja Karya.

al-Hakim, Su‘ad. t.t. ALMujam al-Sufi: al-Hikmat fi Hudid al-
Kalimah (Beirut: Dar al-Nadrah.

Ibn ‘Arabi, Muhyiddin. t.th. Fusus al-Hikam, Diedit oleh Abu al-
‘Ala ‘Afifi (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi.

Ibn Manzhur. t.t. Lisan al-‘Arab. t.tp.: Dar al-Ma‘arif.

Al-Isfahani, al-Ragib. t.t. a/-Mufradat fi Garb al-Qur'an. Beirut: Dar
al-Ma‘arif.

Madjid, Nurcholish. Simbol dan Simbolisme Keagamaan Populer, serta
Pemaknaannya  dalam  Perkembangan — Sosial-Politik ~ Nasional
Kontemporer, Makalah Pidato Pengukuhan Jabatan Ahli
Peneliti Utama (Jakarta: Puslitbang Kemasyarakatan dan
Kebudayaan, Lembaga Ilmu Pengetahuan Indonesia 30
Agustus 1999.

al-Makhzumi, al-Tabataba® Abu al-Hujjaj Mujahid bin Jabar.
1983. Tafsir Mujabid. Diedit oleh ‘Abd Rahman al-Tahir
Muhammad al-Surati (Beirut: al-Mansurat al-’Ilmiyyah.

Murata, Sachiko. 1998. The Tao of Islam: Kitab Rujukan tentang
Relasi Gender dalam Kosmologi dan Teologi Islam, ter. Rahmani
Astuti dan M.S. Nasrullah. Bandung: Mizan.

Nasr, Seyyed Hossein, et.al. 2002. The Heritage of Sufism: Calassical
Persian Sufism from its Origin to Rumi, Edisi Bahasa Indonesia
oleh Gafna Raizha Wahyudi (Jakarta: Pustaka Sufi.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 345



Munawir Haris, Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos

Nasution, Harun. 1999. Falsafat dan Mistisime dalam Islam. Jakarta:
Bulan Bintang.

Shihab, M. Quraish. 1998. Wawasan al-Qur'an: Tafsir Mandhu’i
Atas Pelbagai Persoalan Umat. Bandung: Mizan.

Al-Zarqani, Muhammad ‘Abd al-‘Azim. 1999. Manahil al-Trfan fi
Uldim al-Qur'an. Beirut: Dar al-Fikr.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



