


 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 952 

 

KONTEKS DAN CORAK MISTISISME ISLAM DALAM 
TRADISI KEAGAMAAN MASYARAKAT GORONTALO 

Mashadi 
(Fakultas Ushuluddin dan Dakwah IAIN Sultan Amai Gorontalo 

Email: mashadimaili@yahoo.co.id) 
 

Abstract: Many studies on religion generally focus on two important points. The first 

is the discussion about God and His Attributes, such as invisible, sacred and absolute. 
The second point relates to social dimensions of religion which are profane, empirical and 
relative. These are two points that this paper attempts to reveal when elucidating mysticism 
in the context of Muslim local tradition in Gorontalo. This study shows that Muslim 
ritual traditions of Gorontalo are deeply influenced by Sufi order‟s mysticisms and 
practices. These traditions are expressed in various local rituals and cultures. This 
integration of religion and culture affirms the pattern of religious expression which is 
unique and localized. The appreciation of the existence of God in this locale is realized 
through the chanting and supplication to the souls of forebears and through the event of 
public gratitude when the people are blessed with abundant bounties.   

Abstrak: Kajian mengenai isu keagamaan dengan beragam definisinya, 
akan berujung pada sebuah pemahaman bahwa refleksi terhadap agama, 
pada akhirnya, akan berkaitan dengan gambaran ketuhanan yang bersifat 
gaib, sakral, dan absolut (mutlak) di satu sisi, dan di sisi lain wilayah 
keagamaan yang berkaitan dengan refleksi agama oleh manusia dengan 
kebudayaannya, yang bersifat nyata, profan, dan relatif (nisbi). Dalam dua 
wilayah pemahaman keagamaan tersebut, kajian mengenai mistisisme 
dalam konteks tradisi Islam lokal Gorontalo akan difokuskan. Jika kita 
menelisik lebih dalam pada realitas kehidupan religius masyarakat 
Gorontalo, sudut pandang antropologis, akan ditemukan suatu fakta 
bahwa praktek keberagamaan mereka adalah praktek keagamaan yang 
banyak diwarnai oleh praktek tarekat dalam bentuk ritual peribadatan 
yang bercorak mistis. Ritual-ritual tersebut wujud dan termanifestasi dalam 
berbagai tradisi upacara keagamaan yang dilatari oleh budaya agama dan 
budaya sosial. 

Keywords: mistisisme, tradisi keagamaan, masyarakat Gorontalo, tarekat, 
adat, syara‟. 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

260 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

FENOMENA keagamaan dalam masyarakat adalah fenomena 
yang hampir sama dengan usia manusia itu sendiri, baik agama 
yang dipahami dalam konteks primitif, maupun agama yang 
dipahami dalam konteks modern. Hal demikian kemudian 
memungkinkan agama itu menjadi sangat “memanusia” 
(humanisible), yakni bahwa dengan hadirnya kehidupan manusia 
di dunia ini, memungkinkan agama itu ada dan hadir di dunia. 
Bahkan istilah inipun kemudian memungkinkan manusia 
dikategorikan sebagai makhluk yang beragama (religious human). 
Konteks demikian memberikan pemahaman bahwa agama 
sebagai hal yang fitrah (natural) pada diri manusia selalu berkaitan 
dengan perkembangan kebudayaan manusia itu sendiri. Dengan 
demikian antara agama dan budaya suatu masyarakat selalu 
terdapat kaitan yang signifikan. Dalam konteks tersebut, agama 
dalam terma universalnya dapat dipahami sebagai seperangkat 
aturan dan peraturan yang mengatur hubungan manusia dengan 
dunia gaib, khususnya dengan Tuhannya, mengatur hubungan 
manusia dengan manusia lainnya, dan hubungan manusia 
dengan lingkungannya.1 

Berdasarkan hal demikian, maka ada dua kategori refleksi 
keagamaan bagi manusia. Pertama, agama yang bersumber dan 
direfleksikan berdasarkan tatanan wahyu yang diturunkan dari 
Tuhan, dalam konteks ini agama menjadi fenomena normatif-
dogmatis. Kedua, agama yang direfleksikan berdasarkan tatanan 
kemanusiaan dan kebudayaannya, dimana agama menjadi 
fenomena yang historis. Dari dua corak refleksi keagamaan di 
atas, maka antara refleksi satu dengan yang lainnya memiliki 
kaitan dan pengaruh yang sangat kuat bahkan saling memberi 
warna dan perspektif. 

Mendiskusikan tradisi Islam dalam kajian antropologi akan 
selalu dilihat dalam dua konteks, yakni tradisi religiusitas yang 
berkaitan dengan cita-cita keagamaan dan tradisi budaya lokal. 
Perjumpaan kreatif antara nilai universal dari agama dengan 
budaya lokal telah menghadirkan corak ajaran Islam dalam 
kesatuan spiritual dengan corak budaya yang plural. Di 
Indonesia, dengan sebuah studi terhadap Islam dengan konsep 
seperti ini, tidak saja akan menemukan keterkaitan historis 
                                                             

1Parsudi Suparlan, Ilmu Antropologi (Jakarta: Bhratara, 1988), v. 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 962 

 

dengan realitas kesejarahan Islam, tetapi juga akan menemukan 
satu sisi penting dari awal proses transformasi intelektual Islam 
yang bertolak dari nilai-nilai universalisme Islam yang 
dikategorikan sebagai tradisi besar dengan tata nilai dalam seting 
kultural dan struktural tertentu yang sudah terpola sebelumnya.2 

Berkaitan dengan hal tersebut, ada beragam cara seorang 
Muslim dalam mengapresiasi dan mengaktualkan nilai-nilai 
keislaman yang diyakininya. Demikian halnya beragam cara 
seorang Muslim mendekati, dalam konteks melakukan proses 
penyembahan terhadap Tuhannya. Konteks tersebut menjadi 
niscaya mengingat Islam sebagai sebuah sistem keyakinan pun 
diimani secara beragam oleh umatnya, bahkan sejak awal 
kehadiran Islam di dunia ini. Hal tersebut dapat dipahami bahwa 
dalam Islam terdapat beberapa jalan menuju/mendekati Tuhan, 
yakni dengan syariat, tarekat, dan makrifat. 

Di Gorontalo, Islam diapresiasi oleh masyarakatnya dalam 
konteks dan paradigma yang menjunjung tinggi nilai-nilai budaya 
lokal, yang mana konteks keberagamaan tersebut berada nilai 
yang telah terwarisi sejak Gorontalo masih merupakan wilayah 
kerajaan di masa lampau. Islam Gorontalo merupakan agama 
yang menyebar dari tanah Ternate, yang secara historis memiliki 
benang merah dalam tata upacara dan ritual keagamaan, 
termasuk yang berkaitan dengan unsur-unsur mistik yang hadir 
pada setiap tata upacara dan tata ritual keislaman.  

Sekilas Tentang Islamisasi Kebudayaan Gorontalo 

Berdasarkan peta penyebaran agama Islam di Nusantara oleh 
Tugiyono, pusat dan sumber penyebarannya adalah kerajaan 
Ternate, sebagai kerajaan Islam yang timbul di bagian timur 
Indonesia sejak tahun 1430 M. Perlu dicatat bahwa Islam dari 
Ternate menuju pantai Timur Sulawesi pada awalnya memasuki 
kawasan Tomini ke daerah Palasa yang sudah dikenal sejak abad 
XV pada saat itu sebelum bernama Tinombo.3 Menurut A. 
Mopangga Islam dimasukkan dan disebarkan oleh muballigh 

                                                             
2Syamsul Arifin dkk., Spiritualisasi Islam dan Peradaban Masa Depan 

(Yogyakarta: SIPRESS, 1996), 50-1. 
3Tugiyono, Atlas dan Lukisan Sejarah Nasional Indonesia (Jakarta: Baru, 

1982), 72. 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

262 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Ternate pada abad ke XIV. Muballigh tersebut sewaktu kembali 
dari Aceh mempelajari aqidah Islam, tersesat dalam perjalanan 
pulang ke Ternate terbawa arus ombak laut ke teluk Tomini, 
Palasa bukan ke Gorontalo.4 

Dengan demikian masuknya Islam ke Gorontalo punya 
kaitan erat dengan keberadaan teluk Tomini Barat, yakni daerah 
Palasa yang sudah terkenal pada saat itu, terutama masa abad ke 
XV dan XVI. Kuno Kaluku5 juga berpandangan bahwa pada 
tahun 1430, raja Gorontalo yang bernama Walango berangkat ke 
teluk Tomini Barat, daerah Palasa untuk membuka tanah-tanah 
perkebunan. Sementara Raja pengganti Walango, yaitu 
Polamolo, melakukan pula perjalanan ke daerah itu dengan 
maksud yang sama, dan dia sempat kawin di Palasa. Dalam 
kaitan tersebut S.R. Nur6 mengungkapkan bahwa Raja Amai, raja 
Utara yang kedua Kerajaan Gorontalo pada tahun 1525, 
melakukan perjalanan dinasnya ke daerah-daerah jajahan 
Gorontalo di teluk Tomini Barat dan kawin di sana, daerah 
Palasa. Dalam perjalanan dinasnya di Palasa, Amai bertemu 
dengan puteri Raja Palasa (bergelar Ogomonjolo; yang punya 
sifat air dingin) yang bernama Owutango, yang sudah menerima 
Islam dari Kesultanan Ternate. 

Ketika hendak mempersunting Putri Owutango, Raja Amai 
disyaratkan untuk: (1) Raja dan rakyatnya harus diislamkan, (2) 
adat istiadat yang berlaku dikalangan rakyat Gorontalo harus 
bersumber pada Kitab Suci al-Qur’an. Dengan diterimanya 
persyaratan tersebut, berlangsunglah pesta perkawinan antara 
Raja Amai dan Putri Owutango, putri raja Ogomonjolo, 
penguasa Palasa, pada tahun 1525. Selang beberapa hari setelah 
pernikahan dilangsungkan, suami istri ini dilepas oleh orang tua 
mantu Raja Palasa untuk berangkat menuju Gorontalo.7 

                                                             
4A. Mopangga, Sejarah Kampung Empat; Siduan, Sipayo, Soginti, Bunuyo 

(Makalah, 1997), 1.  
5Kuno Kaluku, Adat dan Agama Islam (T.T. T.P.Gorontalo), 34.  
6S.R. Nur, Islam dan Etos Kerja Masyarakat Gorontalo (Jakarta: Yayasan 

Festival Istiqlal, 1996), 131.  
7Baca selengkapnya dalam Ibrahim Polontalo, Masuk dan Berkembangnya 

Islam di Gorontalo Sejak Awal Abad Ke XVI Sampai Abad Ke XIX (Makalah; 
IKIP Negeri Gorontalo, 2003), 2.  



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 962 

 

Dari fakta sejarah tentang awal masuknya Islam di 
Gorontalo di atas, tampak bahwa warna Islam tersebut 
dipengaruhi oleh persyaratan yang dikemukakan oleh putri 
Owutango ketika Raja Amai mempersuntingnya, yakni bahwa 
adat kebiasaan masyarakat harus bersumber pada Kitab Suci al-
Qur’an. Konteks relasi masuknya Islam dari peristiwa 
pernikahan Raja Amai yang mempersunting Putri Owutango 
tersebut juga dapat dipahami sebagi proses pewarisan Islam 
melalui perkawinan, yang mana corak keislaman yang diamalkan 
oleh orang Palasa dan kawasan Tomini umumnya, adalah Islam 
yang disebarkan oleh guru-guru agama dari Kesultanan Ternate. 
Dengan demikian corak keislaman yang diwarisi oleh raja Amai 
beserta rakyatnya pun secara tidak langsung diwarnai oleh corak 
Islam Ternate. 

Dalam implementasinya, kehidupan keagamaan di bawah 
naungan dīn al-Islām sejak zaman Raja Eyato sebagai peletak 
dasar keberislaman di Gorontalo, hingga saat ini masih tetap 
dipertahankan oleh warga dan umat Islam Gorontalo, seperti 
cirinya dari awal, yakni corak keberislaman yang selalu dapat 
dijadikan sandaran oleh adat kebiasaan dan kebudayaan rakyat 
Gorontalo, seperti yang diinginkan oleh Putri Owutango ketika 
pertamakali menerima pinangan Raja Amai. Berkaitan hal 
tersebut, dalam perkembangannya kemudian dikenal falsafah 
lokal orang Gorontalo, yakni “Adati hula-hulaa to saraa, saraa hula-
hulaa to Kur‟ani” yang diartikan sebagai “Adat bersendi Syara’, 
Syara’ bersendi Kitabullah”. Dalam prakteknya hampir seluruh 
peristiwa upacara adat akan selalu disandarkan pada nilai dan 
ritual Islam. Konteks tersebut dapat kita lihat utamanya dalam 
upacara pernikahan, pengurusan jenazah/kematian, ulang tahun, 
naik rumah baru, menyambut tamu, pemberian gelar dan 
kehormatan, maulid Nabi, dan lain-lain. Demikian halnya 
sebaliknya, banyak pula ritual agama (yang ada dalam syariat) 
yang dalam pelaksanaannya, dibarengi dengan ritual adat, seperti 
shalat Jum’at, dua shalat hari raya (Idul Fitri dan Idul Adha), 
Isra’ Mi’raj, dan Malam Tumbiletohe (malam pasang lampu pada 
tiga hari terakhir Ramadhan).8 

                                                             
8Berdasarkan klasifikasi yang dilakukan oleh Ibrahim Polontalo, adat 

Gorontalo yang disandarkan pada syariat, yang dianggap islami, antara lain: 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

264 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Dalam konteks penyebaran Islam, menyangkut asal-usul 
Islam yang ada di bumi Gorontalo, seperti yang dikemukakan di 
atas, nampak bahwa terdapat benang merah atau paling tidak 
pengaruh Islam Ternate yang dapat kita saksikan dalam beberapa 
ritual Islam. Salah satu ritual yang masih kuat dan diduga 
merupakan warisan budaya Islam Ternate, adalah pelaksanaan 
ritual shalat Jumat, yang mana baik dari segi prosesi, simbol 
busana, dan istilah-istilah yang digunakan masih sangat mirip,9 di 
samping ritual-ritual lainnya.  

Paradigma Tradisi Keberislaman Masyarakat Kota 
Gorontalo 

Berdasarkan data demografi yang ada, kota Gorontalo 
merupakan suatu kawasan di Provinsi Gorontalo yang dihuni 
oleh penduduk yang mayoritas beragama Islam. Sejak awal 
keberadaan Islam sebagai agama dan keyakinan resmi dikalangan 
masyarakat Gorontalo, sejak itu pulalah Islam menjadi sandaran 
dan rujukan bagi keseluruhan aktivitas hidup masyarakat 
gorontalo, baik itu yang berkaitan dengan ritual atau syariat, 
maupun aktivitas tersebut yang berkaitan dengan adat dan 
                                                             
adat perkawinan, pelaksanaan kematian, pelaksanaan ibadah mahdah, 
mengatur hubungan sesama manusia, pembinaan remaja, pembinaan 
kesenian, pembinaan rakyat dan pemerintah, pembinaan kehidupan yang 
aman dan damai dimasyarakat, menghormati tamu, membina kehidupan 
sosial keagamaan, dan pembinaan rumah tangga. Lihat selengkapnya dalam 
Ibrahim Polontalo, Sultan Amai Pencetus Sejarah Islam di Gorontalo (Makalah 
Seminar, 1999), 8-10.  

9Pelaksanaan jumatan atau ritual jumat diawali dengan penyampaian 
ritual oleh qhadi atau yang dipercayakan kepada khalifah di rumah khalifah 
(rumah dinas) 2 (dua) jam sebelum pelaksanaan ritual dimulai (di Ternate 
penyampaian Jum’atan dilaksanakan oleh Jo Khalem atau Qhadi terhadap 
Sultan di istana sultan Ternate). Selanjutnya pelaksanaan ritual Jumat 
dilaksanakan di masjid besar (masjid agung), atau masjid sultan (Ternate). 
Diawali dengan kehadiran para jama’ah, termasuk para Qadhi, Imam, Khatib, 
Syaradaa, Mufti, Bilal, dan Kasisi (tergabung dalam Bowatulo Syara’; Gorontalo, 
Bobato Akhirat; Ternate) yang mengambil sisi kiri mimbar shaf bagian depan. 
Adapun Baate, Kimalaha, Olowala lo Pulanga, Olowihi lo Pulanga (tergabung 
dalam Buwatulo Aadati; Gorontalo, Bobato Dunia; Ternate) mengambil sisi 
kanan mimbar pada shaf bagian depan. Baik Buwatulo Syara’ dan Buwatulo 
Aadati, masing-masing menggunakan busana dengan ciri khas, yang antara 
Gorontalo dan Ternate terdapat persamaan-persamaan yang signifikan.  



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 965 

 

kebiasaan sehari-hari. Hal demikian dapat dipahami, bahwa 
Gorontalo dikenal dengan falsafahnya, yakni: “Adati hula-hulaa to 
saraa, saraa hula-hulaa to Kur‟ani” yang diartikan sebagai “Adat 
bersendi Syara‟, Syara‟ bersendi Kitabullah”.10 Konteks tersebut yang 
selanjutnya menjadi bingkai dari penciri tradisi Islam Gorontalo. 

Nilai kearifan tersebut merupakan falsafah hidup masyarakat 
Gorontalo yang telah dirumuskan sejak Raja Amai yang 
konsepnya mengalami penyempurnaan sebanyak tiga kali hingga 
Raja Eyato dengan konsep seperti yang kita kenal sekarang. 
Kearifan lokal Gorontalo seperti yang tersimpulkan dalam 
falsafah “Adat bersendi Syara’, Syara’ bersendi Kitabullah” 
menjadi warna dan corak tersendiri bagi pelaksanaan dan 
pengimplementasian nilai-nilai agama di bumi Gorontalo. Nilai-
nilai kearifan tersebut telah menjadi pemberi spirit bagi 
keseluruhan aktivitas hidup masyarakat Gorontalo.  

Dalam berbagai perspektif kearifan lokal Adati hula-hulaa to 
saraa, saraa hula-hulaa to qur‟ani, ditanggapi dan dipersepsikan oleh 
berbagai kalangan sebagai penentu bagi perjalanan dan 
konstruksi budaya masyarakat Gorontalo pada masa lalu menuju 
masa depannya yang civilized (berperadaban). Konteks tersebut 
dapat kita baca dalam berbagai karya literatur intelektual dan 
pakar budaya Gorontalo, baik yang telah berusia sepuh, bahkan 
di antara mereka ada yang telah almarhum, maupun 
cendekiawan muda yang semakin banyak bermunculan. 
Beberapa di antaranya misalnya Elnino11 yang berhasil 
memberikan pemetaan predikat kehormatan (ilomata) terhadap 
ketiga tokoh yang berperan dalam memikirkan rumusan konsep 
kearifan lokal masyarakat Gorontalo semenjak rumusan awal 

                                                             
10Kearifan tersebut dapat dipahami bahwa segala sesuatu harus 

berdasarkan syara’ yang bersumber dari al-Quran, sehingga adat yang 
bertentangan dengan itu dinyatakan tidak berlaku. Sehubungan dengan hal 
itu, adati lou ngalaqa/motolongalaqa pun disesuaikan dengan syariat Islam. Lihat 
Alim S. Niode. Gorontalo: Perubahan Nilai-nilai Budaya dan Pranata Sosial 
(Jakarta: Pustaka Indonesia Press, 2007), 69; Ibrahim Polontalo, Adat 
Bersendikan Syara, Syara Bersendikan Kitabulah sebagai Dasar Pengembangan 
Budaya dan Pelaksanaan Islam di Gorontalo (Makalah pada Seminar Nasional 
BPKI-KTI di Gorontalo, 2003), 6-12.  

11Lihat, Elnino, Islam dan Perdaaban Gorontalo dalam Menggagas Masa 
Depan Gorontalo (Gorontalo: 2006), 410-1.  



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

266 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

dari Olongia (raja) Amai hingga konsep paripurna Olongia Eyato 
yang hingga kini masih dijunjung tinggi sebagai kearifan lokal 
masyarakat Gorontalo. Menurutnya, selain Raja Amai yakni Raja 
Matolodulakiki (putra Raja Amai) dan Raja Eyato berhasil 
memperoleh predikat ilomata melalui pengakuan seluruh rakyat, 
oleh karena jasanya dalam menyebarluaskan ajaran Islam 
diseantero negeri Gorontalo pada masanya. Di samping itu 
kedudukan hukum Islam berhasil disetarakan dengan hukum 
adat yang berlaku ketika itu, dengan prinsip “Adati hulo-huloa to 
Syara‟a, Syara‟a hulo-hulo‟a to Adati”. Di era kekuasaan Raja 
Matolodulakiki inilah Islam resmi menjadi agama kerajaan, di 
samping Raja Matolodulakiki juga berhasil mengkampanyekan 
kesetaraan hak dan kewajiban setiap manusia. Bagi beliau 
perbedaan status seseorang terutama diukur dari kedalaman ilmu 
dan ketinggian akhlakul karimah. Keturunan dan jumlah harta 
yang dimiliki menjadi pertimbangan terakhir dalam menentukan 
status sosialnya. Predikat ilomata yang diraih Raja Matolodulakiki 
merupakan ilomata kedua setelah yang pertama diraih oleh Raja 
Matolodulaa, raja pendahulu Raja Amai yang diklaim sebagai 
pemimpin pra Islam Gorontalo yang banyak menciptakan karya-
karya agung. 

Pasca era Raja Matolodulakiki, perubahan progresif dan 
perolehan predikat ilomata selanjutnya adalah yang didapatkan 
oleh Raja Eyato (pelanjut Raja Matolodulakiki), yang berhasil 
memprakarsai sumpah “Uduluwo Lo Ulimo Lo Pohalaa”, sumpah 
yang berhasil mempersatukan Gorontalo dan Limboto setelah 
bertikai selama lebih dari 200 tahun. Dalam pandangan lain Alim 
S. Niode mengemukakan bahwa prinsip “Adati hula-hulaa to 
saraa, saraa hula-hulaa to kuru‟ani” (di Minang “Adat bersendi 
Syara’, Syara’ bersendi Kitabullah”), merupakan formulasi nilai-
nilai lokal Gorontalo, yang oleh faktor eksternal dan internal 
mempengaruhi perubahan sosial, menjadikan prinsip tersebut 
menjadi mozaik culture, sehingga diperlukan langkah strategis 
dalam menemukan dan mengenali keselarasan adat dan agama, 
yakni dengan melakukan rekonstruksi budaya.12  

                                                             
12Alim S. Niode. ASQ (Aadati hula-hulaa to sara, saraa hula-hulaa to 

kuruani) Sebagai Ideologi Lokal (Upaya Menemu Kenali Keselarasan Adat dan 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 967 

 

Sejak rumusan pertama oleh Sultan Amai (1532-1550), telah 
terbentuk paradigma keberagamaan yang bercorak adat, yang 
mana paradigma tersebut berhasil membentuk watak 
kebudayaan Islam yang bersumber dari teori centrifugal, yang 
melahirkan versi Islam yang diadatkan. Versi tersebut telah 
melahirkan dua kearifan sebagai parameter dalam 
pengembangan kebudayaan Islam di kerajaan Gorontalo. 
Kearifan tersebut meliputi: 
1. Kearifan Nilai. Segera setelah Raja Amai tiba dari Palasa 

bersama rombongan adalah melaksanakan Shalat Dhuhur 
secara berjamaah di lapangan terbuka di Hunto Kelurahan 
Biawu, setelah itu mereka merencanakan dan bersegera 
membangun mesjid, dan mempercepat terwujudnya 
pembangunan mesjid, karena tiga hari berikutnya telah tiba 
hari Jumat. 

2. Kearifan Pola Syariat. Dalam rangka mengembangkan tiga 
macam nilai Islam di atas, sebagai sumber budaya dalam 
peradaban Islam di Kerajaan Gorontalo, disusunlah 185 
macam pola syariat yang didasarkan pada prinsip versi Islam 
yang diadatkan. Prinsip ini menjadi titik tolak bagi Raja Amai 
dalam memperkenalkan sekaligus mengembangkan agama 
Islam di Kerajaan ini.13 Untuk melengkapi pemahaman kita 
tentang pola syariat yang diadatkan, berikut beberapa contoh 
berdasarkan hasil keputusan seminar adat, antara lain: (a) 
motolobalango; yang berarti peminangan, adalah pola syariat 
yang dilaksanakan secara adat dalam sistem perkawinan 
masyarakat Gorontalo; (b) mengakaji; mengakad, sebagai 
aspek syariat yang dilaksanakan pula secara adat, berpakaian 
adat, berbahasa adat, dan gerak-gerik adat. 
Dalam rumusan yang kedua oleh Raja Matolodulaakiki 

(1550-1585) dalam adat bersendi Syara’, Syara’ bersendi adat. 
Pola syariat yang dikembangkan dalam paradigma adat dalam 
masyarakat Gorontalo yang meliputi pola syariat acara 
pemakaman, mulai dari proses memandikan hingga penguburan, 
merupakan pola syariat yang dilaksanakan berdasarkan pola adat. 

                                                             
Agama di Gorontalo). Makalah untuk Seminar Adat Daerah Gorontalo, 2007, 
2. 

13Polontalo, “Sultan…, 8  



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

268 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Selanjutnya adalah adat dalam komunikasi sosial, yang dalam 
konteks Gorontalo sangat mengutamakan akhlakul karimah. 

Demikian halnya yang berlaku dalam rumusan ketiga, yakni 
rumusan dikemukakan oleh Raja Eyato (1673-1679), yang secara 
keseluruhan mendukung prinsip adat bersendi Syara’, Syara’ 
bersendi Kitabullah, baik yang berkaitan langsung dengan 
prinsip keagamaan maupun yang berkaitan dengan prinsip-
prinsip sosial-kemasyarakatan. Di masa pemerintahan Raja 
Eyatolah terjadi perubahan sistem pemerintahan, yang mana 
pemerintahan terdiri dari tiga bagian: (1) Maharaja atau Sultan 
menjadi Ketua Dewan Tiga Utas Pemerintahan, Buatulo Tolalu, 
memimpin dua bagian yakni pemerintahan dan adat (Baate sudah 
di bawah Maharaja); (2) Buatulo Bala; keamanan yang dikepalai 
Apitalao (kapitan laut); (3) Utas yang baru yakni Buatulo Saraa 
(Utas Syareat) yang dikepalai oleh seorang Kadhi yang 
mengurusi masalah agama. Secara rinci tugas Kadhi terdiri dari: 
(a) mengajarkan agama kepada masyarakat; (b) membangun dan 
merawat masjid dan wakaf-wakafnya; (c) menyelenggarakan 
upacara-upacara agama di mesjid maupun di Istana Kerajaan dan 
ditempat lainnya. 

Dalam konteks kekinian, prinsip ataupun falsafah Adat 
bersendi Syara’, Syara’ bersendi Kitabullah” yang telah diwarisi 
oleh masyarakat Gorontalo sejak ratusan tahun yang lalu, dan 
kini kearifan tersebut menjadi corak bagi keberagamaan mereka. 
Sebagai masyarakat yang lahir dan dibesarkan di Gorontalo serta 
memiliki leluhur yang warga Gorontalo, Erwin Y. Thaib14 
mempersepsikan fenomena keagamaan masyarakat Gorontalo 
sebagai: 

Kenyataan keberagamaan yang sudah demikian dari awalnya, sehingga 
siapapun orang Gorontalo mau tidak mau harus menerima realitas 
tersebut. Ciri keberagamaan yang diwarnai oleh corak adat dalam 
pelaksanaannya, bagi masyarakat Gorontalo merupakan pilihan hidup 
yang mutlak.  

Selanjutnya Thaib mengungkapkan pula bahwa 
sesungguhnya pelaksanaan ritual keagamaan yang dilaksanakan 
dengan pola adat di samping merupakan pengejewentahan dari 

                                                             
14Hasil Wawancara. 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 962 

 

kearifan Adat bersendi Syara’, Syara’ bersendi Kitabullah seperti 
yang diinginkan dan diwariskan oleh leluhur masyarakat 
Gorontalo, juga merupakan pengejewantahan dari keinginan 
masyarakat Gorontalo melalui pola adat yang telah 
terlembagakan. Konteks tersebut tergambar dalam kearifan lokal 
yang dipahami oleh tokoh-tokoh masyarakat Gorontalo bahwa; 
adati Madilidiloto Bolomopoaito” (Adat itu telah memiliki 
pola/berpola-kita tinggal merangkaikannya saja). 

Dalam perspektif yang lain Agus Madina15 mengungkapkan 
bahwa:  

…yang namanya adat di Gorontalo dengan agama itu dia bagaikan satu 
koin yang memiliki dua sisi, di sisi satu adalah adat dan di sisi lainnya 
adalah hal-hal yang meyangkut dengan keagamaan. Hal ini bermakna 
bahwa kehidupan keagamaan yang disimbolkan melalui prinsip adat 
bersendikan sara, sara bersendikan kitabullah mengingini suatu kondisi 
bahwa pelaksanaan adat maupun sebaliknya harus saling mewarnai atau 
saling memberi corak, dalam artian pelaksanaan adat harus dapat 
disimbolkan melalui corak agama, demikian halnya agama harus pula 
dapat disimbolkan melalui adat…  

Sementara itu Lukman Katili memberikan apresiasi yang 
agak berbeda menyangkut fenomena prinsip Adat bersendi 
Syara’, Syara’ bersendikan Kitabullah tersebut, yakni falsafah 
tersebut dalam realisasinya saat ini masih mencari bentuk, 
apakah prinsip tersebut hanya mencari suasananya atau memang 
ada aplikasinya, karena kita melihat di Gorontalo adat-adat itu 
memang memiliki nuansa Islam (agama), tetapi ketika ada 
pelanggaran-pelanggaran maka secara syariat itu tidak ada sanksi. 
Namun secara adat orang tersebut akan merasa terkucilkan 
hidupnya dalam masyarakat.16 

Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Upacara 
Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Jika ditelisik lebih dalam pada realitas kehidupan religius 
masyarakat Gorontalo, maka akan ditemukan suatu fakta bahwa 
praktek keberagamaan mereka adalah praktek keagamaan yang 
banyak diwarnai oleh praktek tarekat dalam bentuk ritual 

                                                             
15Hasil Wawancara.  
16Hasil Wawancara.  



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

270 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

peribadatan yang bercorak mistis. Ritual-ritual tersebut terwujud 
dan termanifestasi dalam berbagai tradisi upacara keagamaan 
yang dilatari oleh budaya agama dan budaya sosial. Konteks dan 
konstruk pengamalan upacara keagamaan demikian merupakan 
implikasi dari warisan Islam masa lalu, yang secara historis 
geografis, corak keberislaman yang dipraktekkan di bumi 
Gorontalo adalah cenderung pada Islam yang diamalkan oleh 
orang-orang dari Ternate dan juga Makassar.17 Konteks 
demikian meniscayakan sebuah pola keberagamaan yang khas 
dan unik, yang mana penghayatan terhadap wujud Allāhu A╪ad 
termanifestasikan dalam teks-teks wirid dan doa selamatan 
terhadap arwah leluhur dan syukuran terhadap segala rezeki dan 
karunia yang Ilahi Rabbi persembahkan kepada hambaNya. 
Kehadiran orang-orang Ternate dan Gowa pada masa lalu yang 
dilatari oleh konflik, justru memberi warna atau corak tersendiri 
terhadap khazanah dan model keberislaman masyarakat 
Gorontalo saat itu, bahkan hingga kini, bahwa kuat dugaan 
orang-orang tersebut telah mempraktekkan dan menghayati 
suatu corak khas berdasarkan aliran tarekat tokoh (aliran) 
tertentu seperti tarekat Qadiriyah, Khalwatiyah, dan Naqsabandiyah, 
baik yang barasal dari Ternate maupun yang berasal dari 
Makassar. Untuk konteks Ternate sendiri, sumber tarekatnya 
adalah berasal dari relasi Islam Ternate-Banten-Makassar, 
sementara untuk Makassar, ajaran tarekat yang mereka 
praktekkan diduga bersumber dari ajaran ulama Minangkabau 
(Dato Ditiro, Dato Rabandang, dan Dato Patimang) yang 
menjadi motor utama penyebar Islam di Sulawesi Selatan dan 
ulama kerajaan yang sempat belajar Islam ke Timur Tengah 
(Mekah) seperti Syekh Yusuf al-Makassari.18 Sesuai dengan 
ijazah yang dimiliki oleh Syekh Yusuf al-Makassari, beliau dapat 

                                                             
17Baca misalnya dalam, Hasanuddin & Sri Suharjo, Gorontalo: Kerajaan 

Tradisional hingga Kolonial Belanda Suatu Tinjauan Sejarah Sosial Ekonomi 
(Manado: Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional, 2001), 12-7. 

18Syekh Yusuf adalah orang Makassar, lahir di Kerjaan Gowa pada 
tahun 1626 M, seorang ulama syariat, sufi, dan khalifah tarekat serta seorang 
musuh besar kompeni Belanda di zamannya. Ia diasingkan ke Ceylon (Sri 
Lanka), kemudian dipindahkan ke Afrika Selatan dan wafat di Cape Town 
(Afrika Selatan) pada tahun 1699. Lihat selengkapnya dalam Abu Hamid, 
Syekh Yusuf Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang (Jakarta: Obor, 2005), xxiii. 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 972 

 

mengajarkan empat macam aliran tarekat yang meliputi; 
Naqsyabandiyah, Syattariyah, Ba’alawiyah, dan Qadiriyah. Beliau 
sendiri dikenal sebagai penganjur dan pengajar tarekat 
Khalwatiyah.19 

Jika kita menyimak konstruksi historis relasi Islam Gowa-
Gorontalo di abad XVII tersebut, maka dapat ditarik benang 
merah bahwa pengerahan pasukan dimasa lalu juga dibarengi 
oleh pewarisan ajaran Islam versus laskar Gowa, yang tentunya 
sedikit banyaknya mereka menjadi penganut dan penganjur 
Islam tarekat seperti yang diajarkan oleh guru-guru agama 
mereka termasuk di dalamnya Syekh Yusuf al-Makassari 
tersebut. Menurut Sofyan Kau, bahwa lafaz-lafaz zikir dan 
shalawat yang termuat dalam berbagai momen ritual upacara 
keagamaan, baik yang bersifat tasyakuran (doa syukur) maupun 
dalam doa arwah (doa mohon keselamatan terhadap roh para 
leluhur), banyak dipengaruhi oleh berbagai warna aliran tarekat, 
antara lain Syattariyah, Naqsyabandiyah, Qadiriyah, dan 
Khalwatiyah. Namun diduga yang lebih dominan adalah ajaran 
tarekat Naqsyabandiyah dan Qadiriyah.20  

Sekalipun corak tahlil dan shalawat yang ditemukan dalam 
teks-teks lafaz dan doa adalah dominan corak dari kedua aliran 
tarekat tersebut di atas, tidak berarti bahwa kedua aliran 
tarekat/mistik tasawuf tersebut diterima melalui pengajaran yang 
resmi atau yang lebih populer dengan istilah metode guru-murid, 
alasannya adalah tidak ditemukannya satupun pengamal dari 
kedua tarekat tersebut di wilayah Gorontalo yang memiliki ijazah 
resmi sebagai pengikut/penganjur (mursyid) yang diterbitkan oleh 
alira-aliran tarekat tersebut, bahkan sekalipun awwalul Islam 
terdahulu yang mereka-mereka diduga merupakan generasi 
pertama dari pengamal dan penganjur Islam di bumi 
Gorontalo.21 

Dalam risalah “Sirr al-Asrār wa Mu╬hir fī mā Yahtaju Ilayh al-
Abrār”22, karya Syekh Abdul Qadir Jailani, dikemukakan bahwa 

                                                             
19Ibid., xxiv  
20Hasil Wawancara.  
21Hasil Wawancara.  
22Telah diterjemahkan dengan judul “Titian Mahabba: Jalan Spiritual 

Menuju sang Khaliq”, terj. Ahmad Fadhil (Jakarta: Sahara Publishers, 2003). 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

272 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

zikir-zikir itu bertingkat-tingkat sesuai kedudukan spiritual, baik 
yang jelas ataupun samar; mulai dari zikir lisan, zikir jiwa, zikir 
hati, zikir roh, zikir nurani, zikir samar, hingga zikir yang paling 
samar. Zikir lisan akan mengingatkan hati seseorang kepada 
mengingat Allah tatkala melupakannya. Zikir jiwa adalah zikir 
yang tak terdengar dengan huruf dan suara, melainkan terdengar 
dengan indra dan gerakan batiniah. Zikir hati adalah perhatian 
hati terhadap Keagungan dan Keindahan Allah di dalam 
sanubari. Zikir roh adalah penyaksian cahaya-cahaya 
penyingkapan Sifat-sifat Allah. Zikir nurani adalah pengawasan 
yang penuh konsentrasi terhadap penyingkapan Rahasia-rahasia 
Ilahi. Zikir samar adalah beriringannya Cahaya-cahaya 
Keindahan Eksistensi Keesaan Transendensi di tempat yang 
disenangi. Sedangkan zikir yang paling samar adalah memandang 
Hakekat Yang Maha Benar lagi Maha Yakin, yang tidak 
diketahui oleh selain Allah Ta’ala. Dia berfirman: “Sesungguhnya 
Dia mengetahui rahasia dan yang lebih tersembunyi” (Q.s. Thaha [20]: 
7). Itulah tujuan yang tertinggi dan yang terakhir.23 

Selanjutnya disampaikan bahwa jalan menuju Allah 
senantiasanya jasad berada di jalan yang lurus dengan cara 
melaksanakan syariat siang dan malam, sedangkan 
kesenantiasaan roh (hati) mengingat Allah hanyalah kewajiban 
agama bagi orang-orang yang menempuh jalan spiritual.24 
Konteks tersebut diapresiasi oleh Iwan Ismail (39)25 seorang 
pengamal ajaran tarekat dan salah seorang praktisi/pemimpin 
doa dan zikir dalam upacara keagamaan di kota Gorontalo 
mengungkapkan bahwa terdapat dua jalan menuju Tuhan yakni 
jalan terang/jazad dan jalan sir/rahasia (tersembunyi). Jika jalan 
yang pertama merupakan jalan yang ditempuh oleh golongan 
awam (umat biasa) dalam berislam, maka jalan kedua merupakan 
jalan yang dipilih oleh kaum “pilihan”, yakni kaum khawā╣ 
(khusus) bahkan “khawā╣ul khawā╣”, yakni kaum yang memilih 
jalan sufistik (mistisisme) dalam menuju ma‟rifatullah. 

Selanjutnya doa zikir dan shalawat yang bercorak tarekat 
tertentu seperti Naqsyabandiyah dan Qadiriyah (ini yang 

                                                             
23Ibid., 79 
24Ibid., 80  
25Hasil Wawancara.  



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 972 

 

dominan) ditemukan dalam klasifikasi berbagai tata upacara 
keagamaan yang berbasis adat lokal Gorontalo. Upacara-upacara 
sosial keagamaan dimaksud meliputi doa untuk keselamatan 
arwah leluhur ataupun para nenek moyang yang telah meninggal 
dunia, di samping itu terdapat pula tradisi upacara sosial 
keagamaan yang digelar dimaksudkan untuk mengungkapkan 
rasa syukur atas nikmat rezeki dan usia panjang yang diberikan 
Allah kepada para hamba-Nya. Tradisi upacara yang masuk 
kategori doa arwah (selamatan) meliputi upacara gunting rambut, 
doa arwah dalam rangka memasuki bulan suci Ramadhan, 
Maulid Nabi, memasuki Tahun baru Islam, dan Nuzulul Qur’an. 
Adapun wirid yang dilafazkan dengan pola tarekat adalah tahlil 
dengan lafaz lā ilāha illā al-Lāh. Sementara untuk kategori doa 
syukuran maka di dalamnya dilakukan shalawat Nabi 
Muhammad Saw., dan dinisbatkan kepada sang wali suci Abdul 
Qadir Jailani ataupun tokoh-tarekat/sufi yang lain. Adapun 
upacara keagamaan dalam kategori ini meliputi; Naik Rumah 
Baru, Mensyukuri Kendaraan baru, Mandi Lemon, dan Raba 
Puru.  

Catatan Akhir 

Dalam prakteknya, agama hanya melibatkan dogma agama 
an sich, namun juga mengakomodir kultur nilai lokal setempat. 
Eksistensi Islam sangat dipengaruhi oleh lingkungan sosial di 
mana ia tumbuh dan berkembang. Oleh karena itu, dinamika 
Islam dalam sejarah peradaban umat manusia sangat ditentukan 
oleh pergumulan sosial yang pada akhirnya akan sangat 
berpengaruh dalam memberi warna, corak, dan karakter Islam. 
Reproduksi wajah agama oleh karena persetubuhannya dengan 
dimensi historisitas (yang khas, unik, dan partikular) 
menghasilkan sebuah bentukan baru Islam yang akomodatif, 
kolaboratif, dan sinkretik, yaitu realitas keberagamaan yang 
mengadopsi unsur lokal yang tidak bertentangan dengan Islam 
dan menguatkan ajaran Islam melalui proses transformasi secara 
terus-menerus melalui interaksi Islam dengan tradisi dan budaya 
masyarakat lokal tanpa kehilangan arah ortodoksi Islam. 
Mistisisme yang ditampilkan oleh masyarakat Islam Gorontalo 
merupakan salah satu representasi dari ummat Islam di 



Mashadi, Konteks dan Corak Mistisisme Islam dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo 

274 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Indonesia yang memiliki kecenderungan untuk senantiasa 
mensinergikan ajaran agama (Islam) dengan budaya lokal dengan 
mengusung terma al-mu╪āfa╬ah „alā qadīm al-╣āli╪ wa al-akhdhu bi 
al-jadīd al-a╣la╪ (menjaga tradisi lama yang baik dan mengambil 
tradisi baru yang lebih baik). Hubungan antara Islam dengan isu-
isu lokal adalah kegairahan yang tak pernah usai. Hubungan 
intim antara keduanya dipicu oleh kegairahan pengikut Islam 
yang mengimani agamanya: ╣ā╪i╪un li kullī zamān wa makān—
selalu baik untuk setiap waktu dan tempat. Maka Islam akan 
senatiasa dihadirkan dan diajak bersentuhan dengan 
keanekaragaman konteks. Wa al-Lāh a„lam bi al-╣awāb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Arifin, Arifin, dkk., 1996. Spiritualisasi Islam dan Peradaban Masa 

Depan. Yogyakarta: SIPRESS. 
Baal. J. Van. 1987. Sejarah Pertumbuhan Teori Antropologi Budaya. 

Jakarta: Gramedia. 
Depdiknas. tth. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai 

Pustaka. 
Hamid, Abu. 2005. Syekh Yusuf Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang. 

Jakarta: Obor. 
Moleong, Lexy J. 1991. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 
Nur. S.R. 1996. Islam dan Etos Kerja Masyarakat Gorontalo. Jakarta: 

Yayasan Festival Istiqlal. 
Polontalo, Ibrahim. 1991. “Sultan Amai Pencetus Sejarah Islam 

di Gorontalo”. Makalah Seminar. 
Polontalo, Ibrahim. 2003. “Masuk dan Berkembangnya Islam di 

Gorontalo Sejak Awal Abad Ke XVI Sampai Abad Ke 
XIX”, Makalah. IKIP Negeri Gorontalo.  

 
 


