


 

i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 231-258  Jajang A Rohmana 
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana  

  Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)” 

 259-274  Mashadi 
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam  

  dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo” 

 275-302  Ade Fakih Kurniawan 
“Konsep Tajalli „Abd al-Lāh ibn „Abd al-Qahhār  

  al-Bantanī dan Posisinya dalam Diskursus  
  Wujūdiyyah di Nusantara” 

 303-322  Damanhuri 
“„Umdah al-Muhtājīn: 

  Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara” 

 323-346  Munawir Haris 
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos” 

 347-358  Hans Abdiel Harmakaputra 
  “Becoming a Perfect Human:  

  Ibn ʽArabī‟s Thoughts and Its Spiritual Legacy” 

 359-386  Sulaiman Al-Kumayi 
“Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟  

  Muhammad Fethullah Gülen” 

 387-420  Media Zainul Bahri 
“Gagasan Pluralisme Agama 
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)” 

 421-440  Lalu Supriadi 
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf  

  al-Ghazali dan Ibn Taimiyah” 

LAMPIRAN-LAMPIRAN  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ă  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) وَاهْحَرْ ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 959 

 

KONSEP SUFISME ‘SHAKHS-I MANEVI DAN 
HIZMET’ MUHAMMAD FETHULLAH GÜLEN 

Sulaiman Al-Kumayi 
(Fakultas Ushuluddin IAIN Walisongo  

Email: alkumayi97@yahoo.co.id)  
 

Abstract: This article examines the concept of shakh-i manevi and 
hizmet that are introduced by contemporary Turk Sufi ulama Muhammad 
Fethullah Gulen. Through this concept, Gulen attempts to encourage 
personal spirituality to transform gradually into collective personality. By 
this he means that this process should involve relevant parts of sufi teaching 
and integrate them directly into a community. This effort envisions a 
prototype of idealized community that hizmet should uphold. In this 
community, the followers of his movement work hand in hand to offer social 
services to the people regardless of their backgrounds. 

Abstrak: Artikel ini membahas tentang konsep ‗shakhs-i manevi dan 
hizmet‘ yang diusung oleh seorang ulama Sufi kontemporer Turki 
Muhammad Fethullah Gülen. Melalui konsepnya ini, Gülen ingin 
mengarakan spiritualitas personal untuk berevolusi dan bertransformasi ke 
dalam collective personality. Ia mengarahkan proses ini secara langsung 
dalam bagian-bagian yang relevan ke sebuah komunitas, menggambarkan 
apa yang komunitas ideal untuk hizmet harus lakukan. Dalam 
komunitas ini, para pengikut gerakannya bergerak untuk memberikan 
pelayanan berdasarkan pada pelayanan tanpa membedakan latar belakang 
yang dilayani. 

Keywords: tasawuf, Gulen, shakhs-i manevi, hizmet, spiritualitas. 

mailto:alkumayi97@yahoo.co.id


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

360 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

FETHULLAH Gülen dilahirkan ketika kondisi Turki sedang 
berada dalam suasana yang tidak stabil, kelahiran Gülen 
disambut dengan kejadian besar di Turki yaitu: memudarnya 
kekuasaan Kekhalifahan Uthmaniyah akibat mengalami 
kekalahan dari Sekutu pada perang dunia I. Kekalahan Turki 
Uthmani ternyata membawa pengaruh yang besar bagi 
perubahan tata perpolitikan di Turki, yang pada akhirnya 
membawa Turki menjadi negara Republik modern di bawah 
pemimpin Mustafa Kemal Attaturk (1922). Naiknya Mustafa 
Kemal Attaturk menjadi pemimpin Turki memberikan banyak 
perubahan bagi kehidupan masyarakat pada waktu itu, 
setidaknya ada beberapa perubahan besar yang dilakukannnya 
antara lain: membubarkan kesultanan (1922); 
memproklamasikan berdirinya Republik Turki (1923); 
menghapus kekhalifahan, membubarkan Kementerian Agama, 
menutup sekolah agama dan pengadilan agama (1924); 
memberangus perkumpulan-perkumpulan sufi dan membongkar 
kuburan para wali; menerapkan Hukum Sipil menggantikan 
hukum syariat (1926), mengubah huruf Arab dengan tulisan latin 
(1928).1  

Perubahan di Turki membawa perubahan pada kondisi 
spiritual dan material masyarakat Turki secara langsung dan 
umat Muslim di seluruh dunia secara tidak langsung. Kehidupan 
spiritual telah tereliminasi dari kehidupan masyarakat dan 
digantikan oleh meningkatnya budaya material, orang lebih 
mementingkan modernitas daripada nilai-nilai tradisional, lebih 
memilih menggunakan rasio dari pada wahyu agama dan yang 
terpenting, orang-orang tidak lagi menggunakan hati dalam 
bertindak namun cenderung lebih memilih kekuatan akal pikiran. 
Kondisi ini menyebabkan banyak orang lebih mementingkan diri 
sendiri dan cenderung apatis terhadap orang-orang di sekitarnya. 
Selain itu, kondisi umat Islam di berbagai belahan dunia juga 
menimbulkan keprihatinan mendalam bagi Fethullah Gülen, ia 
menyadari bahwa banyaknya penindasan, konflik 
berkepanjangan dan peperangan tidak akan bisa terselesaikan 
jika setiap orang masih memunculkan egonya sendiri, oleh 

                                                 
1Harold Caparne Baldry, The Unity of Mankind in Greek Thought 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1965), 1-25. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 963 

 

karena itu dunia membutuhkan seorang yang mampu menjadi 
penengah untuk menyelesaikan konflik-konflik tersebut. 

Tentang Fethullah Gülen 

Muhammad Fethullah Gülen lahir di Erzurum,2 sebuah kota 
di bagian barat Anatolia, Turki, pada 27 April 1941,3 dari 
pasangan Ramiz dan Refia. Ia mempunyai dua saudara 
perempuan dan empat saudara laki-laki, dan keluarganya 
tergolong keluarga yang saleh. Ayah dari kakeknya (eyang buyut), 
Molla Ahmed, adalah seorang zāhid (ascetic) dan bertakwa. Gülen 
menceritakan bahwa Molla Ahmed tidak pernah meninggalkan 
tempat tidurnya selama 30 tahun dalam hidupnya. Hal senada 
terjadi kepada kakeknya, Şamil Ağa, pribadi serius dalam 
kehidupan spiritualnya. Gülen tidak pernah melihat  Şamil Ağa 
tertawa. Neneknya, Munise Hanim, seorang pribadi yang sensitif 
yang mempunyai pengaruh kuat terhadap kelembutan hati 
Gülen. Juga, ayahnya, Ramiz Hoca, seorang pribadi spiritual. 
Secara khusus, menurut Gülen, sang ayah ini dalam 
melaksanakan salat-salatnya sangat khusyuk dan tulus. 
Ditambahkan Gülen, ibunya, Refia Hanim, merupakan guru al-
Qur‘an pertamanya4 dan ia sangat bangga kepada sang ibu. 

Sekarang dia tinggal di Amerika dan masih aktif sebagai 
penulis dan pemimpin gerakan Gülen yang berskala 
internasional. Dia telah menulis 60 buku, yang salah satunya 
telah diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia, berjudul Kunci-
kunci Rahasia Sufi, terbitan tahun 2001. Bagi banyak orang, Gülen 

                                                 
2Di Erzurum ini tarekat yang berkembang dan sangat berpengaruh 

adalah tarekat Naqshabandiyah, dan juga pengaruh-pengaruh syaikh-syaikh 
sufi abad pertengahan seperti Rūmī, Ibn al-‗Arabī, dan al-Ghazālī (Erol 
Nazim Gulay, The Theological Thought of Fethullah Gülen: Reconciling Science and 
Islam, tesis M.Phil di St. Antony‘s College, Oxford University, 2007), 56. 

3Lihat, Bulent Aras dan Omer Caha, ‗Fethullah Gülen and His Liberal  
―Turkish Islam‖ Movement,‘ dalam Barry Rubin [ed.], Revolutionaries and 
Reformers: Contemporary Islamist Movements in the Middle East, Albany: SUNY 
Press, 2003), 142; Gulay, The Theological …, 56.  

4Suleyman Eris, A Religiological Comparison of the Sufi Thought of Said Nursi 
and Fethullah Gülen, thesis Master of Arts (The Graduate Faculty of the 
University of Georgia, Athens, Georgia, 2006), 95; lihat juga, Latif Erdoğan, 
Küçük Dünyam (İstanbul: AD Yayincilik, 1995), 15-26. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

362 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

dipandang sebagai tokoh dengan pandangan-pandangan yang 
moderat. Tapi banyak pula yang menuduhnya sebagai 
kepanjangan tangan dari Mustafa Kemal Ataturk dengan 
sekulerismenya yang ingin mengebiri Islam dari kehidupan 
politik di Turkey.5 

Gülen mendirikan gerakan Gülen yang bergerak di bidang 
pendidikan. Ratusan sekolah dan 6 universitas telah ia dirikan di 
Turkey dan di beberapa negara Islam bekas jajahan Uni Soviet. 
Ia juga telah mendirikan beberapa stasiun radio dan koran serta 
majalah Zaman sebagai media komunikasi dengan masyarakat 
luas. Karena alasan politik di Turkey, Gülen pindah ke Amerika 
Serikat. Pada tahun 1980 ia terlibat dalam kudeta militer. Tahun 
1997 juga terlibat dalam soft coup untuk menumbangkan 
pemerintahan Islamist pimpinan Perdana Menteri Necmettin 
Erbakan. Erbakan akhirnya tumbang. Sejak saat itu, Gülen 
sering mendapat ancaman dari kaum Islamist dan memaksanya 
untuk lari ke Amerika Serikat pada tahun 1998.  

Kebesaran nama Gülen sudah tidak bisa diragukan lagi. 
Pemerintah Amerika Serikat pernah menyebutnya sebagai 
―orang asing yang memiliki kemampuan luar biasa‖. Media 
masssa di sana pun—dan juga di berbagai belahan dunia 
lainnya—memandang Gülen sebagai sosok yang penting dan 
berpengaruh. Tabloid The Guardian Inggris pada edisi hari Senin 
23 Juni 2008 menempatkan Gülen sebagai pemimpin Muslim 
nomor satu dunia berdasarkan voting yang dilakukannya bekerja 
sama dengan majalah Prospect yang juga terbit di Inggris. The 
Guardian menulis pada edisi itu bahwa Gülen adalah ―Islamic 
Scholar Voted World‟s no 1 thinker‖. 

Bukan hanya The Guardian yang secara umum bercirikan 
sosial dan politik, majalah ekonomi AS Forbes pun mengakui 
kebesaran Gülen. Pada edisinya tanggal 21 Januari 2008, majalah 
ini menulis pada liputannya tentang Gülen, ―Gülen is a pronvincial 
Turkish preacher who has inspired a worldwide network of Muslim‖. Bagi 
majalah ini, Gülen adalah ―sosok yang mendorong para 
pengikutnya untuk tidak bertindak subversif kepada sekulerisme 

                                                 
5Ika Yunia Fauzia, ―Menguak Konsep Kebersandingan Fethullah Gulen 

dan Asimilasi Budaya Tariq Ramadan‖, ISLAMICA, vol. 3, no. 2, Maret 
2009, 5. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 969 

 

dan modernitas, tapi mendorong mereka untuk memaksimalkan 
potensi yang mereka miliki untuk kemajuan bersama‖. 
Selanjutnya Forbes juga menulis bahwa salah satu ajaran Gülen 
adalah ―untuk tidak menentang modernitas tapi ikut terlibat di 
dalamnya dan mencari ispirasi dari teks-teks suci dalam proses 
keterlibatan itu‖. 

Harian Internasional Herald Tribune melakukan hal sama 
dengan Forbes. Tiga hari sebelum Forbes memuat berita tentang 
Gülen tepatnya tanggal 18 Januari 2008, harian ini mengakui 
semua hal yang sama dengan Forbes. Majalah AS Foreign Policy 
pada edisinya bulan Agustus 2008 menulis bahwa Gülen adalah 
―tidak dapat diragukan lagi merupakan pemimpin dunia Islam 
kelas satu‖. Itu kemudian diamini oleh majalah mingguan yang 
terbit di Pakistan The Cutting Edge yang pada edisinya tanggal 15-
21 Oktober 2008 yang menulis bahwa Gülen adalah ―ikon 
perdamaian dunia‖. Dan untuk melihat peran Gülen dalam 
kancah internasional, sebuah komentar yang ditulis oleh seorang 
warga negara Malaysia dapat dianggap merepresentasikan sosok 
Gülen: 

Nama Muhammad Fethullah Gülen bukanlah nama yang asing di 
kalangan ahli gerakan Islam moden. Ketokohan Gülen, bukan hanya 
dihormati oleh mayoritas umat Muslim di dunia ini bahkan beliau 
dihormati oleh kalangan non-Muslim dan Yahudi. Beliau boleh diterima 
di pelbagai lapisan masyarakat dan agama kereaa pemikiran-
pemikirannya yang dianggap moderat dan menjadi pengimbang para 
pemikir Islam yang dianggap ekstrim dan radikal oleh barat. Syeikh 
Gülen banyak melontarkan pemikiran-pemikirannya tentang 
pembaharuan di dunia Islam dan lebih mengutamakan dialog dan usaha 
perdamaian antara penganut agama dalam menyebarkan ajaran dan 
nilai-nilai Islam. Hasil pemikirannya kemudian menjadi sebuah gerakan 
yang ia wujudkan dalam bentuk lembaga-lembaga pendidikan,amal, 
media massa cetak dan elektronik, gerakan pelajar dan kelompok-
kelompok lobi, bahkan beliau membantu kearah berdirinya kesatuan 
para wartawan dan penulis di Turki.6 

Untuk menyampaikan gagasan-gagasannya, Gülen selain 
disebarkan melalui lembaga-lembaga yang dibentuknya, ia juga 
telah membangun situs khusus, lembaga penerbitan, dan telah 

                                                 
6http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-

tentang.html (4-09-2011). 

http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html
http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

364 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

menghasilkan banyak buku. Sekedar menyebut saja di sini, buku-
buku yang telah ditulisnya, antara lain, Towards the Lost Paradise 
(1998), Fethullah Gülen: Advocate of Dialogue (2000), Essentials of the 
Islamic Faith; Pearls of Wisdom (2000), Essays, Perspectives, Opinions 
(2002), Love and the Essence of Being Human( 2004), Toward a Global 
Civilization of Love and Tolerance (2004), The Necessity of Interfaith 
Dialog: A Muslim Perspective (2004), Muhammad, the Messenger of 
God: Aspects of His Life I (2005), Questions and Answers about Islam 
(2 volume, 2005, 2006), The Statue of Our Souls. Revival in Islamic 
Thought (2 volume, 2005), Fatiha Üzerine Mülāhazalar (2007), 
Vuslat Muştusu (Kırık Testi, 8, 2008), Kitap ve sünnet perspektifinde 
Kader (2009), Kur‟ān‟dan İdrake Yansιyanlar (2009), Hitap Çiçekleri 
(2009), dan Enginliğiyle Bizim Dünyamız (2009). 

Tasawuf Fethullah Gülen 

Gülen adalah seorang ulama, yang tidak pernah mendirikan 
persaudaraan Sufi (tarekat), bertujuan untuk memperbarui dan 
mengkombinasi aktivisme Nabi Muhammad dan para 
sahabatnya, asketisisme (zuhud) dari sufi-sufi generasi awal, serta 
pengetahuan terminologi sufi dan kesadaran dari para ulama sufi 
belakangan. Saat terjadinya kerenggangan antara para sufi dan 
kritik utama para salafi, tujuan utama Gülen adalah membangun 
kembali tasawuf berbasis al-Qur‘an dan sunnah.  Kontribusi 
paling signifikan Gülen terhadap literatur sufi adalah 
penekanannya pada aktivisme keagamaan. Pendekatan Gülen 
terhadap pasivisme, asketisisme dan ekslusif terfokus pada dunia 
batin (inner world) di bawah bimbingan syekh dalam banyak 
karya-karya sufi awal yang ditempatkan kembali dengan 
purifikasi diri (self) memlalui perjuangan dan aksi yang terus-
menerus dalam komunitas di bawah bimbingan langsung al-
Qur‘an dan sunnah. Pendekatan ini menawarkan keseimbangan 
baru (new equilibrium) dalam dunia Muslim dan mempromosikan 
pemahaman Islam yang toleran dan penuh damai dengan hidup 
berdampingan secara damai dengan komunitas-komunitas non 
Islam.7  

                                                 
7Mustafa Gökçek, ―Sufi influences in Gülen‘s early life‖, diakses dari 

http://www.gulenmovement.us/sufi-influences-in-gulens-early-life.html, 
akses, 6 Juli 2013. 

http://www.gulenmovement.us/sufi-influences-in-gulens-early-life.html


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 965 

 

Merujuk tulisan Latif Erdoğan, Küçük Dünyam, disebutkan 
bahwa pada 1957 adalah pertama kalinya Gülen bertemu tulisan-
tulisan Bediuzzaman Said Nursi.8 Pada tahun itu, Bediuzzaman 
mengutus salah seorang muridnya, Muzaffer Arslan, ke 
Erzurum. Arslan tinggal di sana selama 15 hari dan setiap malam 
membacakan dan menjelaskan Risale-i Nur kepada penduduk 
Erzurum. Setiap bagian Risale-i Nur yang dibaca oleh Arslan 
menyentuh hati Gülen. Di samping itu, pembawaan yang saleh 
dari Arslan adalah alasan lain kekaguman Gülen. Di akhir hari 
yang kelimabelas, Gülen memutuskan untuk mengikuti 
penduduk dan tulisan-tulisan tersebut. Setelah Arslan 
meninggalkan kota itu, Bediuzzaman mengirim sebuah surat 
kepada penduduk Erzurum dan dalam surat itu ia berterima 
kasih kepada beberapa penduduk, di antara mereka adalah 
Fethullah Gülen. Ini merupakan salah satu momen yang paling 
membahagiakan dalam kehidupan Gülen.9  

Setelah kejadian tersebut, Nursi dan tulisan-tulisannya 
mempunyai pengaruh besar dalam kehidupan spiritual Gülen. 
Gülen membaca Risale-i Nur dan sering kali menggunakan ide-
idenya dalam khutbah-khutbahnya sebagai pendakwah yang 
berpengaruh. Di samping itu, Gülen membangun metodologi 
pelayanan keagamaannya merujuk tulisan-tulisan Nursi. 
Berkaitan dengan ini, dapat dikatakan bahwa Nursi adalah 
sarjana yang paling berpengaruh dalam kehidupan dan pemikiran 
Gülen.10 Yang cukup menarik, meskipun Gülen sangat 
mengagumi Nursi, ia tidak pernah bertemu dengan orang yang 

                                                 
8Mengenai sosok Said Nursi ini dapat dibaca selengkapnya dalam dua 

buku berikut: Şükran Vahide, Islam Modern Turkey: an Intellectual Biography of 
Bediuzzaman Said Nursi (New York: State University of New York Press, 
2005); Ian Markham dan Suendam Birinci Pirim, An Introduction to Said Nursi: 
Life, Thought and Writings (U.S.A.: Ashgate Publishing Company, 2011). 

9Eris, A Religiological..., 96; Erdoğan, Küçük ..., 28-9. 
10Menurut Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, Gülen juga dipengaruhi 

oleh dua penulis India, Ah}mad Faru>qi> Sirhindi> (1564-1624) dan Shah Wali 
Allāh al-Dihlawi> (1703-1762). Dari Shah Wali Allah al-Dihlawi, Gülen telah 
belajar bagaimana berpikir tentang peranan mistisisme Islam tradisional 
dalam dunia modern.  Lihat, Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, ―Fethullah 
Gülen and the ‗People of the Book‘: A Voice from Turkey for Interfaith 
Dialogue‖,  Muslim World, vol. 95, July 2005, 331. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

366 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

dikaguminya selama hidupnya. Bahkan Gülen juga tidak hadir 
saat seremoni upacara pemakaman Nursi ketika ia meninggal 
pada 1960. 

Para sarjana saat ini melihat Gülen dan gerakannya sebagai 
komunitas neo-Nur,11 dan tidak dapat disangkal adanya koneksi 
intelektual dan spiritual antara Risale-i Nur dan gerakan Gülen 
(Gülen Movement). Di lain pihak, ada perbedaan-perbedaan besar 
antara Nursi dan Gülen serta gerakan-gerakan mereka. Dr. 
Hakan Yavuz menegaskan bahwa ―gerakan pendidikan yang 
bersemangat iman‖ (faith-inspired education movement) Gülen 
berbeda dari gerakan iman Nursi yang eksklusif. Gülen adalah 
seorang pemimpin inspirasional bagi gerakan pendidikan 
transnasional, sedangkan Nursi adalah raksasa wacana intelektual 
yang memberi bentuk (formative). Nursi terfokus pada 
transformasi personal, sedangkan Gülen terfokus pada 
tansformasi personal dan sosial dengan menggunakan kondisi 
politik dan ekonomi neoliberal. Gülen telah memberikan 
gerakan Nursi arah baru, yang sedang terjadi saat ini, sebuah 
arah baru di mana kehidupan mengambil tempat dalam iman 
(faith). Di masa Nursi, kebutuhannya adalah membangun 
landasan yang kokoh dalam iman; sedangkan di masa Gülen, 
kebutuhannya adalah membawa iman ini ke dalam kehidupan.12 

Selain Hakan Yavuz yang melihat adanya perbedaan antara 
Nursi dan Gülen adalah Suleyman Eris. Suleyman Eris dengan 
tegas menyatakan bahwa Nursi bukanlah pengarang diskursus 
(wacana) sufi dalam pengertian klasik walaupun ia benar-benar 
menggunakan sejumlah konsep dan pendekatan-pendekatan sufi 
dalam koleksi Risale-i Nur.  Gülen, di sisi lain, menjelaskan 
kunci-kunci sufisme (tasawuf) dalam triloginya yang disebut 
Kalbin Zümrüt Tepeleri, The Emerald Hills of The Heart.13 Atas fakta 
ini, Eris mengutip salah seorang murid utama Gülen, Enes 
Ergene, yang menyebutnya sebagai penulis pemikir yang 
provokatif dalam tasawuf dan seorang sufi dalam kehidupan 

                                                 
11Lihat, Hakan Yavuz, ―The Gulen Movement‖, dalam Hakan Yavuz 

dan Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Islam and the Secular State (New York: 
Syracuse University Press, 2003), 19.  

12Ibid., 19; Eris, A Religiological…, 97. 
13Eris, A Religiological…, 97.  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 967 

 

personal.14 Zeki Saritoprak menyebut Gülen sebagai ‗seorang 
Sufi dalam caranya sendiri‘ (‗a Sufi in his own way‘).15 Seritoprak 
menegaskan bahwa banyak sufi yang tidak mempunyai tarekat. 
Pada enam abad pertama Islam, tidak ada tarekat-tarekat, 
meskipun telah banyak sufi-sufi penting. Bahkan sejak 
kemunculan tarekat-tarekat di kalangan umat Islam pada abad 
XIII-XIV, dijumpai juga tokoh-tokoh Sufi terkemuka yang tidak 
bertarekat. Saritoprak menulis:  

Early Sufis had neither orders nor even Sufi organizations. Rabia, 
Junayd, Muhasibi, Bishr, Ghazzali, Feriduddin Attar, and even Rumi 
did not belong to a tariqah. However, they were Sufis. From the 
vantage point of institutionalized Sufism, their Sufism would be 
problematic, because these early Sufis did not have a spiritual master. In 
the Sufi tradition, he who has no a shaykh, finds Satan as his shaykh‖. 
Zeki Saritoprak, ―Fethullah Gülen: A Sufi in His Own Way‖.16 

Ihsan Yilmaz sepakat dengan  Zeki Saritoprak ini. Ihsan 
Yilmaz menulis: 

Hampir semua sarjana yang menulis tentang subyek ini bersepakat 
bahwa Gülen melanjutkan sebuah tradisi panjang pencarian untuk 
menunjukkan kebutuhan-kebutuhan spiritual manusia, untuk mendidik 
massa, dan untuk menyediakan beberapa stabilitas di masa-masa 
kekacauan.17 

Fr. Thomas Michel, yang telah menulis beberapa artikel dan 
buku tentang Gülen dan Nursi, menyatakan bahwa Gülen 
mempunyai sebuah interpretasi yang memungkinkan tasawuf 
dan modernitas hidup berdampingan.18 Sementara itu, para 
peneliti lain yang mengkaji pemikiran dan gerakan Gülen (the 
                                                 

14Ibid. 
15Zeki Saritoprak, ―A Sufi in His Own Way‖, dalam Hakan Yavuz dan 

Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Islam and the Secular State (New York: Syracuse 
University Press, 2003), 156.  

16Zeki Saritoprak, ―Islamic Modernities: Fethullah Gülen and 
Contemporary Islam‖, Makalah yang diseminarkan pada Georgetown 
University, 26-27 April 2001, 7 

17Lihat, Ihsan Yilmaz, ―Ijtihad and Tajdid by Conduct: Gülen and his 
movement‖, makalah disajikan pada seminar ―Islamic Modernities: 
Fethullah Gülen and Contemporary Islam‖, Georgetown University, 26-27 
April 2001, 7.  

18Thomas Michel, ―Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah 
Gülen‖, The Muslim World 95, no. 3 (2005), 341; Eris, A Religiological…, 98. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

368 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Gülen Movement) bersepakat bahwa konsepsi moralitas sufi 
merupakan inti gerakan Gülen.19 Menurut M. Gokcek,  Gülen 

memang tidak mendirikan sebuah persaudaraan sufi (sufi order, 
tarekat) dalam pengertiannya yang umum, tetapi ia meletakkan 
prinsip-prinsip dasar kehidupan sufi di dunia modern.20 Karena 
relasi dan persamaan-persamaan Gerakan tersebut dengan tradisi 
sufi, tetapi dengan karakteristik-karateristiknya yang terkenal di 
kalangan tarekat-tarekat sufi menyebabkan beberapa sarjana 
menyebut Gerakan ini sebagai ―quasi-sufi‖, ―sufi-oriented‖,21 
                                                 

19Lihat, John Esposito dan Hakan Yavuz, Turkish Islam and the Secular 
State: The Gülen Movement, New York: Syracuse University Press, 2003; Heon 
Kim, ―F. Gülen and Sufism: A Contemporary Manifestation of Sufism‖, 
makalah disampaikan dalam ―Islam in the Contemporary World: The 
Fethullah Gülen Movement in Thought and Practice‖, Rice University, 12-
13 November 2005; Zeki Saritoprak, ―Fethullah Gülen: A Sufi in His Own 
Way‖,  makalah disajikan pada seminar ―Islamic Modernities: Fethullah 
Gülen and Contemporary Islam‖, Georgetown University, 26-27 April 2001; 
Ihsan Yilmaz, ―Ijtihad and Tajdid by Conduct: Gülen and his movement‖, 
makalah disajikan pada seminar ―Islamic Modernities: Fethullah Gülen and 
Contemporary Islam‖, Georgetown University, 26-27 April 2001; Thomas 
Michel, ―Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gülen‖, The 
Muslim World, vol. 95, no. 3, 2005; dan Dogan Koc, ―Gülen‘s Interpretation 
of Sufism‖, makalah disampaikan dalam Second International Conference 
on Islam in the Contemporary World: The Fethullah Gülen Movement in 
Thought and Practice, November 3-5, 2006, University of Oklahoma, 
Norman, Oklahoma, U.S.A. 

20Sebuah studi mengenai aspek Sufi Gulen membuktikan bahwa Gulen 
adalah seorang sarjana Sufi kontemporer—yang tidak mendirikan tarekat 
atau berafiliasi pada tarekat tentu—bertujuan untuk menghidupkan kembali 
dan menggabungkan aktivisme Nabi Muhammad dan para sahabatnya, 
asketisme para sufi generasi pertama, dan pengetahuan terminologi Sufi dan 
kesadaran para ulama sufi. Dalam pendekatan Sufi Gulen, pasivisme, 
asketisme, dan eksklusif yang cenderung fokus pada dunia batin di bawah 
bimbingan syekh di banyak karya sufi awal diganti dengan memurnikan diri 
melalui perjuangan terus-menerus dan tindakan dalam masyarakat di bawah 
bimbingan langsung dari al-Qur‘an dan Sunnah. Pendekatan ini menawarkan 
keseimbangan baru dalam dunia Muslim dan mempromosikan pemahaman 
yang damai dan toleran Islam hidup berdampingan secara damai dengan 
masyarakat non-Islam. Lihat, M. Gokcek, ―Gülen and Sufism‖, makalah 
disampaikan dalam ―Islam in the Contemporary World: The Fethullah 
Gülen Movement in Thought and Practice‖, Rice University, 12-13 
November 2005. 

21Heon Kim, ―F. Gülen and Sufism…‖  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 969 

 

atau ―post-sufism‖.22 Di sisi lain, I. William23 dan Hakan Yavuz24 
menggolongkan para pengikut Gerakan Gülen sebagai ‗Gerakan 
Sosial‘ (social movement) daripada tarekat sufi. Elizabeth Ozdalga 
juga mendekati Gerakan ini sebagai ‗jaringan sosial yang berbeda 
dari pondok-pondok sufi tradisional.25 Walaupun para peneliti 
melihat banyaknya pengaruh tasawuf yang berbeda, namun 
mereka sepakat bahwa tasawuf menjadi bagian penting dalam 
membentuk Gerakan Gülen. Karena itu, memang tidak mudah 
untuk menempatkan satu variabel tertentu terhadap gerakan dan 
dinamika Gerakan ini.26 

Gülen memang tidak pernah berafiliasi pada tarekat 
tertentu.27 Menurutnya, dalam persaudaraan sufi (tarekat) sudah 
ada aturan dan struktur tertentu, sedangkan ia tidak pernah 
membuat aturan dan struktur tersebut. Diperkuat lagi dengan 
pengakuannya bahwa ia tidak pernah bergabung dan 
berhubungan dengan sebuat tarekat mana pun.28 Pernyataan ini 
tidak menafikan kuatnya pengaruh tasawuf dalam diri  Gülen.29 

                                                 
22Hakan Yavuz, ―The Gülen Movement: A Modern Expression of 

Turkish Islam‖, Religioscope, 21 Juli 2004.   
23I. Williams, ―An Absent Influence? The Nurcu/Fethullah Gülen 

Movement in Turkish Islam and Their Potential Influence upon Euorpean 
Islam and Global Education‖, makalah disampaikan dalam ―Islam in the 
Contemporary World: The Fethullah Gülen Movement in Thought and 
Practice‖, Rice University, 12-13 November 2005  

24Hakan Yavuz, ―The Gülen Movement: A Modern Expression of 
Turkish Islam‖, Religioscope, 21 Juli 2004.    

25Elizabeth Ozdalga, ―Redeemer or Outsider? The Gülen Community 
in the Civilizing Process‖, The Muslim World, vol. 95, no. 3. 

26Dogan Koc, ―Gülen‘s Interpretation of Sufism‖.  
27Fakta yang kuat mendukung kesufian Gülen adalah gelar Khoja yang 

dilekatkan pada namanya. Sebutan Khoja  secara tradisional digunakan oleh 
para sufi untuk guru-guru mereka, tetapi bagi Gülen sebutan itu 
sesungguhnya ‗sebuah cara penghormatan yang ditujukan kepada seseorang 
yang memiliki pengetahuan dalam soal-soal agama dan diakui oleh publik‘ 
(L. E. Webb, Fethullah Gülen, 83).  

28L. E. Webb, Fethullah Gülen: Is There More to Him than Meets the Eye? 
Patterson, N.J.: Zinnur Books, 1983), 103. 

29Menurut pengakuan Gülen, pada masa kecilnya rumahnya selalu 
penuh dengan para sufi, seperti Alvarli Mehmet Lütfi Efendi, saudara laki-
lakinya Vehbi Efendi, Shaykh Sirri Efendi, Halil Hoca, dan Şehabeddin 
Efendi, dan Mehmet Lütfi. Lebih detail, lihat, Suleyman Eris, A Religiological 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

370 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Ketertarikan Gülen pada tasawuf disebabkan oleh fakta sejarah 
bahwa tasawuf telah mengajarkan nilai-nilai batin (interior values, 
esoteric) Islam yang dikembangkan melalui disiplin spiritual untuk 
mengontrol egoisme diri. Bahkan, dikatakannya bahwa tasawuf 
itu adalah esensi atau ruh Islam (the spirit of Islam).30  

Sebagai sebuah agama, Islam menekankan pada bidang 
spiritual, karena bidang ini memang merupakan bagian yang 
sangat integral dalam Islam. Melalui tasawuf, memberikan ruang 
bagi pemeluknya untuk mengekspresikan hubungan-hubungan 
kepada Tuhannya. Jika syariat mencerminkan perwujudan 
pengalaman iman pada aspek lahiriah, tasawuf merupakan 
pengejawantahan dari iman pada aspek batiniah atau rohaniah. 
Oleh karena itu, tasawuf lebih berorientasi kepada aspek batin, 
maka inti dari kegiatan ini ialah pengetahuan dan praktek 
penyelenggaraan relasi manusia—Tuhan. Tasawuf tetap tidak 
terpisahkan dari aspek teologis. Demikian juga karena tasawuf 
mengarahkan kepada upaya optimal yang bisa ditempuh dalam 
rangka mengekspresikan kecintaan dan kesetiaan kepada Tuhan, 
maka tasawuf tidak pernah berdiri sendiri terlepas dari syariat. 
Jika syariat sebagai ‗jalan‘ yang membawa orang kepada Tuhan, 
maka tasawuf adalah jalah rohani yang merupakan dimensi 
esoterik yang didasarkan pada simbolisme tentang perjalanan. 
Nasr melukiskan hubungan tersebut sebagai berikut: 

According to the well-known Sufi symbol Islam is like a walnut of which the shell is 
like the Sharī`ah, the kernel like the T{arīqah and the oil which is invisible yet 
everywhere present, the H{aqīqah. A walnut without a shell could not grow in the 

                                                                                                              
Comparison of the Sufi Thought of Said Nursi and Fethullah Gülen, Thesis Master 
of Arts (The Graduate Faculty of the University of Georgia, Athens, 
Georgia, 2006), 95; lihat juga Latif Erdoğan, Küçük Dünyam (İstanbul: AD 
Yayincilik, 1995), 15-26; Nevval Sevindi, Contemporary Islamic Conversation: M. 
Fethullah Gülen on Turkey, Islam, and The West, trans. Abdullah T. Antepli 
(New York: State University of New York Press, 2008), 16; Zeki Saritoprak 
dan Sidney Griffith, ‗Fethullah Gülen and the ―People of the Book‖,‘ The 
Muslim World, 95 (2005), 330; M. Hakan Yavuz, ‗The Gülen Movement: The 
Turkish Puritans,‘ dalam M. Hakan Yavuz dan Jhon L. Esposito [ed.], 
Turkish Islam and the Secular State, Syracuse: Syracuse University Press, 2003, 
20. 

30Thomas Michel, ―Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah 
Gülen‖, dikutip dari http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html, akses 
22-10-2011.   

http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 973 

 

world of nature and without a kernel would have no end and purpose. The Sharī`ah 
without the T{arīqah would be like a body without a soul, and the T{arīqah without 
the Sharī`ah would be devoid of an external support and simply could not subsist 
and manifest itself in this world. For the totality of the tradition the one like the 
other is absolutely necessary.31 

Menurut simbol Sufi terkenal, Islam seperti buah kenari di mana 
kulitnya bagaikan Syarī‟ah, bijinya bagaikan T{arīqah (Tasawuf) dan 
minyaknya yang tidak terlihat yang ada di mana-mana, H{aqīqah. Buah 
kenari tanpa kulit tidak bisa tumbuh di dunia wujud ini dan tanpa biji 
tidak akan mempunyai akhir dan tujuan. Syarī‟ah tanpa T{arīqah bagaikan 
tubuh tanpa jiwa, dan T{arīqah tanpa Syarī‟ah menjadi sama sekali tanpa 
dukungan eksternal dan benar-benar tidak hidup serta tidak bisa 
memanifestasikan dirinya di dunia ini. Karena totalitas tradisi ini, satu 
dengan yang lainnya mutlak membutuhkan.  

Tasawuf  adalah proses interiorisasi pesan al-Qur‘an dan 
Sunnah sehingga ia mempengaruhi dan membentuk perilaku 
Muslim. Melalui tasawuf, Muslim belajar untuk bergerak 
melampaui perintah-perintah dan aturan-aturan ketaatan (syariat) 
sehingga mereka yang tidak mengapresiasi ajaran Islam menjadi 
bagian dan paket dari jalan hidup orang-orang yang beriman. 
Tasawuf menunjukkan bagaimana seorang Muslim bisa 
mengalahkan kecenderungan-kecenderungan diri sendiri, respon 
terhadap frustrasi dan perlawanan, serta dengan kesabaran dan 
usaha keras bergerak melampaui keputusasaan. Tasawuf juga 
memungkinkan seorang Muslim memperoleh kualitas-kualitas 
kebajikan dan disiplin personal yang diperlukan untuk hidup 
sepenuhnya dalam keserasian dengan kehendak Tuhan. Tasawuf 
mengarahkan kepada jalan dhawq, kegembiraan, yang karenanya 
praktek komitmen relijius terasa tidak memberatkan dan 
menyenangkan. Suatu keadaan yang menyebabkan seseorang 
terdorong menjalankan agama karena kecintaan dan kemudian 
mewujudkannya dalam kehidupan riil. Kondisi seperti inilah 
yang menjadi alasan utama Gülen tertarik pada tasawuf. Dan, ia 
sangat tidak tertarik pada eskatisme atau pengalaman-
pengalaman mistis.32   

                                                 
31Seyyed Hossein Nasr, Ideals and Realities of Islam (Belmont Avenue: 

ABC International Group, Inc., 2000, 118.  
32Thomas Michel, ―Sufism and Modernity…‖  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

372 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Apresiasi Gülen terhadap ajaran guru-guru Sufi tidak 
mencegahnya dari mengkritisi praktek-praktek yang dianggapnya 
mengabaikan kehidupan riil dan larut dalam spekulasi metafisik 
yang tidak berguna. Gülen menolak doktrin isolasi diri (khalwat) 
dengan tujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah, dan 
menggantinya dengan jalwat (hidup berhubungan dengan orang 
ramai). Ia merujuk Guru Spiritualnya, Maulanā Jalāl al-Dīn 
Rūmī, yang di awal inisiasinya menjalankan khalwat 40 hari 
berkali-kali, namun kemudian meninggalkannya dan memilih 
untuk tetap berhubungan dengan orang lain. Banyak orang 
sebelum dan sesudah dirinya lebih menyukai tetap bersama 
orang kebanyakan ketimbang menghindari mereka.33 Ditegaskan 
oleh Gülen, orang-orang yang merasakan kehadiran Allah di 
mana pun berada tidak perlu mengasingkan diri dari khalayak 
ramai. Ia mengutip sebuah kasus Nabi Dawud yang bermaksud 
menjauhkan diri dari orang ramai dan ingin fokus bersama Allah. 
Allah Swt. berfirman kepada Dawud, “Wahai Dawud! Ada apa 
gerangan hingga engkau menjauhkan diri dari orang lain dan menyendiri 
saja?” Dawud menjawab, “Ya Tuhanku, aku meninggalkan keramaian 
orang demi Engkau”. Allah memperingatkan dirinya, “Tetaplah waspada 
tapi jangan menjauhkan dirimu dari saudara-saudaramu. Jauhkan dirimu 
dari orang-orang yang tidak bermanfaat bagi kebaikan dirimu”.34 
Dengan demikian, Gülen hidup sebagai seorang asketik (zāhid), 
memimpin komunitasnya untuk aktivisme (activism) berdasarkan 
jalan Nabi Muhammad dan para sahabatnya, dan mengusung 
kerangka kerja dengan level spiritualitas yang tinggi.35  

Berdasarkan aktivisme tasawufnya itu, Gülen menyayangkan 
ada sekelompok persaudaraan sufi (sufi order, t}arīqah) yang 
bertanggung jawab terhadap krisis pendidikan dalam masyarakat 
Turki kontemporer. Untuk alasan inilah, Gülen menginginkan 
adanya keterlibatan aktif Muslim dalam realitas kehidupan. 
Berkaitan dengan ini, ia memperkenalkan dua khazanah penting 
dalam pemikiran dan aksi tasawufnya: shakhs-i manevi (collective 

                                                 
33M. Fethullah Gülen, Kunci-kunci Rahasia Sufi, ter. Tri Wibowo Budi 

Santoso (Jakarta: Srigunting, 2001), 45.  
34Ibid., 48-9.  
35Mustafa Gökçek, ‟Gülen dan Sufism‖, dalam 

http://www.fethullahgulen.org/, diakses 26 Juni 2006. 

http://www.fethullahgulen.org/


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 979 

 

personality) dan hizmet. Dua khazanah yang khas Gülen, yang 
membedakannya dari para sufi sebelumnya. Melalui dua 
khazanah inilah ia menghidupkan kembali tasawuf dalam 
wujudnya yang aktif dan dinamis dalam kehidupan manusia 
modern.   

Shakhs-i Manevi (Collective Personality)  

Khazanah shakhs-i manevi (personalitas kolektif) diambil 
Gülen dari warisan tradisi tasawuf Turki.36 Shakshs-i manevi dapat 
diterjemahkan secara harfiah ‗spiritualitas personal‘ (personal 
spirituality), merujuk kepada ‗personalitas spiritual kolektif‘ 
(collective spiritual personality). Menurut Heon Choul Kim, konsep 
ini menjelaskan bagaimana spiritualitas personal berevolusi dan 
bertransformasi ke dalam collective personality.37 Gülen 
mengarahkan proses ini secara langsung dalam bagian-bagian 
yang relevan ke sebuah komunitas, menggambarkan apa yang 
komunitas ideal untuk hizmet harus lakukan. Gulen menyatakan: 

In our religion, it is important for one to unite which society and live 
communally. Here, I must clarify that I use the concept of community 
(cemaat; jamaat in Arabic), not as an organization in a sociological sense, 
but in terms of shakshs-i manevi, which, as a fully religious term, comes 
into existence by the people who become one or together by sharing 
the feeling, thought, delight and sadness expressed in the Qur‘anic 
verses and hadith and greatly signified in our religion.38  

Gülen mengkarakterisasi orang-orang bersatu (united people) 
ini sebagai sebuah kelompok yang mempunyai spiritualitas Islam 
yang membimbing mereka menjadi bahagia ‗untuk dan dengan‘ 
kebahagiaan orang lain—layaknya mereka yang, menghadapi 

                                                 
36Heon Choul Kim, ―Gülen‘s Dialogic Sufism: A Constructional and 

Constructive Factor of Dialogue‖, dikutip dari 
http://en.fGülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-
washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-
constructive-factor-of-dialogue.html; Lihat, M. Fethullah Gülen, Toward a 
Global Civization of Love and Tolerance (New Jersey: Tughrabooks, 2009), 164-
6. 

37Heon Choul Kim, The  Nature and Role of Sufism in Contemporary Islam; 
A Case Study of the Life, Thought and teachings of Fethullah Gulen (U.S.A.: Ann 
Arbor, 2008), 269. 

38Ibid.  

http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

374 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

kehilangan yang lain, berkata, ―Saya dapat merasakan seandainya 
itu terjadi pada saya‖. Dengan demikian, shakshi manawi pada 
hakikatnya mengarah langsung kepada hizmet. Secara rinci, Gülen 
menulis: 

Cohesion to shakshs-i manevi means the unity of an individual with 
community by melting down him/herself in it…As for community, it 
as a congregation that occurs by individuals who become together in 
the same thought and ideal. To be community is gained with the 
attainment of collective consciousness. Collective consciousness melts 
an individual down in its structure and brings him/her into one 
dimension of its numerous dimensions, thus there remains no absolute 
individual but community. Individual becomes [a part of] community 
and community becomes, so to speak, one single individual…Worship 
practiced in this atmosphere flows as a whole to the same pond. If not 
like this, community‘s shakshs-i manevi quickly gets high to spiritual 
steps and peaks…Community gets also high insofar as its essence and 
nature are preserved. In that manner, sometimes a community 
represents even qutbiyyat [being the axis or pole] and ghausiyyat [being 
the source of help]…When community elevates to the place of 
representation of ghausiyyat and qutbiyyat, the reach of its intercession 
becomes wide according to that level.39  

Penjelasan Gülen di atas menekankan tiga komponen 
esensial dari shakhs-i manevi. Pertama, Gulen menyamakan shakhs-i 
manevi dengan kesadaran kolektif (collective consciousnees), yang 
bertindak sebagai jembatan antara ‗spiritualitas personal‘ (personal 
spirituality) dan ‗spiritualitas personal kolektif‘ (collective personal 
spirituality). Sebagai sebuah embedded cultural (kultural yang 
tertanam), warisan perilaku dan ideologi, kesadaran kolektif 
mempersiapkan individu-individu secara alami untuk melekatkan 
bersama-sama melalui berbagi perasaan-perasaan yang sama. 
Sebuah komunitas muncul sebagai hasil dari ikatan ini, 
menjadikan spiritualitas-spiritualitas personal yang terlibat 
bersama-sama untuk sesosok shakhsi manwai kolektif dan 
agung.  Kedua, Gülen melihat dan menghidupkan lebih jauh 
sebuah komunitas sebagai sebuah person collective (pribadi 
kolektif), sangat menekankan ‗non-individualities in it any longer‘. Ini 
berarti menghasilkan satu, sebagaimana dikatakan Mercia 

                                                 
39Ibid., 269-70; Fethullah Gülen, Fasildan Fasila I [From Time to Time] 

(Izmir: Nil Yayinevi, 1995), 171-2. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 975 

 

Hermansen,  untuk menemukan sebuah pengertian dari ‗a strong 
anti-individualistic tendency‟. Oleh karena itu, Gülen membedakan 
shakhs-i dari ‗anti-individualism‘. Dia memperjelas „non-
individualities‟ dalam pengertian bahwa ―I prefer His [God‟s] 
preferences about me. As the master [Said Nursi] said „no Said,‟ in this 
path that we speak of Divine pleasure, there is not language of selfishness, 
personal desire and….‖ 

Ketiga, Gülen mengkonseptualisasi shakhs-i manevi sebagai 
terminologi spiritual yang merefleksikan kedalaman pemikiran 
sufi. Secara khusus, sebagaimana sudah disebutkan sebelumnya, 
dia mengidealkan evolusi dari sebuah komunitas untuk sebuah 
representasi dari qutbiyyat (menjadi sumbu atau tiang) dan 
gawsiyyat (menjadi sumber bantuan) yang diformulasikan oleh 
Ibn ‗Arabī dalam Futū╪āt al-Makkiyah-nya. Dengan demikian, 
Gülen mengaitkan konsep sufi walaya (kewalian, sainthood) ke 
shakshs-i manevi. Di atas itu semua, ia menjelaskan bahwa 
―seorang wali bisa memperoleh semua manifestasi. Tetapi, 
bahkan ada seorang wali harus menyatu dengan masyarakat dan 
hidup dalam harmoni dengan yang lainnya‖. Dalam konteks ini, 
Gülen menegaskan bahwa ―Jika ada walaya, maka ia ada dalam 
shakhs-i manevi, dan jika ada qutbiyyat, ia juga ada dalam shakhs-i 
manevi‖. Ia melihat representasi walaya ini dengan shakhs-i manevi 
sebagai jalan terpendek dan paling meyakinkan. Karena itu 
―tidak ada kondisi [dalam shakshs-i manevi] yang mendorong 
seorang individu untuk menjadi bahagia dengan dirinya sendiri. 
Tempat yang diperoleh dimiliki shakshs-i manevi. Untuk alasan ini, 
ia bertujuan untuk melindungi seorang individu dari segala 
macam kesulitan yang menyerangnya dengan kebanggaan diri 
yang egoistik (nafs)‖.40  

Sebagai satu istilah paling khas dari pemikiran Gülen, 
shakshs-i manevi, menjelaskan bagaimana spiritualitas personal 
(personal spirituality) berkembang dan berubah menjadi 
kepribadian kolektif (collective personality). Gülen memaparkan:  

Dalam agama kita, penting bagi seseorang untuk menyatu dengan 
komunitas dan hidup secara komunal. Di sini, harus saya jelaskan 
bahwa penggunaan kata komunitas, bukan sebagai organisasi dalam arti 
sosiologis, tetapi dalam terma shakhsi menavi sebagai terma yang murni 

                                                 
40Heon Choul Kim, The Nature…, 269-72. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

376 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

agama, yaitu mereka yang menjadi satu atau bersama berbagi perasaan, 
pikiran, kesenangan dan kesedihan sebagaimana dinyatakan dalam ayat-
ayat al-Qur‘an dan hadis dan sangat dianjurkan dalam agama kita.41  

Gülen mencirikan, bahwa orang-orang ini bersatu sebagai 
komunitas yang dituntun spiritualitas Islam untuk mencapai 
kebahagiaan sejati melalui kebahagiaan orang lain. Lebih lanjut ia 
menjelaskan:  

Menjadi shakshs-i manevi berarti menyatu dengan masyarakat dan 
melebur di dalamnya… Adapun yang dimaksud masyarakat, adalah 
kumpulan yang terjadi dan terdiri dari individu-individu yang memiliki 
kesamaan pikiran dan cita-cita. Untuk menjadi masyarakat–dalam hal 
ini– mengharuskan terwujudnya ―kesadaran kolektif‖. Selanjutnya, 
kesadaran kolektif tersebut meleburkan setiap individu ke dalam 
masyarakat dan menempatkan masing–masing pada dimensi-
dimensinya, sehingga tidak ada lagi yang disebut individu mutlak, tetapi 
yang tersisa adalah masyarakat. Individu menjadi bagian dari masyarakat 
dan masyarakat menjadi individu yang satu/manunggal (collective 
personality).42  

Paparan tersebut merupakan penegasan lebih lanjut Gülen 
bahwa shakshs-i manevi hanya dapat dicapai melalui ―kesadaran 
kolektif‖, jembatan bagi spiritualitas personal dan kepribadian 

kolektif”. Kesadaran kolektif sebenarnya telah ada sebagai 
warisan budaya, ideologi, tradisi dan senantiasa mengarahkan 
individu untuk tetap bersama dan berbagi satu sama lain. Suatu 
komunitas muncul sebagai kelanjutan kesadaran ini. Menurut 
Gülen, masing-masing individu membawa spiritualitas personal 
yang berbeda-beda, mereka lalu bersama dalam satu wadah yang 
disebut ―komunitas‖, saling berbagi, hingga pada akhirnya 
terwujud shakshs-i manevi yang kuat,43 yakni terciptanya ruh 
kebersamaan.44 Suatu kondisi di mana pribadi-pribadi ini tidak 
memiliki tendensi individual dalam apa pun yang mereka 
                                                 

41M. Fethullah Gülen, Toward a Global Civization of Love and Tolerance 
(New Jersey: Tughrabooks, 2009), 244-62. 

42Choul Kim, Gülen‟s Dialogic Sufism. 
43Mutamakkin Billa, ―Dialogic Sufism‖ dan ―Piestistic Activism‖: 

Tawaran M. F. Gülen bagi Dialog Interfaith‖, dikutip dari 
http:///www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-
bagi-dialog-interfaith.pdf//  

44M. Fethullah Gülen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, ter. Fuad Saefuddin, 
Jakarta: Republika Penerbit, 2012, h. 59. 

http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/
http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 977 

 

lakukan. Meskipun mereka terkadang terkesan sedang 
mencurahkan perhatian kepada diri mereka sendiri, namun 
sebenarnya mereka sedang menunjukkan kesadaran bahwa 
keselamatan diri mereka bergantung sepenuhnya pada upaya 
mereka untuk menyelamatkan orang lain.45 Bahkan, 
digambarkan oleh Gülen seperti ‗sosok seorang petugas 
pemadam kebakaran yang harus bertarung memadamkan api 
demi menyelamatkan orang lain, dan mengabaikan semua 
kepentingan pribadi kita sendiri.‘46 

Dari pemikiran Gülen di atas, sekilas ia memaknai 
komunitas sebagai kumpulan pribadi (collective person), hingga 
tampak menghindari individualitas, atau anti-individualisme. 
Namun, sebagaimana dianalisis oleh Mutamakkin Billa, Gülen 
mengecualikan community dari pemaknaan anti-individualisme 
tersebut. Ia menegaskan bahwa–senada Said Nursi, gurunya–
pada pembicaraan mengenai kenikmatan Ilahi (Divine pleasure), 
tidak ada lagi bahasa yang bernada egois atau bahkan 
kepentingan personal, sebab semua itu hanya akan mengaburkan 
kebenaran.47 ―Kumpulan pribadi‖–dengan demikian–digunakan 
Gülen bertujuan menghindari egoisme yang terkandung kata 
―kumpulan individu‖. Bagi Gülen, egoisme akan menumpulkan 
kesadaran kolektif dan menjadi kendala terbesar bagi solidaritas 
suatu masyarakat, masyarakat harus dilatih untuk melunakkan 
egoismenya. Untuk tujuan inilah Gülen menulis ―The Emerald 
Hills of Heart‖; yaitu untuk menyajikan tasawuf sebagai disiplin 
Islam yang berpusat pada pelatihan spiritual. Dalam konsep 
sufismenya, Zuhd (asceticism), murāqabah (self-reflection) dan 
mu╪āsabah (self-evaluation) merupakan bentuk-bentuk praktis 
latihan tersebut, yang bisa mengantarkan seseorang pada 
kesadaran kolektif. Ketiadaan egoisme (non-selfishness)–namun 
bukan berarti anti-individualisme– selanjutnya menjadi pijakan 
harmonisasi interdependensi spiritualitas individual untuk 
menuju kesadaran kolektif dan kemudian mewujudkan shakhs-i 
manevi (kepribadian kolektif). Kesadaran kolektif –menurut 
Gülen– menjamin kehidupan terbaik bagi suatu komunitas, yaitu 

                                                 
45Ibid., 148.  
46Ibid.   
47Mutamakkin Billa, ―Dialogic Sufism‖.   



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

378 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

setelah masing-masing berhasil menginternalisasi praktek-
praktek seperti zuhd, muraqaba dan muhasaba, demi melunakkan 
egoismenya. Lebih lanjut, sebuah komunitas yang telah berhasil 
mewujudkan shakshs-i manevi, merupakan wahana penting bagi 
perbaikan dan pengayaan pengalaman spiritual. Ia membentuk 
dan memperdalam spiritualitas warganya, melindungi mereka 
dari kesalahan personal dalam hubungannya dengan dunia luar-
sekular, dan memberi mereka produktivitas religius melalui kerja 
kolektif dan berbagi lebih dalam lagi untuk memperluas-
memperkuat shakshs-i manevi.48  

Penjelasan Gülen tentang shakshs-i manevi ini, menyiratkan 
maksudnya bahwa sufisme humanis sebenarnya merupakan 
tradisi sufi Turki yang diwariskan oleh kerja kolektif para wali 
(saints) pendahulu, yang –sebagai realitas budaya, telah lama 
terakumulasi dan tertanam melalui proses internalisasi dan 
vitalisasi semangat cinta dan toleransi masyarakat Turki. Gülen 
menegaskan bahwa sufisme telah menjadi budaya orang Turki, 
baik di Asia Tengah maupun di Turki sendiri. Inilah sebabnya 
mengapa –menurutnya– religiusitas Islam Turki tampak lebih 
luas, lebih dalam, lebih toleran dan lebih inklusif.49  

Pada tingkat tertentu, shakshs-i manevi merefleksikan konsep 
Durkheimian tentang ―kesadaran kolektif‖, yaitu ruang supra-
individual bagi nilai-nilai transenden yang berakar pada 
masyarakat dan memberi makna kepada para warganya untuk 
merujuk dan mengikatkan diri mereka.50 Dalam ―kesadaran 
kolektif‖ (collective conscience) terjadilah apa yang digambarkan 
Emile Durkheim sebagai seperangkat ―kepercayaan-kepercayaan 
dan sentimen-sentimen yang umumnya bagi warga negara-
warga-negara rata-rata dari masyarakat yang sama yang 
membentuk sebuah sistem yang menentukan yang menjadi milik 
mereka sendiri‖.51   

                                                 
48Ibid.  
49Ibid.  
50Dikutip Heon Choul Kim dari Durkheim, E. ―Individualism and the 

intellectuals‖, dalam Robert Bellah (ed.), Emile Durkheim on Morality and 
Society (Chicago: University of Chicago Press, 1973). 

51Donald S. Swenson, Society, Spirituality and the Sacred: A Social Scientific 
Introdution (Canada: Broadview Press, 1999), 74. 



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 979 

 

Lebih jauh, penggunaan shakshs-i manevi menunjukkan 
perhatian Gülen terhadap interkoneksi spiritualitas personal dan 
personalitas kolektif yang terjalin interdependen. Bagi Gülen, 
konsepsi ini merupakan sufisme humanis yang terus ditularkan 
para sufi Turki, terutama mereka yang telah lama membentuk 
komunitas shakshs-i manevi, dan menjadi rujukan bagi masyarakat 
untuk mengaitkan kesadaran dan budaya mereka, serta menjadi 
nilai-nilai religiositas mereka.52 Gülen berupaya membangkitkan 
kembali shakshs-i manevi dalam budaya masyarakat Turki, 
terutama dalam rangka menyebarluaskannya ke seluruh dunia 
sebagai tawaran metodik-solutif menyikapi problematika 
kontemporer. Dengan kata lain, ia mencoba membangun 
jembatan penghubung antar perbedaan agama, budaya dan 
peradaban melalui Sufisme humanis, atau sufisme dialogis 
berdasarkan kategorisasi Heon Choul Kim. Namun demikian, 
Gülen melihat shakshs-i manevi tidak cukup memadai untuk 
menggerakkan dialog tersebut, terkait layanan bagi kemanusiaan. 
Gülen lantas menambahkan satu konsep lain melengkapi 
sufisme dialogis, yaitu yang ia sebut hizmet manevi (layanan 
kemanusiaan). Shakshs-i manevi menjadi aktivitas internal-
spiritual, sedang hizmet diperuntukkan aktivitas eksternal-sosial.53  

Hizmet (Layanan Kemanusiaan)  

Implikasi dari shakshs-i manevi adalah kewajiban bagi setiap 
Muslim untuk memberikan layanan kepada manusia yang 
dilandasi oleh cinta dan kasih sayang, yang dikenal dengan istilah 
hizmet.54 Menurut Gülen, hizmet adalah sebuah konsep 
menyeluruh yang menunjukkan pelayanan kepada sesama 
manusia dan berakar dalam keyakinan Islam bahwa setiap 
individu akan bertanggung jawab atas semua amal yang 
dilakukannya di dunia ini, sebagaimana disebutkan dalam al-
Qur‘an: “Barangsiapa yang mengerjakan kebaikan seberat z\arrah pun, 
niscaya ia akan melihat (balasan)-nya. Dan barangsiapa yang 

                                                 
52Choul Kim, ―Gülen’s Dialogic Sufism…. 
53Lihat, Mutamakkin Billa, ―Dialogic Sufism…‖ 
54Kata hizmet merupakan serapan dari bahasa Arab khidmah ( خدمة) berarti 

pelayanan, pengabdian. Dalam bahasa Inggris, ‗hizmet‘ diterjemahkan dengan 
service (pelayanan), common good (kebaikan bersama).  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

380 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

mengerjakan kejahatan seberat z\arrah pun, niscaya ia akan melihat 
(balasan)-nya pula” (Qs. al-Zalzalah [99]: 7-8). Karena itu, tegas 
Gülen, kehidupan duniawi harus digunakan dalam rangka untuk 
mendapatkan akhirat. Cara untuk melakukannya adalah dengan 
berbuat kebaikan yang sesuai dengan ajaran agama Islam, yaitu 
dengan melayani anggota keluarga dekat, masyarakat, negara, 
dan semua umat manusia. Layanan ini adalah hak kita, dan 
berbagi dengan orang lain adalah tugas kita.55 Berkaitan dengan 
ini Gülen menulis: 

The really long-lived are not those who live long but those who can 
make their lives as fruitful as possible. In view of this standard, as there 
may be those who, though a hundred years old, are truly short-lived, it 
is also possible that there are those who, though only fifteen years old, 
have been able to attain to the highest degrees by dedicating their lives 
to giving as many fruits as possible.56  

Di bagian lain ditambahkan Gülen, bahwa setiap individu 
harus menyadari akan tanggung jawab untuk membimbing umat 
manusia yang menembus batas-batas individual kita serta 
membentuk sel hidup dalam sistem yang mengayomi alam 
semesta secara utuh pasti akan menjadi sumber terpenting bagi 
kedamaiam semesta. Sebaliknya, orang-orang yang tidak pernah 
peduli pada entitas semesta dan sistem yang berlaku di 
sekelilingnya pasti tidak akan pernah selamat. Mereka hanya akan 
menghabiskan hidup mereka dalam kegelapan labirin egoisme 
yang tak berujung. Mereka benar-benar tidak mungkin selamat. 
Bahkan mereka juga akan membawa kebinasaan bagi siapa pun 
yang telah berprasangka baik terhadap mereka.57 

Dalam skema Gülen, hizmet menunjuk pada layanan 
kemanusiaan yang harus diperjuangkan dan dicapai, baik 
individu maupun komunal. Dalam hal ini, Gülen menjadikan 
hizmet sebagai ideologi gerakannya. Sebagaimana pernyataannya, 
―Untuk gerakan ini, dimensi religius adalah hal penting. 
Religiusitas tidak hanya mengatur batiniah, [tetapi] lebih dari itu, 

                                                 
55Ali Ünal, Bir Portre Denemesi: Fethullah Gülen (An Essays in 

Portrait:  Fethullah Gülen) (İstanbul: Nil Yayinlari, 2002), 267. 
56M. Fethullah Gülen, Pearls of Wisdom (New Jersey: Light, 2005), 14. 
57M. Fethullah Gülen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, ter. Fuad Saefuddin 

(Jakarta: Republika Penerbit, 2012), 148-9.  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 983 

 

lahiriah. Konsep hizmet adalah signifikan‖ (“for this movement, 
religious dimension is important. This religiosity directs not inwardly, [but] 
more than that, outwardly. [Thus] the concept of hizmet is significant”).58  
Oleh sebab itu, bagi Gulen, hizmet berarti refleksi bagian luar 
(outward reflection) dari spiritualitas personal batin. Dia lebih jauh 
menjelaskan: 

The worldly life should be used in to earn the afterlife and to please the 
One who has bestowed it. The way to do so is to seek to please Allah 
and, as an inseparable dimension of it, to serve immediate family 
members, society, country, and all of humanity accordingly. This 
service [hizmet] is our right, and sharing it with others is our duty.59  

Hizmet bagi Gülen berarti refleksi lahiriah dari spiritualitas 
batin (shakshs-i manevi), maka konsep ini menjadi salah satu inti 
sufisme yang diusungnya. Sebagai satu contoh, Gülen 
memaparkan tentang penderitaan (Chila) sufi:  

Suffering in this sense becomes, beyond our own spiritual progress, the 
dedication of our lives to the happiness of others in both worlds and 
living for others. In other words, we should seek our spiritual progress 
in the happiness of others. This is the most advisable and the best 
approved kind of suffering: that is, we die and are revived a few times a 
day for the guidance and happiness of others, we feel any fire raging in 
another heart also in our own heart, and we feel the suffering of all 
people in our spirits.60 

Dari pernyataan tersebut, tampak sekali Gülen menekankan 
bahwa penderitaan diri yang dijalankan dengan tulus dan penuh 
dedikasi ditujukan demi kebahagiaan orang lain. Kualitas-kualitas 
spiritual diperoleh justru lahir dari kerelaan membimbing dan 
menghadirkan kebahagiaan orang lain. Keadaan seperti ini 
semakin menyentuh hati ketika Gülen memberikan komentar 
terhadap ungkapan guru spiritualnya, Said Nursi,61 yang 

                                                 
58Dikutip dari Choul Kim, The Nature …, 267.  
59Ibid., 267.  
60Fethullah Gülen, ―Respect for Humankind‖, 

http://en.mfethullahGülen.com/recent-articles/2124-respect-for-
humankind.html.  

61Kata-kata Said Nursi itu adalah: ―Dalam hati saya, tak ada kecintaan 
terhadap surga ataupun ketakutan terhadap neraka. Seandainya saya telah 
melihat keimanan umat kita dalam kebaikan dan keselamatan, maka sungguh 
saya rela dibakar dalam neraka jahanam‖.  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

382 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

kemudian membangkitkan jiwanya untuk sepenuhnya 
mengabdikan hidupnya untuk meratap di haribaan Tuhan demi 
keselamatan orang lain. Gülen menulis: 

Saat ini kita sangat membutuhkan orang-orang yang memiliki 
kedalaman spiritual dan ketulusan sejati yang rela menatap di depan 
Allah demi keselamatan orang lain. orang-orang yang selalu setia 
merayu Allah agar lebih dulu melimpahkan ampunan kepada orang lain, 
daripada kepada diri mereka sendiri. orang-orang yang telah 
bersemayam di al-A‗raf yang sangat ingin mengajak semua orang masuk 
surga. Orang-orang yang tidak pernah mampu merasakan kenikmatan 
masuk surga, karena mereka terus memikirkan nasib orang-orang yang 
dibakar di dalam neraka.62 

Dengan penjelasan ini, Gülen tampak ingin menegaskan 
jalan sufi sebenarnya. Tasawuf tidak harus selalu menjadi cara 
pemurnian batin, tetapi harus terrefleksi dalam hidup 
bermasyarakat. Seseorang yang telah merasakan kenikmatan 
spiritual dalam perjalanannya menuju, sampai dan bersama 
Allah, ia kembali untuk mengevaluasi dan mengabadikan 
pengalaman atau spiritualitas yang dicapai–melalui kesadaran 
ilahi– dalam masyarakat.63 Menurut Gülen, hanya lingkungan 
sosial yang bisa membuat proses-proses itu terjadi, dalam arti, 
bahwa setiap individu bisa memperdalam, memperkaya 
kesadaran ilahi, dan merefleksikan pengalaman spiritul yang baru 
mereka peroleh, hanya dengan cara melayani orang lain. Sejauh 
proses ini, pengalaman personal dan emosional sufi 
direkonstruksi menjadi penghargaan, kepedulian dan 
kedisiplinan dalam keseharian dan kerja, yang selanjutnya 
diorientasikan untuk kebaikan bersama.64  

Catatan Akhir 

Merujuk uraian di atas, tampak bahwa pemikiran tasawuf 
Gülen cenderung untuk menampilkan aspek dimensi spiritual 
Islam itu dalam bentuk yang aktif-dinamis dan memberikan 
pemaknaan yang aktif dan konstruktif. Dengan konsep shakhs-i 

                                                 
62M. Fethullah Gülen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, ter. Fuad Saefuddin 

(Jakarta: Republika Penerbit, 2012), 158.  
63M. Fethullah Gülen, Toward a Global Civization of Love and Tolerance 

(New Jersey: Tughrabooks, 2009), 244-62. 
64Mutamakkin Billa, ―Dialogic Sufism‖ dan ―Piestistic Activism‖.  



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 989 

 

manevi ini, Gülen mengarahkan para pengikutnya yang 
tergabung dalam the Gülen Movement (Gerakan Gülen) untuk 
menyatukan tujuan dan niat untuk semata-mata memberikan 
pelayanan kepada manusia (hizmet) tanpa melihat latar belakang 
mereka; agama, suku, etnik, dan lain-lain. Wa al-Lāh a„lam bi al-
╣awāb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Aras, Bulent, dan Omer Caha. 2003. ‗Fethullah Gülen and His 

Liberal  ―Turkish Islam‖ Movement,‘ dalam Barry Rubin 
[ed.], Revolutionaries and Reformers: Contemporary Islamist 
Movements in the Middle East. Albany: SUNY Press.  

Baldry, Harold Caparne. 1965.The Unity of Mankind in Greek 
Thought. Cambridge: Cambridge University Press.  

Billa, Mutamakkin, ―Dialogic Sufism‖ dan ―Piestistic Activism‖: 
Tawaran M. F. Gülen bagi Dialog Interfaith‖, dikutip dari 
http:///www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-
m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf//  

Durkheim, E. 1973. ―Individualism and the intellectuals‖, in 
Robert Bellah (ed.) Emile Durkheim on Morality and 
Society. Chicago: University of Chicago Press.  

Erdoğan, Latif.  1995. Küçük Dünyam, İstanbul: AD Yayincilik.  
Ergene, Enes, ―M. Fethullah Gülen and His Movement: A 

Common-Sense Approach to Religion and Modernity‖, 
http://www.fethullahGülen.org/press-
room/columns/2278-m-fethullah-Gülen-and-his-
movement-a-common-sense-approach-to-religion-and-
modernity.html, tanggal 21 Januari 2011. 

Eris, Suleyman. 2006. A Religiological Comparison of the Sufi Thought 
of Said Nursi and Fethullah Gülen, thesis Master of Arts at the 
Graduate Faculty of the University of Georgia, Athens, 
Georgia.  

Esposito, John, and Hakan Yavuz. 2003. Turkish Islam and the 
Secular State: The Gülen Movement. New York: Syracuse 
University Press.  

http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/
http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

384 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Fauzia, Ika Yunia. 2009. ―Menguak Konsep Kebersandingan 
Fethullah Gulen dan Asimilasi Budaya Tariq Ramadan‖. 
ISLAMICA, vol. 3, no. 2, Maret 2009. 

Gokcek, M. 2005. ―Gülen and Sufism‖, makalah disampaikan 
dalam ―Islam in the Contemporary World: The Fethullah 
Gülen Movement in Thought and Practice‖, Rice University, 
12-13 November 2005. 

Gulay, Erol Nazim. 2007. The Theological Thought of Fethullah 
Gülen: Reconciling Science and Islam, tesis M.Phil di St. Antony‘s 
College, Oxford University.  

Gülen, M. Fethullah, ―Respect for Humankind‖, 
http://en.mfethullahGülen.com/recent-articles/2124-
respect-for-humankind.html.  

___________. 1995. Fasildan Fasila I (From Time to Time). Izmir: 
Nil Yayinevi.  

___________. 2012. Bangkitnya Spiritualitas Islam. ter. Fuad 
Saefuddin. Jakarta: Republika Penerbit.  

___________. 2001. Kunci-kunci Rahasia Sufi. ter. Tri Wibowo 
Budi Santoso. Jakarta: Srigunting.  

___________. 2005. Pearls of Wisdom. New Jersey: Light.  
___________. 2009. Toward a Global Civization of Love and 

Tolerance. New Jersey: Tughrabooks.  
http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-

bercerita-tentang.html (4-09-2011). 
http://en.fGülen.com/conference-papers/Gülen-conference-

in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-
constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html. 

___________. 2008. The Nature and Role of Sufism in Contemporary 
Islam; A Case Study of the Life, Thought and teachings of Fethullah 
Gulen. U.S.A.: Ann Arbor.  
___________. 2005. ―F. Gülen and Sufism: A Contemporary 

Manifestation of Sufism‖, makalah disampaikan dalam 
―Islam in the Contemporary World: The Fethullah Gülen 
Movement in Thought and Practice‖, Rice University, 12-13 
November 2005.  

Koc, Dogan, ―Gülen‘s Interpretation of Sufism‖, makalah 
disampaikan dalam Second International Conference on 
Islam in the Contemporary World: The Fethullah Gülen 

http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html
http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 985 

 

Movement in Thought and Practice, November 3-5, 2006, 
University of Oklahoma, Norman, Oklahoma, U.S.A. 

Markham, Ian, dan Suendam Birinci Pirim, An Introduction to Said 
Nursi: Life, Thought and Writings, U.S.A.: Ashgate Publishing 
Company, 2011. 

Michel, Thomas. 2005. ―Sufism and Modernity in the Thought 
of Fethullah Gülen‖, The Muslim World 95, no. 3. 

 ―Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gülen‖, 
dikutip dari http://www.thomasmichel.us/gulen-
sufism.html, akses 22-10-2011).   

Nasr, Seyyed Hossein. 2000. Ideals and Realities of Islam, Belmont 
Avenue: ABC International Group, Inc.  

Özdalga, Elizabeth. ―Following in the Footsteps of Fethullah 
Gülen‖, http://www.Güleninstitute.org/ 
index.php/Articles/, 21 Januari 2011. 

___________. ―Redeemer or Outsider? The Gülen Community 
in the Civilizing Process‖, The Muslim World, vol. 95, no. 3. 

Qushairī, Abū al-Qāsim. t.t. al-Risālah al-Qushairiyah, Beirut: Dār 
al-Khair.  

Saritoprak, Zeki. 2003. ―A Sufi in His Own Way‖, dalam Hakan 
Yavuz dan Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Islam and the 
Secular State, New York: Syracuse University Press.  

Saritoprak, Zeki, ―Fethullah Gülen: A Sufi in His Own Way‖,  
makalah disajikan pada seminar ―Islamic Modernities: 
Fethullah Gülen and Contemporary Islam‖, Georgetown 
University, 26-27 April 2001. 

Saritoprak, Zeki, dan Sidney Griffith. 2005. ‗Fethullah Gülen 
and the ―People of the Book‖, The Muslim World, 95 (2005). 

Sevindi, Nevval. 2008. Contemporary Islamic Conversation: M. 
Fethullah Gülen on Turkey, Islam, and The West. trans. Abdullah 
T. Antepli. New York: State University of New York Press.  

Swenson, Donald S. 1999. Society, Spirituality and the Sacred: A 
Social Scientific Introdution. Canada: Broadview Press.  

Ünal, Ali. 2002. Bir Portre Denemesi: Fethullah Gülen (An Essays in 
Portrait:  Fethullah Gülen). İstanbul: Nil Yayinlari.  

Vahide, Şükran. 2005. Islam Modern Turkey: an Intellectual Biography 
of Bediuzzaman Said Nursi, New York: State University of 
New York Press.  

http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html
http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html


Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme „Shakhs-i Manevi dan Hizmet‟ Muhammad Fethullah Gülen  

 

386 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 

 

Webb, L. E. 1983. Fethullah Gülen: Is There More to Him than Meets 
the Eye?. Patterson, N.J.: Zinnur Books.  

Williams, I. 2005. ―An Absent Influence? The Nurcu/Fethullah 
Gülen Movement in Turkish Islam and Their Potential 
Influence upon Euorpean Islam and Global Education‖, 
makalah disampaikan dalam ―Islam in the Contemporary 
World: The Fethullah Gülen Movement in Thought and 
Practice‖, Rice University, 12-13 November 2005.  

Yavuz, Hakan. 2003. ―The Gulen Movement‖, dalam Hakan 
Yavuz dan Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Islam and the 
Secular State, New York: Syracuse University Press.  

___________. 2004. ―The Gülen Movement: A Modern 
Expression of Turkish Islam‖, Religioscope, 21 Juli 2004.   

___________. 2003. ‗The Gülen Movement: The Turkish 
Puritans,‘ dalam  M. Hakan Yavuz dan Jhon L. Esposito 
[ed.], Turkish Islam and the Secular State. Syracuse: Syracuse 
University Press.  

Yilmaz, Ihsan. 2001. ―Ijtihad and Tajdid by Conduct: Gülen and 
his movement‖, makalah disajikan pada seminar ―Islamic 
Modernities: Fethullah Gülen and Contemporary Islam‖. 
Georgetown University, 26-27 April 2001.  

 


