ISSN 1411-3457

LJLUMLINZ

urnal Studi Keislaman
Volume 17 « Nomor 2+ Desember 2013

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

231-258 @ Jajang A Rohmana
“Tasawuf Sunda dalam Naskah Asmarandana
Ngagurit Kaburu Burit (OR. 7876)”

259-274 e Mashadi
“Konteks dan Corak Mistisisme Islam
dalam Tradisi Keagamaan Masyarakat Gorontalo”

275-302 e Ade Fakih Kurniawan
“Konsep Tajalli ‘Abd al-Lah ibn ‘Abd al-Qahhar
al-Bantani dan Posisinya dalam Diskursus
Wujadiyyah di Nusantara”

303-322 e Damanhuri
““Umdah al-Muhtajin:
Rujukan Tarekat Syattariyah Nusantara”

323-346 ¢ Munawir Haris
“Spiritualitas Islam dalam Trilogi Kosmos”

347-358 e Hans Abdiel Harmakaputra
“Becoming a Perfect Human:
Ibn “Arabf’s Thoughts and Its Spiritual Legacy”

359-386 ® Sulaiman Al-Kumayi
“Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’
Muhammad Fethullah Gilen”

387-420 e Media Zainul Bahri
“Gagasan Pluralisme Agama
pada Kaum Teosofi Indonesia (1901-1933)”

421-440 e Lalu Supriadi
“Studi Komparatif Pemikiran Tasawuf
al-Ghazali dan Ibn Taimiyah”

LAMPIRAN-LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g
- b < = f

o = t 3 = q

& = th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n

. = d 3 = w

3 = dh o = h

) = r s = ’

o =z ¢ =y

o = ]

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

e = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
(a‘5idhn bi al-Lah min al-shaytan al-rajim); ssz )\ olarid! o <l 35cl
(bism al-Lal al-rabman al-rahim); ss=) ca,d) <) gasy
(innd a'taynaka al-kawthar); 353 SGshel G)
(fasalli lirabbika wanhar); 35315 1551 Joad
(sabih al-Rhayp). ) ¢lom



KONSEP SUFISME ‘SHAKHS-I MANEVI DAN
HIZMET> MUHAMMAD FETHULLAH GULEN

Sulaiman Al-Kumayi
(Fakultas Ushuluddin IAIN Walisongo
Email: alkumayi97@yahoo.co.id)

Abstract: This article examines the concept of shakh-i manevi and
hizmet that are introduced by contemporary Turk Sufi nlama Mubammad
Fethullah  Gulen. Through this concept, Gulen attempts to encourage
personal spirituality to transform gradually into collective personality. By
this be means that this process should involve relevant parts of sufi teaching
and integrate them directly into a community. This effort envisions a
prototype of idealized community that hizmet should wuphold. In this
community, the followers of his movement work hand in hand to offer social
services 1o the people regardless of their backgrounds.

Abstrak: Artikel ini membabas tentang konsep ‘shakhs-i manevi dan
hizmet’ yang diusung oleh seorang ulama Sufi kontemporer Turki
Mubammad Fethullah Giilen. Melalui konsepnya ini, Giilen ingin
mengarakan spiritualitas personal untuk berevolusi dan bertransformasi ke
dalam collective personality. la mengarabkan proses ini secara langsung
dalam bagian-bagian yang relevan ke sebuah komunitas, menggambarkan
apa yang komunitas ideal untuk hizmet barus lakukan. Dalam
komunitas ini, para pengikut gerakannya bergerak untuk memberikan
pelayanan berdasarkan pada pelayanan tanpa membedakan latar belakang
yang dilayani.

Keywords: tasawuf, Gulen, shakhs-i manevi, hizmet, spiritualitas.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 359


mailto:alkumayi97@yahoo.co.id

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

FETHULLAH Gtlen dilahirkan ketika kondisi Turki sedang
berada dalam suasana yang tidak stabil, kelahiran Gilen
disambut dengan kejadian besar di Turki yaitu: memudarnya
kekuasaan  Kekhalifahan = Uthmaniyah akibat mengalami
kekalahan dari Sekutu pada perang dunia I. Kekalahan Turki
Uthmani ternyata membawa pengaruh yang besar bagi
perubahan tata perpolittkan di Turki, yang pada akhirnya
membawa Turki menjadi negara Republik modern di bawah
pemimpin Mustata Kemal Attaturk (1922). Naiknya Mustafa
Kemal Attaturk menjadi pemimpin Turki memberikan banyak
perubahan bagi kehidupan masyarakat pada waktu itu,
setidaknya ada beberapa perubahan besar yang dilakukannnya
antara lain: membubarkan kesultanan (1922);
memproklamasikan  berdirinya  Republik  Turki ~ (1923);
menghapus kekhalifahan, membubarkan Kementerian Agama,
menutup sckolah agama dan pengadilan agama (1924);
memberangus perkumpulan-perkumpulan sufi dan membongkar
kuburan para wali; menerapkan Hukum Sipil menggantikan
hukum syariat (1926), mengubah huruf Arab dengan tulisan latin
(1928).1

Perubahan di Turki membawa perubahan pada kondisi
spiritual dan material masyarakat Turki secara langsung dan
umat Muslim di seluruh dunia secara tidak langsung. Kehidupan
spiritual telah tereliminasi dari kehidupan masyarakat dan
digantikan oleh meningkatnya budaya material, orang lebih
mementingkan modernitas daripada nilai-nilai tradisional, lebih
memilih menggunakan rasio dari pada wahyu agama dan yang
terpenting, orang-orang tidak lagi menggunakan hati dalam
bertindak namun cenderung lebih memilih kekuatan akal pikiran.
Kondisi ini menyebabkan banyak orang lebih mementingkan diri
sendiri dan cenderung apatis terhadap orang-orang di sekitarnya.
Selain itu, kondisi umat Islam di berbagai belahan dunia juga
menimbulkan keprihatinan mendalam bagi Fethullah Giilen, ia
menyadari bahwa banyaknya penindasan, konflik
berkepanjangan dan peperangan tidak akan bisa terselesaikan
jika setiap orang masih memunculkan egonya sendiri, oleh

Harold Caparne Baldry, The Unity of Mankind in Greek Thought
(Cambridge: Cambridge University Press, 1965), 1-25.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

karena itu dunia membutuhkan seorang yang mampu menjadi
penengah untuk menyelesaikan konflik-konflik tersebut.

Tentang Fethullah Giilen

Muhammad Fethullah Gilen lahir di Erzurum,? sebuah kota
di bagian barat Anatolia, Turki, pada 27 April 194173 dari
pasangan Ramiz dan Refia. Ia mempunyai dua saudara
perempuan dan empat saudara laki-laki, dan keluarganya
tergolong keluarga yang saleh. Ayah dari kakeknya (eyang buyui),
Molla Ahmed, adalah seorang zahid (ascetic) dan bertakwa. Gilen
menceritakan bahwa Molla Ahmed tidak pernah meninggalkan
tempat tidurnya selama 30 tahun dalam hidupnya. Hal senada
terjadi kepada kakeknya, Samil Aga, pribadi serius dalam
kehidupan spiritualnya. Gilen tidak pernah melihat Samil Aga
tertawa. Neneknya, Munise Hanim, seorang pribadi yang sensitif
yang mempunyai pengaruh kuat terhadap kelembutan hati
Gilen. Juga, ayahnya, Ramiz Hoca, seorang pribadi spiritual.
Secara khusus, menurut Gilen, sang ayah ini dalam
melaksanakan  salat-salatnya sangat khusyuk dan tulus.
Ditambahkan Giilen, ibunya, Refia Hanim, merupakan guru al-
Qur’an pertamanya* dan ia sangat bangga kepada sang ibu.

Sekarang dia tinggal di Amerika dan masih aktif sebagai
penulis dan pemimpin gerakan Gulen yang berskala
internasional. Dia telah menulis 60 buku, yang salah satunya
telah diterjemahkan ke dalam Bahasa Indonesia, berjudul Kusnci-
kunci Rabasia Sufi, terbitan tahun 2001. Bagi banyak orang, Gilen

’Di Erzurum ini tarekat yang berkembang dan sangat berpengaruh
adalah tarekat Naqgshabandiyah, dan juga pengaruh-pengaruh syaikh-syaikh
sufi abad pertengahan seperti Rumi, Ibn al-‘Arabi, dan al-Ghazali (Erol
Nazim Gulay, The Theological Thought of Fethullah Giilen: Reconciling Science and
Istam, tesis M.Phil di St. Antony’s College, Oxford University, 2007), 56.

3Lihat, Bulent Aras dan Omer Caha, ‘Fethullah Gilen and His Liberal
“Turkish Islam” Movement,” dalam Barry Rubin [ed], Revolutionaries and
Reformers: Contemporary Islamist Movements in the Middle East, Albany: SUNY
Press, 2003), 142; Gulay, The Theological ..., 50.

4Suleyman Eris, A Religiological Comparison of the Sufi Thought of Said Nursi
and Fethullah Giilen, thesis Master of Arts (The Graduate Faculty of the
University of Georgia, Athens, Georgia, 2000), 95; lihat juga, Latif Erdogan,
Kiigiif Diinyam (Istanbul: AD Yayincilik, 1995), 15-26.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

dipandang sebagai tokoh dengan pandangan-pandangan yang
moderat. Tapi banyak pula yang menuduhnya sebagai
kepanjangan tangan dari Mustafa Kemal Ataturk dengan
sekulerismenya yang ingin mengebiri Islam dari kehidupan
politik di Turkey.>

Gilen mendirikan gerakan Gtlen yang bergerak di bidang
pendidikan. Ratusan sekolah dan 6 universitas telah ia dirikan di
Turkey dan di beberapa negara Islam bekas jajahan Uni Soviet.
Ia juga telah mendirikan beberapa stasiun radio dan koran serta
majalah Zaman sebagai media komunikasi dengan masyarakat
luas. Karena alasan politik di Turkey, Gilen pindah ke Amerika
Serikat. Pada tahun 1980 ia terlibat dalam kudeta militer. Tahun
1997 juga terlibat dalam soff coup untuk menumbangkan
pemerintahan Islamist pimpinan Perdana Menteri Necmettin
Erbakan. Erbakan akhirnya tumbang. Sejak saat itu, Gilen
sering mendapat ancaman dari kaum Islamist dan memaksanya
untuk lari ke Amerika Serikat pada tahun 1998.

Kebesaran nama Gilen sudah tidak bisa diragukan lagi.
Pemerintah Amerika Serikat pernah menyebutnya sebagai
“orang asing yang memiliki kemampuan luar biasa”. Media
masssa di sana pun—dan juga di berbagai belahan dunia
lainnya—memandang Giilen sebagai sosok yang penting dan
berpengaruh. Tabloid The Guardian Inggris pada edisi hari Senin
23 Juni 2008 menempatkan Giilen sebagai pemimpin Muslim
nomor satu dunia berdasarkan voting yang dilakukannya bekerja
sama dengan majalah Prospect yang juga terbit di Inggris. The
Guardian menulis pada edisi itu bahwa Gtlen adalah “Islamic
Scholar 1V oted World’s no 1 thinker”.

Bukan hanya The Guardian yang secara umum bercirikan
sosial dan politik, majalah ekonomi AS Forbes pun mengakui
kebesaran Giilen. Pada edisinya tanggal 21 Januari 2008, majalah
ini menulis pada liputannya tentang Gulen, “Giilen is a pronvincial
Turkish preacher who has inspired a worldwide network of Muslins”. Bagi
majalah ini, Gilen adalah “sosok yang mendorong para
pengikutnya untuk tidak bertindak subversif kepada sekulerisme

>lka Yunia Fauzia, “Menguak Konsep Kebersandingan Fethullah Gulen
dan Asimilasi Budaya Tariq Ramadan”, ISL.AMICA, vol. 3, no. 2, Maret
2009, 5.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

dan modernitas, tapi mendorong mereka untuk memaksimalkan
potensi yang mereka miliki untuk kemajuan bersama”.
Selanjutnya Forbes juga menulis bahwa salah satu ajaran Giilen
adalah “untuk tidak menentang modernitas tapi ikut terlibat di
dalamnya dan mencari ispirasi dari teks-teks suci dalam proses
keterlibatan itu”.

Harian Internasional Herald Tribune melakukan hal sama
dengan Forbes. Tiga hari sebelum Forbes memuat berita tentang
Gilen tepatnya tanggal 18 Januari 2008, harian ini mengakui
semua hal yang sama dengan Forbes. Majalah AS Foreign Policy
pada edisinya bulan Agustus 2008 menulis bahwa Giilen adalah
“tidak dapat diragukan lagi merupakan pemimpin dunia Islam
kelas satu”. Itu kemudian diamini oleh majalah mingguan yang
terbit di Pakistan The Cutting Edge yang pada edisinya tanggal 15-
21 Oktober 2008 yang menulis bahwa Giilen adalah “ikon
perdamaian dunia”. Dan untuk melihat peran Gilen dalam
kancah internasional, sebuah komentar yang ditulis oleh seorang

warga negara Malaysia dapat dianggap merepresentasikan sosok
Gilen:

Nama Muhammad Fethullah Gilen bukanlah nama yang asing di
kalangan ahli gerakan Islam moden. Ketokohan Giilen, bukan hanya
dihormati oleh mayoritas umat Muslim di dunia ini bahkan beliau
dihormati oleh kalangan non-Muslim dan Yahudi. Beliau boleh diterima
di pelbagai lapisan masyarakat dan agama kereaa pemikiran-
pemikirannya yang dianggap moderat dan menjadi pengimbang para
pemikir Islam yang dianggap ekstrim dan radikal oleh barat. Syeikh
Giilen banyak melontarkan  pemikiran-pemikirannya  tentang
pembaharuan di dunia Islam dan lebih mengutamakan dialog dan usaha
perdamaian antara penganut agama dalam menyebarkan ajaran dan
nilai-nilai Islam. Hasil pemikirannya kemudian menjadi sebuah gerakan
yang ia wujudkan dalam bentuk lembaga-lembaga pendidikan,amal,
media massa cetak dan elektronik, gerakan pelajar dan kelompok-
kelompok lobi, bahkan beliau membantu kearah berdirinya kesatuan
para wartawan dan penulis di Turki.6

Untuk menyampaikan gagasan-gagasannya, Gilen selain
disebarkan melalui lembaga-lembaga yang dibentuknya, ia juga
telah membangun situs khusus, lembaga penerbitan, dan telah

Shttp://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-
tentang.html (4-09-2011).

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013


http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html
http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

menghasilkan banyak buku. Sekedar menyebut saja di sini, buku-
buku yang telah ditulisnya, antara lain, Towards the Lost Paradise
(1998), Fethullah Giilen: Adyocate of Dialogne (2000), Essentials of the
Istamic Faith; Pearls of Wisdom (2000), Essays, Perspectives, Opinions
(2002), Love and the Essence of Being Human( 2004), Toward a Global
Civilization of Love and Tolerance (2004), The Necessity of Interfaith
Dialog: A Muslim Perspective (2004), Mubammad, the Messenger of
God: Aspects of His Life I (2005), Questions and Answers about Islam
(2 volume, 2005, 2000), The Statue of Our Souls. Revival in Islamic
Thought (2 volume, 2005), Fatiha Ugerine Miilihazalar (2007),
Vuslat Mustusu (Korske Testi, 8, 2008), Kitap ve siinnet perspektifinde
Kader (2009), Kur'an'dan Idrake Yanswyanlar (2009), Hitap Cicekleri
(2009), dan Enginligiyle Bizim Diinyamiz (2009).

Tasawuf Fethullah Giilen

Gilen adalah seorang ulama, yang tidak pernah mendirikan
persaudaraan Sufi (tarekat), bertujuan untuk memperbarui dan
mengkombinasi  aktivisme Nabi Muhammad dan para
sahabatnya, asketisisme (z#bud) dari sufi-sufi generasi awal, serta
pengetahuan terminologi sufi dan kesadaran dari para ulama sufi
belakangan. Saat terjadinya kerenggangan antara para sufi dan
kritik utama para salafi, tujuan utama Gtlen adalah membangun
kembali tasawuf berbasis al-Qut’an dan sunnah. Kontribusi
paling signifikan Gtlen terhadap literatur sufi adalah
penekanannya pada aktivisme keagamaan. Pendekatan Gilen
terhadap pasivisme, asketisisme dan ekslusif terfokus pada dunia
batin (inner world) di bawah bimbingan syekh dalam banyak
karya-karya sufi awal yang ditempatkan kembali dengan
purifikasi diri (se/) memlalui perjuangan dan aksi yang terus-
menerus dalam komunitas di bawah bimbingan langsung al-
Qur’an dan sunnah. Pendekatan ini menawarkan keseimbangan
baru (new equilibrinm) dalam dunia Muslim dan mempromosikan
pemahaman Islam yang toleran dan penuh damai dengan hidup
berdampingan secara damai dengan komunitas-komunitas non
Islam.”

"Mustafa Gokeek, “Sufi influences in Gilen’s early life”, diakses dari
http: // www.gulenmovement.us / sufi-influences-in-gulens-early-life.html,
akses, 6 Juli 2013.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘


http://www.gulenmovement.us/sufi-influences-in-gulens-early-life.html

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Merujuk tulisan Latif Erdogan, Kiigik Diinyam, disebutkan
bahwa pada 1957 adalah pertama kalinya Gtlen bertemu tulisan-
tulisan Bediuzzaman Said Nursi.8 Pada tahun itu, Bediuzzaman
mengutus salah seorang muridnya, Muzaffer Arslan, ke
Erzurum. Arslan tinggal di sana selama 15 hari dan setiap malam
membacakan dan menjelaskan Rzsale-i Nur kepada penduduk
Erzurum. Setiap bagian Risale-i Nur yang dibaca oleh Arslan
menyentuh hati Gulen. Di samping itu, pembawaan yang saleh
dari Arslan adalah alasan lain kekaguman Gilen. Di akhir hari
yang kelimabelas, Gilen memutuskan untuk mengikuti
penduduk dan tulisan-tulisan tersebut. Setelah  Arslan
meninggalkan kota itu, Bediuzzaman mengirim sebuah surat
kepada penduduk Erzurum dan dalam surat itu ia berterima
kasih kepada beberapa penduduk, di antara mereka adalah
Fethullah Gilen. Ini merupakan salah satu momen yang paling
membahagiakan dalam kehidupan Giilen.’

Setelah kejadian tersebut, Nursi dan tulisan-tulisannya
mempunyai pengaruh besar dalam kehidupan spiritual Giilen.
Gulen membaca Risale-i Nur dan sering kali menggunakan ide-
idenya dalam khutbah-khutbahnya sebagai pendakwah yang
berpengaruh. Di samping itu, Giilen membangun metodologi
pelayanan  keagamaannya merujuk  tulisan-tulisan  Nursi.
Berkaitan dengan ini, dapat dikatakan bahwa Nursi adalah
sarjana yang paling berpengaruh dalam kehidupan dan pemikiran
Giulen.! Yang cukup menarik, meskipun Gtllen sangat
mengagumi Nursi, ia tidak pernah bertemu dengan orang yang

8Mengenai sosok Said Nursi ini dapat dibaca selengkapnya dalam dua
buku berikut: Stikran Vahide, Iskam Modern Turkey: an Intellectnal Biography of
Bedinzzaman Said Nursi (New York: State University of New York Press,
2005); Ian Markham dan Suendam Birinci Pirim, An Introduction to Said Nursi:
Life, Thought and Writings (U.S.A.: Ashgate Publishing Company, 2011).

9Eris, A Religiological..., 96; Exrdogan, Kiigiik ..., 28-9.

10Menurut Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, Gilen juga dipengaruhi
oleh dua penulis India, Ahmad Faruqi Sithindi (1564-1624) dan Shah Wali
Allah al-Dihlawi (1703-1762). Dari Shah Wali Allah al-Dihlawi, Giilen telah
belajar bagaimana berpikir tentang peranan mistisisme Islam tradisional
dalam dunia modern. Lihat, Zeki Saritoprak dan Sidney Griffith, “Fethullah
Giilen and the ‘People of the Book™ A Voice from Turkey for Interfaith
Dialogue”, Muslim World, vol. 95, July 2005, 331.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

dikaguminya selama hidupnya. Bahkan Gilen juga tidak hadir
saat seremoni upacara pemakaman Nursi ketika ia meninggal
pada 1960.

Para sarjana saat ini melihat Giilen dan gerakannya sebagai
komunitas neo-Nur,!! dan tidak dapat disangkal adanya koneksi
intelektual dan spiritual antara Risale-i Nur dan gerakan Gilen
(Grilen Movement). Di lain pihak, ada perbedaan-perbedaan besar
antara Nursi dan Gilen serta gerakan-gerakan mereka. Dr.
Hakan Yavuz menegaskan bahwa “gerakan pendidikan yang
bersemangat iman”  (faith-inspired education movement) Gulen
berbeda dari gerakan iman Nursi yang eksklusif. Giilen adalah
seorang pemimpin inspirasional bagi gerakan pendidikan
transnasional, sedangkan Nursi adalah raksasa wacana intelektual
yang memberi bentuk (formative). Nursi terfokus pada
transformasi  personal, sedangkan Gilen terfokus pada
tansformasi personal dan sosial dengan menggunakan kondisi
politik dan ekonomi neoliberal. Gilen telah memberikan
gerakan Nursi arah baru, yang sedang terjadi saat ini, sebuah
arah baru di mana kehidupan mengambil tempat dalam iman
(fazth). Di masa Nursi, kebutuhannya adalah membangun
landasan yang kokoh dalam iman; sedangkan di masa Gilen,
kebutuhannya adalah membawa iman ini ke dalam kehidupan.!?

Selain Hakan Yavuz yang melihat adanya perbedaan antara
Nursi dan Giilen adalah Suleyman Eris. Suleyman Eris dengan
tegas menyatakan bahwa Nursi bukanlah pengarang diskursus
(wacana) sufi dalam pengertian klasik walaupun ia benar-benar
menggunakan sejumlah konsep dan pendekatan-pendekatan sufi
dalam koleksi Risale-i Nur. Gilen, di sisi lain, menjelaskan
kunci-kunci sufisme (tasawuf) dalam triloginya yang disebut
Kalbin Ziimriit Tepelers, The Emerald Hills of The Heart.13 Atas fakta
ini, Eris mengutip salah seorang murid utama Giulen, Enes
Ergene, yang menyebutnya sebagai penulis pemikir yang
provokatif dalam tasawuf dan seorang sufi dalam kehidupan

1Lihat, Hakan Yavuz, “The Gulen Movement”, dalam Hakan Yavuz
dan Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Islam and the Secular State (New York:
Syracuse University Press, 2003), 19.

12]bid., 19; Bxis, A Religiological. .., 97.

13Bris, A Religiological. .., 97.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

personal.’* Zeki Saritoprak menyebut Gilen sebagai ‘seorang
Sufi dalam caranya senditi’ (‘a Sufi in his own way’)."> Seritoprak
menegaskan bahwa banyak sufi yang tidak mempunyai tarekat.
Pada enam abad pertama Islam, tidak ada tarekat-tarekat,
meskipun telah banyak sufi-sufi penting. Bahkan sejak
kemunculan tarekat-tarekat di kalangan umat Islam pada abad
XIII-X1V, dijumpai juga tokoh-tokoh Sufi terkemuka yang tidak
bertarekat. Saritoprak menulis:

Early Sufis had neither orders nor even Sufi organizations. Rabia,
Junayd, Mubhasibi, Bishr, Ghazzali, Feriduddin Attar, and even Rumi
did not belong to a tariqgah. However, they were Sufis. From the
vantage point of institutionalized Sufism, their Sufism would be
problematic, because these eatly Sufis did not have a spiritual master. In
the Sufi tradition, he who has no a shaykh, finds Satan as his shaykh”.
Zeki Saritoprak, “Fethullah Giilen: A Sufi in His Own Way”.10

Ihsan Yilmaz sepakat dengan Zeki Saritoprak ini. Thsan
Yilmaz menulis:

Hampir semua sarjana yang menulis tentang subyek ini bersepakat

bahwa Giilen melanjutkan sebuah tradisi panjang pencarian untuk

menunjukkan kebutuhan-kebutuhan spiritual manusia, untuk mendidik

massa, dan untuk menyediakan beberapa stabilitas di masa-masa
kekacauan.!”

Fr. Thomas Michel, yang telah menulis beberapa artikel dan
buku tentang Gilen dan Nursi, menyatakan bahwa Gilen
mempunyai sebuah interpretasi yang memungkinkan tasawuf
dan modernitas hidup berdampingan.'® Sementara itu, para
peneliti lain yang mengkaji pemikiran dan gerakan Gilen (zbe

] bid.

157Zeki Saritoprak, “A Sufi in His Own Way”, dalam Hakan Yavuz dan
Jhon L. Esposito [ed.|, Turkish Lslam and the Secular State (New York: Syracuse
University Press, 2003), 156.

187 ki Saritoprak, “Islamic Modernities: Fethullah Giilen and
Contemporary Islam”, Makalah yang diseminarkan pada Georgetown
University, 26-27 April 2001, 7

YLihat, Thsan Yilmaz, “Ijtihad and Tajdid by Conduct: Giilen and his
movement”, makalah disajikan pada seminar “Islamic Modernities:
Fethullah Giilen and Contemporary Islam”, Georgetown University, 26-27
April 2001, 7.

18Thomas Michel, “Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah
Gulen”, The Muslim World 95, no. 3 (2005), 341; Exis, A Religiological. .., 98.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Giilen Movement) bersepakat bahwa konsepsi moralitas sufi
merupakan inti gerakan Gtulen.!” Menurut M. Gokcek, Gilen
memang tidak mendirikan sebuah persaudaraan sufi (sufi order,
tarekat) dalam pengertiannya yang umum, tetapi ia meletakkan
prinsip-prinsip dasar kehidupan sufi di dunia modern.?? Karena
relasi dan persamaan-persamaan Gerakan tersebut dengan tradisi
sufi, tetapi dengan karakteristik-karateristiknya yang terkenal di
kalangan tarekat-tarekat sufi menyebabkan beberapa sarjana
menyebut Gerakan ini sebagai “quasi-sufi”, “sufi-oriented”,?!

Lihat, John Esposito dan Hakan Yavuz, Turkish Isiam and the Secular
State: The Giilen Movement, New York: Syracuse University Press, 2003; Heon
Kim, “F. Giilen and Sufism: A Contemporary Manifestation of Sufism”,
makalah disampaikan dalam “Islam in the Contemporary World: The
Fethullah Gilen Movement in Thought and Practice”, Rice University, 12-
13 November 2005; Zeki Saritoprak, “Fethullah Gilen: A Sufi in His Own
Way”, makalah disajikan pada seminar “Islamic Modernities: Fethullah
Giilen and Contemporary Islam”; Georgetown University, 26-27 April 2001;
Ihsan Yilmaz, “Ijtihad and Tajdid by Conduct: Giilen and his movement”,
makalah disajikan pada seminar “Islamic Modernities: Fethullah Giilen and
Contemporary Islam”, Georgetown University, 26-27 April 2001; Thomas
Michel, “Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Gtlen”, The
Mustim World, vol. 95, no. 3, 2005; dan Dogan Koc, “Giilen’s Interpretation
of Sufism”, makalah disampaikan dalam Second International Conference
on Islam in the Contemporary World: The Fethullah Giilen Movement in
Thought and Practice, November 3-5, 2006, University of Oklahoma,
Norman, Oklahoma, U.S.A.

2Sebuah studi mengenai aspek Sufi Gulen membuktikan bahwa Gulen
adalah seorang sarjana Sufi kontemporer—ryang tidak mendirikan tarekat
atau berafiliasi pada tarekat tentu—bertujuan untuk menghidupkan kembali
dan menggabungkan aktivisme Nabi Muhammad dan para sahabatnya,
asketisme para sufi generasi pertama, dan pengetahuan terminologi Sufi dan
kesadaran para ulama sufi. Dalam pendekatan Sufi Gulen, pasivisme,
asketisme, dan eksklusif yang cenderung fokus pada dunia batin di bawah
bimbingan syekh di banyak karya sufi awal diganti dengan memurnikan diri
melalui perjuangan terus-menerus dan tindakan dalam masyarakat di bawah
bimbingan langsung dari al-Qur’an dan Sunnah. Pendekatan ini menawarkan
keseimbangan baru dalam dunia Muslim dan mempromosikan pemahaman
yang damai dan toleran Islam hidup berdampingan secara damai dengan
masyatakat non-Islam. Lihat, M. Gokcek, “Gilen and Sufism”, makalah
disampaikan dalam “Islam in the Contemporary World: The Fethullah
Giilen Movement in Thought and Practice”, Rice University, 12-13
November 2005.

2lHeon Kim, “F. Giilen and Sufism...”

368 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen |

atau “post-sufism”.?? Di sisi lain, I. William?® dan Hakan Yavuz?*
menggolongkan para pengikut Gerakan Giilen sebagai ‘Gerakan
Sosial’ (social movement) daripada tarekat sufi. Elizabeth Ozdalga
juga mendekati Gerakan ini sebagai jaringan sosial yang berbeda
dari pondok-pondok sufi tradisional.?> Walaupun para peneliti
melihat banyaknya pengaruh tasawuf yang berbeda, namun
mereka sepakat bahwa tasawuf menjadi bagian penting dalam
membentuk Gerakan Gilen. Karena itu, memang tidak mudah
untuk menempatkan satu variabel tertentu terhadap gerakan dan
dinamika Gerakan ini.¢

Gilen memang tidak pernah berafiliasi pada tarekat
tertentu.?’” Menurutnya, dalam persaudaraan sufi (tarekat) sudah
ada aturan dan struktur tertentu, sedangkan ia tidak pernah
membuat aturan dan struktur tersebut. Diperkuat lagi dengan
pengakuannya bahwa ia tidak pernah bergabung dan
berhubungan dengan sebuat tarekat mana pun.?® Pernyataan ini
tidak menafikan kuatnya pengaruh tasawuf dalam diri Giilen.?

2Hakan Yavuz, “The Gilen Movement: A Modern Expression of
Turkish Islam”, Religioscope, 21 Juli 2004.

L. Williams, “An Absent Influence? The Nurcu/Fethullah Giilen
Movement in Turkish Islam and Their Potential Influence upon Euorpean
Islam and Global Education”, makalah disampaikan dalam “Islam in the
Contemporary World: The Fethullah Giilen Movement in Thought and
Practice”, Rice University, 12-13 November 2005

%Hakan Yavuz, “The Gilen Movement: A Modern Expression of
Turkish Islam”, Religioscope, 21 Juli 2004.

%Elizabeth Ozdalga, “Redeemer or Outsider? The Gilen Community
in the Civilizing Process”, The Muskim World, vol. 95, no. 3.

2Dogan Koc, “Gtilen’s Interpretation of Sufism”.

2Fakta yang kuat mendukung kesufian Giilen adalah gelar Khoja yang
dilekatkan pada namanya. Sebutan Khoja secara tradisional digunakan oleh
para sufi untuk guru-guru mereka, tetapi bagi Gilen sebutan itu
sesungguhnya ‘sebuah cara penghormatan yang ditujukan kepada seseorang
yang memiliki pengetahuan dalam soal-soal agama dan diakui oleh publik’
(L. E. Webb, Fethullah Giilen, 83).

L. E. Webb, Fethullah Giilen: Is There More to Him than Meets the Eye?
Patterson, N.J.: Zinnur Books, 1983), 103.

PMenurut pengakuan Gilen, pada masa kecilnya rumahnya selalu
penuh dengan para sufi, seperti Alvarli Mehmet Litfi Efendi, saudara laki-
lakinya Vehbi Efendi, Shaykh Sirri Efendi, Halil Hoca, dan Sehabeddin
Efendi, dan Mehmet Litfi. Lebih detail, lihat, Suleyman Eris, .4 Religiological

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Ketertarikan Giilen pada tasawuf disebabkan oleh fakta sejarah
bahwa tasawuf telah mengajarkan nilai-nilai batin (zzterior values,
esoteric) Islam yang dikembangkan melalui disiplin spiritual untuk
mengontrol egoisme diri. Bahkan, dikatakannya bahwa tasawuf
itu adalah esensi atau ruh Islam (#he spirit of Islanz).>

Sebagai sebuah agama, Islam menekankan pada bidang
spiritual, karena bidang ini memang merupakan bagian yang
sangat integral dalam Islam. Melalui tasawuf, memberikan ruang
bagi pemeluknya untuk mengekspresikan hubungan-hubungan
kepada Tuhannya. Jika syariat mencerminkan perwujudan
pengalaman iman pada aspek lahiriah, tasawuf merupakan
pengejawantahan dari iman pada aspek batiniah atau rohaniah.
Oleh karena itu, tasawuf lebih berorientasi kepada aspek batin,
maka inti dari kegiatan ini ialah pengetahuan dan praktek
penyelenggaraan relasi manusia—Tuhan. Tasawuf tetap tidak
terpisahkan dari aspek teologis. Demikian juga karena tasawuf
mengarahkan kepada upaya optimal yang bisa ditempuh dalam
rangka mengekspresikan kecintaan dan kesetiaan kepada Tuhan,
maka tasawuf tidak pernah berdiri sendiri terlepas dari syariat.
Jika syariat sebagai ‘jalan’ yang membawa orang kepada Tuhan,
maka tasawuf adalah jalah rohani yang merupakan dimensi
esoterik yang didasarkan pada simbolisme tentang perjalanan.
Nasr melukiskan hubungan tersebut sebagai berikut:

According to the well-known Sufi symbol Lsiam is like a walnut of which the shell is

like the Shari“ah, the kernel like the Tarigah and the oil which is invisible yet
everywhere present, the Haqiqah. A walnut without a shell could not grow in the

Comparison of the Sufi Thought of Said Nursi and Fethullah Giilen, Thesis Master
of Arts (The Graduate Faculty of the University of Georgia, Athens,
Georgia, 2006), 95; lihat juga Latif Erdogan, Kiigik Diinyam (Istanbul: AD
Yayincilik, 1995), 15-26; Nevval Sevindi, Contenporary Islamic Conversation: M.
Fethullah Giilen on Turkey, Islam, and The West, trans. Abdullah T. Antepli
(New York: State University of New York Press, 2008), 16; Zeki Saritoprak
dan Sidney Griffith, ‘Fethullah Giilen and the “People of the Book”,” The
Muslim World, 95 (2005), 330; M. Hakan Yavuz, “The Giilen Movement: The
Turkish Puritans,” dalam M. Hakan Yavuz dan Jhon L. Esposito [ed],
Turkish Lslam and the Secular State, Syracuse: Syracuse University Press, 2003,
20.

3 Thomas Michel, “Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah

Giilen”, dikutip dart http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html, akses
22-10-2011.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘


http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen |

world of nature and without a kernel would have no end and purpose. The Shari"ab
without the Tarigah wonld be like a body without a soul, and the Tarigah without
the Shariah would be devoid of an external support and simply counld not subsist
and manifest itself in this world. For the totality of the tradition the one like the
other is absolutely necessary.>!

Menurut simbol Sufi terkenal, Islam seperti buah kenari di mana
kulitnya bagaikan Syari’ah, bijinya bagaikan Tarigah (Tasawuf) dan
minyaknya yang tidak terlihat yang ada di mana-mana, Hagigah. Buah
kenari tanpa kulit tidak bisa tumbuh di dunia wujud ini dan tanpa biji
tidak akan mempunyai akhir dan tujuan. Syari’ab tanpa Tarigah bagaikan
tubuh tanpa jiwa, dan Tarigah tanpa Syari’ah menjadi sama sekali tanpa
dukungan eksternal dan benar-benar tidak hidup serta tidak bisa
memanifestasikan dirinya di dunia ini. Karena totalitas tradisi ini, satu
dengan yang lainnya mutlak membutuhkan.

Tasawuf adalah proses interiorisasi pesan al-Qur’an dan
Sunnah sechingga ia mempengaruhi dan membentuk perilaku
Muslim. Melalui tasawuf, Muslim belajar untuk bergerak
melampaui perintah-perintah dan aturan-aturan ketaatan (syariat)
sehingga mereka yang tidak mengapresiasi ajaran Islam menjadi
bagian dan paket dari jalan hidup orang-orang yang beriman.
Tasawuf menunjukkan bagaimana seorang Muslim bisa
mengalahkan kecenderungan-kecenderungan diri sendiri, respon
terthadap frustrasi dan perlawanan, serta dengan kesabaran dan
usaha keras bergerak melampaui keputusasaan. Tasawuf juga
memungkinkan seorang Muslim memperoleh kualitas-kualitas
kebajikan dan disiplin personal yang diperlukan untuk hidup
sepenuhnya dalam keserasian dengan kehendak Tuhan. Tasawuf
mengarahkan kepada jalan dhawg, kegembiraan, yang karenanya
praktek komitmen relijius terasa tidak memberatkan dan
menyenangkan. Suatu keadaan yang menyebabkan seseorang
terdorong menjalankan agama karena kecintaan dan kemudian
mewujudkannya dalam kehidupan riil. Kondisi seperti inilah
yang menjadi alasan utama Giilen tertarik pada tasawuf. Dan, ia
sangat tidak tertarik pada eskatisme atau pengalaman-
pengalaman mistis.??

31Seyyed Hossein Nast, Ideals and Realities of Islam (Belmont Avenue:
ABC International Group, Inc., 2000, 118.
32Thomas Michel, “Sufism and Modernity...”

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Apresiasi Giilen terhadap ajaran guru-guru Sufi tidak
mencegahnya dari mengkritisi praktek-praktek yang dianggapnya
mengabaikan kehidupan riil dan larut dalam spekulasi metafisik
yang tidak berguna. Gilen menolak doktrin isolasi diri (kbahwar)
dengan tujuan untuk mendekatkan diri kepada Allah, dan
menggantinya dengan ja/wat (hidup berhubungan dengan orang
ramai). Ia merujuk Guru Spiritualnya, Maulana Jalal al-Din
Rami, yang di awal inisiasinya menjalankan &bahpvat 40 hari
berkali-kali, namun kemudian meninggalkannya dan memilih
untuk tetap berhubungan dengan orang lain. Banyak orang
sebelum dan sesudah dirinya lebih menyukai tetap bersama
orang kebanyakan ketimbang menghindari mereka.3? Ditegaskan
oleh Gilen, orang-orang yang merasakan kehadiran Allah di
mana pun berada tidak perlu mengasingkan diri dari khalayak
ramai. Ia mengutip sebuah kasus Nabi Dawud yang bermaksud
menjauhkan diri dari orang ramai dan ingin fokus bersama Allah.
Allah Swt. berfirman kepada Dawud, ‘Wabai Dawnd! Ada apa
gerangan hingga engkan menjanbhkan diri dari orang lain dan menyendiri
saja?” Dawud menjawab, “Ya Tubankun, aku meninggalkan keramaian
orang demi Engkan”. Allah memperingatkan dirinya, “I'etaplah waspada
tapi jangan menjaubkan dirimu dari sandara-sandaramu. Janbkan dirinm
dari orang-orang yang tidak bermanfaat bagi kebaikan dirimn”3*
Dengan demikian, Gilen hidup sebagai seorang asketik (zahid),
memimpin komunitasnya untuk aktivisme (activism) berdasarkan
jalan Nabi Muhammad dan para sahabatnya, dan mengusung
kerangka kerja dengan level spiritualitas yang tinggi.

Berdasarkan aktivisme tasawufnya itu, Gilen menyayangkan
ada sekelompok persaudaraan sufi (sufi order, zarigah) yang
bertanggung jawab terhadap krisis pendidikan dalam masyarakat
Turki kontemporer. Untuk alasan inilah, Gilen menginginkan
adanya keterlibatan aktif Muslim dalam realitas kehidupan.
Berkaitan dengan ini, ia memperkenalkan dua khazanah penting
dalam pemikiran dan aksi tasawufnya: shakhs-i manevi (collective

3M. Fethullah Gulen, Kunci-kunci Rabasia Sufi, ter. Tri Wibowo Budi
Santoso (Jakarta: Srigunting, 2001), 45.

3#bid., 48-9.

HMustafa Gokeek, “Gilen dan Sufism”, dalam
http://www.fethullahgulen.org/, diakses 26 Juni 2006.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘


http://www.fethullahgulen.org/

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

personality) dan higmet. Dua khazanah yang khas Gilen, yang
membedakannya dari para sufi sebelumnya. Melalui dua
khazanah inilah ia menghidupkan kembali tasawuf dalam
wujudnya yang aktif dan dinamis dalam kehidupan manusia
modern.

Shakhs-i Manevi (Collective Personality)

Khazanah shakhs-i manevi (personalitas kolektif) diambil
Giilen dari warisan tradisi tasawuf Turki.3¢ Shakshs-i manevi dapat
diterjemahkan secara harfiah ‘spiritualitas personal’ (personal
spirituality), merujuk kepada ‘personalitas spiritual kolektif’
(collective spiritual pemom/@/). Menurut Heon Choul Kim, konsep
ini menjelaskan bagaimana spiritualitas personal berevolusi dan
bertransformasi ke dalam  collective  personality.’’  Gulen
mengarahkan proses ini secara langsung dalam bagian-bagian
yang relevan ke sebuah komunitas, menggambarkan apa yang
komunitas ideal untuk higzet harus lakukan. Gulen menyatakan:

In our religion, it is important for one to unite which society and live
communally. Here, I must clarify that I use the concept of community
(¢cemaat, jamaat in Arabic), not as an organization in a sociological sense,
but in terms of shakshs-i manevi, which, as a fully religious term, comes
into existence by the people who become one or together by sharing
the feeling, thought, delight and sadness expressed in the Qur’anic
verses and hadith and greatly signified in our religion.?

Giilen mengkarakterisasi orang-orang bersatu (wnited people)
ini sebagai sebuah kelompok yang mempunyai spiritualitas Islam
yang membimbing mereka menjadi bahagia ‘untuk dan dengan’
kebahagiaan orang lain—layaknya mereka yang, menghadapi

%Heon Choul Kim, “Gilen’s Dialogic Sufism: A Constructional and
Constructive Factor of Dialogue”, dikutip dari
http://en.fGiilen.com/conference-papers/Giilen-conference-in-
washington-dc/3116-Giilens-dialogic-sufism-a-constructional-and-
constructive-factor-of-dialogue. html; Lihat, M. Fethullah Gilen, Toward a
Global Civization of Love and Tolerance New Jersey: Tughrabooks, 2009), 164-
0.

5"Heon Choul Kim, The Nature and Role of Sufism in Contemporary Islamy;
A Case Study of the Life, Thought and teachings of Fethullah Gulen (U.S.A.: Ann
Arbor, 2008), 269.

381 bid.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013


http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

kehilangan yang lain, berkata, “Saya dapat merasakan seandainya
itu terjadi pada saya”. Dengan demikian, shakshi manawi pada
hakikatnya mengarah langsung kepada higmet. Secara rinci, Gilen
menulis:

Cohesion to shakshs-i manevi means the unity of an individual with
community by melting down him/herself in it...As for community, it
as a congregation that occurs by individuals who become together in
the same thought and ideal. To be community is gained with the
attainment of collective consciousness. Collective consciousness melts
an individual down in its structure and brings him/her into one
dimension of its numerous dimensions, thus there remains no absolute
individual but community. Individual becomes [a part of] community
and community becomes, so to speak, one single individual...Worship
practiced in this atmosphere flows as a whole to the same pond. If not
like this, community’s shakshs-i manevi quickly gets high to spiritual
steps and peaks...Community gets also high insofar as its essence and
nature are preserved. In that manner, sometimes a community
represents even qutbiyyat [being the axis or pole] and ghausiyyat [being
the source of help]...When community elevates to the place of
representation of ghausiyyat and qutbiyyat, the reach of its intercession
becomes wide according to that level.?

Penjelasan Giilen di atas menekankan tiga komponen
esensial dari shakhs-i manevi. Pertama, Gulen menyamakan shakhs-i
manevi dengan kesadaran kolektif (collective consciousnees), yang
bertindak sebagai jembatan antara ‘spiritualitas personal’ (personal
spirituality) dan ‘spiritualitas personal kolektif® (collective personal
spirituality). Sebagai sebuah embedded cultural (kultural yang
tertanam), warisan perilaku dan ideologi, kesadaran kolektif
mempersiapkan individu-individu secara alami untuk melekatkan
bersama-sama melalui berbagi perasaan-perasaan yang sama.
Sebuah komunitas muncul sebagai hasil dari ikatan ini,
menjadikan  spiritualitas-spiritualitas personal yang terlibat
bersama-sama untuk sesosok shakhsi manwai kolektif dan
agung. Kedna, Gilen melihat dan menghidupkan lebih jauh
sebuah komunitas sebagai sebuah person collective (pribadi
kolektif), sangat menekankan ‘non-individunalities in it any longer'. Ini
berarti menghasilkan satu, sebagaimana dikatakan Mercia

Fbid., 269-70; Fethullah Gulen, Fasildan Fasila I [From Time to Time]
(Izmir: Nil Yayinevi, 1995), 171-2.

374 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Hermansen, untuk menemukan sebuah pengertian dari ‘a strong
anti-indiwidnalistic tendency’. Oleh karena itu, Gilen membedakan
shakhs-i  dari  ‘anti-individualism’.  Dia memperjelas  %on-
individualities’ dalam pengertian bahwa “I prefer His [God's]
preferences about me. As the master [Said Nursi] said ‘no Said,” in this
path that we speak of Divine pleasure, there is not langunage of selfishness,
personal desire and. ...”

Ketiga, Gulen mengkonseptualisasi shakhs-i manevi sebagai
terminologi spiritual yang merefleksikan kedalaman pemikiran
sufi. Secara khusus, sebagaimana sudah disebutkan sebelumnya,
dia mengidealkan evolusi dari sebuah komunitas untuk sebuah
representasi dari qutbiyyat (menjadi sumbu atau tiang) dan
gawsiyyat (menjadi sumber bantuan) yang diformulasikan oleh
Ibn ‘Arabi dalam Futihat al-Makkiyah-nya. Dengan demikian,
Gulen mengaitkan konsep sufi walaya (kewalian, sainthood) ke
shakshs-i manevi. Di atas itu semua, ia menjelaskan bahwa
“seorang wali bisa memperoleh semua manifestasi. Tetapi,
bahkan ada seorang wali harus menyatu dengan masyarakat dan
hidup dalam harmoni dengan yang lainnya”. Dalam konteks ini,
Gulen menegaskan bahwa “Jika ada wal/aya, maka ia ada dalam
shakhs-i manevi, dan jika ada qutbiyyat, ia juga ada dalam shakhs-i
manev?”’. 1a melihat representasi walaya ini dengan shakhs-i manevi
sebagai jalan terpendek dan paling meyakinkan. Karena itu
“tidak ada kondisi [dalam shakshs-i manevi] yang mendorong
seorang individu untuk menjadi bahagia dengan dirinya sendiri.
Tempat yang diperoleh dimiliki shakshs-i manevi. Untuk alasan ini,
ia bertujuan untuk melindungi seorang individu dari segala
macam kesulitan yang menyerangnya dengan kebanggaan diri
yang egoistik (nafs)”.40

Sebagai satu istilah paling khas dari pemikiran Giilen,
shakshs-i manevi, menjelaskan bagaimana spiritualitas personal
(personal  spirituality)  berkembang dan berubah menjadi
kepribadian kolektif (collective personality). Gilen memaparkan:

Dalam agama Kkita, penting bagi seseorang untuk menyatu dengan
komunitas dan hidup secara komunal. Di sini, harus saya jelaskan
bahwa penggunaan kata komunitas, bukan sebagai organisasi dalam arti
sosiologis, tetapi dalam terma shakhsi menavi sebagai terma yang murni

4Heon Choul Kim, The Nature..., 269-72.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 375



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

agama, yaitu mereka yang menjadi satu atau bersama berbagi perasaan,
pikiran, kesenangan dan kesedihan sebagaimana dinyatakan dalam ayat-
ayat al-Qur’an dan hadis dan sangat dianjurkan dalam agama kita.#!

Gilen mencirikan, bahwa orang-orang ini bersatu sebagai
komunitas yang dituntun spiritualitas Islam untuk mencapai
kebahagiaan sejati melalui kebahagiaan orang lain. Lebih lanjut ia
menjelaskan:

Menjadi shakshs-i manevi berarti menyatu dengan masyarakat dan
melebur di dalamnya... Adapun yang dimaksud masyarakat, adalah
kumpulan yang terjadi dan terdiri dari individu-individu yang memiliki
kesamaan pikiran dan cita-cita. Untuk menjadi masyarakat—dalam hal
ini— mengharuskan terwujudnya “kesadaran kolektif”. Selanjutnya,
kesadaran kolektif tersebut meleburkan setiap individu ke dalam
masyarakat dan menempatkan masing—masing pada  dimensi-
dimensinya, sehingga tidak ada lagi yang disebut individu mutlak, tetapi
yang tersisa adalah masyarakat. Individu menjadi bagian dari masyarakat
dan masyarakat menjadi individu yang satu/manunggal (collective
personality) . *?

Paparan tersebut merupakan penegasan lebih lanjut Giilen
bahwa shakshs-i manevi hanya dapat dicapai melalui “kesadaran
kolektif”, jembatan bagi spiritualitas personal dan kepribadian
kolektif”. Kesadaran kolektif sebenarnya telah ada sebagai
warisan budaya, ideologi, tradisi dan senantiasa mengarahkan
individu untuk tetap bersama dan berbagi satu sama lain. Suatu
komunitas muncul sebagai kelanjutan kesadaran ini. Menurut
Gilen, masing-masing individu membawa spiritualitas personal
yang berbeda-beda, mereka lalu bersama dalam satu wadah yang
disebut “komunitas”, saling berbagi, hingga pada akhirnya
terwujud shakshs-i manevi yang kuat,¥ yakni terciptanya ruh
kebersamaan.** Suatu kondisi di mana pribadi-pribadi ini tidak
memiliki tendensi individual dalam apa pun yang mereka

“M. Fethullah Gulen, Toward a Global Civization of Love and Tolerance
(New Jersey: Tughrabooks, 2009), 244-62.

2Choul Kim, Giilen"'s Dialogic Sufism.

$Mutamakkin Billa, “Dialogic Sufism” dan “Piestistic Activism”:
Tawaran M. F. Giulen bagi Dialog Interfaith”, dikutip dari
http:///www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-ge3bclen-
bagi-dialog-interfaith.pdf//

#“M. Fethullah Gilen, Bangkitnya Spiritualitas Isiam, ter. Fuad Saefuddin,
Jakarta: Republika Penerbit, 2012, h. 59.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘


http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/
http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

lakukan. Meskipun mereka terkadang terkesan sedang
mencurahkan perhatian kepada diri mereka sendiri, namun
sebenarnya mereka sedang menunjukkan kesadaran bahwa
keselamatan diri mereka bergantung sepenuhnya pada upaya
mereka untuk menyelamatkan orang lain45  Bahkan,
digambarkan oleh Gilen seperti ‘sosok seorang petugas
pemadam kebakaran yang harus bertarung memadamkan api
demi menyelamatkan orang lain, dan mengabaikan semua
kepentingan pribadi kita sendiri.’*

Dari pemikiran Gtlen di atas, sekilas ia memaknai
komunitas sebagai kumpulan pribadi (collective person), hingga
tampak menghindari individualitas, atau anti-individualisme.
Namun, sebagaimana dianalisis oleh Mutamakkin Billa, Gtlen
mengecualikan community dari pemaknaan anti-individualisme
tersebut. Ia menegaskan bahwa—senada Said Nursi, gurunya—
pada pembicaraan mengenai kenikmatan Ilahi (Divine pleasure),
tidak ada lagi bahasa yang bernada egois atau bahkan
kepentingan personal, sebab semua itu hanya akan mengaburkan
kebenaran.#” “Kumpulan pribadi”’—dengan demikian—digunakan
Gilen bertujuan menghindari egoisme yang terkandung kata
“kumpulan individu”. Bagi Giilen, egoisme akan menumpulkan
kesadaran kolektif dan menjadi kendala terbesar bagi solidaritas
suatu masyarakat, masyarakat harus dilatth untuk melunakkan
egoismenya. Untuk tujuan inilah Gilen menulis “The Emerald
Hills of Heart”; yaitu untuk menyajikan tasawuf sebagai disiplin
Islam yang berpusat pada pelatithan spiritual. Dalam konsep
sufismenya, Zuhd (asceticism), muraqabah (self-reflection) dan
mupasabah (self-evaluation) merupakan bentuk-bentuk praktis
latihan tersebut, yang bisa mengantarkan seseorang pada
kesadaran kolektif. Ketiadaan egoisme (non-selfishness)—namun
bukan berarti anti-individualisme— selanjutnya menjadi pijakan
harmonisasi interdependensi spiritualitas individual untuk
menuju kesadaran kolektif dan kemudian mewujudkan shakhs-i
manevi (kepribadian kolektif). Kesadaran kolektif —menurut
Giilen— menjamin kehidupan terbaik bagi suatu komunitas, yaitu

1bid., 148.
4] bid.
“Mutamakkin Billa, “Dialogic Sufism”.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 377



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

setelah masing-masing berhasil menginternalisasi praktek-
praktek seperti zubd, muragaba dan mubasaba, demi melunakkan
egoismenya. Lebih lanjut, sebuah komunitas yang telah berhasil
mewujudkan shakshs-i manevi, merupakan wahana penting bagi
perbaikan dan pengayaan pengalaman spiritual. Ia membentuk
dan memperdalam spiritualitas warganya, melindungi mereka
dari kesalahan personal dalam hubungannya dengan dunia luar-
sekular, dan memberi mereka produktivitas religius melalui kerja
kolektif dan berbagi lebih dalam lagi untuk memperluas-
memperkuat shakshs-i manevi.*

Penjelasan Giilen tentang shakshs-i manevi ini, menyiratkan
maksudnya bahwa sufisme humanis sebenarnya merupakan
tradisi sufi Turki yang diwariskan oleh kerja kolektif para wali
(saints) pendahulu, yang —sebagai realitas budaya, telah lama
terakumulasi dan tertanam melalui proses internalisasi dan
vitalisasi semangat cinta dan toleransi masyarakat Turki. Gtilen
menegaskan bahwa sufisme telah menjadi budaya orang Turki,
baik di Asia Tengah maupun di Turki sendiri. Inilah sebabnya
mengapa —menurutnya— religiusitas Islam Turki tampak lebih
luas, lebih dalam, lebih toleran dan lebih inklusif.#?

Pada tingkat tertentu, shakshs-i manevi merefleksikan konsep
Durkheimian tentang “kesadaran kolektif”, yaitu ruang supra-
individual bagi nilai-nilai transenden yang berakar pada
masyarakat dan memberi makna kepada para warganya untuk
merujuk dan mengikatkan diri mereka.’) Dalam ‘“kesadaran
kolektit” (collective conscience) terjadilah apa yang digambarkan
Emile Durkheim sebagai seperangkat “kepercayaan-kepercayaan
dan sentimen-sentimen yang umumnya bagi warga negara-
warga-negara rata-rata dari masyarakat yang sama yang
membentuk sebuah sistem yang menentukan yang menjadi milik
mereka sendiri” !

48] bid.

“1bid.

*Dikutip Heon Choul Kim dari Durkheim, E. “Individualism and the
intellectuals”, dalam Robert Bellah (ed.), Emile Durkbeim on Morality and
Society (Chicago: University of Chicago Press, 1973).

SDonald S. Swenson, Society, Spirituality and the Sacred: A Social Scientific
Introdution (Canada: Broadview Press, 1999), 74.

378 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Lebih jauh, penggunaan shakshs-i manevi menunjukkan
perhatian Giilen terhadap interkoneksi spiritualitas personal dan
personalitas kolektif yang terjalin interdependen. Bagi Giilen,
konsepsi ini merupakan sufisme humanis yang terus ditularkan
para sufi Turki, terutama mereka yang telah lama membentuk
komunitas shakshs-i manevi, dan menjadi rujukan bagi masyarakat
untuk mengaitkan kesadaran dan budaya mereka, serta menjadi
nilai-nilai religiositas mereka.>? Gulen berupaya membangkitkan
kembali shakshs-i  manevi dalam budaya masyarakat Turki,
terutama dalam rangka menyebarluaskannya ke seluruh dunia
sebagai tawaran metodik-solutif ~menyikapi problematika
kontemporer. Dengan kata lain, ia mencoba membangun
jembatan penghubung antar perbedaan agama, budaya dan
peradaban melalui Sufisme humanis, atau sufisme dialogis
berdasarkan kategorisasi Heon Choul Kim. Namun demikian,
Gilen melihat shakshs-i manevi tidak cukup memadai untuk
menggerakkan dialog tersebut, terkait layanan bagi kemanusiaan.
Gilen lantas menambahkan satu konsep lain melengkapi
sufisme dialogis, yaitu yang ia sebut higmet manevi (layanan
kemanusiaan). Shakshs-i manevi menjadi aktivitas internal-
spiritual, sedang hizmet diperuntukkan aktivitas eksternal-sosial.>?

Higmet (Layanan Kemanusiaan)

Implikasi dari shakshs-i manevi adalah kewajiban bagi setiap
Muslim untuk memberikan layanan kepada manusia yang
dilandasi oleh cinta dan kasih sayang, yang dikenal dengan istilah
hizmet>*  Menurut Gulen, hizmet adalah  sebuah konsep
menyeluruh yang menunjukkan pelayanan kepada sesama
manusia dan berakar dalam keyakinan Islam bahwa setiap
individu akan bertanggung jawab atas semua amal yang
dilakukannya di dunia ini, sebagaimana disebutkan dalam al-
Qur’an: “Barangsiapa yang mengerjakan kebaikan seberat arrah pun,
niscaya ia akan melihat  (balasan)-nya. Dan  barangsiapa  yang

52Choul Kim, “Giilen’s Dialogic Sufism....

Lihat, Mutamakkin Billa, “Dialogic Sufism...”

>Kata higmet merupakan serapan dari bahasa Arab &bidmabh (is25) berarti
pelayanan, pengabdian. Dalam bahasa Inggris, ‘hizmet’ diterjemahkan dengan
service (pelayanan), common good (kebaikan bersama).

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 379



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

mengerjakan kejabatan seberat Zarrah pun, niscaya ia akan melibat
(balasan)-nya pula” (Qs. al-Zalzalah [99]: 7-8). Karena itu, tegas
Giilen, kehidupan duniawi harus digunakan dalam rangka untuk
mendapatkan akhirat. Cara untuk melakukannya adalah dengan
berbuat kebaikan yang sesuai dengan ajaran agama Islam, yaitu
dengan melayani anggota keluarga dekat, masyarakat, negara,
dan semua umat manusia. Layanan ini adalah hak kita, dan
berbagi dengan orang lain adalah tugas kita.>> Berkaitan dengan
ini Gulen menulis:

The really long-lived are not those who live long but those who can
make their lives as fruitful as possible. In view of this standard, as there
may be those who, though a hundred years old, are truly short-lived, it
is also possible that there are those who, though only fifteen years old,
have been able to attain to the highest degrees by dedicating their lives
to giving as many fruits as possible.>

Di bagian lain ditambahkan Gilen, bahwa setiap individu
harus menyadari akan tanggung jawab untuk membimbing umat
manusia yang menembus batas-batas individual kita serta
membentuk sel hidup dalam sistem yang mengayomi alam
semesta secara utuh pasti akan menjadi sumber terpenting bagi
kedamaiam semesta. Sebaliknya, orang-orang yang tidak pernah
peduli pada entitas semesta dan sistem yang berlaku di
sekelilingnya pasti tidak akan pernah selamat. Mereka hanya akan
menghabiskan hidup mereka dalam kegelapan labirin egoisme
yang tak berujung. Mereka benar-benar tidak mungkin selamat.
Bahkan mereka juga akan membawa kebinasaan bagi siapa pun
yang telah berprasangka baik terhadap mereka.>’

Dalam skema Gilen, Aigmet menunjuk pada layanan
kemanusiaan yang harus diperjuangkan dan dicapai, baik
individu maupun komunal. Dalam hal ini, Gilen menjadikan
hizmet sebagai ideologi gerakannya. Sebagaimana pernyataannya,
“Untuk gerakan ini, dimensi religius adalah hal penting.
Religiusitas tidak hanya mengatur batiniah, [tetapi] lebih dari itu,

55Ali Unal, Bir Portre Denemesi: Fethullah Giilen (An Essays in
Portrait: Fethullah Giilen) (Istanbul: Nil Yayinlari, 2002), 267.

M. Fethullah Gilen, Pearls of Wisdom (New Jersey: Light, 2005), 14.

S’M. Fethullah Gulen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, ter. Fuad Saefuddin
(Jakarta: Republika Penerbit, 2012), 148-9.

Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

lahiriah. Konsep hizmet adalah signifikan™ (“for this movement,
religious dimension is important. This religiosity directs not imwardly, [but]
more than that, outwardly. [Thus] the concept of hizmet is significant”).>
Oleh sebab itu, bagi Gulen, higmet berarti refleksi bagian luar
(outward reflection) dari spiritualitas personal batin. Dia lebih jauh
menjelaskan:

The worldly life should be used in to earn the afterlife and to please the
One who has bestowed it. The way to do so is to seck to please Allah
and, as an inseparable dimension of it, to serve immediate family
members, society, country, and all of humanity accordingly. This
service [hizmet] is our right, and sharing it with others is our duty.>

Hizmet bagi Gulen berarti refleksi lahiriah dari spiritualitas
batin (shakshs-i manevi), maka konsep ini menjadi salah satu inti
sufisme yang diusungnya. Sebagai satu contoh, Gilen
memaparkan tentang penderitaan (Chila) sufi:

Suffering in this sense becomes, beyond our own spiritual progress, the
dedication of our lives to the happiness of others in both worlds and
living for others. In other words, we should seek our spiritual progress
in the happiness of others. This is the most advisable and the best
approved kind of suffering: that is, we die and are revived a few times a
day for the guidance and happiness of others, we feel any fire raging in
another heart also in our own heart, and we feel the suffering of all
people in our spirits.®0

Dari pernyataan tersebut, tampak sekali Giilen menekankan
bahwa penderitaan diri yang dijalankan dengan tulus dan penuh
dedikasi ditujukan demi kebahagiaan orang lain. Kualitas-kualitas
spiritual diperoleh justru lahir dari kerelaan membimbing dan
menghadirkan kebahagiaan orang lain. Keadaan seperti ini
semakin menyentuh hati ketika Giilen memberikan komentar
terthadap ungkapan guru spiritualnya, Said Nursi,f! yang

>Dikutip dari Choul Kim, The Nature ..., 267.

NNbid., 267.

0Fethullah Giilen, “Respect for Humankind”,
http://en.mfethullahGilen.com/recent-articles/2124-respect-for-
humankind.html.

01Kata-kata Said Nursi itu adalah: “Dalam hati saya, tak ada kecintaan
terthadap surga ataupun ketakutan terhadap neraka. Seandainya saya telah
melihat keimanan umat kita dalam kebaikan dan keselamatan, maka sungguh
saya rela dibakar dalam neraka jahanam”.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

kemudian =~ membangkitkan  jiwanya untuk  sepenuhnya
mengabdikan hidupnya untuk meratap di haribaan Tuhan demi
keselamatan orang lain. Giilen menulis:

Saat ini kita sangat membutuhkan orang-orang yang memiliki
kedalaman spiritual dan ketulusan sejati yang rela menatap di depan
Allah demi keselamatan orang lain. orang-orang yang selalu setia
merayu Allah agar lebih dulu melimpahkan ampunan kepada orang lain,
daripada kepada diri mereka sendiri. orang-orang yang telah
bersemayam di al-A‘raf yang sangat ingin mengajak semua orang masuk
surga. Orang-orang yang tidak pernah mampu merasakan kenikmatan
masuk surga, karena mereka terus memikirkan nasib orang-orang yang
dibakar di dalam neraka.®?

Dengan penjelasan ini, Gilen tampak ingin menegaskan
jalan sufi sebenarnya. Tasawuf tidak harus selalu menjadi cara
pemurnian batin, tetapi harus terrefleksi dalam  hidup
bermasyarakat. Seseorang yang telah merasakan kenikmatan
spiritual dalam perjalanannya menuju, sampai dan bersama
Allah, ia kembali untuk mengevaluasi dan mengabadikan
pengalaman atau spiritualitas yang dicapai—melalui kesadaran
ilahi— dalam masyarakat.®> Menurut Gilen, hanya lingkungan
sosial yang bisa membuat proses-proses itu terjadi, dalam arti,
bahwa setiap individu bisa memperdalam, memperkaya
kesadaran ilahi, dan merefleksikan pengalaman spiritul yang baru
mereka peroleh, hanya dengan cara melayani orang lain. Sejauh
proses ini, pengalaman personal dan emosional sufi
direkonstruksi ~ menjadi  penghargaan, kepedulian  dan
kedisiplinan dalam keseharian dan kerja, yang selanjutnya
diorientasikan untuk kebaikan bersama.o*

Catatan Akhir

Merujuk uraian di atas, tampak bahwa pemikiran tasawuf
Gilen cenderung untuk menampilkan aspek dimensi spiritual
Islam itu dalam bentuk yang aktif-dinamis dan memberikan
pemaknaan yang aktif dan konstruktif. Dengan konsep shakhs-i

02M. Fethullah Gilen, Bangkitnya Spiritualitas Islam, ter. Fuad Saefuddin
(Jakarta: Republika Penerbit, 2012), 158.

M. Fethullah Gilen, Toward a Global Civization of Love and Tolerance
(New Jersey: Tughrabooks, 2009), 244-62.

¢4Mutamakkin Billa, “Dialogic Sufism” dan “Piestistic Activism”.

(6%}
e}
\S)

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

manevi ini, Gilen mengarahkan para pengikutnya yang
tergabung dalam #he Giilen Movement (Gerakan Gtulen) untuk
menyatukan tujuan dan niat untuk semata-mata memberikan
pelayanan kepada manusia (bizmef) tanpa melihat latar belakang
mereka; agama, suku, etnik, dan lain-lain. Wa a/-Lah a‘lam bi al-
sawab.®

Daftar Pustaka

Aras, Bulent, dan Omer Caha. 2003. ‘Fethullah Gilen and His
Liberal “Turkish Islam” Movement,” dalam Barry Rubin
led.], Revolutionaries and  Reformers:  Contemporary — Islamist
Movements in the Middle East. Albany: SUNY Press.

Baldry, Harold Caparne. 1965.The Unity of Mankind in Greek
Thought. Cambridge: Cambridge University Press.

Billa, Mutamakkin, “Dialogic Sufism” dan “Piestistic Activism””:
Tawaran M. F. Giilen bagi Dialog Interfaith”, dikutip dari
http:///www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-
m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf//

Durkheim, E. 1973. “Individualism and the intellectuals”, in
Robert Bellah (ed.) Emile Durkheim on Morality and
Society. Chicago: University of Chicago Press.

Erdogan, Latif. 1995. Kiigik Diinyam, Istanbul: AD Yayincilik.

Ergene, Enes, “M. Fethullah Giulen and His Movement: A
Common-Sense Approach to Religion and Modernity”,
http:/ /www.fethullahGiilen.org/press-
room/columns/2278-m-fethullah-Gtulen-and-his-
movement-a-common-sense-approach-to-religion-and-
modernity.html, tanggal 21 Januari 2011.

Eris, Suleyman. 20006. A Religiological Comparison of the Sufi Thought
of Said Nursi and Fethullah Giilen, thesis Master of Arts at the
Graduate Faculty of the University of Georgia, Athens,
Georgia.

Esposito, John, and Hakan Yavuz. 2003. Turkish Islam and the
Secular State: The Giilen Movement. New York: Syracuse
University Press.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013


http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/
http://www.dialogic-sufism-dan-pietistic-activism-tawaran-m-f-gc3bclen-bagi-dialog-interfaith.pdf/

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Fauzia, Ika Yunia. 2009. “Menguak Konsep Kebersandingan
Fethullah Gulen dan Asimilasi Budaya Tariq Ramadan”.
IST.AMICA, vol. 3, no. 2, Maret 2009.

Gokeek, M. 2005. “Gtlen and Sufism”, makalah disampaikan
dalam “Islam in the Contemporary World: The Fethullah
Giilen Movement in Thought and Practice”, Rice University,
12-13 November 2005.

Gulay, Erol Nazim. 2007. The Theological Thought of Fethullah
Giilen: Reconciling Science and Islam, tesis M.Phil di St. Antony’s
College, Oxford University.

Gilen, M.  Fethullah, “Respect for  Humankind”,
http://en.mfethullahGiilen.com/recent-articles/2124-
respect-for-humankind.html.

. 1995. Fasildan Fasila I (From Time to Time). 1zmir:
Nil Yayinevi.

. 2012. Bangkitnya Spiritualitas Islam. ter. Fuad
Saefuddin. Jakarta: Republika Penerbit.

. 2001. Kunci-kunci Rabasia Sufi. ter. Tri Wibowo
Budi Santoso. Jakarta: Srigunting.

. 2005. Pearls of Wisdom. New Jersey: Light.

. 2009. Toward a Global Civization of Love and
Tolerance. New Jersey: Tughrabooks.

http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-
bercerita-tentang.html (4-09-2011).

http://en.fGulen.com/conference-papers/Gilen-conference-
in-washington-dc/3116-Gulens-dialogic-sufism-a-
constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html.

. 2008. The Nature and Role of Sufism in Contemporary

Islam; A Case Study of the Life, Thought and teachings of Fethullah

Gulen. US.A.: Ann Arbor.

. 2005. “F. Gilen and Sufism: A Contemporary
Manifestation of Sufism”, makalah disampaikan dalam
“Islam in the Contemporary World: The Fethullah Gilen
Movement in Thought and Practice”, Rice University, 12-13
November 2005.

Koc, Dogan, “Gilen’s Interpretation of Sufism”, makalah
disampaikan dalam Second International Conference on
Islam in the Contemporary World: The Fethullah Gilen

384 Uumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013 ‘


http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html
http://najhie.blogspot.com/2009/07/sahabat-turki-sering-bercerita-tentang.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html
http://en.fgülen.com/conference-papers/Gülen-conference-in-washington-dc/3116-Gülens-dialogic-sufism-a-constructional-and-constructive-factor-of-dialogue.html

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Movement in Thought and Practice, November 3-5, 2000,
University of Oklahoma, Norman, Oklahoma, U.S.A.

Markham, Ian, dan Suendam Birinci Pirim, An Introduction to Said
Nursi: Life, Thought and Writings, U.S.A.: Ashgate Publishing
Company, 2011.

Michel, Thomas. 2005. “Sufism and Modernity in the Thought
of Fethullah Gulen, The Muslim World 95, no. 3.

“Sufism and Modernity in the Thought of Fethullah Giilen”,
dikutip dari http://www.thomasmichel.us/gulen-
sufism.html, akses 22-10-2011).

Nasr, Seyyed Hossein. 2000. Ideals and Realities of Islam, Belmont
Avenue: ABC International Group, Inc.

Ozdalga, Elizabeth. “Following in the Footsteps of Fethullah
Gilen”, http:/ /www.Gtlleninstitute.org/
index.php/Articles/, 21 Januari 2011.

. “Redeemer or Outsider? The Giilen Community
in the Civilizing Process”, The Muslinz World, vol. 95, no. 3.

Qushairi, Abu al-Qasim. t.t. a/-Risdlah al-Qushairiyah, Beirut: Dar
al-Khair.

Saritoprak, Zeki. 2003. “A Sufi in His Own Way”, dalam Hakan
Yavuz dan Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Isiam and the
Secular State, New York: Syracuse University Press.

Saritoprak, Zeki, “Fethullah Gilen: A Sufi in His Own Way”,
makalah disajikan pada seminar “Islamic Modernities:
Fethullah Gilen and Contemporary Islam”, Georgetown
University, 26-27 April 2001.

Saritoprak, Zeki, dan Sidney Griffith. 2005. ‘Fethullah Gilen
and the “People of the Book”, The Muslim World, 95 (2005).

Sevindi, Nevval. 2008. Contemporary Istamic Conversation: M.
Fethullah Giilen on Turkey, Islam, and The West. trans. Abdullah
T. Antepli. New York: State University of New York Press.

Swenson, Donald S. 1999. Society, Spirituality and the Sacred: A
Social Scientific Introdution. Canada: Broadview Press.

Unal, Ali. 2002. Bir Portre Denemesi: Fethullah Giilen (An Essays in
Portrait: Fethullah Giilen). Istanbul: Nil Yayinlari.

Vahide, Stkran. 2005. Is/am Modern Turkey: an Intellectual Biography
of Bedinzzaman Said Nursi, New York: State University of
New York Press.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desember) 2013


http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html
http://www.thomasmichel.us/gulen-sufism.html

|

Sulaiman Al-Kumayi, Konsep Sufisme ‘Shakhs-i Manevi dan Hizmet’ Mubammad Fethullah Giilen

Webb, L. E. 1983. Fethullah Giilen: Is There More to Hine than Meets

the Eye?. Patterson, N.J.: Zinnur Books.

Williams, 1. 2005. “An Absent Influence? The Nurcu/Fethullah
Gillen Movement in Turkish Islam and Their Potential
Influence upon Euorpean Islam and Global Education”,

makalah disampaikan dalam “Islam in the Contemporary
World: The Fethullah Giilen Movement in Thought and

Practice”, Rice University, 12-13 November 2005.

Yavuz, Hakan. 2003. “The Gulen Movement”’, dalam Hakan
Yavuz dan Jhon L. Esposito [ed.], Turkish Isiam and the

Secular State, New York: Syracuse University Press.

2004. “The Giulen Movement: A Modern

Expression of Turkish Islam”, Religioscope, 21 Juli 2004.

. 2003. ‘The Gilen Movement: The Turkish
Puritans,” dalam M. Hakan Yavuz dan Jhon L. Esposito
led.), Turkish Islam and the Secular State. Syracuse: Syracuse

University Press.

Yilmaz, Thsan. 2001. “Ijtthad and Tajdid by Conduct: Giilen and
his movement”, makalah disajikan pada seminar “Islamic
Modernities: Fethullah Gilen and Contemporary Islam”.

Georgetown University, 26-27 April 2001.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 2 (Desembet) 2013 ‘



