
 

 



i 

DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-18  Ismail Fahmi Arrauf, 
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam” 

 19-40  Fathul Mufid,  
“Perkembangan Paradigma Epistemologi  
dalam Filsafat Islam” 

 41-64  Anwar Mujahidin  
“Epistemologi Islam:  
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu” 

 65-96  Ismail Toib dan Mukhlis  
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: 
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat” 

 97-126  Masdar Hilmy  
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan  
Ilmu Pengetahuan dalam Islam” 

 127-152  Hadarah Rajab  
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam” 

 153-190  Lalu Muchsin Effendi 
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud” 

 191-212  Mustain 
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:  
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan” 

 213-230  Asep Kurniawan  
Pengembangan Sumber Daya Manusia  
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam 

 

APENDIKS   



ii  

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْاِهّآ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
أ  (innā a‘╢aynāka al-kawthar); 

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 312 

 

PENGEMBANGAN SUMBER DAYA MANUSIA 
DALAM PERSPEKTIF EPISTEMOLOGI  

FILSAFAT ISLAM 

Asep Kurniawan 
(IAIN Syekh Nurjati Cirebon 

Email: asepqurniawan@yahoo.com) 
 

Abstract: Human beings are the only creature whose capability of 
knowledge enabling them to develop. However, this could be hampered by the 
wrong epistemology understanding based on a religion they believe. This 
research aims to encourage human thought to be dynamically progressive 
without jeopardizing values of Qur’an. This is carried out through placing 
the Islamic epistemology on the autonomy of ration and empirical experiences 
and conducting dialectical process between them and Al-Qur’an.  
Conclusions derived are that human knowledge can develop dynamically and 
progressively in line with the spirit of the Qur’an. It automatically has an 
impact on the development of holistic human resources. In this context, 
Islamic epistemology then is the main drive for the development of human 
resources. 

Abstrak: Manusia adalah satu-satu makhluk yang mempunyai potensi 
untuk mengembangkan diri melalui pengetahuan yang dimilikinya. 
Namun, hal ini bisa dihambat oleh kesalahan pemahaman pada 
tingkatan epistemologi. Penelitian ini bermaksud mendorong pemikiran 
manusia berkembang secara dinamis progresif tanpa kehilangan semangat 
Qur’ani yang pada akhirnya berdampak kepada perkembangan baik 
sumber daya manusia yang holistik sebagai hamba yang berpikir dan 
berdzikir. Metode epistemologi Islam harus diletakkan pada otonomi akal 
dan pengalaman empiris dalam naungan al-Qur’an yang bersifat 
dialektika terhadap keduanya. Kesimpulan yang bisa diambil ialah bahwa 
epistemologi Islam merupakan daya gerak bagi perkembangan sumber daya 
manusia. 

Keywords: epistemologi, Islam, sumber daya manusia, pengetahuan, akal, 
empiri, al-Qur’an 

 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

312 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

DEWASA ini, manusia senantiasa mengembangkan potensi yang 
ada pada dirinya, ia ingin menemukan sesuatu yang bermanfaat 
bagi orang lain, yang akhirnya menghantarkan kepada penemuan 
suatu kajian yang dinamakan dengan filsafat ilmu atau sering 
juga disebut dengan epistemologi. Manusia mampu 
mengembangkan pengetahuan dari keanekaragaman penciptaan 
alam semesta ini, karena memang hanya manusia yang 
mempunyai potensi lebih jika dibandingkan dengan makhluk 
yang lain. Dia adalah khalifah pemakmur bumi. Manusia adalah 
satu-satunya makhluk yang mengembangkan pengetahuan secara 
sungguh-sungguh. Dia memikirkan hal-hal baru, karena dia 
hidup bukan sekedar untuk kelangsungan hidup, namun lebih 
dari itu. Manusia mengembangkan kebudayaan; manusia 
memberi makna kepada kehidupannya; manusia memanusiakan 
diri dalam hidupnya.  

Pengembangan sumber daya manusia berkaitan erat dengan 
kuantitas dan kualitas pengetahuan yang dimiliki. Keadaan ini 
menjadi sangat penting karena dari pengetahuanlah manusia 
mempunyai dasar untuk bertindak, dan dari pengetahuanlah 
manusia bisa meningkatkan kualitas hidupnya. 

Pengembangan sumber daya manusia terkadang terhambat 
oleh pemikiran epistemologi tertentu yang sering dikaitkan 
dengan ajaran agama. Sehingga agama yang sejatinya adalah 
ajaran-ajaran yang universal dan melingkupi seluruh aspek 
kehidupan manusia harus tereduksi oleh epistemologi yang tidak 
bisa menangkap “ruh” hakekat epistemologi islami itu sendiri. 
Ketika menghubungkan epistemologi dengan agama Islam, 
muncullah sederet pertanyaan yang perlu dijawab, seperti apakah 
epistemologi Islam atau epistemologi islami? Apa karena ada 
penempelan ayat-ayat Qur‟an dalam diskursus pemikiran 
filosofis maka dengan mudah dikatakan sebagai epistemologi 
Islam? Atau juga karena buah pemikiran tersebut keluar dari 
para filosof muslim yang dikenal di dunia Islam, sebut saja al-
Kindi maka serta merta dikatakan epistemologi Islam? 

Pertanyaan-pertanyaan tersebut menjadi renungan. Selama 
ini pemahaman epistemologi Islam sering cenderung kepada 
kajian tokoh-tokoh filsafat Islam dengan sederet nama seperti 
Ibnu Sina, al-Kindi, al-Farabi, Ibnu Rusydi dan lain-lain. Tidak 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 512 

 

salah memang, karena dari merekalah filsafat Islam terutama 
epistemologinya dapat berkembang. Namun jika hanya ini yang 
dijadikan patokan tentu akan mereduksi hakekat epistemologi 
filsafat Islam itu sendiri, karena belum tentu pemikiran mereka 
sejalan dengan hakekat epistemologi Islam itu sendiri. Oleh 
karena itu, perlu dirumuskan prinsip-prinsip dasar epistemologi 
Islam, agar dunia pemikiran Islam terus berkembang sesuai 
dengan perubahan zaman. 

Memahami Hakekat Epistemologi Filsafat Islam 

Epistemologi adalah cabang filsafat yang secara khusus 
membahas hakekat ilmu.1 Bidang ini mempelajari dasar-dasar 
filsafat, asumsi dan implikasi dari ilmu, yang termasuk di 
dalamnya antara lain ilmu alam dan ilmu sosial. Di sini, filsafat 
ilmu sangat berkaitan erat dengan epistemologi dan ontologi. 
Epistemologi berusaha untuk dapat menjelaskan masalah-
masalah seperti: apa dan bagaimana suatu konsep dan 
pernyataan dapat disebut sebagai ilmiah, bagaimana konsep 
tersebut dilahirkan, bagaimana ilmu dapat menjelaskan, 
memperkirakan serta memanfaatkan alam melalui teknologi; cara 
menentukan validitas dari sebuah informasi; formulasi dan 
penggunaan metode ilmiah; macam-macam penalaran yang 
dapat digunakan untuk mendapatkan kesimpulan; serta implikasi 
metode dan model ilmiah terhadap masyarakat dan terhadap 
ilmu pengetahuan itu sendiri. 

Hakekat dari epistemologi Islam adalah pada akal, 
pengalaman empiris, dan al-Qur‟an. Epistemologi Islam tidak 
mungkin dapat berjalan tanpa ketiganya secara dialektikal. 
Pengembangan sumber daya manusia yang menjadikan diskursus 
ini pun akan kehilangan artinya, sehingga tindakan yang 
dilakukan tidak bersifat holistik. Akal dan pengalaman empiris 
menjadikan kegiatan epistemologi maju ke arah pemikiran kritis 
dan radikal sebagai ciri dari filsafat itu sendiri, sementara itu al-
Qur‟an memayungi kegiatan akal dan pengalaman empiris 
menjadi teduh dengan ciri keislaman. Artinya akal bekerja 

                                                             
1J. L. McKechnie (ed.), Webster's New Twentieth Century Dictionary (New 

York: Simon and Schuster, 1979), 614; Dani Vardiansyah, Filsafat Ilmu 
Komunikasi: Suatu Pengantar (Jakarta: Indeks, 2008), 20. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

312 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

dengan semangat Qur‟ani dan bermoralkan garis-garis yang jelas 
dari al-Qur‟an. Dialektika akal dan pengalaman empiris dengan 
al-Qur‟an memposisikan akal dan pengalaman empiris untuk 
bekerja memecahkan masalah sedangkan al-Qur‟an memberikan 
rambu-rambu moralitas terhadapnya. 

Dalam dunia filsafat Islam, setidaknya ada tiga corak 
epistemologi, yaitu pengetahuan rasional (al-Farabi, Ibnu Sina, 
Ibnu Bajjah, Ibnu Tufail, Ibnu Rusydi, dan lain-lain), 
pengetahuan inderawi (cuma terbatas kepada klasifikasi sumber 
perolehan ilmu pengetahuan, tetapi belum ada filosof muslim 
yang mengembangkan epistemologi ini seperti Empirisme di 
Barat), dan epistemologi kashf (Sufism) yang diperoleh melalui 
ilham. Kenyataan yang ada selama ini terlihat bahwa 
epistemologi rasional dan kashf yang sangat mendominasi filsafat 
Islam. Akibatnya epistemologi filsafat Islam kurang dapat 
berkembang dengan baik. Sebagai contoh pemikiran al-Ghazali 
yang memisahkan secara jelas antara ilmu agama dengan ilmu-
ilmu sekuler secara perlahan melemahkan semangat keilmuan 
yang kritis di dunia Islam. Fenomena ini dapat terlihat nyata 
manakala kita membaca sejarah Islam terutama di abad 
pertengahan, kita dapat memahami bahwa filsafat dan ilmu-ilmu 
sekuler sebagai buah pemikiran kreatif manusia mendapat 
penolakan yang besar.2 

Dalam pemikiran Sufism, kehidupan di atas dunia dan apa 
yang terjadi di atas dunia adalah sesuatu yang fana atau bukan 
yang sebenarnya. Dunia ini hanyalah penampakan dan bukan 
realitas yang sesungguhnya. Bagaikan penampakan yang ada di 
cermin yang memiliki bentuk tetapi bukan realitas 
sesungguhnya.3 Kehidupan ini hanya sekedar persinggahan 
semata dalam perjalanan kehidupan panjang yang sebenarnya, 
yaitu akherat. Kehidupan di dunia merupakan permainan dan 
senda gurau. Senangnya merupakan kesenangan yang menipu, 
sedihnya merupakan kesengsaraan sementara. Itulah dinamakan 

                                                             
2Amin Abdullah, “Aspek Epistimologis Filsafat Islam”, Filsafat Islam, ed. 

Irma Fatimah (Yogyakarta, LESFI, 1992), 35-6. 
3John Bousfield, “Islamic Phylasophy in South East Asia”, Islam in South 

East Asia, ed. M.B. Hooker (Leiden: E.J. Brill, 1983), 96. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 512 

 

kehidupan di alam fana. Sungguh berbeda dengan kehidupan 
sejati dan abadi di akhirat nanti. 

Dalam rentang sejarah pemikiran Islam, corak Sufism yang 
berbau metafisika sangat begitu terasa. Corak pemikiran ini 
sering bersinggungan dengan pemikiran metafisika Platonis atau 
Neo-Platonis yang berpandangan manusia sudah sempurna 
dengan ide bawaan di luar dunia empiris.4 Nampak ada 
keterputusan yang jelas antara dunia idea metafisika yang 
dipandang kekal dan tetap dengan dunia real kehidupan empiris 
manusia. Walaupun begitu golongan ini berpendapat dunia idea 
tersebut adalah yang esensi dalam upaya manusia 
mengembangkan dirinya dalam memperoleh pengetahuan. 
Dalam perwujudan corak metafisika ini, manusia diharuskan 
serba merenung, mengingat-ingat idea yang telah dilihatnya 
sebelum di alam dunia. Namun bagaimana menghubungkan 
dunia idea yang non empiris tersebut ke dua empiris manusia 
ketika pengalaman indra harus dinafikkan? Bukankah manusia 
lahir tidak sempurna (tahu apa-apa) tapi dianggap tahu apa-apa? 
Lalu, jika memang ia idea bawaan, bagaimana memunculkan 
kesempurnaan manusia tersebut dari ketidaksempurnaan kalau 
hanya merenung? Disinilah terdapat keterputusan makna dengan 
realitas. 

Dalam sejarah Islam terutama abad pertengahan setelah 
runtuhnya Dinasti Abbasiyah, pemikiran epistemologi dunia 
Islam sangat lekat dalam dominasi metafisika kalam di satu sisi 
dan dominasi spekulatif Sufism di sisi yang lain. Inilah yang 
mengakibatkan stagnasi epistemologi Islam dan akhirnya 
menjadikan kurangnya daya gerak terhadap pengembangan 
sumber daya manusia, sehingga pada fase ini umat Islam 
mengalami kemunduran peradaban. 

Sebenarnya dalam pembahasan epistemologi sudah jelas 
ditegaskan bahwa sifat dari ilmu pengetahuan adalah fana atau 
relatif. Artinya kebenaran ilmu pengetahuan berubah-ubah 
sesuai sifat pemikiran manusia yang terbatas. Semua ilmu 
pengetahuan adalah konstruski ciptaan individual manusia. Oleh 
karena itu sifatnya relatif dalam arti tergantung pada cara 
pandang si pencipta ilmu pengetahuan, sifat dan aspek yang 
                                                             

4Abdullah, “Aspek…, 27. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

312 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

diamati, serta kondisi-kondisi lain yang mengikat seperti waktu, 
tempat, dan lingkungan sekitarnya. Terbatas, semua ilmu 
pengetahuan adalah “abstraksi” tentang sesuatu hal, yang berarti 
suatu teori bersifat terbatas. 

Kebenaran yang ditemukan oleh manusia pada suatu saat 
mungkin dangkal atau diubah dengan kebenaran yang baru. 
Pengetahuan yang tidak cocok lagi dengan hasil-hasil 
pengamatan baru, diganti dengan pengetahuan lebih memenuhi 
keperluan para ilmuwan, teori geosentris Ptolomeus dalam tata 
surya pada abad pertengahan di ganti oleh teori heliosentris 
Galileo Galilei. Demikian juga dalam Kimia Phlogiston Theory5 
yang memberikan keterangan yang berbeda dengan teori 
oksidasi jatuh dan ditinggalkan oleh orang yang berkecimpung di 
dalam ilmu Kimia. Untuk sinar dalam Fisika, teori partikel dan 
teori gelombang masih dapat berjalan bersama. Teori generation 
spontance untuk makhluk hidup sekarang ini dalam Biologi diganti 
oleh More vivo ex ovo, omne ovo ex vivo.6 Teori Darwin tentang asal 
mula manusia dari kera7 yang dibantah teori sel modern 

                                                             
5Menurut teori Phlogiston bahwa semua materi yang dapat terbakar 

mengandung zat ringan yang disebut “Phlogiston” dan sewaktu materi 
terbakar, phlogiston akan lepas ke udara & sisa pembakaran tidak mengandung 
phlogiston lagi. Jadi, menurut teori ini, massa zat akan lebih ringan. Tetapi, 
pembakaran pada calx logam (oksida logam), massa hasil pembakaran justru 
lebih besar. Namun, beberapa pendukung teori phlogiston berargumen bahwa 
phlogiston dapat bermassa negatif. Lihat, Peter J. Bowler, Making Modern 
Science: A Historical Survey (Chicago: University of Chicago Press, 2005), 134; 
William Hodson Brock, The Norton history of chemistry, (New York: W. W. 
Norton, 1993), 264. 

6Dari percobaan Louis Pasteur, Fransisco Redi, Antoni Van 
Leuwenhoek, teori abiogenesis yang sempat bertahan sampai beberapa tahun 
akhirnya tumbang. Kemudian timbul slogan berbunyi Omne Vivum Ex Ovo, 
Omne Ovum Ex Vivo, yang artinya makhluk hidup berasal dari telur dan telur 
berasal dari kehidupan sebelumnya (Omne Vivum ex Ovo = makhluk hidup 
berasal dari telur, Omne Ovum ex Vivo = telur berasal dari makhluk hidup). 
Walaupun demikian belum berarti sudah bisa menjawab tentang asal-usul 
kehidupan. Karena masih banyak ahli yang berusaha mengungkap kebenaran 
teori biogenesis seperti Harold Urey, Stanlley Multer, dan Oparin. James 
Strick, “Introduction”, Evolution & The Spontaneous Generation (London: 
Continuum International Publishing Group, 2001), xi–xxiv. 

7C.B. Stringer, “Evolution of Early Humans”, The Cambridge Encyclopedia 
of Human Evolution, ed. Steve Jones, Robert Martin & David Pilbeam 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 512 

 

bahwasannya asal mula manusia itu dari tanah. Atom 
berdasarkan teori Dalton,8 atom adalah partikel yang paling kecil 
tetapi kenyataannya ada yang lebih kecil dari atom yaitu neutron 
atau proton, maka gugurlah teori Dalton. 

Walaupun pengetahuan manusia bersifat relatif dan “jatuh 
bangun” mampu mendorong dinamika pengetahuan-
pengetahuan dan penemuan-penemuan baru. Sehingga, manusia 
mampu menciptakan pemikiran-pemikiran yang lebih 
berkembang dari sebelumnya. Justru disinilah kekuatannya. 
Manusia mampu mengembangkan kompetensi dirinya dengan 
penciptaan pengetahuan bagi kepentingan kehidupan. Artinya 
pengembangan sumber daya bisa bergerak progresif dengan 
epistemologi yang dinamis. 

Kriteria Kebenaran Epistemologi Islam 

Berpikir merupakan suatu kegiatan untuk menemukan 
pengetahuan yang benar. Apa yang disebut benar bagi seseorang 
belum tentu benar bagi orang lain. Karena itu, kegiatan berpikir 
adalah usaha untuk menghasilkan pengetahuan yang benar itu 
atau kriteria kebenaran. Pada setiap jenis pengetahuan tidak 
sama kriteria kebenarannya karena sifat dan watak pengetahuan 
itu berbeda. Pengetahuan alam metafisika tentunya tidak sama 
dengan pengetahuan tentang alam fisik. Alam fisik pun memiliki 
perbedaan ukuran kebenaran bagi setiap jenis dari bidang 
pengetahuan. 

                                                             
(Cambridge: Cambridge University Press. 1994), 242; H.M. McHenry, 
“Human Evolution”, Evolution: The First Four Billion Years, ed. Michael Ruse 
& Joseph Travis  (Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard 
University Press, 2009), 265.  

8John Dalton (1766-1844) ialah seorang guru SMU di Manchester, 
Inggris. Ia terkenal karena teorinya yang membangkitkan kembali istilah 
“atom”. Dalam buku karangannya yang berjudul New System of Chemical 
Philosophy ia berhasil merumuskan hal tentang atom sekitar tahun 1803. Ia 
menyatakan bahwa materi terdiri atas atom yang tidak dapat dibagi lagi. 
Tiap-tiap unsur terdiri atas atom-atom dengan sifat dan massa identik, dan 
senyawa terbentuk jika atom dari berbagai unsur bergabung dalam 
komposisi yang tetap. Temuannya didasarkan pada sebuah eksperimen. 
Henry E. Roscoe dan Arthur Harden, A New View of the Origin of Dalton's 
Atomic Theory (London: Macmillan. 2007), 248. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

332 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Problem kebenaran inilah yang memacu tumbuh dan 
berkembangnya epistemologi. Telaah epistemologi terhadap 
kebenaran membawa orang kepada sesuatu kesimpulan bahwa 
perlu dibedakan adanya tiga jenis kebenaran, yaitu kebenaran 
epistemologi, kebenaran ontologis, dan kebenaran semantis.9 
Kebenaran epistemologis adalah kebenaran yang berhubungan 
dengan pengetahuan manusia, kebenaran dalam arti ontologis 
adalah kebenaran sebagai sifat dasar yang melekat pada hakikat 
segala sesuatu yang ada atau diadakan. Kebenaran dalam arti 
semantis adalah kebenaran yang terdapat serta melekat dalam 
tutur kata dan bahasa. 

Namun, dalam pembahasan ini hanya dibahas kebenaran 
epistemologis saja karena kebenaran yang lainnya secara inheren 
akan masuk dalam kategori kebenaran epistemologis. Dalam 
kajian epistemologi Islam terdapat beberapa kriteria kebenaran, 
yaitu: Pertama, Kriteria Korespondensi. Kebenaran dapat 
didefinisikan sebagai kesetiaan pada realitas objektif, yaitu suatu 
pernyataan yang sesuai dengan fakta atau sesuatu yang selaras 
dengan situasi. Kebenaran adalah persesuaian antara pernyataan 
mengenai fakta dengan fakta aktual: atau antara putusan dengan 
situasi seputar yang diberi interpretasi.10 Kedua, Kriteria 
Konsistensi. Menurut kriteria ini kebenaran tidak dibentuk atas 
hubungan antara putusan dengan sesuatu yang lain yaitu fakta 
atau realitas, tetapi atas hubungan antara putusan-putusan yang 
baik dengan putusan lainnya yang telah diakui kebenarannya 
terlebih dahulu. Arti lain, suatu proposisi itu cenderung untuk 
benar jika proposisi itu saling berhubungan dengan proposisi-
proposisi lain yang benar, atau jika arti yang dikandung oleh 
proposisi yang saling berhubungan dengan pengalaman kita.11 
Jadi sesuatu itu benar, hubungan itu saling berhubungan dengan 

                                                             
9Aholiab Watholy, Tanggung Jawab Pengetahuan (Yogyakarta: Kanisius, 

2001), 157. 
10Richard L. Kirkham, Theories of Truth: A Critical Introduction (Cambridge: 

MA MIT Press, 1992), 4; Amsal Bakhtiar, Filsafat Ilmu (Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, 2006), 112-3; Jujun S. Sumantri, Filsafat Ilmu (Jakarta: 
Pustaka Sinar Harapan, 2003), 57; Hardono Hadi, Epistemologi: Filsafat 
Pengetahuan (Yogyakarta: Kanisius, 1997), 148. 

11Watholy, Tanggung…, 159; W.V. Quine dan Ullian, J.S., The Web of Belief 
(New York: Random House, 1978), 87. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 551 

 

kebenaran sebelumnya. Ketiga, Kriteria Pragmatis. Menurut teori 
pragmatisme, suatu kebenaran dan suatu pernyataan diukur 
dengan kriteria apakah pernyataan tersebut bersifat fungsional 
dalam kehidupan manusia. Teori, hipotesa atau ide adalah benar 
apabila ia membawa kepada akibat yang memuaskan, apabila ia 
mempunyai nilai praktis. Kebenaran terbukti oleh kegunaannya, 
oleh hasilnya, dan oleh akibat-akibat praktisnya.12 

Dalam kenyataannya kini, kriteria kebenaran cenderung 
menekankan satu atau lebih dari tiga pendekatan; (1) yang benar 
adalah yang memuaskan keinginan kita, (2) yang benar adalah 
yang dapat dibuktikan dengan eksperimen, (3) yang benar adalah 
yang membantu dalam perjuangan hidup biologis. Oleh karena 
kriteria kebenaran (koresponden, konsistensi, dan pragmatisme) 
itu lebih bersifat saling menyempurnakan daripada saling 
bertentangan, maka teori tersebut dapat digabungkan dalam 
suatu definisi tentang kebenaran. Kebenaran adalah persesuaian 
yang setia dari pertimbangan dan ide manusia kepada fakta 
pengalaman atau kepada alam seperti adanya. Akan tetapi karena 
manusia dengan situasi yang sebenarnya, maka dapat diujilah 
pertimbangan tersebut dengan konsistensinya dengan 
pertimbangan-pertimbangan lain yang manusia menganggap sah 
dan benar, atau manusia menguji dengan faedahnya dan akibat-
akibatnya yang praktis. 

Sumber Daya Manusia dalam Konteks Epistemologi Islam 

Al-Qur‟an tidak menggolongkan manusia ke dalam 
kelompok binatang (animal) selama manusia mempergunakan 
akalnya dan karunia Tuhan lainnya. Namun, kalau manusia tidak 
mempergunakan akal dan berbagai potensi pemberian Tuhan 
yang sangat tinggi nilainya yakni pemikiran (rasio), kalbu, jiwa, 
raga, serta panca indra secara baik dan benar, ia akan 
menurunkan derajatnya sendiri menjadi hewan seperti dalam 
firman Allah Swt. dalam Qs. al-A„rāf (7): 179 yang artinya, 
“…Mereka punya hati, tetapi tidak dipergunakan untuk 
memahami ayat-ayat Allah, punya mata tetapi tidak 
dipergunakan untuk melihat tanda-tanda kekuasaan Allah, punya 

                                                             
12Bakhtiar, Filsafat…, 119. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

333 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

telinga tetapi tidak dipergunakan untuk mendengar ayat-ayat 
Allah. Mereka (manusia) yang seperti itu sama martabatnya 
dengan hewan bahkan lebih rendah dari binatang.” 

Di dalam al-Qur‟an manusia disebut antara lain dengan banī 
Ādam,13 bashar,14 al-Insān15 dan al-Nās.16 Penyebutan nama 
manusia dalam al-Qur‟an dengan berbagai istilah itu untuk 
menunjukkan dari berbagai aspek kehidupan manusia, di 
antaranya: 

1. Dari aspek historis penciptaan manusia disebut dengan 
banī Ādam. Sebagaimana Firman Allah yang artinya: “Hai 
anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah disetiap 
memasuki masjid, makan dan minumlah dan janganlah 
berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai 
orang-orang yang berlebih-lebihan.” (Qs. al-A„raf [7]: 21). 

2. Dari aspek biologis manusia disebut dengan bashar yang 
mencerminkan sifat-sifat fisik-kimia-biologisnya. Manusia 
perlu makan, minum, menikah, dan lain-lain. 
Sebagaimana firman Allah yang artinya: “Dan berkatalah 
pemuka-pemuka yang kafir diantara kaumnya dan yang 
mendustakan akan menemui hari akhirat (kelak) dan yang 
telah (Kami mewahkan mereka dalam kehidupan di 
dunia). Orang ini tidak lain hanyalah manusia (bashar) 
seperti kamu, dia makan dari apa yang kamu makan dan 
meminum dari apa yang kamu minum.” (Qs. al-
Mu‟minūn [32]: 22). 

3. Dari aspek kecerdasan manusia disebut dengan insān 
yakni makhluk terbaik yang diberi akal sehingga mampu 
menyerap ilmu pengetahuan. Dan manusia dibebani 
tanggung jawab, pengemban amanat dan khalīfah Allah di 
bumi. Sebagaimana Firman Allah yang artinya: “Dia 
menciptakan manusia (insān). Mengajarnya pandai bicara.” 
(Qs. al-Rahmān [55]: 2-4). 

4. Dari aspek sosiologis manusia disebut al-nās yang 
menunjukkan sifatnya yang berkelompok sesama jenisnya. 

                                                             
13Qs. al-Isra‟ (17): 72. 
14Qs. al-Kahfi (18): 110. 
15Qs. al-Insān (72): 1. 
16Qs. al-Nās (112): 1. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 552 

 

Sebagaimana Firman Allah yang artinya: “Wahai manusia, 
sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu 
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling 
mengenal…” (Qs. al-Hujurat [49]: 13). 

5. Dari aspek posisinya disebut ‘abd (hamba) yang 
menunjukkan kedudukannya sebagai hamba Allah yang 
harus tunduk dan patuh kepada-Nya. Sebagaimana 
Firman Allah yang artinya: “Maka apakah mereka tidak 
melihat langit dan bumi yang ada di hadapan dan di 
belakang mereka? jika Kami menghendaki niscaya Kami 
benamkan mereka di bumi atau Kami jatuhkan mereka 
gumpalan dari langit. Sesungguhnya pada yang demikian 
itu benar-benar terdapat tanda (kekuasaan Tuhan) bagi 
setiap hamba yang kembali kepada-Nya.” (Qs. al-Saba‟ 
[34]: 9). 

Dengan demikian dapat dipahami bahwa manusia adalah 
satu-satunya makhluk Allah yang diberi kesempurnaan baik fisik, 
rohani, dan akalnya agar mampu menjadi khalifah di bumi ini. 
Diberikan akal dan indra agar mampu berpikir, memahami alam 
semesta, mempelajarinya, mencari manfaatnya bagi diri dan 
makhluk lain. Tubuh manusia yang mempunyai daya fisik atau 
jasmani, yang terdiri dari indra penglihatan, penciuman, perasa, 
perabaan, pendengaran, daya gerak. Semuanya berhubungan 
dengan unsur-unsur materi. Manusia adalah makhluk somato-
psiko-sosial-spiritual, yang terdiri dari fisik, jiwa, spiritual, dan 
makhluk yang harus berinteraksi secara sosial dengan orang lain 
yang keempatnya saling berinteraksi karena unsur-unsur tersebut 
saling berkait, dan saling mempengaruhi sejak saat pembuahan 
sampai akhir hayatnya. Semua permasalahan yang timbul harus 
dicari keterkaitannya dengan melihat keempat unsur tersebut, 
agar pemecahannya masalah manusia lebih optimal. 

Di samping itu Allah menciptakan manusia dilengkapi pula 
dengan kelemahannya. Kelemahan manusia harus dikendalikan 
dengan pengembangan diri melalui pengetahuan yang 
diperolehnya, sedangkan kelebihan manusia lebih ditingkatkan 
dengan pengembangan diri pula agar berkembang lebih optimal. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

332 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Pengembangan diri ini secara hakikat adalah untuk 
memanusiakan manusia. 

Peranan Epistemologi Filsafat Islam dalam 
Pengembangan Sumber Daya Manusia 

Manusia mempunyai potensi untuk mengembangkan 
pengetahuannya dengan cepat dan mantap karena manusia 
mampu berpikir menurut suatu alur kerangka berpikir tertentu.  
Manusia mampu mengkomunikasikan informasi dan jalan 
pikiran yang melatarbelakangi informasi tersebut. Oleh karena 
itu, manusia sering diistilahkan sebagai makhluk yang mampu 
berpikir (homo sapien). 

Perkembangan ilmu pengetahuan manusia akan menentukan 
perkembangan kehidupannya secara individu juga masyarakat 
bahkan negara atau dunia. Dengan kata lain, dengan ilmu 
pengetahuan manusia dapat berkembang dengan pesat dan maju. 
Pengembangan ilmu pengetahuan dan sumber daya manusia 
ternyata merupakan kekuatan yang sangat dominan dalam 
menentukan perkembangan kualitas kehidupan. Manusia 
mampu mengembangkan pengetahuannya dengan cepat dan 
mantap karena manusia mampu berpikir menurut suatu alur 
kerangka berpikir tertentu.  Manusia mampu mengomunikasikan 
informasi dan jalan pikiran yang melatarbelakangi informasi 
tersebut. 

Al-Qur‟an adalah Kitab Suci yang memberikan banyak 
isyarat tentang epistemologi bagi pengembangan sumber daya 
manusia, walaupun kita tidak bisa mengatakan bahwa al-Qur‟an 
adalah kitab ilmu pengetahuan, karena sifat kebenaran al-Qur‟an 
adalah pasti benarnya, sementara ilmu pengetahuan adalah 
bersifat relatif. Firman Allah dalam Qs. al-Nahl (12): 72, “Dan 
Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 
mengetahui sesuatu apa pun, dan Dia memberi kamu 
pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur”. Al-
Qur‟an dengan begitu jelas mengatakan bahwa manusia adalah 
makhluk yang tidak tahu apa-apa ketika dilahirkan, namun Allah 
memberikan bekal manusia untuk mengembangkan dirinya 
dengan modal indra yang bisa menangkap fenomena empiri 
pengetahuan, berupa pendengaran, penglihatan, dan hati. Jika 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 552 

 

dihubungkan dengan epistemologi idea Plato yang telah 
dijelaskan di muka bahwa manusia sudah membawa apa-apa, 
tentu sangat bertolak belakang. 

Ketika manusia belum mampu menginternalisasikan 
potensinya secara nyata, pendengaran menjadi sarana paling 
tepat untuk mengembangkan sumber daya manusia. Hal ini tidak 
saja karena pendengaran adalah instrumen awal yang potensial 
untuk pengembangan sumber daya manusia, tetapi juga karena 
pendengaran adalah sumber daya manusia yang erat kaitannya 
dengan daya ingat dan mencerna yang di dalamnya dapat dilihat 
dari kesanggupan seseorang dalam mengungkapkan kembali apa 
yang ada dengan menjelaskan, menguraikan, dan 
menggambarkan apa yang telah diterima melalui penggunaan 
daya pendengaran. Kedua daya ini mengandung unsur kehati-
hatian yang erat kaitannya dengan konsentrasi dan imajinasi 
kreatif. Tanpa sifat ini tidak mungkin manusia untuk 
menampung sebanyak-banyak informasi dan menuangkannya 
kembali sesuai dengan apa yang ia dengar dengan 
menghindarkan diri dari kesalahan-kesalahan yang akan 
mengganggu nilai kebenarannya. 

Al-Qur‟an juga menganjurkan untuk melakukan perjalanan 
dan menjadikan pengalaman sebagai pelajaran yang harus 
dimanfaatkan. Karena itu, dalam pandangan al-Qur‟an wujud 
yang yang diinformasikan oleh panca indra - selama dalam 
wilayah kerjanya - dapat diandalkan dan bahwa apa yang 
dijangkaunya adalah satu kenyataan. Ini selama indra itu tidak 
mengalami gangguan dari dalam dan luar dirinya. Selanjutnya al-
Qur‟an memerintahkan manusia untuk menggunakan nalarnya 
dalam menimbang ide yang masuk ke dalam benaknya. Banyak 
ayat yang berbicara tentang hal ini dan dengan berbagai redaksi 
seperti ta‘qilūn, tatafakkarūn dan lain-lain.  Ini membuktikan 
bahwa akal pun mampu meraih pengetahuan dan kebenaran, 
juga selama ia digunakan dalam wilayah kerjanya. 

Pengetahuan harus dicari dengan indra yang telah Allah 
anugerahkan kepada manusia. Walaupun pengetahuan indra 
diragukan kebenarannya karena indra bersifat terbatas, tapi hal 
ini bisa dilakukan dengan cara abstraksi, yaitu proses panjang 
dan ketelitian pengamatan manusia terhadap suatu obyek 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

332 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

tertentu, lalu akal akan mampu mengabstraksikan ideanya. Dari 
proses ini menghasilkan hukum-hukum pengetahuan yang 
universal. 

Tingkat relativitas pengetahuan empiri manusia menjadi 
sesuatu yang sinergi dengan perkembangan pengetahuan yang 
terus bergerak maju untuk terus menguak tentang alam semesta 
ini yang begitu luas. Sebagaimana Allah berfirman dalam Qs. al-
Kahf (12): 129: “Jika lautan (yang ada di dunia ini) adalah tinta, 
dan pepohanan adalah pena, tidak akan sanggup untuk menulis 
ilmu Allah, walaupun ditambahkan lagi jumlah seluruh lautan 
yang sama.” Makna dari ayat tersebut seyogiannya ditarik kepada 
makna rasa ingin tahu manusia yang harus terus dipacu untuk 
menguak sebanyak-banyak rahasia alam semesta yang 
merupakan mahakarya Allah swt. Ayat ini menantang manusia, 
semakin dikaji dan diamati alam semesta maka akan semakin 
terbuka hal-hal yang perlu terus ditelaah. Bukan sebaliknya 
ditekankan kepada makna kelemahan manusia akan betapa 
kecilnya ilmu manusia di tengah-tengah ilmu Allah yang tiada 
batas. Walaupun tidak salah memang, namun jika makna ini yang 
terus mendominasi pemikiran manusia maka akan menjadikan 
matinya giroh untuk mengembangkan diri sebagai makhluk yang 
dinamis. 

Kegiatan manusia untuk mengembangkan dirinya dan 
menemukan pengetahuan yang benar adalah sesuatu yang harus 
dilakukan karena manusia selalu berpikir. Namun setiap manusia 
berbeda cara berpikirnya untuk menemukan suatu kebenaran 
yang hakiki. Dapat dikatakan bahwa setiap jalan pikiran 
mempunyai kriteria kebenaran, yang merupakan landasan bagi 
proses penemuan kebenaran tersebut, penalaran merupakan 
suatu penemuan kebenaran dimana tiap-tiap jenis penaralaran 
mempunyai kriteria kebenarannya masing-masing. 

Al-Qur‟an memberikan isyarat yang jelas akan perintah-
perintah untuk meneliti alam semesta untuk kepentingan 
manusia. Firman Allah dalam perumpamaan yang begitu indah 
seperti yang disebutkan di atas memberikan makna akan proses 
dalam epistemologi. Proses, karena manusia tidak serta merta 
peroleh pengetahuan kalau tidak ada upaya untuk mencarinya. 
Bukankah sudah sangat jelas bahwa manusia asalnya tidak tahu 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 552 

 

apa-apa menjadi tahu apa-apa karena Allah memberikan bekal 
indra untuk pengalaman empiris pengetahuan manusia? Juga, 
bukankah betapa banyak ayat al-Qur‟an yang menyuruh manusia 
untuk menggunakan indranya? Afalā yanzurūn (apakah kamu 
tidak melihat), ‘alam tara (tidakkah kamu melihat), unzuru 
(lihatlah), falyanzur (maka hendaklah memperhatikan), afala 
ta‘qilūn (apakah kamu tidak memikirkan), dan lain-lain. Ada 854 
kali al-Qur‟an menyebutkan ayat-ayat yang memberi isyarat ilmu 
pengetahuan dengan indra sebagai alat untuk memperolehnya. 
Maka, bagaimana jadinya jika hanya karena dasar pemahaman 
empiri manusia yang terbatas, kemudian manusia tidak boleh 
mengandalkannya untuk mengembangkan diri dengan pencarian 
ilmu pengetahuan? Tentu hal ini sulit bisa dipahami dan bahkan 
bertentangan dengan perintah al-Qur‟an tersebut. 

Ambil contoh, proses pencarian Tuhan yang bersifat 
metafisik sekalipun dilakukan oleh Nabi Ibrahim as. 
menggunakan pengalaman empiris inderawi. Beliau 
memperhatikan fenomena masyarakat di sekitarnya dan bahkan 
ayahnya sendiri yang menyembah berhala, adalah sesuatu yang 
bertentangan dengan akal sehatnya. Kemudian beliau 
memperhatikan secara bertahap benda-benda langit, yaitu bulan, 
bintang, dan matahari sebagai Tuhan. Pada akhirnya sampai 
pada kesimpulan bahwa Tuhan bukanlah sesuatu yang terbatas.17 
Artinya al-Qur‟an memberikan penekanan kepada penggunaan 
pengalaman empiris untuk menangkap hukum-hukum sesuatu 
seperti yang tergambar dalam pengalaman Nabi Ibrahim as. 

Proses pencarian pengetahuan dalam rangka berdzikir 
kepada-Nya digambarkan dalam al-Qur‟an sebagai orang-orang 
yang berdzikir kepada Allah sambil berdiri, duduk atau dalam 
keadaan berbaring, dan mereka memikirkan tentang penciptaan 
langit dan bumi sambil berkata: “Ya Tuhan kami, tidaklah 
Engkau menciptakan semua ini sia-sia; Maha Suci Engkau, 
lindungilah kami dari azab neraka”.18 Dari ayat ini secara jeli 
dapat dilihat bahwa mengingat Allah (dhikir) tidak semata hanya 
ingat secara pasif, tetapi juga ada upaya dalam keadaan apapun 
untuk menelaah penciptaan Alam (kauniyah) oleh Allah swt yang 

                                                             
17Qs. al-An„ām (2): 72-9. 
18Qs. Ali „Imron (2): 191. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

332 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

menghantarkan kepada pengakuan akan kuasa Allah dan 
kesempurnaan ciptaan-Nya yang tiada batas. 

Dalam dimensi yang lain ayat tersebut mengandung makna 
proses manusia secara epistemologi untuk mengembangkan 
dirinya menyingkap alam untuk kepentingan manusia itu sendiri. 
Makna dhikir di sini bisa sejalan dalam konteks yang lebih luas. 
Bukankah orang yang berhasil menemukan suatu hukum dan 
karya pengetahuan serta banyak bermanfaat kepada sesama 
manusia disebut juga implementasi dhikir? Penulis rasa apa yang 
dipesankan al-Qur‟an adalah makna dhikir seperti ini. Lagi, 
bukankah akhlak yang dikehendaki Islam adalah memberikan 
kemanfaatan sebanyak-banyaknya terhadap manusia? Bahkan 
dalam hadis Rasulullah ilmu yang bermanfaat adalah investasi 
besar yang tiada terputus walaupun orang yang menciptkannya 
telah meninggal dunia.19 Penulis berandai-andai, jika seorang 
Thomas Alva Edison adalah orang Islam maka buah karya 
pengetahuannya yaitu bola lampu akan menjadi investasi pahala 
baginya yang tiada terputus, karena telah memberi kemanfaatan 
kepada berjuta dan bahkan bermilyar manusia dari masa ke 
masa. Dengan demikian, mengapa pengertian dhikir harus 
senantiasa bermakna tradisional? Maha Karya Agung ayat-ayat 
kauniyah yang ada di sekitar manusia nampaknya akan sayang 
jika manusia melewatkan begitu saja untuk tidak dikaji. 

Al-Qur‟an senantiasa menjelaskan bahwa pengetahuan 
manusia sangat bervariasi dan bermacam-macam, serta tidak 
akan pernah mencapai titik perhentian. Teori yang diyakini 
kebenarannya pada suatu masa, boleh jadi akan menjadi usang di 
suatu masa tertentu seiring ditemukannya temuan-temuan baru 
oleh manusia. Inilah makna proses perkembangan epistemologi 
manusia. 

Dampak dari proses perkembangan epistemologis manusia 
adalah perkembangan kualitas sumber daya manusia itu sendiri. 
Sehingga tidak berlebihan jika semakin tinggi kualitas 
epistemologi manusia atau bisa juga cara bepikir seseorang maka 
otomatis pengembangan yang ada pada diri seseorang semakin 
tinggi pula. Dari sini dapat dipahami peranan ilmu atau 
epistemologi terhadap pengembangan sumber daya manusia 
                                                             

19Imam Muslim, Sahih Muslim (Riyadh, Dār Ibnu Hisham, 3211), 1221. 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 552 

 

sangat erat kaitannya atau saling ketergantungan. Karena sumber 
daya manusia yang tinggi tergantung dari pemikiran-pemikiran 
atau ilmu yang dimiliki manusia.  

Manusia mengembangkan pengetahuan, dari 
pengetahuannya itu muncul daya pikir bagaimana mengatasi 
kebutuhan dan kelangsungan hidup.  Jadi potensi yang dimiliki 
seseorang menjadi penentu kehidupan pada dirinya. Sehingga 
peranan epistemologi terhadap pengembangan sumber daya 
manusia saling berkaitan satu sama lain. 

Catatan Akhir 

Epistemologi Islam jika dimaknai dan diimplementasikan 
dengan benar akan menjadi daya gerak bagi kemajuan 
pengembangan sumber daya manusia melalui penggalian ilmu 
pengetahuan yang dinamis dan sustainable, karena memberikan 
spirit bagi perkembangan dan kemajuan ilmu dan sekaligus nilai-
nilai moral yang terkandungnya, sebab hakikat epistemologi 
Islam terletak pada integrasi penggunaan akal, empiris, dan al-
Qur‟an. Akal dan indra bekerja menangkap sesuatu obyek untuk 
menghasilkan hukum-hukumnya sementara al-Qur‟an memberi 
rambu-rambu moralitas atas kerja akal dan indra.  

Perkembangan ilmu pengetahuan manusia akan menentukan 
perkembangan kehidupannya, artinya manusia dengan ilmu 
pengetahuan yang masih sederhana tingkat perkembangannya 
tidak akan secepat dan sebaik dengan manusia yang tingkat 
perkembangannya ilmu pengetahuan dan sumber daya manusia 
yang lebih maju. Pengembangan ilmu pengetahuan dan sumber 
daya manusia merupakan kekuatan yang sangat dominan dalam 
menentukan perkembangan peradaban manusia. Ilmu 
pengetahuan merupakan salah satu hasil dari usaha manusia 
untuk memperadab dirinya, ilmu dapat dianggap sebagai suatu 
sistem yang menghasilkan kebenaran. Seperti itu pula sistem-
sistem yang lainnya mempunyai komponen-komponen yang 
berhubungan satu sama lainnya. Wa al-Lāh a‘lam bi al-╣awāb.● 

 



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam 

322 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Daftar Pustaka 
 

Abdullah, Amin. 1993. “Aspek Epistemologis Filsafat Islam”, 
Filsafat Islam, ed. Irma Fatimah. Yogyakarta, LESFI. 

Bakhtiar, Amsal. 2006. Filsafat Ilmu. Jakarta: Raja Grafindo 
Persada.  

Bousfield, John. 1983. “Islamic Philosophy in South East Asia”, 
Islam in South East Asia, ed. M.B. Hooker. Leiden: E.J. Brill. 

Bowler, Peter J. 2005. Making Modern Science: A Historical Survey. 
Chicago: University of Chicago Press. 

Brock, William Hodson. 1993. The Norton history of chemistry. New 
York: W. W. Norton. 

Hadi, Hardono. 1997. Epistemologi: Filsafat Pengetahuan. 
Yogyakarta: Kanisius. 

Kirkham, Richard L. 1992. Theories of Truth: A Critical Introduction. 
Cambridge: MA MIT Press. 

McHenry, H.M. 3229. “Human Evolution”, Evolution: The First 
Four Billion Years, ed. Michael Ruse & Joseph Travis. 
Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard 
University Press.  

McKechnie, J. L. (ed.).  1979. Webster's New Twentieth Century 
Dictionary. New York: Simon and Schuster.  

Quine, W.V. dan Ullian, J.S., 1978. The Web of Belief. New York: 
Random House. 

Roscoe, Henry E dan Arthur Harden, 2007. A New View of the 
Origin of Dalton's Atomic Theory. London: Macmillan. 

Strick, James 3221. “Introduction”, Evolution & The Spontaneous 
Generation. London: Continuum International Publishing Group. 

Stringer, C.B. 1992. “Evolution of Early Humans”, The 
Cambridge Encyclopedia of Human Evolution, ed. Steve Jones, 
Robert Martin & David Pilbeam. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Sumantri, Jujun S. 2003. Filsafat Ilmu. Jakarta: Pustaka Sinar 
Harapan.  

Vardiansyah, Dani. 2008. Filsafat Ilmu Komunikasi: Suatu Pengantar. 
Jakarta: Indeks. 

Watholy, Aholiab. 2001. Tanggung Jawab Pengetahuan. Yogyakarta: 
Kanisius. 


