ISSN 1411-3457

.

LLIMLIN

Jurnal Studi Keislaman
Volume 17« Nomor 1+ Juni 2013

U

PERKEMBANGAN PARAD

EPISTEMOLOGI ISLAM

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-18 e Ismail Fahmi Arrauf,
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam”
19-40 e Fathul Mufid,
“Perkembangan Paradigma Epistemologi
dalam Filsafat Islam™

41-64 e Anwar Mujahidin
“Epistemologi Islam:
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu”

65-96 e Ismail Toib dan Mukhlis
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam:
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat”

97-126 e Masdar Hilmy
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan
Ilmu Pengetahuan dalam Islam”

127-152 e Hadarah Rajab
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam”

153-190 e Lalu Muchsin Effendi
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawutf:
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud”

191-212 e Mustain
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan”

213-230 e Asep Kurniawan
Pengembangan Sumber Daya Manusia
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam

APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

= E = g

@ = b [ = f

& = t 3 = q

5 = th d = k

c = d = 1

cC = h p = m

¢ = kh o = =

. = d 3 = w

i = dn > = h

J = r s = ’

J = z ) = y

o = S

s = sh Untuk Madd dan Diftong

ba = s i = i(apanjang)
g = d ¢l = i (i panjang)

L= t 3 = G (u panjang)
& = 4 3 = aw

e = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
o W OUacddl oo <l 3gel (a%dbu bi al-Lah min al-shaytan al-rajim);
a2l cyammy I <l qusy (bisr al-Lahy al-rapman al-rabim);
35580 SLeT G (nnd a'tayndka al-kawthar),
355 SY Liad (fasalli lirabbika wanpar);
5 2 laa (sabidh al-Rhay).

11



PENGEMBANGAN SUMBER DAYA MANUSIA
DALAM PERSPEKTIF EPISTEMOLOGI
FILSAFAT ISLAM

Asep Kurniawan
(IAIN Syekh Nurjati Cirebon
Email: asepqurniawan(@yahoo.com)

Abstract: Human  beings are the only creature whose capability of
knowledge enabling them to develop. However, this could be hampered by the
wrong epistemology understanding based on a religion they believe. 'This
research aims to enconrage human thought to be dynamically progressive
without jeopardizing valnes of Qur'an. This is carried ont throngh placing
the Islamic epistemology on the antonomy of ration and empirical experiences
and  conducting  dialectical ~ process  between  them and Al-Qur'an.
Conclusions derived are that human knowledge can develop dynamically and
progressively in line with the spirit of the Quran. 1t antomatically has an
tmpact on the development of holistic human resources. In this context,
Islamic epistemology then is the main drive for the development of human
resourees.

Abstrak: Manusia adalah satn-satu makhlnk yang mempunyai potensi
untuk  mengembangkan diri - melalui  pengetabuan yang dimilikinya.
Namun, hal ini bisa dibambat oleh kesalahan pemahaman  pada
tingkatan epistemologi. Penelitian ini bermaksud mendorong pemikiran
manusia berkembang secara dinamis progresif tanpa kehilangan semangat
Qurani yang pada akhirnya berdampak kepada perkembangan baik
sumber daya manusia yang holistik sebagai hamba yang berpikir dan
berdzikir. Metode epistemologi Islam harus diletakkan pada otonomi akal
dan  pengalaman  empiris dalam  naungan al-Qur'an  yang  bersifat
dialektika terbadap kednanya. Kesimpulan yang bisa diambil ialah babwa
epistemologi Lslam mernpakan daya gerak bagi perkembangan sumber daya

manusia.

Keywords: epistemologi, Islam, sumber daya manusia, pengetahnan, akal,
empiri, al-Qur’an

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 AK)




I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

DEWASA ini, manusia senantiasa mengembangkan potensi yang
ada pada dirinya, ia ingin menemukan sesuatu yang bermanfaat
bagi orang lain, yang akhirnya menghantarkan kepada penemuan
suatu kajian yang dinamakan dengan filsafat ilmu atau sering
juga disebut dengan epistemologi. Manusia mampu
mengembangkan pengetahuan dari keanekaragaman penciptaan
alam semesta ini, karena memang hanya manusia yang
mempunyai potensi lebih jika dibandingkan dengan makhluk
yang lain. Dia adalah khalifah pemakmur bumi. Manusia adalah
satu-satunya makhluk yang mengembangkan pengetahuan secara
sungguh-sungguh. Dia memikirkan hal-hal baru, karena dia
hidup bukan sekedar untuk kelangsungan hidup, namun lebih
dari itu. Manusia mengembangkan kebudayaan; manusia
memberi makna kepada kehidupannya; manusia memanusiakan
diri dalam hidupnya.

Pengembangan sumber daya manusia berkaitan erat dengan
kuantitas dan kualitas pengetahuan yang dimiliki. Keadaan ini
menjadi sangat penting karena dari pengetahuanlah manusia
mempunyai dasar untuk bertindak, dan dari pengetahuanlah
manusia bisa meningkatkan kualitas hidupnya.

Pengembangan sumber daya manusia terkadang terhambat
oleh pemikiran epistemologi tertentu yang sering dikaitkan
dengan ajaran agama. Schingga agama yang sejatinya adalah
ajaran-ajaran yang universal dan melingkupi seluruh aspek
kehidupan manusia harus tereduksi oleh epistemologi yang tidak
bisa menangkap “ruh” hakekat epistemologi islami itu sendiri.
Ketika menghubungkan epistemologi dengan agama Islam,
muncullah sederet pertanyaan yang perlu dijawab, seperti apakah
epistemologi Islam atau epistemologi islami? Apa karena ada
penempelan ayat-ayat Quran dalam diskursus pemikiran
filosofis maka dengan mudah dikatakan sebagai epistemologi
Islam? Atau juga karena buah pemikiran tersebut keluar dari
para filosof muslim yang dikenal di dunia Islam, sebut saja al-
Kindi maka serta merta dikatakan epistemologi Islam?

Pertanyaan-pertanyaan tersebut menjadi renungan. Selama
ini pemahaman epistemologi Islam sering cenderung kepada
kajian tokoh-tokoh filsafat Islam dengan sederet nama seperti
Ibnu Sina, al-Kindi, al-Farabi, Ibnu Rusydi dan lain-lain. Tidak

214 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

salah memang, karena dari merekalah filsafat Islam terutama
epistemologinya dapat berkembang. Namun jika hanya ini yang
dijadikan patokan tentu akan mereduksi hakekat epistemologi
filsafat Islam itu sendiri, karena belum tentu pemikiran mereka
sejalan dengan hakekat epistemologi Islam itu sendiri. Oleh
karena itu, perlu dirumuskan prinsip-prinsip dasar epistemologi
Islam, agar dunia pemikiran Islam terus berkembang sesuai
dengan perubahan zaman.

Memahami Hakekat Epistemologi Filsafat Islam

Epistemologi adalah cabang filsafat yang secara khusus
membahas hakekat ilmu.! Bidang ini mempelajari dasar-dasar
filsafat, asumsi dan implikasi dari ilmu, yang termasuk di
dalamnya antara lain ilmu alam dan ilmu sosial. Di sini, filsafat
ilmu sangat berkaitan erat dengan epistemologi dan ontologi.
Epistemologi berusaha untuk dapat menjelaskan masalah-
masalah seperti: apa dan bagaimana suatu konsep dan
pernyataan dapat disebut sebagai ilmiah, bagaimana konsep
tersebut dilahirkan, bagaimana ilmu dapat menjelaskan,
memperkirakan serta memanfaatkan alam melalui teknologi; cara
menentukan validitas dati sebuah informasi; formulasi dan
penggunaan metode ilmiah; macam-macam penalaran yang
dapat digunakan untuk mendapatkan kesimpulan; serta implikasi
metode dan model ilmiah terhadap masyarakat dan terhadap
ilmu pengetahuan itu sendiri.

Hakekat dari epistemologi Islam adalah pada akal,
pengalaman empiris, dan al-Qur’an. Epistemologi Islam tidak
mungkin dapat berjalan tanpa ketiganya secara dialektikal.
Pengembangan sumber daya manusia yang menjadikan diskursus
ini pun akan kehilangan artinya, sehingga tindakan yang
dilakukan tidak bersifat holistik. Akal dan pengalaman empiris
menjadikan kegiatan epistemologi maju ke arah pemikiran kritis
dan radikal sebagai ciri dari filsafat itu sendiri, sementara itu al-
Qur'an memayungi kegiatan akal dan pengalaman empiris
menjadi teduh dengan ciri keislaman. Artinya akal bekerja

1J. L. McKechnie (ed.), Webster's New Twentieth Century Dictionary (New
York: Simon and Schuster, 1979), 614; Dani Vardiansyah, Filsafat Iimu
Komunikasi: Suatn Pengantar (Jakarta: Indeks, 2008), 20.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

dengan semangat Qur’ani dan bermoralkan garis-garis yang jelas
dari al-Qur’an. Dialektika akal dan pengalaman empiris dengan
al-Qur'an memposisikan akal dan pengalaman empiris untuk
bekerja memecahkan masalah sedangkan al-Qur’an memberikan
rambu-rambu moralitas terhadapnya.

Dalam dunia filsafat Islam, setidaknya ada tiga corak
epistemologi, yaitu pengetahuan rasional (al-Farabi, Ibnu Sina,
Ibnu Bajjah, Ibnu Tufail, Ibnu Rusydi, dan lain-lain),
pengetahuan inderawi (cuma terbatas kepada klasifikasi sumber
perolehan ilmu pengetahuan, tetapi belum ada filosof muslim
yang mengembangkan epistemologi ini seperti Empirisme di
Barat), dan epistemologi kashf (Sufism) yang diperoleh melalui
ilham. Kenyataan yang ada selama ini terlihat bahwa
epistemologi rasional dan ashf yang sangat mendominasi filsafat
Islam. Akibatnya epistemologi filsafat Islam kurang dapat
berkembang dengan baik. Sebagai contoh pemikiran al-Ghazali
yang memisahkan secara jelas antara ilmu agama dengan ilmu-
ilmu sekuler secara perlahan melemahkan semangat keilmuan
yang kritis di dunia Islam. Fenomena ini dapat terlihat nyata
manakala kita membaca sejarah Islam terutama di abad
pertengahan, kita dapat memahami bahwa filsafat dan ilmu-ilmu
sekuler sebagai buah pemikiran kreatif manusia mendapat
penolakan yang besar.?

Dalam pemikiran Sufism, kehidupan di atas dunia dan apa
yang terjadi di atas dunia adalah sesuatu yang fana atau bukan
yang sebenarnya. Dunia ini hanyalah penampakan dan bukan
realitas yang sesungguhnya. Bagaikan penampakan yang ada di
cermin yang memiliki bentuk tetapi bukan realitas
sesungguhnya.? Kehidupan ini hanya sekedar persinggahan
semata dalam perjalanan kehidupan panjang yang sebenarnya,
yaitu akherat. Kehidupan di dunia merupakan permainan dan
senda gurau. Senangnya merupakan kesenangan yang menipu,
sedihnya merupakan kesengsaraan sementara. Itulah dinamakan

2Amin Abdullah, “Aspek Epistimologis Filsafat Islam”, Filsafat Islam, ed.
Irma Fatimah (Yogyakarta, LESFI, 1992), 35-6.

3John Bousfield, “Islamic Phylasophy in South East Asia”, Isiam in South
East Asia, ed. M.B. Hooker (Leiden: E.]. Brill, 1983), 96.

216 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

kehidupan di alam fana. Sungguh berbeda dengan kehidupan
sejati dan abadi di akhirat nanti.

Dalam rentang sejarah pemikiran Islam, corak Sufism yang
berbau metafisika sangat begitu terasa. Corak pemikiran ini
sering bersinggungan dengan pemikiran metafisika Platonis atau
Neo-Platonis yang berpandangan manusia sudah sempurna
dengan ide bawaan di luar dunia empiris.# Nampak ada
keterputusan yang jelas antara dunia idea metafisika yang
dipandang kekal dan tetap dengan dunia real kehidupan empiris
manusia. Walaupun begitu golongan ini berpendapat dunia idea
tersebut  adalah  yang esensi dalam upaya manusia
mengembangkan dirinya dalam memperoleh pengetahuan.
Dalam perwujudan corak metafisika ini, manusia diharuskan
serba merenung, mengingat-ingat idea yang telah dilihatnya
sebelum di alam dunia. Namun bagaimana menghubungkan
dunia idea yang non empiris tersebut ke dua empiris manusia
ketika pengalaman indra harus dinafikkan? Bukankah manusia
lahir tidak sempurna (tahu apa-apa) tapi dianggap tahu apa-apa?
Lalu, jika memang ia idea bawaan, bagaimana memunculkan
kesempurnaan manusia tersebut dari ketidaksempurnaan kalau
hanya merenung? Disinilah terdapat keterputusan makna dengan
realitas.

Dalam sejarah Islam terutama abad pertengahan setelah
runtuhnya Dinasti Abbasiyah, pemikiran epistemologi dunia
Islam sangat lekat dalam dominasi metafisika ka/az di satu sisi
dan dominasi spekulatif Sufiszz di sisi yang lain. Inilah yang
mengakibatkan stagnasi epistemologi Islam dan akhirnya
menjadikan kurangnya daya gerak terhadap pengembangan
sumber daya manusia, sehingga pada fase ini umat Islam
mengalami kemunduran peradaban.

Sebenarnya dalam pembahasan epistemologi sudah jelas
ditegaskan bahwa sifat dari ilmu pengetahuan adalah fana atau
relatif. Artinya kebenaran ilmu pengetahuan berubah-ubah
sesuai sifat pemikiran manusia yang terbatas. Semua ilmu
pengetahuan adalah konstruski ciptaan individual manusia. Oleh
karena itu sifatnya relatif dalam arti tergantung pada cara
pandang si pencipta ilmu pengetahuan, sifat dan aspek yang

4Abdullah, “Aspek..., 37.

urmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

diamati, serta kondisi-kondisi lain yang mengikat seperti waktu,
tempat, dan lingkungan sekitarnya. Terbatas, semua ilmu
pengetahuan adalah “abstraksi” tentang sesuatu hal, yang berarti
suatu teori bersifat terbatas.

Kebenaran yang ditemukan oleh manusia pada suatu saat
mungkin dangkal atau diubah dengan kebenaran yang baru.
Pengetahuan yang tidak cocok lagi dengan hasil-hasil
pengamatan baru, diganti dengan pengetahuan lebih memenuhi
keperluan para ilmuwan, teori geosentris Ptolomeus dalam tata
surya pada abad pertengahan di ganti oleh teori heliosentris
Galileo Galilei. Demikian juga dalam Kimia Phlogiston Theory>
yang memberikan keterangan yang berbeda dengan teori
oksidasi jatuh dan ditinggalkan oleh orang yang berkecimpung di
dalam ilmu Kimia. Untuk sinar dalam Fisika, teori partikel dan
teori gelombang masih dapat berjalan bersama. Teori generation
spontance untuk makhluk hidup sekarang ini dalam Biologi diganti
oleh More vivo ex ovo, omne ovo ex vivo.% Teori Darwin tentang asal
mula manusia dari kera” yang dibantah teori sel modern

SMenurut teori Phlogiston bahwa semua materi yang dapat terbakar
mengandung zat ringan yang disebut “Phlogiston” dan sewaktu materi
terbakar, phlogiston akan lepas ke udara & sisa pembakaran tidak mengandung
Phlogiston lagi. Jadi, menurut teori ini, massa zat akan lebih ringan. Tetapi,
pembakaran pada calx logam (oksida logam), massa hasil pembakaran justru
lebih besar. Namun, beberapa pendukung teori phlogiston berargumen bahwa
Phlogiston dapat bermassa negatif. Lihat, Peter |. Bowler, Making Modern
Science: A Historical Survey (Chicago: University of Chicago Press, 2005), 134;
William Hodson Brock, The Norton bistory of chemistry, WNew York: W. W.
Norton, 1993), 264.

®Dari  percobaan Louis Pasteur, Fransisco Redi, Antoni Van
Leuwenhoek, teori abiggenesis yang sempat bertahan sampai beberapa tahun
akhirnya tumbang. Kemudian timbul slogan berbunyi Omme 1 ivum Ex Owo,
Omme Ovum Ex 1o, yang artinya makhluk hidup berasal dari telur dan telur
berasal dari kehidupan sebelumnya (Omme Vivum ex Ovo = makhluk hidup
berasal dari telur, Ommne Ovum ex 1Vivo = telur berasal dari makhluk hidup).
Walaupun demikian belum berarti sudah bisa menjawab tentang asal-usul
kehidupan. Karena masih banyak ahli yang berusaha mengungkap kebenaran
teoti biggenesis seperti Harold Utrey, Stanlley Multer, dan Oparin. James
Strick, “Introduction”, Ewolution & The Spontaneons Generation (London:
Continuum International Publishing Group, 2001), xi—xxiv.

7C.B. Stringer, “Evolution of Early Humans”, The Cambridge Encyclopedia
of Human Evolution, ed. Steve Jones, Robert Martin & David Pilbeam

218 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

bahwasannya asal mula manusia itu dari tanah. Atom
berdasarkan teori Dalton, atom adalah partikel yang paling kecil
tetapi kenyataannya ada yang lebih kecil dari atom yaitu neutron
atau proton, maka gugurlah teori Dalton.

Walaupun pengetahuan manusia bersifat relatif dan “jatuh
bangun” mampu mendorong dinamika  pengetahuan-
pengetahuan dan penemuan-penemuan baru. Sehingga, manusia
mampu  menciptakan  pemikiran-pemikiran  yang  lebih
berkembang dari sebelumnya. Justru disinilah kekuatannya.
Manusia mampu mengembangkan kompetensi dirinya dengan
penciptaan pengetahuan bagi kepentingan kehidupan. Artinya
pengembangan sumber daya bisa bergerak progresif dengan
epistemologi yang dinamis.

Kriteria Kebenaran Epistemologi 1slam

Berpikir merupakan suatu kegiatan untuk menemukan
pengetahuan yang benar. Apa yang disebut benar bagi seseorang
belum tentu benar bagi orang lain. Karena itu, kegiatan berpikir
adalah usaha untuk menghasilkan pengetahuan yang benar itu
atau kriteria kebenaran. Pada setiap jenis pengetahuan tidak
sama kriteria kebenarannya karena sifat dan watak pengetahuan
itu berbeda. Pengetahuan alam metafisika tentunya tidak sama
dengan pengetahuan tentang alam fisik. Alam fisik pun memiliki
perbedaan ukuran kebenaran bagi setiap jenis dari bidang
pengetahuan.

(Cambridge: Cambridge University Press. 1994), 242; H.M. McHenry,
“Human Evolution, Evolution: The First Four Billion Years, ed. Michael Ruse
& Joseph Travis (Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard
University Press, 2009), 265.

8John Dalton (1766-1844) ialah seorang guru SMU di Manchester,
Inggris. Ia terkenal karena teorinya yang membangkitkan kembali istilah
“atom”. Dalam buku karangannya yang berjudul New System of Chemical
Philosgphy ia berhasil merumuskan hal tentang atom sekitar tahun 1803. Ia
menyatakan bahwa materi terdiri atas atom yang tidak dapat dibagi lagi.
Tiap-tiap unsur terdiri atas atom-atom dengan sifat dan massa identik, dan
senyawa terbentuk jika atom dari berbagai unsur bergabung dalam
komposisi yang tetap. Temuannya didasatkan pada sebuah eksperimen.
Henry E. Roscoe dan Arthur Harden, A New View of the Origin of Dalton's
Atomic Theory (London: Macmillan. 2007), 248.

urmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013




I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

Problem kebenaran inilah yang memacu tumbuh dan
berkembangnya epistemologi. Telaah epistemologi terhadap
kebenaran membawa orang kepada sesuatu kesimpulan bahwa
perlu dibedakan adanya tiga jenis kebenaran, yaitu kebenaran
epistemologi, kebenaran ontologis, dan kebenaran semantis.’
Kebenaran epistemologis adalah kebenaran yang berhubungan
dengan pengetahuan manusia, kebenaran dalam arti ontologis
adalah kebenaran sebagai sifat dasar yang melekat pada hakikat
segala sesuatu yang ada atau diadakan. Kebenaran dalam arti
semantis adalah kebenaran yang terdapat serta melekat dalam
tutur kata dan bahasa.

Namun, dalam pembahasan ini hanya dibahas kebenaran
epistemologis saja karena kebenaran yang lainnya secara znberen
akan masuk dalam kategori kebenaran epistemologis. Dalam
kajian epistemologi Islam terdapat beberapa kriteria kebenaran,
yaitu:  Pertama, Kriteria Korespondensi. Kebenaran dapat
didefinisikan sebagai kesetiaan pada realitas objektif, yaitu suatu
pernyataan yang sesuai dengan fakta atau sesuatu yang selaras
dengan situasi. Kebenaran adalah persesuaian antara pernyataan
mengenai fakta dengan fakta aktual: atau antara putusan dengan
situasi seputar yang diberi interpretasi.!0 Kedwa, Kriteria
Konsistensi. Menurut kriteria ini kebenaran tidak dibentuk atas
hubungan antara putusan dengan sesuatu yang lain yaitu fakta
atau realitas, tetapi atas hubungan antara putusan-putusan yang
baik dengan putusan lainnya yang telah diakui kebenarannya
terlebih dahulu. Arti lain, suatu proposisi itu cenderung untuk
benar jika proposisi itu saling berhubungan dengan proposisi-
proposisi lain yang benar, atau jika arti yang dikandung oleh
proposisi yang saling berhubungan dengan pengalaman kita.!!
Jadi sesuatu itu benar, hubungan itu saling berhubungan dengan

9Aholiab Watholy, Tanggung Jawab Pengetabuan (Yogyakarta: Kanisius,
2001), 157.

WRichard L. Kirkham, Theories of Truth: A Critical Introduction (Cambridge:
MA MIT Press, 1992), 4; Amsal Bakhtiar, Filsafar lmn (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 20006), 112-3; Jujun S. Sumantri, Filsafat Iimu (Jakarta:
Pustaka Sinar Harapan, 2003), 57; Hardono Hadi, Epistemologi: Filsafat
Pengetabnan (Yogyakarta: Kanisius, 1997), 148.

N\Watholy, Tanggung..., 159; W.V. Quine dan Ullian, J.S., The Web of Belief
(New York: Random House, 1978), 87.

220 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

kebenaran sebelumnya. Kefjga, Kriteria Pragmatis. Menurut teori
pragmatisme, suatu kebenaran dan suatu pernyataan diukur
dengan kriteria apakah pernyataan tersebut bersifat fungsional
dalam kehidupan manusia. Teori, hipotesa atau ide adalah benar
apabila ia membawa kepada akibat yang memuaskan, apabila ia
mempunyai nilai praktis. Kebenaran terbukti oleh kegunaannya,
oleh hasilnya, dan oleh akibat-akibat praktisnya.l2

Dalam kenyataannya kini, kriteria kebenaran cenderung
menekankan satu atau lebih dari tiga pendekatan; (1) yang benar
adalah yang memuaskan keinginan kita, (2) yang benar adalah
yang dapat dibuktikan dengan eksperimen, (3) yang benar adalah
yang membantu dalam perjuangan hidup biologis. Oleh karena
kriteria kebenaran (koresponden, konsistensi, dan pragmatisme)
itu lebih bersifat saling menyempurnakan daripada saling
bertentangan, maka teori tersebut dapat digabungkan dalam
suatu definisi tentang kebenaran. Kebenaran adalah persesuaian
yang setia dari pertimbangan dan ide manusia kepada fakta
pengalaman atau kepada alam seperti adanya. Akan tetapi karena
manusia dengan situasi yang sebenarnya, maka dapat diujilah
pertimbangan  tersebut dengan  konsistensinya  dengan
pertimbangan-pertimbangan lain yang manusia menganggap sah
dan benar, atau manusia menguji dengan faedahnya dan akibat-
akibatnya yang praktis.

Sumber Daya Manusia dalam Konteks Epistemologi Islam

Al-Quran tidak menggolongkan manusia ke dalam
kelompok binatang (animal) selama manusia mempergunakan
akalnya dan karunia Tuhan lainnya. Namun, kalau manusia tidak
mempergunakan akal dan berbagai potensi pemberian Tuhan
yang sangat tinggi nilainya yakni pemikiran (rasio), kalbu, jiwa,
raga, serta panca indra secara baik dan benar, ia akan
menurunkan derajatnya sendiri menjadi hewan seperti dalam
firman Allah Swt. dalam Qs. al-A‘raf (7): 179 yang artinya,
“...Mereka punya hati, tetapi tidak dipergunakan untuk
memahami ayat-ayat Allah, punya mata tetapi tidak
dipergunakan untuk melihat tanda-tanda kekuasaan Allah, punya

12Bakhtiar, Filsafat..., 119.

Umuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 221




I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

telinga tetapi tidak dipergunakan untuk mendengar ayat-ayat
Allah. Mereka (manusia) yang seperti itu sama martabatnya
dengan hewan bahkan lebih rendah dari binatang.”

Di dalam al-Qut’an manusia disebut antara lain dengan bani
Adam,3  bashar,\*  al-Insan'> dan  al-Nas.'® Penyebutan nama
manusia dalam al-Qur’an dengan berbagai istilah itu untuk
menunjukkan dari berbagai aspek kehidupan manusia, di
antaranya:

1. Dari aspek historis penciptaan manusia disebut dengan
bani Adam. Sebagaimana Firman Allah yang artinya: “Hai
anak Adam, pakailah pakaianmu yang indah disetiap
memasuki masjid, makan dan minumlah dan janganlah
berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai
orang-orang yang berlebih-lebihan.” (Qs. al-A‘raf [7]: 31).

2. Dari aspek biologis manusia disebut dengan bashar yang
mencerminkan sifat-sifat fisik-kimia-biologisnya. Manusia
perlu  makan, minum, menikah, dan lain-lain.
Sebagaimana firman Allah yang artinya: “Dan berkatalah
pemuka-pemuka yang kafir diantara kaumnya dan yang
mendustakan akan menemui hari akhirat (kelak) dan yang
telah (Kami mewahkan mereka dalam kehidupan di
dunia). Orang ini tidak lain hanyalah manusia (bashar)
seperti kamu, dia makan dari apa yang kamu makan dan
meminum dari apa yang kamu minum.” (Qs. al-
Mu’minan [23]: 33).

3. Dari aspek kecerdasan manusia disebut dengan znsan
yakni makhluk terbaik yang diberi akal sehingga mampu
menyerap imu pengetahuan. Dan manusia dibebani
tanggung jawab, pengemban amanat dan £halifah Allah di
bumi. Sebagaimana Firman Allah yang artinya: “Dia
menciptakan manusia (zzsan). Mengajarnya pandai bicara.”
(Qs. al-Rahman [55]: 3-4).

4. Dari aspek sosiologis manusia disebut alnas yang
menunjukkan sifatnya yang berkelompok sesama jenisnya.

13Q)s. al-Isra’ (17): 70.
14QQs. al-Kahfi (18): 110.
15Q)s. al-Insan (76): 1.
16Q)s. al-Nas (114): 1.

222 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

Sebagaimana Firman Allah yang artinya: “Wahai manusia,
sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu
berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling
mengenal...” (Qs. al-Hujurat [49]: 13).

5. Dari aspek posisinya disebut ‘@bd (hamba) yang
menunjukkan kedudukannya sebagai hamba Allah yang
harus tunduk dan patuh kepada-Nya. Sebagaimana
Firman Allah yang artinya: “Maka apakah mereka tidak
melihat langit dan bumi yang ada di hadapan dan di
belakang merekar jika Kami menghendaki niscaya Kami
benamkan mereka di bumi atau Kami jatuhkan mereka
gumpalan dari langit. Sesungguhnya pada yang demikian
itu benar-benar terdapat tanda (kekuasaan Tuhan) bagi
setiap hamba yang kembali kepada-Nya.” (Qs. al-Saba’
[34]: 9).

Dengan demikian dapat dipahami bahwa manusia adalah
satu-satunya makhluk Allah yang diberi kesempurnaan baik fisik,
rohani, dan akalnya agar mampu menjadi &balifah di bumi ini.
Diberikan akal dan indra agar mampu berpikir, memahami alam
semesta, mempelajarinya, mencari manfaatnya bagi diri dan
makhluk lain. Tubuh manusia yang mempunyai daya fisik atau
jasmani, yang terdiri dari indra penglihatan, penciuman, perasa,
perabaan, pendengaran, daya gerak. Semuanya berhubungan
dengan unsur-unsur materi. Manusia adalah makhluk somato-
psiko-sosial-spiritual, yang terdiri dari fisik, jiwa, spiritual, dan
makhluk yang harus berinteraksi secara sosial dengan orang lain
yang keempatnya saling berinteraksi karena unsur-unsur tersebut
saling berkait, dan saling mempengaruhi sejak saat pembuahan
sampai akhir hayatnya. Semua permasalahan yang timbul harus
dicari keterkaitannya dengan melihat keempat unsur tersebut,
agar pemecahannya masalah manusia lebih optimal.

Di samping itu Allah menciptakan manusia dilengkapi pula
dengan kelemahannya. Kelemahan manusia harus dikendalikan
dengan pengembangan diri melalui pengetahuan yang
diperolehnya, sedangkan kelebihan manusia lebih ditingkatkan
dengan pengembangan diri pula agar berkembang lebih optimal.

O

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 227




I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

Pengembangan diri ini secara hakikat adalah untuk
memanusiakan manusia.

Peranan Epistemologi Filsafat Islam dalam
Pengembangan Sumber Daya Manusia

Manusia mempunyai potensi untuk mengembangkan
pengetahuannya dengan cepat dan mantap karena manusia
mampu berpikir menurut suatu alur kerangka berpikir tertentu.
Manusia mampu mengkomunikasikan informasi dan jalan
pikiran yang melatarbelakangi informasi tersebut. Oleh karena
itu, manusia sering diistilahkan sebagai makhluk yang mampu
berpikir (homo sapien).

Perkembangan ilmu pengetahuan manusia akan menentukan
perkembangan kehidupannya secara individu juga masyarakat
bahkan negara atau dunia. Dengan kata lain, dengan ilmu
pengetahuan manusia dapat berkembang dengan pesat dan maju.
Pengembangan ilmu pengetahuan dan sumber daya manusia
ternyata merupakan kekuatan yang sangat dominan dalam
menentukan perkembangan kualitas kehidupan. Manusia
mampu mengembangkan pengetahuannya dengan cepat dan
mantap karena manusia mampu berpikir menurut suatu alur
kerangka berpikir tertentu. Manusia mampu mengomunikasikan
informasi dan jalan pikiran yang melatarbelakangi informasi
tersebut.

Al-Qur’an adalah Kitab Suci yang memberikan banyak
isyarat tentang epistemologi bagi pengembangan sumber daya
manusia, walaupun kita tidak bisa mengatakan bahwa al-Qur’an
adalah kitab ilmu pengetahuan, karena sifat kebenaran al-Qur’an
adalah pasti benarnya, sementara ilmu pengetahuan adalah
bersifat relatif. Firman Allah dalam Qs. al-Nahl (16): 78, “Dan
Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak
mengetahui sesuatu apa pun, dan Dia memberi kamu
pendengaran, penglihatan dan hati, agar kamu bersyukur”. Al-
Qur’an dengan begitu jelas mengatakan bahwa manusia adalah
makhluk yang tidak tahu apa-apa ketika dilahirkan, namun Allah
memberikan bekal manusia untuk mengembangkan dirinya
dengan modal indra yang bisa menangkap fenomena empiri
pengetahuan, berupa pendengaran, penglihatan, dan hati. Jika

224 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

dihubungkan dengan epistemologi idea Plato yang telah
dijelaskan di muka bahwa manusia sudah membawa apa-apa,
tentu sangat bertolak belakang.

Ketika manusia belum mampu menginternalisasikan
potensinya secara nyata, pendengaran menjadi sarana paling
tepat untuk mengembangkan sumber daya manusia. Hal ini tidak
saja karena pendengaran adalah instrumen awal yang potensial
untuk pengembangan sumber daya manusia, tetapi juga karena
pendengaran adalah sumber daya manusia yang erat kaitannya
dengan daya ingat dan mencerna yang di dalamnya dapat dilihat
dari kesanggupan seseorang dalam mengungkapkan kembali apa
yang ada  dengan  menjelaskan,  menguraikan, dan
menggambarkan apa yang telah diterima melalui penggunaan
daya pendengaran. Kedua daya ini mengandung unsur kehati-
hatian yang erat kaitannya dengan konsentrasi dan imajinasi
kreatif. Tanpa sifat ini tidak mungkin manusia untuk
menampung sebanyak-banyak informasi dan menuangkannya
kembali sesuai dengan apa yang ia dengar dengan
menghindarkan diri dari kesalahan-kesalahan yang akan
mengganggu nilai kebenarannya.

Al-Qur’an juga menganjurkan untuk melakukan perjalanan
dan menjadikan pengalaman sebagai pelajaran yang harus
dimanfaatkan. Karena itu, dalam pandangan al-Qur’an wujud
yang yang diinformasikan oleh panca indra - selama dalam
wilayah kerjanya - dapat diandalkan dan bahwa apa yang
dijangkaunya adalah satu kenyataan. Ini selama indra itu tidak
mengalami gangguan dari dalam dan luar dirinya. Selanjutnya al-
Qur’an memerintahkan manusia untuk menggunakan nalarnya
dalam menimbang ide yang masuk ke dalam benaknya. Banyak
ayat yang berbicara tentang hal ini dan dengan berbagai redaksi
seperti fa'qilun, tatafakkarin dan lain-lain. Ini membuktikan
bahwa akal pun mampu meraih pengetahuan dan kebenaran,
juga selama ia digunakan dalam wilayah kerjanya.

Pengetahuan harus dicari dengan indra yang telah Allah
anugerahkan kepada manusia. Walaupun pengetahuan indra
diragukan kebenarannya karena indra bersifat terbatas, tapi hal
ini bisa dilakukan dengan cara abstraksi, yaitu proses panjang
dan ketelitian pengamatan manusia terhadap suatu obyek

urmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013




I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

tertentu, lalu akal akan mampu mengabstraksikan ideanya. Dari
proses ini menghasilkan hukum-hukum pengetahuan yang
universal.

Tingkat relativitas pengetahuan empiri manusia menjadi
sesuatu yang sinergi dengan perkembangan pengetahuan yang
terus bergerak maju untuk terus menguak tentang alam semesta
ini yang begitu luas. Sebagaimana Allah berfirman dalam Qs. al-
Kaht (18): 109: “Jika lautan (yang ada di dunia ini) adalah tinta,
dan pepohanan adalah pena, tidak akan sanggup untuk menulis
ilmu Allah, walaupun ditambahkan lagi jumlah seluruh lautan
yang sama.” Makna dari ayat tersebut seyogiannya ditarik kepada
makna rasa ingin tahu manusia yang harus terus dipacu untuk
menguak sebanyak-banyak rahasia alam semesta yang
merupakan mahakarya Allah swt. Ayat ini menantang manusia,
semakin dikaji dan diamati alam semesta maka akan semakin
terbuka hal-hal yang perlu terus ditelaah. Bukan sebaliknya
ditekankan kepada makna kelemahan manusia akan betapa
kecilnya ilmu manusia di tengah-tengah ilmu Allah yang tiada
batas. Walaupun tidak salah memang, namun jika makna ini yang
terus mendominasi pemikiran manusia maka akan menjadikan
matinya giroh untuk mengembangkan diri sebagai makhluk yang
dinamis.

Kegiatan manusia untuk mengembangkan dirinya dan
menemukan pengetahuan yang benar adalah sesuatu yang harus
dilakukan karena manusia selalu berpikir. Namun setiap manusia
berbeda cara berpikirnya untuk menemukan suatu kebenaran
yang hakiki. Dapat dikatakan bahwa setiap jalan pikiran
mempunyai kriteria kebenaran, yang merupakan landasan bagi
proses penemuan kebenaran tersebut, penalaran merupakan
suatu penemuan kebenaran dimana tiap-tiap jenis penaralaran
mempunyai kriteria kebenarannya masing-masing.

Al-Qur'an memberikan isyarat yang jelas akan perintah-
perintah untuk meneliti alam semesta untuk kepentingan
manusia. Firman Allah dalam perumpamaan yang begitu indah
seperti yang disebutkan di atas memberikan makna akan proses
dalam epistemologi. Proses, karena manusia tidak serta merta
peroleh pengetahuan kalau tidak ada upaya untuk mencarinya.
Bukankah sudah sangat jelas bahwa manusia asalnya tidak tahu

226 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

apa-apa menjadi tahu apa-apa karena Allah memberikan bekal
indra untuk pengalaman empiris pengetahuan manusia? Juga,
bukankah betapa banyak ayat al-Qur’an yang menyuruh manusia
untuk menggunakan indranya? Afala yanzurin (apakah kamu
tidak melihat), ‘@lam tara (tidakkah kamu melihat), anzura
(ihatlah), falyanzur (maka hendaklah memperhatikan), afala
ta‘qilun (apakah kamu tidak memikirkan), dan lain-lain. Ada 854
kali al-Qur’an menyebutkan ayat-ayat yang memberi isyarat ilmu
pengetahuan dengan indra sebagai alat untuk memperolehnya.
Maka, bagaimana jadinya jika hanya karena dasar pemahaman
empiri manusia yang terbatas, kemudian manusia tidak boleh
mengandalkannya untuk mengembangkan diri dengan pencarian
ilmu pengetahuan? Tentu hal ini sulit bisa dipahami dan bahkan
bertentangan dengan perintah al-Qur’an tersebut.

Ambil contoh, proses pencarian Tuhan yang bersifat
metafisik  sekalipun dilakukan oleh Nabi Ibrahim as.
menggunakan  pengalaman  empiris  inderawi.  Beliau
memperhatikan fenomena masyarakat di sekitarnya dan bahkan
ayahnya sendiri yang menyembah berhala, adalah sesuatu yang
bertentangan dengan akal sehatnya. Kemudian beliau
memperhatikan secara bertahap benda-benda langit, yaitu bulan,
bintang, dan matahari sebagai Tuhan. Pada akhirnya sampai
pada kesimpulan bahwa Tuhan bukanlah sesuatu yang terbatas.!”
Artinya al-Qur’an memberikan penekanan kepada penggunaan
pengalaman empiris untuk menangkap hukum-hukum sesuatu
seperti yang tergambar dalam pengalaman Nabi Ibrahim as.

Proses pencarian pengetahuan dalam rangka berdzikir
kepada-Nya digambarkan dalam al-Qur’an sebagai orang-orang
yang berdzikir kepada Allah sambil berdiri, duduk atau dalam
keadaan berbaring, dan mereka memikirkan tentang penciptaan
langit dan bumi sambil berkata: “Ya Tuhan kami, tidaklah
Engkau menciptakan semua ini sia-sia; Maha Suci Engkau,
lindungilah kami dari azab neraka”.!® Dari ayat ini secara jeli
dapat dilihat bahwa mengingat Allah (dbikir) tidak semata hanya
ingat secara pasif, tetapi juga ada upaya dalam keadaan apapun
untuk menelaah penciptaan Alam (kauniyah) oleh Allah swt yang

17Q)s. al-An‘am (6): 74-9.
18Qs. Ali ‘Imron (3): 191.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 227




I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

menghantarkan kepada pengakuan akan kuasa Allah dan
kesempurnaan ciptaan-Nya yang tiada batas.

Dalam dimensi yang lain ayat tersebut mengandung makna
proses manusia secara epistemologi untuk mengembangkan
dirinya menyingkap alam untuk kepentingan manusia itu sendiri.
Makna dhikir di sini bisa sejalan dalam konteks yang lebih luas.
Bukankah orang yang berhasil menemukan suatu hukum dan
karya pengetahuan serta banyak bermanfaat kepada sesama
manusia disebut juga implementasi dhikir? Penulis rasa apa yang
dipesankan al-Qur’an adalah makna dhikir seperti ini. Lagi,
bukankah akhlak yang dikehendaki Islam adalah memberikan
kemanfaatan sebanyak-banyaknya terhadap manusia? Bahkan
dalam hadis Rasulullah ilmu yang bermanfaat adalah investasi
besar yang tiada terputus walaupun orang yang menciptkannya
telah meninggal dunia.’” Penulis berandai-andai, jika seorang
Thomas Alva Edison adalah orang Islam maka buah karya
pengetahuannya yaitu bola lampu akan menjadi investasi pahala
baginya yang tiada terputus, karena telah memberi kemanfaatan
kepada berjuta dan bahkan bermilyar manusia dari masa ke
masa. Dengan demikian, mengapa pengertian dhikir harus
senantiasa bermakna tradisional? Maha Karya Agung ayat-ayat
kauniyah yang ada di sekitar manusia nampaknya akan sayang
jika manusia melewatkan begitu saja untuk tidak dikaji.

Al-Qur'an senantiasa menjelaskan bahwa pengetahuan
manusia sangat bervariasi dan bermacam-macam, serta tidak
akan pernah mencapai titik perhentian. Teori yang diyakini
kebenarannya pada suatu masa, boleh jadi akan menjadi usang di
suatu masa tertentu seiring ditemukannya temuan-temuan baru
oleh manusia. Inilah makna proses perkembangan epistemologi
manusia.

Dampak dari proses perkembangan epistemologis manusia
adalah perkembangan kualitas sumber daya manusia itu sendiri.
Sehingga tidak berlebihan jika semakin tinggi kualitas
epistemologi manusia atau bisa juga cara bepikir seseorang maka
otomatis pengembangan yang ada pada diri seseorang semakin
tinggi pula. Dari sini dapat dipahami peranan ilmu atau
epistemologi terhadap pengembangan sumber daya manusia

YImam Muslim, Sahih Muslim (Riyadh, Dar Ibnu Hisham, 2011), 1631.

228 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

sangat erat kaitannya atau saling ketergantungan. Karena sumber
daya manusia yang tinggi tergantung dari pemikiran-pemikiran
atau ilmu yang dimiliki manusia.

Manusia mengembangkan pengetahuan, dari
pengetahuannya itu muncul daya pikir bagaimana mengatasi
kebutuhan dan kelangsungan hidup. Jadi potensi yang dimiliki
seseorang menjadi penentu kehidupan pada dirinya. Sehingga
peranan epistemologi terhadap pengembangan sumber daya
manusia saling berkaitan satu sama lain.

Catatan Akhir

Epistemologi Islam jika dimaknai dan diimplementasikan
dengan benar akan menjadi daya gerak bagi kemajuan
pengembangan sumber daya manusia melalui penggalian ilmu
pengetahuan yang dinamis dan sustainable, karena memberikan
spirit bagi perkembangan dan kemajuan ilmu dan sekaligus nilai-
nilai moral yang terkandungnya, sebab hakikat epistemologi
Islam terletak pada integrasi penggunaan akal, empiris, dan al-
Qur’an. Akal dan indra bekerja menangkap sesuatu obyek untuk
menghasilkan hukum-hukumnya sementara al-Qur’an memberi
rambu-rambu moralitas atas kerja akal dan indra.

Perkembangan ilmu pengetahuan manusia akan menentukan
perkembangan kehidupannya, artinya manusia dengan ilmu
pengetahuan yang masth sederhana tingkat perkembangannya
tidak akan secepat dan sebaik dengan manusia yang tingkat
perkembangannya ilmu pengetahuan dan sumber daya manusia
yang lebih maju. Pengembangan ilmu pengetahuan dan sumber
daya manusia merupakan kekuatan yang sangat dominan dalam
menentukan  perkembangan  peradaban = manusia. Ilmu
pengetahuan merupakan salah satu hasil dari usaha manusia
untuk memperadab dirinya, ilmu dapat dianggap sebagai suatu
sistem yang menghasilkan kebenaran. Seperti itu pula sistem-
sistem yang lainnya mempunyai komponen-komponen yang
berhubungan satu sama lainnya. Wa a/-Lah a‘lam bi al-sawab. e

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 229




Asep Kurniawan, Pengembangan Sumber Daya Manusia dalam Perspektif Epistemologi Filsafat Islam |

Daftar Pustaka

Abdullah, Amin. 1992. “Aspek Epistemologis Filsafat Islam”,
Filsafat Isiam, ed. Irma Fatimah. Yogyakarta, LESFI.

Bakhtiar, Amsal. 20006. Filsafat llmu. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

Bousfield, John. 1983. “Islamic Philosophy in South East Asia”,
Islan in Sounth East Asia, ed. M.B. Hooker. Leiden: E.J. Brill.

Bowler, Peter J. 2005. Making Modern Science: A Historical Survey.
Chicago: University of Chicago Press.

Brock, William Hodson. 1993. The Norton history of chemistry. New
York: W. W. Norton.

Hadi, Hardono. 1997. Ebpistemologi:  Filsafat  Pengetabuan.
Yogyakarta: Kanisius.

Kirkham, Richard L. 1992. Theories of Truth: A Critical Introduction.
Cambridge: MA MIT Press.

McHenry, HM. 2009. “Human Evolution”, Ewvolution: The First
Four Billion Years, ed. Michael Ruse & Joseph Travis.
Cambridge, Massachusetts: The Belknap Press of Harvard
University Press.

McKechnie, J. L. (ed.). 1979. Webster's New Twentieth Century
Dictionary. New York: Simon and Schuster.

Quine, W.V. dan Ullian, J.S., 1978. The Web of Belief. New York:
Random House.

Roscoe, Henry E dan Arthur Harden, 2007. .4 New View of the
Origin of Dalton's Atonic Theory. London: Macmillan.

Strick, James 2001. “Introduction”, Evolution & The Spontaneons
Generation. London: Continuum International Publishing Group.

Stringer, C.B. 1994. “Evolution of FEarly Humans”, The
Cambridge Encyclopedia of Human Evolution, ed. Steve Jones,
Robert Martin & David Pilbeam. Cambridge: Cambridge
University Press.

Sumantri, Jujun S. 2003. Filsafat llmu. Jakarta: Pustaka Sinar
Harapan.

Vardiansyah, Dani. 2008. Filsafat 1/mu Komunikas:: Suatu Pengantar.
Jakarta: Indeks.

Watholy, Aholiab. 2001. Tanggung Jawab Pengetahuan. Y ogyakarta:

Kanisius.

230 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



