DIALEKTIKA ISLAM DENGAN VARIAN KULTUR LOKAL
DALAM POLA KEBERAGAMAAN MASYARAKAT SASAK

Kamarudin Zaelani

Abstract

Lombok Island known as the one-thousand-mosque island not only provides a great
number of legends about its existential backgronnd but also historical facts and artifacts
that legitimate the identity of this virgin island. They inspired and motivated every
edncated Sasakness—appellation to indigenons of Lombok people—rto make intensive
research on the subjects. Such the activity bas a great benefit in term of identifying and
perpetuating good cultural heritages of the people in the past, and then implementing thenm
in the current context. This is the meaning addressed by the Lslamic jurisprudence principle
“al-muhafadzah ‘ala al-qadim al-shalih wa al-akhdz bi al-jadid al-ashlah”.

This article is aimed at revealing historical root of religious identity of Sasak
community. Historical sketch of its religions identity leads to Weta Telu religion that
was the collaboration of tradition, cultural, and religions values of the comers and those of
the indigenous people in the past. Another point of view said that Wetu Telu religion is
an uncompleted process of islamization toward Waktu 1ima religion that is considered by
presently most Muslims in Lombok the true and pure Islam.

Keywords: Boda, Agama, Kultur Lokal, Wetu Telu, Waktu 1ima.

AGAMA bukanlah sebuah kerangka metafisik belaka. Bagi semua bangsa,
berbagai wahana dan bentuk penyembahan diliputi dengan sebuah pancaran
kesungguhan moral yang mendalam tentang Yang Kudus. Dalam diri
penganut agama terkandung sebuah rasa kewajiban intrinsik kepada Yang
Kudus yang tidak hanya mendorong tetapi juga sekaligus menuntut baktinya,
baik dengan ataupun tanpa persetujuan intelektual maupun emosioanal.!

!Dalam beberapa agama dan kelompok keagamaan legitimasi intelektual terhadap
ajaran keagamaan sangat diprioritaskan, akan tetapi tidak jarang pula kecendrungan
emosional/kefanatikan, juga menjadi ilham yang memotivasi pengikutnya dalam menjalani
keyakinan keagamaannya. Clifford Geertz, Study tentang Refleksi Budaya: Kebudayaan dan
Agama (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 50-3; judul aslinya adalah The Interpretation of Culture:
Selected Essays (London: London & CO. Publisher, 1974).

48 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Entah kemudian Yang Kudus itu untuk selanjutnya dirumuskan sebagai
Sosok Penguasa Yang Maha Sempurna (Allah, Yahwe/Yahova, Tritunggal
“Tuban Bapak, Tuban Anak dan Rub Kudus’, Trimurti “Brabma, Wisnu, dan
Siwa”, Sang Hiyang Widi Wase dan apapun namanya atau yang dalam istilah
orang Sasak Nenek Kaji Sak Kuase yang disandarkan kepada Sosok yang Maha
Segala-galanya atau tercermin dalam ritual-ritual yang dipersonifikasikan
dalam bentuk-bentuk lain, seperti animisme, dinamisme, panteisme,
antropomorfisme dan lain sebagainya.

Sasak merupakan penduduk asli (suku asli) di pulau Lombok, dan bukan
dari kelompok migran yang datang dengan tujuan-tujuan tertentu. Namun
dewasa ini, istilah orang Sasak tidak hanya disandarkan kepada penduduk
aslinya, akan tetapi kelompok pendatang (darah campuran) pun juga disebut
orang Sasak.?

Tulisan singkat ini berupaya untuk menelusuri bentuk-bentuk keagamaan
serta mengeksplor lebih jauh perjalanan panjang Suku Sasak, dalam
mempertahankan identitas asli mereka, di tengah-tengah ekspansi politik,
agama, dan kebudayaan baru, yang dilakukan oleh berbagai macam etnis dan
beragam suku bangsa selama beberapa periode. Sebagai sebuah upaya
sistematisasi untuk menemukan pola keagamaan masyarakat Sasak yang
orisinil sebelum datangnya pengaruh luar dan setelah terelaborasi dengan
berbagai macam kultur dan agama, maka tulisan ini akan dimulai kajian
tentang keyakinan dan keagamaan masyarakat Sasak sebelum Hindu, Islam,
dan Kolonialisme (Belanda dan Jepang); kemudian berlanjut pada masuknya
berbagai macam nilai dan kultur asing, dan realitas keagamaan masyarakat
Sasak saat ini.

Keyakinan Asli Masyarakat Sasak Masa Pra-Hindu

Sebelum masuknya berbagai macam pengaruh, kultur, budaya, dan adat-
istiadat baru, yang memberikan corak dan varian pada pertumbuhan dan
perkembangan ekonomi, politik, budaya, dan keyakinan dalam keagamaan
masyarakat Sasak-Lombok, suku Sasak memiliki kepercayaan primordial, di
mana mereka percaya kepada animisme, dinamisme, panteisme, dan
antropomorfisme. 3

’Tim Penyusun Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat, Monografi Daerah Nusa
Tenggara Barat 1977 (Mataram: Depdikbud, 1977), 72.

3Suku Sasak tidak saja percaya terhadap benda hidup, yang memiliki roh atau jiwa,
akan tetapi juga mempercayai keberadaan roh atau jiwa (sou/ or spirii) tersebut terdapat pada

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 49



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Orang Sasak menganggap suci arwah nenek moyang dan orang-orang
tertkemuka di antara mereka, oleh karena itulah maka dibuatkan menhir
sebagai medium untuk pensucian. Hal ini juga merupakan sarana pemujaan
dalam rangka memperoleh kesejahteraan hidup, baik di alam dunia maupun
di alam gaib. Arwah ini diyakini dapat membantu kehidupan mereka baik
langsung ataupun tidak. Hubungan antara orang Sasak dengan arwah selalu
dipelihara dengan sebaik-baiknya, dengan mengadakan berbagai upacara dan
selamatan. Setiap upacara dan selamatan yang berhubungan dengan
kehidupan, roh atau arwah selalu diundang agar dapat menjaga dan
melindungi mereka yang masih hidup. Korelasinya dengan keinginan mereka
dalam mengejar sesuatu, masyarakat Sasak seringkali memohon restu dari
roh atau arwah agar mendapatkan dukungan. Karena diyakini bahwa dengan
peran serta roh leluhur di dalamnya, dapat memperlancar pencapaian tujuan
yang mereka harapkan.

tumbuh-tumbuhan dan benda-benda mati. Seperti pohon beringin, atau pohon kayu yang
sudah berumur puluhan dan ratusan tahun, batu-batu, keris, tombak, dan beraneka-macam
jenis senjata. Selain itu terdapat pula roh atau jiwa yang mengelilingi manusia, baik di
rumah ataupun di alam sekitar. Roh atau jiwa tersebut, terbagi menjadi dua golongan yaitu
roh yang baik dan roh yang jahat. Roh atau jiwa orang-orang yang sudah meninggal
disebut arwah (Sasak: pedare). Selain hidup di luar badan, roh atau jiwa dapat juga pindah ke
badan hewan seperti buaya, ular, ulat, dan berbagai binatang hutan lainnya. Roh yang
demikian itu memiliki kehidupan yang kekal, kehidupan mereka dapat dianalogikan dengan
kehidupan manusia biasa yang membutuhkan makan, minum, serta berkeluarga. Bedanya,
roh-roh tersebut keberadaannya gaib (immaterial), tidak bisa dilihat dan diraba, hanya saja
dapat dirasakan dan diyakini eksistensinya. Roh orang yang telah meninggal dunia
khususnya, dianggap berdiam diri di dalam kubur dan sewaktu-waktu akan pulang ke
rumah keluarganya. Dalam pertemuannya ada yang berbuat baik sehingga memberikan
rahmat dan membantu keluarganya dalam berbagai persoalan, dan ada pula yang karena
marah dan sakit hati kemudian membuat keluarganya menjadi sakit atau tertimpa beberapa
macam musibah. Roh atau jiwa dapat berpindah-pindah dan memiliki kesaktian (manna)
Tim, Monografi. .., 79-89.

“Kepercayaan masyarakat Sasak terhadap roh ini, tidak dapat disamakan dengan
kepercayaan kelompok Abangan (salah satu tipologi agama Jawa berdasarkan Geertz), yang
mana mereka juga mempercayai adanya roh seperti memedi, lelembut, tuyul, dayang,
demit, dan beragam mahluk halus lainnya. Letak perbedaan yang mendasar antara
kepercayaan masyarakat Sasak dengan Abangan ini terletak pada keterlibatan orang yang
telah mati, bagi kelompok yang pertama sedangkan pada kelompok yang kedua tidak
melibatkan orang yang telah meninggal. Untuk lebih jelasnya diskusi tentang hal ini baca;
Clifford Geertz, The Religion of Java (London: Free Press of Glencoe, 1960) atau

50 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Selain percaya kepada arwah atau roh nenek moyang, mereka juga
percaya pada binatang-binatang tertentu, benda-benda yang bentuknya lain
dari biasanya (batu kelopak, botol buntu, akar-akaran yang berbentuk aneh,
atau barang-barang yang ditemukan di tempat-tempat tertentu, ular yang
mati menggigit, pohon kelor yang dijadikan titian atau jembatan) dan banyak
lagi yang lainnya.> Mereka juga percaya terhadap kekeramatan tempat-tempat
tertentu seperti: gua, hutan, pancuran, sungai, gunung, dan lain-lainnya
seperti rumah adat atau rumah yang tidak berpenghuni.6

Masyarakat Sasak, menganggap sebuah benda atau seorang manusia
dapat mengandung manna, oleh karena itu ia harus diperhatikan atau
diistimewakan. Ada dua alternatif sikap sebagai wujud perhatian lebih
terthadap benda atau manusia yang mengandung manna yakni rasa takut dan
rasa hormat. Untuk menaklukan manna dilakukan upacara kebaktian atau
mungkin juga dengan melumpuhkan daya kekuatannya dengan berbagai
penangkal. Hal ini terlihat jelas dalam cara pandang orang-orang Sasak
tentang kosmis, bahwa untuk mencapai keselarasan dengan alam semesta
mereka tidak berusaha menundukkan alam, namun bila keadaan sangat
memaksa, sebelum melakukan sesuatu, terlebih dahulu harus memohon izin
terlebih dahulu (baik pada Penciptanya maupun roh-roh yang menguasainya)
dengan memberikan aneka bentuk sesaji, yang dalam istilah orang Sasak
disebut bebangar. Upacara ini biasanya dipimpin oleh jintaka atau pemangkn.’

Banyak ahli mengistilahkan kepercayaan primordial suku Sasak dengan
agama Boda. Boda di sini tidak sama dengan agama Budha (Sidharta Gautama
560-480 SM dari Sakya India Utara), akan tetapi term Boda, secara khusus,

terjemahannya, Abangan Santri Priyayi dalam Masyarakat Jawa, terj. Aswab Mahasin (Jakarta:
Pustaka Jaya, 1989).

SMerupakan suatu rahasia umum bahwa di Bayan Lombok Utara, di mana desa ini
merupakan tempat tumbuh dan berkembangnya masyarakat Wesn Teln, konon yang
menjadi pusaka mereka adalah sebuah biji padi yang besarnya seperti ibu jari kaki orang
dewasa dan biji mangga (Sasak: Paok Jenggi’) yang besarnya melebihi ukuran mangga yang
terbesar sekalipun. Kedua benda pusaka ini dan beberapa benda yang lainnya disimpan
oleh tokoh adat, dan dikeluarkan dalam acara-acara tertentu.

°Hal ini terlihat jelas ketika mereka pergi ke Gunung Rinjani untuk tujuan-tujuan yang
sifatnya spiritual dan selalu membawa pemangkn yang menjamin keselamatan mereka
terthadap gangguan roh-roh jahat maupun penghuni Gunung Rinjani itu sendiri.

"Tim, Monografi..., 79.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 51



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

merujuk pada kepercayaan asli masyarakat Sasak. sebelum terpengaruh oleh
berbagai kepercayaan atau agama lain.8

Tidak banyak informasi yang diperoleh sehubungan dengan agama atau
kepercayaan Sasak-Boda, tidak ada juga kejelasan mengenai asal-usulnya,
sumber dan permulaannya. Merujuk pada berbagai ceritera yang berkembang
di kalangan masyarakat Sasak, Boda, mula-mula berasal dari pulau Bali, yang
dibawa oleh para pekerja yang dipekerjakan di Lombok. Akan tetapi tidak
terdapat kejelasan lebih lanjut, kapan kedatangan mereka? Terlepas dari
adanya kesimpangsiuran historisitas agama dan kepercayaan Boda, dapat
dikatakan bahwa sementara ini orang yang diklaim sebagai penganut Boda,
adalah mereka yang dengan alasan tertentu tidak mau menerima ajaran
agama tertentu baik Hindu, Islam, maupun Kristen dan Katholik serta
Budha. Mereka menjauh dari penduduk yang sudah beragama, serta
mengisolasikan diri dengan bertempat tinggal di hutan-hutan belantara yang
mayoritasnya berada di Lombok bagian utara gunung Rinjani.”

Penganut Boda adalah masyarakat Sasak yang tidak berpegang pada ajaran
agama resmi.!” Sejauh ini, sepanjang pengetahuan penulis, belum ditemukan
satu sumber pun yang diklaim sebagai kitab suci Sasak-Boda, tidak pernah
terdengar nama tokohnya, dan tidak pernah teridentifikasi secara jelas
bagaimana aturan-aturan baku kehidupan bermasyarakat, serta tata-cara
peribadatannya. Korelasinya dengan tema ini, Van Eerde, sebagaimana
dikutip Cederroth memberikan ciri-ciri Boda sebagai berikut:

In reality the Bodha do not differ from the neighboring Sasak. They speak the same
language (a dialect of Sasak language) as the inhabitants of the northern districts, they
dress in the same way, have the same type of houses, the same adat, the same ideas
about Gods and their warship. They are the same people.!!

Merujuk pada batasan teritorial yang diketengahkan oleh para ahli
seputar perkembangan Boda, sekilas akan tergambar bahwa yang merupakan

8Mengenai Sidharta Gautama, berikut doktrin dan ajarannya, Lihat: Huston Smith,
Agama-Agama Manusia, ter. Safroedin Bahar (Jakarta: Obor Indonesia, 1999), 106-86.

9Kelompok-kelompok kecil seperti ini dapat dijumpai di Sajang Kec. Sembalun, di
Gondang, Kec. Tanjung dan beberapa tempat di wilayah Lombok bagian utara.

1VAgama resmi yang dimaksud, adalah suatu keyakinan keagamaan yang jelas sumber,
bentuk, dan tata-cara peribadatannya “praktis konseptual”, ada tokoh yang diidolakan,
kitab atau buku kudus panduannya, hari-hati besar keagamaan, dan seterusnya.

USven Cederroth, The Spell of The Ancestor and the Power of Mekkah,; Sasak Community in
Lombok (Goteborg: Acta Universitatis Gothoburgensis, 1981), 7.

52 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

basis dan tempat berkembangnya Boda dahulu adalah Desa Bayan yang
sekarang. Pada masa kolonial Belanda, Boda sering disebut dengan Buda
(Sasak: Bude).1> Istilah ini bersifat pejoratif-diskriminatif, yang seringkali
ditampakkan oleh kelompok Muslim orthodox, sechubungan dengan
keengganan mereka untuk menerima dan memeluk agama Islam sebagai
agama. Jika hipotesa ini benar, maka dapat ditegaskan, bahwa agama Boda,
merupakan representasi budaya dan kepercayaan orisinil masyarakat Sasak
sebelum berkolaborasi dengan berbagai macam pernik kepercayaan lainnya.

Lebih lanjut Eerde menegaskan, sebagaimana dikutip Cederroth, Boda,
menyakini keberadaan banyak dewa, namun di antara sejumlah dewa yang
diyakini tersebut terdapat lima dewa utama; sebagai dewa utama dan
sekaligus sebagai dewa yang paling tinggi; Batara Gurn, kemudian dibawahnya
terdapat empat dewa lainnya: Batara Sakti dan istrinya Bidadari Sakti, dan
Batara Jeneng berikut istrinya Bidadar: Jeneng. Namun tidak terdapat penjelasan
lebih lanjut mengenai kemampuan dan teritori kekusaan dari masing-masing
dewa ini. Selain dari kelima dewa ini, terdapat bilangan dewa-dewa yang
menempati dan bersemayam di berbagai tempat pada alam semesta. Dewa-
dewa inilah yang menurut penganut Boda, yang mengatur kesuburan tanah
sebagai lahan pertanian mereka, berikut menjamin kesejahteraan dan
kemakmuran penduduk Lombok seluruhnya. Di sisi lain dewa-dewa ini juga
diyakini mampu memberikan penyakit, musibah dan berbagai macam
penderitaan jika mereka marah. Sehubungan dengan ini, penganut Boda
sangat berhati-hati dalam menjalin hubungan dengan mereka.!3

Untuk menjaga hubungan harmonis dengan para dewa, pada tempat-
tempat tertentu seperti; di hutan, di puncak-puncak gunung dan perbukitan,
pada sumber dan muara sungai, serta di berbagai tempat lainnya. Penganut
Boda biasanya membuat suatu tempat pemujaan terhadap dewa-dewa
tersebut, dengan tata-cara yang berbeda antara pengunjung yang satu dengan
yang lainnya, daerah yang satu dengan daerah yang lain. Menurut keyakinan
mereka sesungguhnya para dewa mengambil tempat dan bersemayam di

12Mengenai penyebutan ini, di beberapa desa, penulis sering mendengar istilah Kia/
Bude, salah satunya dan masih popular hingga sekarang adalah Kia/ Bude di Dusun Punikan
Kecamatan Lingsar. Nama ini tidak merujuk pada nama asli kiai tersebut, namun
merupakan figur yang dipercayakan untuk memimpin berbagai macam ritual pada
kelompok tersebut, dan mereka menyebutnya sebagai kiai mereka sehingga orang-orang
melaqabkannya dengan Kia/ Bude.

Bbid.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 53



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

langit, dan ketika pemujaan dilakukan, mereka pun turun ke bumi (d7 mana
pemujaan dilakukan). Dalam pada itu, hampir seluruh tempat penyembahan,
selalu diberi tanda dengan memberikan batu, dibuatkan halaman secukupnya
(untuk acara-acara penyembahan), dan dipagari, sekaligus sebagai tanda bahwa
tempat tersebut merupakan daerah sakral bagi mereka. Di Lombok terdapat
banyak sekali tempat pemujaan seperti ini, baik yang sudah dan sengaja
ditandai, maupun yang disertai dengan makam-makam leluhur, seperti: di
Gunung Pengsong, Gunung Sasak, Makam Keramat, Makam Ketak, Makam
Loang Bebalok (LLoang Indo: lubang, dan bebalok Indo: buaya), Batu Layar,
Batu Bolong, Gawah Pe Ciaci (gawah Indo: hutan), dan berbagai tempat kecil
lainnya, yang kesemuanya ini terdapat di wilayah Lombok Barat, belum lagi
yang ada di Lombok Tengah dan Lombok Timur, yang sekiranya terlalu
banyak untuk disebutkan seluruhnya.

Bedanya dengan Hindu-Bali, penganut Boda, kendati mereka meyakini
bahwa para dewa bersemayam di langit, yang dalam suatu waktu turun
tergantung kapan kita menghendakinya, namun mereka tidak memiliki
tempat penyembahan sebagaimana yang dimiliki oleh hampir setiap kepala
keluarga orang-orang Hindu Bali berupa altar (Sasak: sanmggrah), tempat
pemujaan keseharian bagi penganut agama Hindu-Bali, yang menyerupai
miniatur mru.sebagai wahana penyembahan. Penganut Boda hanya memiliki
altar pada tempat-tempat tertentu saja. Sebutan khusus untuk altar yang
mereka miliki, disebut pedewa’ (Indonesia: altar tempat pemujaan para
dewa).!4

Masuknya Kultur Asing

Menguraikan secara panjang lebar proses masuknya bermacam kultur ke
Lombok serta elaborasinya dengan budaya dan agama lokal, kiranya terlalu
panjang. Dengan tanpa mengurangi substansi pembahasan, secara sistematis
digambarkan beragam kultur yang secara langsung dan periodis
mempengaruhi agama dan budaya masyarakat Sasak.

1. Sekitar abad ke-11 sudah diketahui adanya kerajaan Selaparang di

Lombok Timur dan Menyusul kerajaan Pejanggik di Lombok Tengah.

14Penganut Boda nampaknya lebih esklusif dibanding penganut Hindu-Bali; Penganut
Boda, tidak mengakui sanggrah sebagai term penyebutan tempat peribadatan meraka, kendati
dari segi bentuk dan elemen-elemennya sulit dibedakan antara pedewa’ dan sanggrah. Namun
penganut Boda, hanya menerima sebutan pedewa’. Berbeda halnya dengan Hindu-Bali,
mereka menerima kedvanya (sanggrah mampun pedewa’).

54 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

2. Kerajaan Majapahit (1293-1478 M) melakukan ekspedisi ke pulau ini dan
menempatkan para pengerannya di kedua kerajaan tersebut.

3. Agama Islam masuk ke Lombok sekitar abad ke-13 dan ke-14.

4. Sejak abad ke-16 kompeni Belanda masuk ke Indonesia, namun pada saat
ini belum memasuki pulau Lombok. Hal ini disebabkan karena
Selaparang menyadari ancaman dari Belanda ini, dan segera memperkuat
armada laut, dagang maupun perangnya.

5. Secara berturut-turut, sekitar tahun 1616 dan 1624, Selaparang diserang
oleh kerajaan Gelgel dari Bali Utara, dengan angkatan laut yang besar,
namun penyerangan ini dapat dipatahkan.

6. Pada tahun 1630-1668, Selaparang menguasai Sumbawa Barat.

7.Pada tahun 1622, muncul kerajaan kecil di bagian sebelah barat pulau
Lombok (Kerajaan Pagutan dan kerajaan Pagesangan), yang didirikan
oleh imigran petani dari Karang Asem Bali, dan Selaparang
menempatkan pasukannya di kedua kerajaan tersebut.

8. Pada Tahun 1667-1668, Selaparang diserang oleh kompeni Belanda, akan
tetapi serangan tersebut tidak berhasil, hanya mampu menduduki
Sumbawa. Tahun 1669 Belanda meninggalkan Selaparang untuk
sementara waktu.

9.Pada tahun 1672, sebuah ekspedisi perang kerajaan Karang Asem Bali,
berhasil menaklukan Selaparang, ekspedisi ini kemudian mendirikan
kerajaan Mataram.

10. Pada tahun 1686, Mataram menaklukan kerajaan Pejanggik, setelah
menaklukan kerajaan Pagutan dan Pagesangan, maka sekitar 1686-1894,
merupakan penguasa tunggal di Lombok.

11. Tepatnya 25 Agustus 1884 hingga 29 Desember 1894, Belanda
mengobarkan perang Lombok.

12. Pada tahun 1895, pulau Lombok langsung dijajah oleh Belanda.

13. Pada tanggal 8 Desember 1942, Jepang mendarat di Indonesia, dan tak
lama kemudian menguasai Pulau ini.

14.Pada tanggal 18-19 Maret 1946, Sekutu mendarat di Lombok untuk
mengevakuasi tentara jepang.

15. Tangal 27 Maret 1940, tentara Belanda mendarat di Pulau ini untuk yang
kedua kalinya.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 55



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

16. Tanggal 27 Desember 1949, pengakuan Belanda terhadap kedaulatan

pulau int.1>

Diskusi seputar realitas dan identitas keagamaan Masyarakat Sasak
setelah adanya pengaruh-pengaruh asing, akan sangat sulit jika tidak
melibatkan penjelasan sosiologis-politis tentang pengaruh asing yang
melebur di dalamnya, dan memberi corak yang berbeda pada kepercayaan
primordial masyarakat Sasak. Masuknya berbagai macam suku-bangsa ke
Lombok, membawa konsekwensi sosiologis (restrukturisasi fultur) dan
mereformulasi keyakinan keagamaan orisinil masyarakat lokal. Uraian lebih
lanjut mengenai masuknya beragam unsur ke Lombok ini, secara terurut
pembahasannya akan dimulai dari; pertama, datangnya pengaruh Hindu-
Animis dan Siwa-Budha (Jawa dan Bali), Kedua, kedatangan Islam Tasawuf
maupun Sunni (Jawa dan Makasar), efiga, datangnya pengaruh bangsa asing
(Belanda dan Jepang), dan pembahasan yang terakhir, kema, kondisi
sekarang ini.

Masuknya Hindu-Animis (Jawa) dan Siwa-Budha (Bali)

Merujuk pada paparan cerita rinci dan mendetail dalam Monografi Daerah
Nusa Tenggara Barat Jilid 1 (1977), masuknya Hindu Animis yang pertama kali
disebabkan oleh hubungan baik yang dibina oleh kerajaan-kerajaan yang ada
di Lombok dengan pihak luar.’ Yang tidak hanya terbatas pada pulau Bali,
Sumbawa, Bima, Dompu, dan Makasar di Sulawesi Selatan, bahkan mereka
sudah menjalin hubungan dagang dengan Palembang di Sumatra.l”

5Informasi lebih lanjut dapat ditelusuri lewat Pemerintah Daerah Nusa Tenggara
Barat, Searah Nusa Tenggara Barat (Mataram: Depdikbud, 1978), juga Fathurrahman
Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumur Mas al-Hamidi, 1998).

16Sebelum masuknya pengaruh asing ke Pulau ini, konon di Lombok terdapat banyak
kerajaan. Dari sejumlah kerajaan tersebut, dua kerajaan memegang hegemoni politik dan
kekuasaan (Pejanggik dan Selaparang). Hingga raja-raja di masing-masing kerajaan kecil
dapat disamakan dengan raja bawahan yang mengakui kekuasaan dan kedaulatan kedua
kerajaan besar itu. Versi lain menandaskan bahwa dua kerajaan yang memegang hegemoni
kekuasaan adalah kerajaan Selaparang dan kergjaan Mumbul-Lombok. Namun di antara
kedua versi ini, persi pertama lebih kuat kekududukannya dati yang lainnya.

7Ini dibuktikan dengan sebuah kisah; Konon ada sebuah peristiwa yang pernah terjadi
di daerah Brangbantum, di mana Patih Brangbantum enggan untuk membayar hutangnya
kepada seorang saudagar yang berasal dari Palembang. Kemudian pedagang tersebut
menghadap Raja Prabu Rakyawati di Lombok Wanagiri. Kemudian berdasarkan pengaduan
tersebut, akhirnya raja mengizinkan untuk membunuh dan memerangi Barangbantum,
karena dianggap telah merusak hubungan baik dengan Palembang. Patih Brangbantum dapat

56 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Keberadaan hubungan yang baik dengan berbagai suku-bangsa ini, juga
dapat mengantarkan pada asumsi bahwa inilah asal mula masuknya berbagai
bangsa yang lambat laun merembes hingga masuknya pengaruh Hindu di
Lombok.

Selain itu, juga merujuk pada kisah yang lain; Hindu Animis masuk
melalui ekspedisi militer Majapahit yang dilakukan dalam dua tahap. Pertama,
ckspedisi yang dipimpin oleh Raden Mas Pahit dan konon tidak kembali ke
Majapahit, namun menetap dan tinggal di Lombok.'® Kedua, ekspedisi yang
dilakukan oleh Gajah Mada pada ckspedisi militer di bawah pimpinan
Mahapatih Nala dari Majapahit (1344).1°

dikalahkan dan akhirnya melarikan diri ke Monggok (Nyaka Tana Gadang). Cerita ini
diambil Tim, Monografi. .., 11.

18Konon Raja Lombok memiliki empat anak, tiga laki-laki dan satu perempuan; Meraja
Lombok, yang dikawinkan dengan putri dari kerajaan Medayin, bernama Nene Galnbh Mas
Marsita. Meraja Sugian, yang pergi ke Salut (salah satu desa di Lombok Utara), dan setelah
kawin dengan putri Sa/ut dan menjadi raja di sana. Meraja Tanjung Dangar, yang Kawin
dengan putri raja Brenga (raja yang memiliki kekuasaan antara perbatasan Jerowarn Lombok
Timur dengan Kopang Lombok Tengah) dan Dewi Mas Kayangan.

Cerita yang ada korelasinya dengan masuknya pengaruh Hindu-Animis di Lombok
adalah Cerita Putri Dewi Mas Kayangan, yang konon mashur karena memiliki paras yang
amat cantik. Pendek cerita, berita tentang kecantikannya sampai di Majapahit. Maka Prabu
Majapahit, mengutus adiknya (Raden Mas Pabii) beserta patihnya yang disertai rakyat dan
hulubalang untuk melamar Dewi Mas Kayangan di Lombok untuk dipersunting oleh Prabu
Majapabit. Sumber lain mengatakan putri diminta sebagai bulu bekti. Setelah mufakat
dengan sekalian raja-raja di Lombok, Prabu Lombok menerima lamaran tersebut. Tetapi
malangnya, diceritakan bahwa Raden Mas Pabit, jatuh cinta pada calon iparnya, hingga
terjadi perkawinan di antara mereka. Berita inipun sampai di Majapahit, dan Prabu
Majapahit pun memutuskan untuk memerangi Lombok.

Setelah tentara Majapahit menghukum kerajaan Lombok, sebagian dari mereka tinggal
dan sebagian lagi menetap di Lombok, dan Raden Mas Pabit pun beserta seluruh
keluarganya keluar dari persembunyiannya dan mendirikan kerajaan baru yang diberi nama
Batn Parang, yang akhirnya terkenal dengan kerjaan Selaparang. Inilah asal mula berdirinya
kerajaan Selaparang Hindu-Animis dan menyebarnya pengaruh Hindu ala Majapahit di
Lombok (Gumi Sasak). Cerita ini diambil dari Tim, Monografi. ..,. 11-4

YMengenai kedatangan Gajah Mada ini, diperkuat oleh sebuah manuskrip lontar
tembaga yang ditemukan di Desa Menggala, Kec. Tanjung, di mana dalam Lontar tersebut
memperjelas kedatangan seorang satria yang bernama Laumendung Sari asal Waringin Sungsang
Majapahit, yang datang bersama-sama dengan Gajah Mada ke Lombok. Transkrip tentang
peringatan kedatangan Gajah Mada di Selgpawis (Selaparang), selengkapnya lihat dalam
Tim, Monografi. .., 12.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 57



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Mengenai Hindu Majapahit ini, tidak banyak informasi yang dapat
dikumpulkan seputar corak dan doktrinnya, namun merujuk pada
pemahaman kontekstual transkrip di atas, mengantar pada satu pengertian
dasar, bahwa kedatangan militer Majapahit ke Gumi Selapawis (Lombok),
tidak hanya mengkonsolidasikan politik dan kekuasaan semata, namun
berlanjut hingga memperkenalkan pola dan bentuk keagamaan yang baru.

Jika kedua cerita ini benar, maka dapat dipertegas bahwa pada Ekspedisi
Militer Majapahit I, yang kemudian disusul dengan berdirinya kerajaan
Selaparang, sekaligus menandai bahwa agama primordial masyarakat Sasak
kala itu telah bersentuhan dengan agama Hindu ala Majapabhit.

Pada Ekspedisi Militer Majapahit 1I, dengan menelaah kalimat-demi
kalimat yang tertuang dalam manuskrip?’ akan dijumpai beberapa ungkapan
yang Janggal seperti “shalawat”, “mudin”, “penghulu” dan seterusnya, yang
kesemuanya ini merujuk pada khazanah keislaman. Hal ini semakin
memperkuat bahwa pengaruh Agama Islam Animis Pengging Majapahit,
sudah mulai menyusup dalam sendi-sendi agama Hindu Majapahit. Dan
bentuk ini pula yang kemudian diadopsi dan dikolaborasikan dengan bentuk
keagamaan masyarakat sebelumnya.?!

Berbeda halnya dengan kelompok Hindu-Budha (Bali) yang datang ke
Lombok. Mereka datang secara periodik kira-kira semenjak awal abad ke-17
(1600-an) tepatnya (1675 saka atau 1593 Masehi). Generasi pertama imigran
Bali ini akhirnya mendirikan kerajaan Pagutan dengan raja pertamanya Anak
Agung Anglurah Karangasem, yang dinobatkan tahun (1699 Saka atau 1622
Masehi). Kerajaan ini dibangun berdasarkan konsep Agama Hiindu-Bali.
Ajaran ini, dibawa langsung oleh pemeluknyasejak permulaan abad ke-17.22

Ada sedikit perbedaan antara Hindu-Animis yang dibawa oleh orang
Jawa, dengan Hindu-Budha yang dibawa oleh para imigran Bali. Agama yang
dibawa oleh orang-orang Jawa, adalah Hindu yang bercorak Majapahit, lebih
berafiliasi pada budaya India, namun dalam perkembangan selanjutnya,
mengingat dalam menerapkan misi keagamaan para pendatang Jawa tidak

20Lihat dalam Tim, Monografi.. ., 11-2.

2IMempetjelas mengenai keislaman Pengging Majapahit, lihat : Lalu Wacana, Monografi
Daeralh Nusa Tenggara Barat (Mataram: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1975),
133.

22Mengenai kedatangan orang-orang Bali (Siwa-Budha) pada fase ini secara periodic
dibahas rinci oleh Fathurrahman Zakaria; lihat kembali Zakaria, Mozaik. . ., 40.

58 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

seintensif dan sekeras imigran Bali, sehingga Hindu-Majapahit pun pada saat
itu bercampur dan bercorak kepercayaan lokal (animisme dan dinamisme).?3

Sementara Hindu-Budha adalah corak agama yang disebarkan oleh para
imigran Bali secara intens, bahkan dengan memperalat kekuasaan dan
negara. Ini merupakan sinkretisasi ajaran Hindu dan Budha yang juga disebut
dengan Siwa Budha. Seputar proses sinkretisasi dua agama ini, Sartono
Kartodirjdo, menegaskan:“...ada hal yang dipengaruhi secara dominan oleh
unsur-unsur Hindu, atau sebaliknya oleh unsur Budha. Dari kedua unsur
tersebut, untuk menentukan mana yang lebih dominan, kita harus hati-hati
menelitinya kendati dalam realita keduanya tumbuh dan mengambil bentuk
Siwa-Budha.””24

Mengenai Mataram, perkembangan kota ini pun tidak jauh berbeda
dengan kedua kota lainnya, yang mana untuk pertama kalinya hanya
merupakan pemukiman biasa layaknya Pagutan. Mataram mulai diperluas
setelah ekspedisi militer pasukan Karang Asem yang kurang lebih datang
setengah abad setelah kerajaan Pagutan berdiri. Pasukan ini mendarat di
Lombok di bawah pimpinan I Gusti Wayan Tegah (Gusti Wayan Taga).
Kedatangan mereka ke Lombok dengan misi utama menyerbu Kerajaan
Pejanggik dan membunuh Raden Arya Banjar Getas,? tetapi realitanya
ekspedisi ini bergabung dengan Patih Pejanggik (Arya Banjar Getas), untuk
menyerang Selaparang (1672) setelah bergabung dengan kerajaan Pagutan.
Setelah jatuhnya Selaparang, kemudian Karang-Asem menaklukkan
sekutunya Pejanggik (Arya Banjar Getas) sekitar tahun (1686). Hingea
akhirnya Karang-Asem pun menjadi penguasa tunggal di Lombok semenjak
penaklukannya hingga datangnya pemerintah Hindia Belanda (1686-1894),

ZPercampuran ini selain terjadi di Lombok, juga sebelumnya memang telah
bercampur di Jawa-Majapahit. Lebih jauh dapat ditelusuri dalam Robert W. Hefner, Hindn
Javaness: Tengger Tradition and Isiam (Princenton, New Jersey: Pnacenton University Press,
(1985).

2Mengenai Konsep Siwa-Budha ini, lihat selengkapnya Sartono Kartoditja, Sejarab
Nasional Indonesia (Jakarta: Depdikbud, 1985).

%Raden Arya Banjar Getas, adalah seorang dari kerajaan Selaparang, karena terusir
dari Selaparang, akhirnya ia meminta perlindungan pada kerajaan Pejanggik. Dari berbagai
sumber diketahui pada akhirnya di Pejanggik Arya Banjar Getas menjabat sebagai Senopati
(Sasak: Pepatih). Sebagai seorang senopati, ia banyak mendapat gelar kehormatan karena
ilmu dan kepintarannya. Namun Arya Banjar Getas, adalah orang yang konon melakukan
pemberontakan terhadap Rajanya di Pejanggik. Cerita tentang dan alasan pemberontakan
Aprya Banjar Getas selengkapnya dalam Tim, Monografi. .., 11-2.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 59



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

kurang lebih selama 204 tahun dan mengganti nama kerajaan menjadi

Kerajaan Mataram.

Selama memerintah, raja-raja Mataram, selalu menetapkan kebijakan
berdasarkan filasafat Hindu-Budha yang mercka bawa dari tanah asal
mereka. Menurut keyakinan mereka, diyakini bahwa Gunung Maha Meru,
selain merupakan inti dari dunia ini, juga merupakan tempat para Dewa
bersemayam dan Dewa Indra merupakan rajanya. Selain mensosialisasikan
mitologi Gunung Maha Meru, raja-raja Mataram juga menyisipkan muatan
lokal bahwa; Gunung Agung (Bali) dan Gunung Rinjani (Lombok),
merupakan tempat (#hrone) dewa-dewa utama yang mendampingi Dewa Indra
di Maha Meru.2 Menurut konsep ini pula, difahami bahwa dunia manusia
diwakili oleh kerajaan dengan raja sebagai salah satu penjelmaan dewa yang
bertugas menjaga keselaran kosmos dengan jalan meniru ke dalam
kerajaannya.’’” Demikianlah proses singkat masuknya Hindu-Animis
(Majapahit) dan Hindu-Budha (Bali) ke gumi Selaparang-Lombok, yang
dalam fase selanjutnya mengambil andil dalam pewarnaan corak peradaban
dan keyakinan masyarakat Sasak. Masing-masing corak keagamaan yang
ditinggalkan oleh mereka yang menyebarkan pengaruhnya di Lombok masih
tampak hingga sekarang ini. Inilah kemudian yang menjadi realitas
keagamaan masyarakat Sasak saat ini. Yang secara garis besar dapat
dirumuskan sebagai berikut:

* Terdapat pola keagamaan yang animistik namun lebih cepat berafilisi ke
agama Hindu seperti Boda, dan Wetu Telu. (lihat kembali Foot Note 9).

* Terdapat pola keagamaan yang benar-benar animis dan terkemas dengan
agama Islam (ini dapat dijumpai pada generasi tua penduduk Lembuak
Kec. Narmada dan Lingsar serta beberapa tempat lainnya).

* Terdapat yang benar-benar memeluk agama Hindu-Budha (Bali). Di
Lombok Barat mereka dapat hidup berdampingan dengan penduduk
yang beragama lainnya secara damai.

Masing-masing pola-pola keagamaan ini dianut oleh kelompok-kelompok
kecil yang bertebaran di seantero pulau Lombok.

20Kepercayaan ini, kemudian dipersonifikasikan pada tiga buah bangunan miru di Pura
Kalasa, (Pura Dalem), Taman Narmada dan Taman Lingsar.

2"Atas dasar pemikiran inilah sistem kasta dalam tradisi Hindu berkembang dan lestari,
selain itu, diyakini bahwa alam semesta dipercaya merupakan benua berbentuk lingkaran
yang dikelilingi oleh samudra di empat penjuru angin, dari itu ibu kota kerajaan dan istana
raja berada ditengah-tangah negara jajahan di empat penjuru angin yang mengelilinginya.

60 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Kedatangan Islam

Kedatangan Islam di Lombok, hingga kini masih dipertanyakan, apakah
sebelum ataukah sesudah Hindu (Bali maupun Jawa). Ambiguitas ini
dikarenakan banyaknya versi yang menceritakan tentang kerajaan-kerajaan
yang dulunya berkuasa di Lombok. Hampir lebih dari 75% cerita rakyat yang
berkembang mengklaim bahwa kerajaan-kerajaan pada zaman dahulu yang
berkembang di Lombok, adalah kerajaan Islam yang menerapkan dan
menjalankan pemerintahannya berdasarkan ajaran dan nilai-nilai Islam.
Sebagai contoh misalnya: kerajaan Pejanggik dan Medayin. Mayoritas orang
Sasak yang mengetahui cerita ini mengklaim bahwa kedua kerajaan ini
dulunya dibangun berdasarkan sendi dan pemikiran Islam. 28

Selain peninggalan berupa barang-barang, terdapat pula makam-makam
yang dikeramatkan dan diklaim sebagai makamnya para wali.?? Termasuk di
dalamnya adalah makam dari keturunan raja-raja di Selaparang, Pejanggik,
Kahuripan, Salut, Bayan dan lain sebagainya.’’ Jika merujuk pada ceritera
dalam manuskrip3! diperoleh informasi bahwa agama yang dibawa oleh
imigran Majapahit (ekspedisi I) sama dengan agama dan kepercayaan orang
di Majapahit (Hindu) dalam rona budaya India, yang kemudian di Sasak
bercampur dengan budaya lokal sehingga berwujud Hindu-Animis.
Sementara pada fase kedua (ekspedisi II), merunut pada transkrip yang ada,
orang-orang Jawa yang terlibat dalam ekspedisi ini, pada akhirnya memeluk
dan menganut agama Islam. Memperhatikan catatan waktu yang dapat
penulis kumpulkan, dapat diprediksikan bahwa kedatangan agama monoteis
ini (Hindu-Islam) ke Lombok, hampir bersamaan (abad ke-10).

Kiranya diskusi seputar ini, akan terlalu sulit untuk diakhiri, mengingat
terbatasnya sumber yang dapat dijadikan bahan rujukan seputar

2K eyakinan mereka ini seringkali dibuktikan dengan berbagai peninggalan yang ada,
seperti di Medayin terdapat seperangkat pakaian Jubah (pakaian yang bercorak Arab yang
notabene adalah Islam) lengkap dengan kopiah, sorban dan lain sebagainya. Adapun jika
merujuk pada berbagai sumber yang ada, mereka dikategorikan sebagai pemeluk agama
tradisional (Boda). Informasi ini berkembang hingga sekarang di Medayin yang sekarang
menjadi Badrain.

PTerm wali tidak terdapat dalam agama-agama lain kecuali Islam, yang merujuk pada
seseorang yang memiliki hubungan dekat dengan Allah.

3Kurang legitimatifnya cerita ini dikarenakan para penutur tidak mampu menunjukan
sumber tertulis maupun catatan waktu yang dapat menjelaskan dan membenarkan cerita
mereka.

31Lihat dalam Tim, Monografi. .., 11-2.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 61



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

permasalahan di atas. Tanpa bermaksud mengurangi arti penting sebuah
penjelasan konkrit temporal suatu peristiwa, dapat ditegaskan kembali,
berdasarkan sumber-sumber yang cukup dapat dipertanggung-jawabkan,
bahwa Islam datang ke Lombok melalui dua arah yaitu:

Pertama, dari arah timur, Makasar, dengan melewati Sumbawa tetrlebih
dahulu kira-kira pada permulaan abad ke-16 (sumber lain menegaskan abad
ke-17), yang dibawa oleh Sunan Prapen putra dari Sunan Giri. Corak Islam
yang dibawa oleh Sunan Prapen ini bernuansakan figh, hingga dari sinilah
lahirnya kelompok Islam-ortodoks Sasak (Waktu Lima). Sunan Prapen
masuk ke Lombok melalui Labuan Lombok di Lombok Timur. Aliran ini
sangat kontradiktif dengan kepercayaan asli masyarakat Sasak (animisme,
dinamisme, panteisme dan antropomorfisme), Boda. Kedna, datang dari arah
barat, Pengging Jawa Tengah, yang juga datang hampir bersamaan dengan
kelompok pertama, sekitar abad ke-16. Corak dari Islam yang kedua ini
adalah Islam yang bercorak sufisme, lebih kepada bentuk sinkretisasi Hindu-
Adwaita dan Islam-sufi, hingga masyarakat lebih bersikap persuasif ketika
meresponnya, dan tertarik untuk menganut dan memeluknya. Kendati
mereka memeluk Islam, mereka juga masth menjalankan kebiasaan dan
melestarikan adat istiadat yang sepintas jika dicermati lebih mudah
berafilisasi ke Hindu. Hingga di samping pemahaman tentang Islam,
pengalaman keagamaan Boda pun masih terus dilestarikan. Ini sekaligus
merupakan salah satu hipotesa dari sekian banyak asumsi tentang lahirnya
penganut Wetu Telu.??

Sumber lain menyebutkan, Islam datang di Lombok kira-kira permulaan
abad ke-106, yang dibawa oleh beberapa orang tokoh di antaranya: Sunan
Prapen (Putra Sunan Giri), Al-Fadal (yang diperkirakan adalah orang Arab),
Pangeran Sangupati,?> Gaus Abdurrazak,>* dan lain-lain. Menurut Babad

%2Lalu Wacana, Monografi.. ., 133.

BPangeran Sangupati, adalah putra Selaparang, yang diangeap waliy al-Ldh, pernah
mengarang beberapa buah buku: Jati Suara, Prembonan (primbon), Figh, Tasawuf, dan
lain-lain. Beliaulah orang yang dianggap figur yang pertama kalinya mengadakan pagelaran
wayang kulit di Lombok. Hingga menulis beberapa buku tentang lampanan wayang (lanmpanan
berarti jalan cerita). Versi lain mengatakan, bahwa Pangeran Sangupati berasal dari Jawa,
yang sengaja berkelana untuk menyebarkan ajaran Islam. Nama aslinya di Jawa adalah Aji
Datu Semu, sementara di Bali dikenal dengan Pedanda Wau Rauh, di Lombok dikenal
dengan Pengaeran Sangupati dan di Sumbawa di kenal dengan Tuan Semeru. Informasi ini
juga penulis peroleh dari Bapak Raisin.

62 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

Lombok, Sunan Giri mempunyai beberapa orang murid, tiga di antaranya
adalah: (1) Lembu Mangkurat, yang ditugaskan untuk mengislamkan
Banjarmasin; (2) Dato’ Bandan yang ditugaskan untuk mengislamkan
Makasar, Seram, Tidore, dan Selayar, dan (3) Sunan Prapen, yang ditugaskan
untuk mengislamkan Bali, Lombok dan Sumbawa. Pada masa kedatangan
Sunan Prapen ini, Lombok sedang diperintah oleh Prabu Rengke Sari. Sunan
Prapen datang bersama-sama dengan pengiringnya antara lain: Patih
Mataram, Arya Kertasura, Jaya Lengkara, Adipati Semarang, Tumenggung
Surabaya, Tumenggung Sedayu, Tumenggung Anom Sandi, Ratu Madura
dan Ratu Sumenep. Dalam mengajarkan Islam senantiasa disesuaikan dengan
situasi dan kondisi masyarakat pada saat itu. Adat istiadat dan keseniannya
disesuaikan dengan ketauhidan. Kemudian baru diajarkan kepada mereka
ikrar tobat, ajaran figh, dan ajaran-ajaran keagamaan lainnya, yang banyak
ditulis dalam bahasa daerah yang dicampur dengan bahasa Kawi, digubah
dalam bentuk sya’ir, yang ditembangkan dan ditulis dalam hurup Jejawan
(huruf Sasak).’> dalam setiap awal tulisan atau uraian selalu diawali dengan
pujian kepada Tuhan Yang Maha Esa. Beberapa contoh dari pengajaran
beliau tentang Islam di Lombok yang masih menggunakan bahasa Jawa;

“Bismillah hamba miwiti, henebut namaning Allah, kang murah hing dunio Reko, hingkang asibh
hing akbirat, kang pinuji tan pegat, tan ana ratu lian agung , satnbune amung Allah”. (Bismillah
hamba awali dengan menyebut nama Allah yang maha pemurah di dunia dan
Penyanyang di akhirat, yang dipuji tak terputus, tidak ada raja lain yang lebih mulia
kecuali Allah)

Adapun dua kalimah syahadat yang mereka ajarkan berbunyi:

“Wernb ingsun nora ana pangeran Iyaning Allab, lan werub ingsun Nabi Mubammad utusan
Allak” (Saya bersaksi bahwa tidak ada Tuhan selain Allah, dan saya bersaksi bahwa
nabi Muhammad adalah utusan Allah), atau

MMengenai Gauz Abdurrazak ini, tidak banyak informasi yang penulis dapatkan,
kecuali bahwa ia termasuk salah seorang dari orang-orang yang pertama-tama mengajarkan
Islam di Lombok. Makamnya terletak di Kuranji (juga nama sebuah desa), tetletak di
pantai Barat Daya Lombok. Ketika berkunjung ke tempat ini, menurut catatan (transkrip)
yang ada di makam itu, bahwa tempat yang diklaim sebagai makamnya sekarang ini,
bukanlah makam aslinya, melainkan di tempat itulah orang-orang untuk yang terakhir kali
melihatnya, kemudian ia menghilang. Untuk mengenangnya, kemudian dibuatkanlah
makam di atasnya.

%Huruf Sasak yang menggunakan ejaan dan bahasa Jawa.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 63



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

“Asyhadu ingsun wruh anyaksini angestoken norana Pangeran saberene hanging Allah Pangeran
kang sebenere satubune Nabi Mubammad utusan Allah”. (Asyhadu saya bersaksi dengan
seyakin-yakinnya bahwasanya tidak ada Tuhan yang sebenarnya, cuma hanya Allah
Tuhan yang sebenarnya, dan sesungguhnya Nabi Muhammad utusan Allah).

Adapun kalimat tobat mereka adalah sebagai berikut:

“Ingsun aneda pengampuning Allab, hing dosa hamba ingkang agung ingkang alit, ingkang nyata
ingkang samar’. (Hamba memohon pengampunan Allah terhadap dosa hamba, baik
besar maupun kecil, yang nyata atau yang samar), atau

“Hamba patobat takening Allah sakatabe dosa hamba, kang agung kang alit, kang nyata
hingkang tan nyata, kang samar ingkang tan samar, hamba tamaa’ kan tan bhamba tama’ hamba
patobat takening Allah sakatabe doso hamba’. (Hamba bertobat kepada Allah atas
banyaknya dosa hamba baik yang besar maupun yang kecil, yang nyata atau yang tidak
nyata, yang samar atau yang tak samar, hamba bertobat kepada Allah atas banyaknya

dosa-dosa hamba).3

Informasi lain mengatakan bahwa Sunan Prapen adalah Putra dan
sekaligus murid utama Sunan Giri (sumber Jawa mengatakan ia adalah cucu
Sunan Giri), karena itu syahadat, lafazd taubat, do’a dan berbagai mantra,
kebanyakan menggunakan bahasa Jawa. Karena besarnya pengaruh Jawa
terhadap masyarakat Sasak, hingga De Graaf, menyebut pulau ini sebagai
Jawa minor. Sementara ada pula yang mengatakan, hal ini adalah suatu yang
alamiah karena sebagian dari nenek moyang orang Sasak berasal dari Jawa.?’

Dalam proses islamisasi ini, para penyebar Islam pertama di Lombok,
bersikap sangat berhati-hati dalam menyerukan ajaran yang baru ini,
mengingat kondisi masyarakat pada saat itu tidak hanya bergolak karena latar
belakang politik, namun juga secara teologis mereka masih berada dalam
transisi dari kepercayaan lokal dan Hindu-Majapahit, menuju agama Hindu-
Budha (khususnya Bali).?8 Satu-persatu desa diislamkan, dengan terlebih
dahulu mengislamkan penguasa. Hingga ajaran-ajaran Islam pun, mampu
mewarnai titah, kebijakan yang diterapkan maupun kebijakan yang akan
diterapkan oleh seorang raja. Tidak jarang para penyebar Islam juga
menggunakan kekuasaan para raja untuk mensosialisasikan syari’at Islam
pada seluruh masyarakatnya. Demikianlah hingga hampir seluruh Lombok

3Dikutip dari Tim, Monografi. .., 14.

371bid., 4.

¥Mengenai sikap hati-hati para wali ini, ditegaskan Solichin Salam: Lombok Pulan
Perawan (Jakarta: Kuning Mas, 1992), 16.

64 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

dapat diislamkan, kecuali Pejarakan, Ganjar, Pengantap, Tebango, dan

Karang Panas (Lombok Barat).?® Perkembangan Islam di Lombok relatif

lebih cepat jika dibandingkan dengan agama dan kepercayaan sebelumnya.

Hal ini disebabkan oleh beberapa factor: Pertama, karena Islam menekankan

pentingnya keatauhidan dalam sistem ketuhanan (prinsip ke-Esaan Tuhan).
Kedna, karena daya lentur yang dimiliki Islam. Kefiga, kemampuan Islam
untuk tampil sebagai institusi yang mengkooptasi kepentingan pemeluknya.
Kendati sebagai agama, Islam cukup persuasif terhadap orang yang ingin
memeluknya, namun dalam penyebarannya di Lombok, para penyebarnya
tidak sedikit mendapat hambatan. Hal ini disebabkan oleh beberapa faktor
antara lain; selain mayoritas masyarakat kuat berpegang dan merasa enggan
untuk melepaskan ajaran nenek moyang (leluhur), juga adanya usaha dari
kerajaan Mataram-Hindu untuk menghalau islamisasi di Lombok, karena
khawatir kekuasannya akan tergusur.

Setelah bertemu dengan beragam agama ini, ragam dan pola keagamaan
masyarakat menjadi beragam dan mengambil beberapa pola:

* Masyarakat Sasak yang lebih menerima Islam Suni dari pada Islam Sufi
atau sebaliknya.

" Masyarakat Sasak yang bertahan dengan keyakinan dan keagamaan
sebelumnya yaitu Boda, Hindu-Budha, ataupun kolaborasi antara
keduanya.

® Masyarakat Sasak yang menggabungkan seluruh elemen dan stimulan
yang mempengaruhinya yang tadinya Boda, dicampur dengan Hindu-
Animis, Siwa-Budha, dan Islam.

Masuknya Belanda dan Jepang

Para pakar Belanda menjelaskan, bahwa kolonialisasi Belanda merupakan
suatu proses jangka panjang dan berkesinambungan. Imperialisasi dan
kolonialisasi ini terdiri dari beberapa fase. Pada permulaannya, diawali
dengan cksplorasi awal (wisma tamu),* setelah tahapan ini berakhir,

¥Desa-desa ini sulit diislamkan karena di beberapa desa tersebut termasuk sentral
pemerintahan Mataram Hindu dan basis penyebaran agama Hndu terkuat di Lombok
Barat.

40Pada fase ini, pemerintah Belanda tidak lebih hanya sebagai rombongan dagang yang
ingin membongkar kapal dagangnya dan menggantikan isinya dengan sesuatu yang baru.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 65



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

menyusul tahap berikutnya yang disebut benteng*! Dengan menggunakan
benteng, Konpeni Belanda (VOC), mengenal penguasa tetangganya, dan
setelah itu mengadu-domba mereka.*?> Karena menganggap Islam dengan
idiologinya sebagai aliran sesat (suatu aliran yang menggangu stabilitas dan
kepentingan Belanda), Belanda pun akhirnya menerapkan suatu misi
keagamaan (fase misi).*> Beberapa dokumen yang meligitimasi keberadaan
fase yang terkahir ini antara lain seperti dikutip Fathurrahman Zakaria bahwa
Samuel Eliza Harthoorn (1831-1883), salah seorang misionaris dari Malang
yang sangat berpengaruh di kalangan Hindia Belanda menegaskan:

“...Daerah-daerah yang telah menjadi Islam, tidak akan memeluk agama Kristen lagi,
dan karena itu pula sampai kepada kesimpulan bahwa, Islam, adalah musuh yang
menakutkan itu, tidak harus diserang langsung, akan tetapi kekuatannya harus
dikurangi melalui berbagai cara yang ada-dari mempromosikan kebiasaan rakyat kuno,
adat dan agama rakyat, dialek daerah (yang berbeda dengan bahasa Melayu, sebagai
sarana transformasi Islam) hingga ke modernisasi perawatan dan pendidikan...tujuan
bersama dari seluruh bentuk kegiatan yang mewakili berbagai dunia misi adalah

mengurangi kekuatan dan pengaruh Islam.. 44

Mengacu pada politik misi, dan kembali pada tema sentral seputar
masuknya Belanda dan Pengaruhnya di Lombok, maka Selaparang-yang
penduduknya beragama Islam-secara langsung tidak harus diserang dan

“'Fase ini dinamakan fase benteng, karena pada tahapan ini, rombongan dagang
Belanda tidak hanya melakukan transaksi dagang di beberapa daerah yang ingin
disinggahinya, namun dengan dalih melindungi penguasa setempat, yang merupakan mitra
dagangnya, mereka mulai mendirikan benteng-benteng di sekitar pesisir dan di sekitar
kerajaan para penguasa lokal. Lambat laun benteng-benteng tersebut menjadi pusat
kekuasaan Belanda. Beberapa benteng yang didirikan seperti di pesisir Batavia (Jakarta
sekarang), Makasar, kepulauan Maluku dan sebagainya hingga ke beberapa daerah
pedalaman yang ada penguasanya seperti: di sekeliling Mataram Jawa (Yogyakarta),
Purworejo, Magelang, Ambarawa, Unggaran dan Ngawi. Dalam benteng-benteng
tersebutlah  Belanda melatith para tentaranya (serdadu), yang dilengkapi dengan
persenjataan lengkap. Untuk uraian lebih jelasnya, lihat: Zakaria, Mogaik..., 93 dan
bandingkan dengan Karel Steenbrink, Kawan dalam Pertikaian Kanm Kolonial dan Islam di
Indonesia (Bandung: Mizan, 1995).

2Politik adu domba ini populer dengan slogan devide at impera.

#Pada fase ini mereka menerapkan ajaran-ajaran Kiristen (Katolik dan Protestan).
Ajaran-ajaran ini dirancang sedemikian rupa di samping untuk meligitimasi kepentingan
pemerintah Hindia Belanda, juga untuk mengurangi pengaruh agama Islam di kalangan
pengikutnya.

#Zakaria, Mozaik. .., 94-5.

66 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

ditaklukan, mengingat di Lombok terdapat kerajaan yang tidak mengadopsi
filsafat Islam (Mataram Hindu), yang secara tidak langsung berfungsi sebagai
penyangga agar syi’ar Islam hingga tidak dapat berkembang maksimal, serta
menjauhkannya dari interaksi dan pengaruh langsung dari para penyebar
Islam (Jawa & Makasar). Hal inilah yang menyebabkan Belanda
memperlambat ekspedisi militernya ke Lombok, di samping minimnya
jumlah dan jenis rempah-rempah yang dibutuhkan pemerintah Hindia
Belanda yang terdapat di pulau ini.

Baru kemudian sekitar tahun 1843, kekuasaan Belanda masuk ke
Lombok setelah kekuasaan Selaparang-Islam terkubur selama kurang lebih
170 tahun sejak ditinggalkan sekitar tahun 1669.4 Belanda datang untuk
memaksa raja Mataram, mengakui otoritas dan kepemilikannya atas pulau
Lombok, tanpa syarat. Pengakuan raja bahwa, pulau Lombok adalah milik
pemerintah Hindia Belanda tersebut kemudian dituangkan dalam sebuah
kontrak politik tertanggal 7 Juni 1843. Setelah kepemilikan tersebut diakui,
Belanda pun meninggalkan pulau Lombok dan mengizinkan pemerintah
setempat (Mataram-Lombok) tetap memerintah.

Setelah diadu domba Belanda akhirnya masyarakat yang menganut pola-
pola keagamaan berbeda, yang tadinya bersatu malah terpisahkan. Belanda
semakin memperjelas damarkasi antara Hindu dan Islam, Adat dan Islam
dan seterusnya sehingga sebagai realitas akhir dari pola keagamaan
masyarakat Sasak adalah:
® Jslam Sunni (ortodhox) yang pada akhirnya populer dengan Waktu Lima.
* Hindu (Bali)

* Boda yang merupakan pola keagamaan primordial dan pengejewantahan
adat dan tradisi yang kuat.

» Kolaborasi beragam agama mulai dari Boda, Hindu, dan Islam yang
akhirnya di sebut dengan Islam Wetu Telu.

Dari sini semakin dapat diperjelas bahwa munculnya Wetu Telu
merupakan realitas terakhir dari bentuk keagamaan sebagian masyarakat
Sasak. Wetu Telu bukan sebuah agama, dan tidak pula sebagai salah satu
faksi dalam suatu keagamaan tertentu. Akan tetapi lebih tepat jika

#Kerajaan Selaparang pernah terlibat perang laut dengan Belanda sebanyak dua kali;
pada tahun 1667-1668, dan 1669. Pada kedua pertempuran ini, Selaparang berhasil
mengusir Belanda yang ingin menaklukan Selaparang. Terhitung sejak saat itu Belanda
tidak pernah lagi datang ke Lombok.

4Zakaria, Mozaik. . .,. 94-5.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 67



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

dikategorikan dalam sebuah institusi keagamaan yang berkembang di
lingkungan masyarakat Sasak-Lombok. Terbentuk karena dilatar-belakangi
oleh beberapa faktor diantaranya, antara lain: (1) Sinkretisme keagamaan, (2)
Stagnasi missi serta tidak adanya upaya purifikasi dari para misionaris
keagamaan, (3) Hegemoni politik dan kekuasaan, (4) Politik adu domba oleh
Belanda, dan (5) Esklusifisme adat dan aristokrat Lombok.

Berbicara mengenai Jepang, bangsa ini datang ke Lombok tepatnya pada
tanggal 8 Mei 1942, dengan mendaratkan angkatan lautnya melalui pantai
Ampenan di ujung barat pulau ini. Sementara angkatan daratnya datang dari
sebelah timur pulau Lombok dan mendarat di Labuan Haji Lombok Timur,
kira-kira pada tanggal 12 Mei 1942, tepatnya 4 hari setelah mengerahkan
angkatan lautnya. Maka sejak saat itu pula, pemerintahan Hindia Belanda
berakhir di Lombok, dan bendera Belanda diganti dengan bendera Jepang
(Hinomaru).#

Setelah kurang lebih tiga setengah tahun, kekerasan Jepang ini
mencengkram kebebasan dan kemerdekaan masyarakat Sasak. Tepatnya dua
hari setelah proklamasi kemerdekaan RI, Jepang meninggalkan pulau ini.
Dengan demikian berakhirlah kisah Jepang di Lombok yang tidak
meninggalkan apa-apa kecuali beberapa bangunan dan kesan kekerasannya.
Perbedaan esensi dari perspsektif keagamaan, dalam imprialime Belanda,
mereka sempat menyisipkan misi keagamaan. 48

Menurut beberapa sumber yang ada (lisan maupun tulisan), hampir setiap
harinya Jepang menyerukan pada masyarakat untuk memberi penghormatan
kepada matahari. Namun bagi masyarakat Sasak, hal ini direspon sebagai
suatu keterpaksaan, dan bukan dilandasi suatu kesadaran, lebih bernuansa
kewajiban sebagai rakyat yang terjajah daripada keharusan yang terinspirasi
karena keyakinan keagamaan. Respon seperti ini muncul karena seruan
tersebut tidak dibarengi dengan pengajaran keagamaan yang mengarah pada
ritual tersebut. Sementara pada masa pemerintahan Jepang sepenuhnya
adalah kolonialisme fisik semata. 4°

Berangkat dari uraian singkat seputar masuknya unsur-unsur baru di
Lombok, mulai dari proses masuknya agama Hindu (Jawa & Bali), Islam
(ortodok dan sufisme), Belanda (politik misi keagamaan dan politik adu
dombanya), dan yang terakhir Jepang, tidak diragukan lagi, bahwa dalam

411 bid.
8] bid.
OIbid.

68 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

interaksi masyarakat Lombok dengan varian pembawa unsur-unsur baru
tersebut, terdapat akulturasi timbal-balik antara budaya lokal dengan pernik-
pernik baru tersebut. Sehingga yang dapat disaksikan sekarang ini adalah
beberapa pernik peninggalan dari beragam unsur yang pernah berkembang
di Lombok, yang membawa konsekwensi tersendiri. Unsur-unsur baru
tersebut mengambil andil terhadap pembentukan pola-pola kehidupan
masyarakat Sasak-Lombok di berbagai bidang termasuk bidang keagamaan.

Kesimpulan

Sebagai akhir dari pembahasan ini, kiranya perlu menegaskan beberapa
hal yang menjadi tema sentral artikel ini, sekaligus merupakan jawaban
terhadap bentuk-bentuk dan pola keberagamaan masyarakat Sasak-Lombok.
Di antara beberapa catatan penting yang kiranya perlu untuk dikemukakan
antara lain:

» Kepercayaan asli masyarakat Sasak-Lombok, di samping mereka
mempercayal adanya keberadaan roh, arwah para leluhur, dan mengakui
adanya hubungan simbiotis mutualisme antara orang yang hidup dengan
roh-roh orang yang sudah meniggal, mereka juga masih memegang
dinamisme, animisme, dan antropomoefisme dan Boda.

» Kedatangan Hindu-Budha (Majapahit), dan Hindu-Bali, Islam Jawa dan
Islam Makasar, serta ekspansi Belanda ke Lombok telah mereformulasi
corak dan bentuk-bentuk keberagamaan Masyarakat Lombok (khususnya
Islam), sekaligus membaginya menjadi dua, yaitu Islam Waktu Lima dan
Islam Waktu Telu yang sekaligus pola-pola keagamaan Waktu Telu dan
Waktu Lima dalam ekuilibrium identitas Islam, menjadi identitas
masyarakat Lombok dalam beragama, atau dengan kalimat yang lebih
sederhana, masyarakat Sasak mayoritas memeluk agama Islam, dan
postulasi keislaman masyarakat Sasak dikategorikan menjadi dua yaitu
Islam Waktu Lima dan Islam Waktu Telu.

" Beralihnya orang Sasak dari Boda menjadi Islam, kemudian dari Muslim
sinkretis—disebut Wetu Telu—menjadi Muslim yang sempurna—Waktu
Lima—memperlihatkan dinamisme kultural dalam cara Islam disebarkan,
kemudian diserap, diakomodir dan diekspresikan di Indonesia.
Dinamisme kultural juga melatari fakta bahwa aktivitas penyebaran dan
penanaman  ajaran  Islam  merupakan  proses  panjang dan
berkesinambungan dalam antagonisme dan asimilasi tiada kesudahan.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 69



Kamarudin Zaelani, Dialektika Isiam dengan V arian Kultur okal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak

* Kelompok Islam Waktu Lima dalam pengambilan hukum, mereka masih
berpegang teguh pada ajaran-ajaran Islam normatif (al-Qur’an dan al-
Sunnah), sedangkan Islam Waktu Telu memposisikan adat di atas kedua
sumber hukum ini.

Demikian beberapa catatan penting yang dapat diketengahkan

schubungan dengan pola dan bentuk-bentuk keberagamaan masyarakat
Sasak-Lombok.®

70 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



