
48  Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

DIALEKTIKA ISLAM DENGAN VARIAN KULTUR LOKAL  
DALAM POLA KEBERAGAMAAN MASYARAKAT SASAK 

Kamarudin Zaelani 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Lombok Island known as the one-thousand-mosque island not only provides a great 
number of legends about its existential background but also historical facts and artifacts 
that legitimate the identity of this virgin island. They inspired and motivated every 
educated Sasakness—appellation to indigenous of Lombok people—to make intensive 
research on the subjects. Such the activity has a great benefit in term of identifying and 
perpetuating good cultural heritages of the people in the past, and then implementing them 
in the current context. This is the meaning addressed by the Islamic jurisprudence principle 
―al-muhâfadzah ‗alâ al-qadîm al-shâlih wa al-akhdz bi al-jadîd al-ashlah‖. 

This article is aimed at revealing historical root of religious identity of Sasak 
community. Historical sketch of its religious identity leads to Wetu Telu religion that 
was the collaboration of tradition, cultural, and religious values of the comers and those of 
the indigenous people in the past. Another point of view said that Wetu Telu religion is 
an uncompleted process of islamization toward Waktu Lima religion that is considered by 
presently most Muslims in Lombok the true and pure Islam.  

Keywords: Boda, Agama, Kultur Lokal, Wetu Telu, Waktu Lima. 

_______________ 

AGAMA bukanlah sebuah kerangka metafisik belaka. Bagi semua bangsa, 
berbagai wahana dan bentuk penyembahan diliputi dengan sebuah pancaran 
kesungguhan moral yang mendalam tentang Yang Kudus. Dalam diri 
penganut agama terkandung sebuah rasa kewajiban intrinsik kepada Yang 
Kudus yang tidak hanya mendorong tetapi juga sekaligus menuntut baktinya, 
baik dengan ataupun tanpa persetujuan intelektual maupun emosioanal.1 
                                                 

1Dalam beberapa agama dan kelompok keagamaan legitimasi intelektual terhadap 
ajaran keagamaan sangat diprioritaskan, akan tetapi tidak jarang pula kecendrungan 
emosional/kefanatikan, juga menjadi ilham yang memotivasi pengikutnya dalam menjalani 
keyakinan keagamaannya. Clifford Geertz, Study tentang Refleksi Budaya: Kebudayaan dan 
Agama (Yogyakarta: Kanisius, 1992), 50-3; judul aslinya adalah The Interpretation of Culture: 
Selected Essays (London: London & CO. Publisher, 1974). 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  49 

Entah kemudian Yang Kudus itu untuk selanjutnya dirumuskan sebagai 
Sosok Penguasa Yang Maha Sempurna (Allah, Yahwe/Yahova, Tritunggal 
―Tuhan Bapak, Tuhan Anak dan Ruh Kudus‖, Trimurti ―Brahma, Wisnu, dan 
Siwa‖, Sang Hiyang Widi Wase dan apapun namanya atau yang dalam istilah 
orang Sasak Nenek Kaji Sak Kuase yang disandarkan kepada Sosok yang Maha 
Segala-galanya atau tercermin dalam ritual-ritual yang dipersonifikasikan 
dalam bentuk-bentuk lain, seperti animisme, dinamisme, panteisme, 
antropomorfisme dan lain sebagainya. 

Sasak merupakan penduduk asli (suku asli) di pulau Lombok, dan bukan 
dari kelompok migran yang datang dengan tujuan-tujuan tertentu. Namun 
dewasa ini, istilah orang Sasak tidak hanya disandarkan kepada penduduk 
aslinya, akan tetapi kelompok pendatang (darah campuran) pun juga disebut 
orang Sasak.2  

Tulisan singkat ini berupaya untuk menelusuri bentuk-bentuk keagamaan 
serta mengeksplor lebih jauh perjalanan panjang Suku Sasak, dalam 
mempertahankan identitas asli mereka, di tengah-tengah ekspansi politik, 
agama, dan kebudayaan baru, yang dilakukan oleh berbagai macam etnis dan 
beragam suku bangsa selama beberapa periode. Sebagai sebuah upaya 
sistematisasi untuk menemukan pola keagamaan masyarakat Sasak yang 
orisinil sebelum datangnya pengaruh luar dan setelah terelaborasi dengan 
berbagai macam kultur dan agama, maka tulisan ini akan dimulai kajian 
tentang keyakinan dan keagamaan masyarakat Sasak sebelum Hindu, Islam, 
dan Kolonialisme (Belanda dan Jepang); kemudian berlanjut pada masuknya 
berbagai macam nilai dan kultur asing, dan realitas keagamaan masyarakat 
Sasak saat ini.  

Keyakinan Asli Masyarakat Sasak Masa Pra-Hindu 

Sebelum masuknya berbagai macam pengaruh, kultur, budaya, dan adat-
istiadat baru, yang memberikan corak dan varian pada pertumbuhan dan 
perkembangan ekonomi, politik, budaya, dan keyakinan dalam keagamaan 
masyarakat Sasak-Lombok, suku Sasak memiliki kepercayaan primordial, di 
mana mereka percaya kepada animisme, dinamisme, panteisme, dan 
antropomorfisme. 3 

                                                 
2Tim Penyusun Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat, Monografi Daerah Nusa 

Tenggara Barat 1977 (Mataram: Depdikbud, 1977), 72.  
3Suku Sasak tidak saja percaya terhadap benda hidup, yang memiliki roh atau jiwa, 

akan tetapi juga mempercayai keberadaan roh atau jiwa (soul or spirit) tersebut terdapat pada 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 50 

Orang Sasak menganggap suci arwah nenek moyang dan orang-orang 
terkemuka di antara mereka, oleh karena itulah maka dibuatkan menhir 
sebagai medium untuk pensucian. Hal ini juga merupakan sarana pemujaan 
dalam rangka memperoleh kesejahteraan hidup, baik di alam dunia maupun 
di alam gaib. Arwah ini diyakini dapat membantu kehidupan mereka baik 
langsung ataupun tidak. Hubungan antara orang Sasak dengan arwah selalu 
dipelihara dengan sebaik-baiknya, dengan mengadakan berbagai upacara dan 
selamatan. Setiap upacara dan selamatan yang berhubungan dengan 
kehidupan, roh atau arwah selalu diundang agar dapat menjaga dan 
melindungi mereka yang masih hidup. Korelasinya dengan keinginan mereka 
dalam mengejar sesuatu, masyarakat Sasak seringkali memohon restu dari 
roh atau arwah agar mendapatkan dukungan. Karena diyakini bahwa dengan 
peran serta roh leluhur di dalamnya, dapat memperlancar pencapaian tujuan 
yang mereka harapkan.4 

                                                 
tumbuh-tumbuhan dan benda-benda mati. Seperti pohon beringin, atau pohon kayu yang 
sudah berumur puluhan dan ratusan tahun, batu-batu, keris, tombak, dan beraneka-macam 
jenis senjata. Selain itu terdapat pula roh atau jiwa yang mengelilingi manusia, baik di 
rumah ataupun di alam sekitar. Roh atau jiwa tersebut, terbagi menjadi dua golongan yaitu 
roh yang baik dan roh yang jahat. Roh atau jiwa orang-orang yang sudah meninggal 
disebut arwah (Sasak: pedare). Selain hidup di luar badan, roh atau jiwa dapat juga pindah ke 
badan hewan seperti buaya, ular, ulat, dan berbagai binatang hutan lainnya. Roh yang 
demikian itu memiliki kehidupan yang kekal, kehidupan mereka dapat dianalogikan dengan 
kehidupan manusia biasa yang membutuhkan makan, minum, serta berkeluarga. Bedanya, 
roh-roh tersebut keberadaannya gaib (immaterial), tidak bisa dilihat dan diraba, hanya saja 
dapat dirasakan dan diyakini eksistensinya. Roh orang yang telah meninggal dunia 
khususnya, dianggap berdiam diri di dalam kubur dan sewaktu-waktu akan pulang ke 
rumah keluarganya. Dalam pertemuannya ada yang berbuat baik sehingga memberikan 
rahmat dan membantu keluarganya dalam berbagai persoalan, dan ada pula yang karena 
marah dan sakit hati kemudian membuat keluarganya menjadi sakit atau tertimpa beberapa 
macam musibah. Roh atau jiwa dapat berpindah-pindah dan memiliki kesaktian (manna) 
Tim, Monografi…, 79-89. 

4Kepercayaan masyarakat Sasak terhadap roh ini, tidak dapat disamakan dengan 
kepercayaan kelompok Abangan (salah satu tipologi agama Jawa berdasarkan Geertz), yang 
mana mereka juga mempercayai adanya roh seperti memedi, lelembut, tuyul, dayang, 
demit, dan beragam mahluk halus lainnya. Letak perbedaan yang mendasar antara 
kepercayaan masyarakat Sasak dengan Abangan ini terletak pada keterlibatan orang yang 
telah mati, bagi kelompok yang pertama sedangkan pada kelompok yang kedua tidak 
melibatkan orang yang telah meninggal. Untuk lebih jelasnya diskusi tentang hal ini baca; 
Clifford Geertz, The Religion of Java (London: Free Press of Glencoe, 1960) atau 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  51 

Selain percaya kepada arwah atau roh nenek moyang, mereka juga 
percaya pada binatang-binatang tertentu, benda-benda yang bentuknya lain 
dari biasanya (batu kelopak, botol buntu, akar-akaran yang berbentuk aneh, 
atau barang-barang yang ditemukan di tempat-tempat tertentu, ular yang 
mati menggigit, pohon kelor yang dijadikan titian atau jembatan) dan banyak 
lagi yang lainnya.5 Mereka juga percaya terhadap kekeramatan tempat-tempat 
tertentu seperti: gua, hutan, pancuran, sungai, gunung, dan lain-lainnya 
seperti rumah adat atau rumah yang tidak berpenghuni.6  

Masyarakat Sasak, menganggap sebuah benda atau seorang manusia 
dapat mengandung manna, oleh karena itu ia harus diperhatikan atau 
diistimewakan. Ada dua alternatif sikap sebagai wujud perhatian lebih 
terhadap benda atau manusia yang mengandung manna yakni rasa takut dan 
rasa hormat. Untuk menaklukan manna dilakukan upacara kebaktian atau 
mungkin juga dengan melumpuhkan daya kekuatannya dengan berbagai 
penangkal. Hal ini terlihat jelas dalam cara pandang orang-orang Sasak 
tentang kosmis, bahwa untuk mencapai keselarasan dengan alam semesta 
mereka tidak berusaha menundukkan alam, namun bila keadaan sangat 
memaksa, sebelum melakukan sesuatu, terlebih dahulu harus memohon izin 
terlebih dahulu (baik pada Penciptanya maupun roh-roh yang menguasainya) 
dengan memberikan aneka bentuk sesaji, yang dalam istilah orang Sasak 
disebut bebangar. Upacara ini biasanya dipimpin oleh jintaka atau pemangku.7 

Banyak ahli mengistilahkan kepercayaan primordial suku Sasak dengan 
agama Boda. Boda di sini tidak sama dengan agama Budha (Sidharta Gautama 
560-480 SM dari Sakya India Utara), akan tetapi term Boda, secara khusus, 

                                                 
terjemahannya, Abangan Santri Priyayi dalam Masyarakat Jawa, terj. Aswab Mahasin (Jakarta: 
Pustaka Jaya, 1989). 

5Merupakan suatu rahasia umum bahwa di Bayan Lombok Utara, di mana desa ini 
merupakan tempat tumbuh dan berkembangnya masyarakat Wetu Telu, konon yang 
menjadi pusaka mereka adalah sebuah biji padi yang besarnya seperti ibu jari kaki orang 
dewasa dan biji mangga (Sasak: Paok Jenggi‘) yang besarnya melebihi ukuran mangga yang 
terbesar sekalipun. Kedua benda pusaka ini dan beberapa benda yang lainnya disimpan 
oleh tokoh adat, dan dikeluarkan dalam acara-acara tertentu.  

6Hal ini terlihat jelas ketika mereka pergi ke Gunung Rinjani untuk tujuan-tujuan yang 
sifatnya spiritual dan selalu membawa pemangku yang menjamin keselamatan mereka 
terhadap gangguan roh-roh jahat maupun penghuni Gunung Rinjani itu sendiri. 

7Tim, Monografi…, 79. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 52 

merujuk pada kepercayaan asli masyarakat Sasak. sebelum terpengaruh oleh 
berbagai kepercayaan atau agama lain.8 

Tidak banyak informasi yang diperoleh sehubungan dengan agama atau 
kepercayaan Sasak-Boda, tidak ada juga kejelasan mengenai asal-usulnya, 
sumber dan permulaannya. Merujuk pada berbagai ceritera yang berkembang 
di kalangan masyarakat Sasak, Boda, mula-mula berasal dari pulau Bali, yang 
dibawa oleh para pekerja yang dipekerjakan di Lombok. Akan tetapi tidak 
terdapat kejelasan lebih lanjut, kapan kedatangan mereka? Terlepas dari 
adanya kesimpangsiuran historisitas agama dan kepercayaan Boda, dapat 
dikatakan bahwa sementara ini orang yang diklaim sebagai penganut Boda, 
adalah mereka yang dengan alasan tertentu tidak mau menerima ajaran 
agama tertentu baik Hindu, Islam, maupun Kristen dan Katholik serta 
Budha. Mereka menjauh dari penduduk yang sudah beragama, serta 
mengisolasikan diri dengan bertempat tinggal di hutan-hutan belantara yang 
mayoritasnya berada di Lombok bagian utara gunung Rinjani.9  

Penganut Boda adalah masyarakat Sasak yang tidak berpegang pada ajaran 
agama resmi.10 Sejauh ini, sepanjang pengetahuan penulis, belum ditemukan 
satu sumber pun yang diklaim sebagai kitab suci Sasak-Boda, tidak pernah 
terdengar nama tokohnya, dan tidak pernah teridentifikasi secara jelas 
bagaimana aturan-aturan baku kehidupan bermasyarakat, serta tata-cara 
peribadatannya. Korelasinya dengan tema ini, Van Eerde, sebagaimana 
dikutip Cederroth memberikan ciri-ciri Boda sebagai berikut: 

In reality the Bodha do not differ from the neighboring Sasak. They speak the same 
language (a dialect of Sasak language) as the inhabitants of the northern districts, they 
dress in the same way, have the same type of houses, the same adat, the same ideas 
about Gods and their warship. They are the same people.11 

Merujuk pada batasan teritorial yang diketengahkan oleh para ahli 
seputar perkembangan Boda, sekilas akan tergambar bahwa yang merupakan 

                                                 
8Mengenai Sidharta Gautama, berikut doktrin dan ajarannya, Lihat: Huston Smith, 

Agama-Agama Manusia, ter. Safroedin Bahar (Jakarta: Obor Indonesia, 1999), 106-86. 
9Kelompok-kelompok kecil seperti ini dapat dijumpai di Sajang Kec. Sembalun, di 

Gondang, Kec. Tanjung dan beberapa tempat di wilayah Lombok bagian utara. 
10Agama resmi yang dimaksud, adalah suatu keyakinan keagamaan yang jelas sumber, 

bentuk, dan tata-cara peribadatannya ―praktis konseptual‖, ada tokoh yang diidolakan, 
kitab atau buku kudus panduannya, hari-hari besar keagamaan, dan seterusnya. 

11Sven Cederroth, The Spell of The Ancestor and the Power of Mekkah; Sasak Community in 
Lombok (Goteborg: Acta Universitatis Gothoburgensis, 1981), 7. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  53 

basis dan tempat berkembangnya Boda dahulu adalah Desa Bayan yang 
sekarang. Pada masa kolonial Belanda, Boda sering disebut dengan Buda 
(Sasak: Bude).12 Istilah ini bersifat pejoratif-diskriminatif, yang seringkali 
ditampakkan oleh kelompok Muslim orthodox, sehubungan dengan 
keengganan mereka untuk menerima dan memeluk agama Islam sebagai 
agama. Jika hipotesa ini benar, maka dapat ditegaskan, bahwa agama Boda, 
merupakan representasi budaya dan kepercayaan orisinil masyarakat Sasak 
sebelum berkolaborasi dengan berbagai macam pernik kepercayaan lainnya.  

Lebih lanjut Eerde menegaskan, sebagaimana dikutip Cederroth, Boda, 
menyakini keberadaan banyak dewa, namun di antara sejumlah dewa yang 
diyakini tersebut terdapat lima dewa utama; sebagai dewa utama dan 
sekaligus sebagai dewa yang paling tinggi; Batara Guru, kemudian dibawahnya 
terdapat empat dewa lainnya: Batara Sakti dan istrinya Bidadari Sakti, dan 
Batara Jeneng berikut istrinya Bidadari Jeneng. Namun tidak terdapat penjelasan 
lebih lanjut mengenai kemampuan dan teritori kekusaan dari masing-masing 
dewa ini. Selain dari kelima dewa ini, terdapat bilangan dewa-dewa yang 
menempati dan bersemayam di berbagai tempat pada alam semesta. Dewa-
dewa inilah yang menurut penganut Boda, yang mengatur kesuburan tanah 
sebagai lahan pertanian mereka, berikut menjamin kesejahteraan dan 
kemakmuran penduduk Lombok seluruhnya. Di sisi lain dewa-dewa ini juga 
diyakini mampu memberikan penyakit, musibah dan berbagai macam 
penderitaan jika mereka marah. Sehubungan dengan ini, penganut Boda 
sangat berhati-hati dalam menjalin hubungan dengan mereka.13  

Untuk menjaga hubungan harmonis dengan para dewa, pada tempat-
tempat tertentu seperti; di hutan, di puncak-puncak gunung dan perbukitan, 
pada sumber dan muara sungai, serta di berbagai tempat lainnya. Penganut 
Boda biasanya membuat suatu tempat pemujaan terhadap dewa-dewa 
tersebut, dengan tata-cara yang berbeda antara pengunjung yang satu dengan 
yang lainnya, daerah yang satu dengan daerah yang lain. Menurut keyakinan 
mereka sesungguhnya para dewa mengambil tempat dan bersemayam di 

                                                 
12Mengenai penyebutan ini, di beberapa desa, penulis sering mendengar istilah Kiai 

Bude, salah satunya dan masih popular hingga sekarang adalah Kiai Bude di Dusun Punikan 
Kecamatan Lingsar. Nama ini tidak merujuk pada nama asli kiai tersebut, namun 
merupakan figur yang dipercayakan untuk memimpin berbagai macam ritual pada 
kelompok tersebut, dan mereka menyebutnya sebagai kiai mereka sehingga orang-orang 
melaqabkannya dengan Kiai Bude. 

13Ibid. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 54 

langit, dan ketika pemujaan dilakukan, mereka pun turun ke bumi (di mana 
pemujaan dilakukan). Dalam pada itu, hampir seluruh tempat penyembahan, 
selalu diberi tanda dengan memberikan batu, dibuatkan halaman secukupnya 
(untuk acara-acara penyembahan), dan dipagari, sekaligus sebagai tanda bahwa 
tempat tersebut merupakan daerah sakral bagi mereka. Di Lombok terdapat 
banyak sekali tempat pemujaan seperti ini, baik yang sudah dan sengaja 
ditandai, maupun yang disertai dengan makam-makam leluhur, seperti: di 
Gunung Pengsong, Gunung Sasak, Makam Keramat, Makam Ketak, Makam 
Loang Bebalok (Loang Indo: lubang, dan bebalok Indo: buaya), Batu Layar, 
Batu Bolong, Gawah Pe Ciaci (gawah Indo: hutan), dan berbagai tempat kecil 
lainnya, yang kesemuanya ini terdapat di wilayah Lombok Barat, belum lagi 
yang ada di Lombok Tengah dan Lombok Timur, yang sekiranya terlalu 
banyak untuk disebutkan seluruhnya.  

Bedanya dengan Hindu-Bali, penganut Boda, kendati mereka meyakini 
bahwa para dewa bersemayam di langit, yang dalam suatu waktu turun 
tergantung kapan kita menghendakinya, namun mereka tidak memiliki 
tempat penyembahan sebagaimana yang dimiliki oleh hampir setiap kepala 
keluarga orang-orang Hindu Bali berupa altar (Sasak: sanggrah), tempat 
pemujaan keseharian bagi penganut agama Hindu-Bali, yang menyerupai 
miniatur miru.sebagai wahana penyembahan. Penganut Boda hanya memiliki 
altar pada tempat-tempat tertentu saja. Sebutan khusus untuk altar yang 
mereka miliki, disebut pedewa’ (Indonesia: altar tempat pemujaan para 
dewa).14 

Masuknya Kultur Asing  

Menguraikan secara panjang lebar proses masuknya bermacam kultur ke 
Lombok serta elaborasinya dengan budaya dan agama lokal, kiranya terlalu 
panjang. Dengan tanpa mengurangi substansi pembahasan, secara sistematis 
digambarkan beragam kultur yang secara langsung dan periodis 
mempengaruhi agama dan budaya masyarakat Sasak.  
1. Sekitar abad ke-11 sudah diketahui adanya kerajaan Selaparang di 

Lombok Timur dan Menyusul kerajaan Pejanggik di Lombok Tengah.  

                                                 
14Penganut Boda nampaknya lebih esklusif dibanding penganut Hindu-Bali; Penganut 

Boda, tidak mengakui sanggrah sebagai term penyebutan tempat peribadatan meraka, kendati 
dari segi bentuk dan elemen-elemennya sulit dibedakan antara pedewa’ dan sanggrah. Namun 
penganut Boda, hanya menerima sebutan pedewa’. Berbeda halnya dengan Hindu-Bali, 
mereka menerima keduanya (sanggrah maupun pedewa’). 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  55 

2. Kerajaan Majapahit (1293-1478 M) melakukan ekspedisi ke pulau ini dan 
menempatkan para pengerannya di kedua kerajaan tersebut. 

3. Agama Islam masuk ke Lombok sekitar abad ke-13 dan ke-14.  
4. Sejak abad ke-16 kompeni Belanda masuk ke Indonesia, namun pada saat 

ini belum memasuki pulau Lombok. Hal ini disebabkan karena 
Selaparang menyadari ancaman dari Belanda ini, dan segera memperkuat 
armada laut, dagang maupun perangnya. 

5. Secara berturut-turut, sekitar tahun 1616 dan 1624, Selaparang diserang 
oleh kerajaan Gelgel dari Bali Utara, dengan angkatan laut yang besar, 
namun penyerangan ini dapat dipatahkan.  

6. Pada tahun 1630-1668, Selaparang menguasai Sumbawa Barat.  
7. Pada tahun 1622, muncul kerajaan kecil di bagian sebelah barat pulau 

Lombok (Kerajaan Pagutan dan kerajaan Pagesangan), yang didirikan 
oleh imigran petani dari Karang Asem Bali, dan Selaparang 
menempatkan pasukannya di kedua kerajaan tersebut.  

8. Pada Tahun 1667-1668, Selaparang diserang oleh kompeni Belanda, akan 
tetapi serangan tersebut tidak berhasil, hanya mampu menduduki 
Sumbawa. Tahun 1669 Belanda meninggalkan Selaparang untuk 
sementara waktu. 

9. Pada tahun 1672, sebuah ekspedisi perang kerajaan Karang Asem Bali, 
berhasil menaklukan Selaparang, ekspedisi ini kemudian mendirikan 
kerajaan Mataram.  

10. Pada tahun 1686, Mataram menaklukan kerajaan Pejanggik, setelah 
menaklukan kerajaan Pagutan dan Pagesangan, maka sekitar 1686-1894, 
merupakan penguasa tunggal di Lombok. 

11. Tepatnya 25 Agustus 1884 hingga 29 Desember 1894, Belanda 
mengobarkan perang Lombok.  

12. Pada tahun 1895, pulau Lombok langsung dijajah oleh Belanda.  
13. Pada tanggal 8 Desember 1942, Jepang mendarat di Indonesia, dan tak 

lama kemudian menguasai Pulau ini.  
14. Pada tanggal 18-19 Maret 1946, Sekutu mendarat di Lombok untuk 

mengevakuasi tentara jepang.  
15. Tangal 27 Maret 1946, tentara Belanda mendarat di Pulau ini untuk yang 

kedua kalinya.  



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 56 

16. Tanggal 27 Desember 1949, pengakuan Belanda terhadap kedaulatan 
pulau ini.15 
Diskusi seputar realitas dan identitas keagamaan Masyarakat Sasak 

setelah adanya pengaruh-pengaruh asing, akan sangat sulit jika tidak 
melibatkan penjelasan sosiologis-politis tentang pengaruh asing yang 
melebur di dalamnya, dan memberi corak yang berbeda pada kepercayaan 
primordial masyarakat Sasak. Masuknya berbagai macam suku-bangsa ke 
Lombok, membawa konsekwensi sosiologis (restrukturisasi kultur) dan 
mereformulasi keyakinan keagamaan orisinil masyarakat lokal. Uraian lebih 
lanjut mengenai masuknya beragam unsur ke Lombok ini, secara terurut 
pembahasannya akan dimulai dari; pertama, datangnya pengaruh Hindu-
Animis dan Siwa-Budha (Jawa dan Bali), Kedua, kedatangan Islam Tasawuf 
maupun Sunni (Jawa dan Makasar), ketiga, datangnya pengaruh bangsa asing 
(Belanda dan Jepang), dan pembahasan yang terakhir, kelima, kondisi 
sekarang ini. 

Masuknya Hindu-Animis (Jawa) dan Siwa-Budha (Bali) 

Merujuk pada paparan cerita rinci dan mendetail dalam Monografi Daerah 
Nusa Tenggara Barat Jilid I (1977), masuknya Hindu Animis yang pertama kali 
disebabkan oleh hubungan baik yang dibina oleh kerajaan-kerajaan yang ada 
di Lombok dengan pihak luar.16 Yang tidak hanya terbatas pada pulau Bali, 
Sumbawa, Bima, Dompu, dan Makasar di Sulawesi Selatan, bahkan mereka 
sudah menjalin hubungan dagang dengan Palembang di Sumatra.17 

                                                 
15Informasi lebih lanjut dapat ditelusuri lewat Pemerintah Daerah Nusa Tenggara 

Barat, Sejarah Nusa Tenggara Barat (Mataram: Depdikbud, 1978), juga Fathurrahman 
Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumur Mas al-Hamidi, 1998). 

16Sebelum masuknya pengaruh asing ke Pulau ini, konon di Lombok terdapat banyak 
kerajaan. Dari sejumlah kerajaan tersebut, dua kerajaan memegang hegemoni politik dan 
kekuasaan (Pejanggik dan Selaparang). Hingga raja-raja di masing-masing kerajaan kecil 
dapat disamakan dengan raja bawahan yang mengakui kekuasaan dan kedaulatan kedua 
kerajaan besar itu. Versi lain menandaskan bahwa dua kerajaan yang memegang hegemoni 
kekuasaan adalah kerajaan Selaparang dan kerajaan Mumbul-Lombok. Namun di antara 
kedua versi ini, persi pertama lebih kuat kekududukannya dari yang lainnya. 

17Ini dibuktikan dengan sebuah kisah; Konon ada sebuah peristiwa yang pernah terjadi 
di daerah Brangbantum, di mana Patih Brangbantum enggan untuk membayar hutangnya 
kepada seorang saudagar yang berasal dari Palembang. Kemudian pedagang tersebut 
menghadap Raja Prabu Rakyawati di Lombok Wanagiri. Kemudian berdasarkan pengaduan 
tersebut, akhirnya raja mengizinkan untuk membunuh dan memerangi Barangbantum, 
karena dianggap telah merusak hubungan baik dengan Palembang. Patih Brangbantum dapat 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  57 

Keberadaan hubungan yang baik dengan berbagai suku-bangsa ini, juga 
dapat mengantarkan pada asumsi bahwa inilah asal mula masuknya berbagai 
bangsa yang lambat laun merembes hingga masuknya pengaruh Hindu di 
Lombok.  

Selain itu, juga merujuk pada kisah yang lain; Hindu Animis masuk 
melalui ekspedisi militer Majapahit yang dilakukan dalam dua tahap. Pertama, 
ekspedisi yang dipimpin oleh Raden Mas Pahit dan konon tidak kembali ke 
Majapahit, namun menetap dan tinggal di Lombok.18 Kedua, ekspedisi yang 
dilakukan oleh Gajah Mada pada ekspedisi militer di bawah pimpinan 
Mahapatih Nala dari Majapahit (1344).19 

                                                 
dikalahkan dan akhirnya melarikan diri ke Monggok (Nyaka Tana Gadang). Cerita ini 
diambil Tim, Monografi…, 11. 

18Konon Raja Lombok memiliki empat anak, tiga laki-laki dan satu perempuan; Meraja 
Lombok, yang dikawinkan dengan putri dari kerajaan Medayin, bernama Nene Galuh Mas 
Marsita. Meraja Sugian, yang pergi ke Salut (salah satu desa di Lombok Utara), dan setelah 
kawin dengan putri Salut dan menjadi raja di sana. Meraja Tanjung Dangar, yang Kawin 
dengan putri raja Brenga (raja yang memiliki kekuasaan antara perbatasan Jerowaru Lombok 
Timur dengan Kopang Lombok Tengah) dan Dewi Mas Kayangan. 

Cerita yang ada korelasinya dengan masuknya pengaruh Hindu-Animis di Lombok 
adalah Cerita Putri Dewi Mas Kayangan, yang konon mashur karena memiliki paras yang 
amat cantik. Pendek cerita, berita tentang kecantikannya sampai di Majapahit. Maka Prabu 
Majapahit, mengutus adiknya (Raden Mas Pahit) beserta patihnya yang disertai rakyat dan 
hulubalang untuk melamar Dewi Mas Kayangan di Lombok untuk dipersunting oleh Prabu 
Majapahit. Sumber lain mengatakan putri diminta sebagai bulu bekti. Setelah mufakat 
dengan sekalian raja-raja di Lombok, Prabu Lombok menerima lamaran tersebut. Tetapi 
malangnya, diceritakan bahwa Raden Mas Pahit, jatuh cinta pada calon iparnya, hingga 
terjadi perkawinan di antara mereka. Berita inipun sampai di Majapahit, dan Prabu 
Majapahit pun memutuskan untuk memerangi Lombok.  

Setelah tentara Majapahit menghukum kerajaan Lombok, sebagian dari mereka tinggal 
dan sebagian lagi menetap di Lombok, dan Raden Mas Pahit pun beserta seluruh 
keluarganya keluar dari persembunyiannya dan mendirikan kerajaan baru yang diberi nama 
Batu Parang, yang akhirnya terkenal dengan kerjaan Selaparang. Inilah asal mula berdirinya 
kerajaan Selaparang Hindu-Animis dan menyebarnya pengaruh Hindu ala Majapahit di 
Lombok (Gumi Sasak). Cerita ini diambil dari Tim, Monografi…,. 11-4 

19Mengenai kedatangan Gajah Mada ini, diperkuat oleh sebuah manuskrip lontar 
tembaga yang ditemukan di Desa Menggala, Kec. Tanjung, di mana dalam Lontar tersebut 
memperjelas kedatangan seorang satria yang bernama Lumendung Sari asal Waringin Sungsang 
Majapahit, yang datang bersama-sama dengan Gajah Mada ke Lombok. Transkrip tentang 
peringatan kedatangan Gajah Mada di Selapawis (Selaparang), selengkapnya lihat dalam 
Tim, Monografi…, 12. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 58 

Mengenai Hindu Majapahit ini, tidak banyak informasi yang dapat 
dikumpulkan seputar corak dan doktrinnya, namun merujuk pada 
pemahaman kontekstual transkrip di atas, mengantar pada satu pengertian 
dasar, bahwa kedatangan militer Majapahit ke Gumi Selapawis (Lombok), 
tidak hanya mengkonsolidasikan politik dan kekuasaan semata, namun 
berlanjut hingga memperkenalkan pola dan bentuk keagamaan yang baru. 

Jika kedua cerita ini benar, maka dapat dipertegas bahwa pada Ekspedisi 
Militer Majapahit I, yang kemudian disusul dengan berdirinya kerajaan 
Selaparang, sekaligus menandai bahwa agama primordial masyarakat Sasak 
kala itu telah bersentuhan dengan agama Hindu ala Majapahit.  

Pada Ekspedisi Militer Majapahit II, dengan menelaah kalimat-demi 
kalimat yang tertuang dalam manuskrip20 akan dijumpai beberapa ungkapan 
yang Janggal seperti ―shalawat‖, ―mudin‖, ―penghulu‖ dan seterusnya, yang 
kesemuanya ini merujuk pada khazanah keislaman. Hal ini semakin 
memperkuat bahwa pengaruh Agama Islam Animis Pengging Majapahit, 
sudah mulai menyusup dalam sendi-sendi agama Hindu Majapahit. Dan 
bentuk ini pula yang kemudian diadopsi dan dikolaborasikan dengan bentuk 
keagamaan masyarakat sebelumnya.21  

Berbeda halnya dengan kelompok Hindu-Budha (Bali) yang datang ke 
Lombok. Mereka datang secara periodik kira-kira semenjak awal abad ke-17 
(1600-an) tepatnya (1675 saka atau 1593 Masehi). Generasi pertama imigran 
Bali ini akhirnya mendirikan kerajaan Pagutan dengan raja pertamanya Anak 
Agung Anglurah Karangasem, yang dinobatkan tahun (1699 Saka atau 1622 
Masehi). Kerajaan ini dibangun berdasarkan konsep Agama Hiindu-Bali. 
Ajaran ini, dibawa langsung oleh pemeluknyasejak permulaan abad ke-17.22 

Ada sedikit perbedaan antara Hindu-Animis yang dibawa oleh orang 
Jawa, dengan Hindu-Budha yang dibawa oleh para imigran Bali. Agama yang 
dibawa oleh orang-orang Jawa, adalah Hindu yang bercorak Majapahit, lebih 
berafiliasi pada budaya India, namun dalam perkembangan selanjutnya, 
mengingat dalam menerapkan misi keagamaan para pendatang Jawa tidak 

                                                 
20Lihat dalam Tim, Monografi…, 11-2.  
21Memperjelas mengenai keislaman Pengging Majapahit, lihat : Lalu Wacana, Monografi 

Daerah Nusa Tenggara Barat (Mataram: Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1975), 
133. 

22Mengenai kedatangan orang-orang Bali (Siwa-Budha) pada fase ini secara periodic 
dibahas rinci oleh Fathurrahman Zakaria; lihat kembali Zakaria, Mozaik…, 40. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  59 

seintensif dan sekeras imigran Bali, sehingga Hindu-Majapahit pun pada saat 
itu bercampur dan bercorak kepercayaan lokal (animisme dan dinamisme).23  

Sementara Hindu-Budha adalah corak agama yang disebarkan oleh para 
imigran Bali secara intens, bahkan dengan memperalat kekuasaan dan 
negara. Ini merupakan sinkretisasi ajaran Hindu dan Budha yang juga disebut 
dengan Siwa Budha. Seputar proses sinkretisasi dua agama ini, Sartono 
Kartodirjdo, menegaskan:―…ada hal yang dipengaruhi secara dominan oleh 
unsur-unsur Hindu, atau sebaliknya oleh unsur Budha. Dari kedua unsur 
tersebut, untuk menentukan mana yang lebih dominan, kita harus hati-hati 
menelitinya kendati dalam realita keduanya tumbuh dan mengambil bentuk 
Siwa-Budha.‖24  

Mengenai Mataram, perkembangan kota ini pun tidak jauh berbeda 
dengan kedua kota lainnya, yang mana untuk pertama kalinya hanya 
merupakan pemukiman biasa layaknya Pagutan. Mataram mulai diperluas 
setelah ekspedisi militer pasukan Karang Asem yang kurang lebih datang 
setengah abad setelah kerajaan Pagutan berdiri. Pasukan ini mendarat di 
Lombok di bawah pimpinan I Gusti Wayan Tegah (Gusti Wayan Taga). 
Kedatangan mereka ke Lombok dengan misi utama menyerbu Kerajaan 
Pejanggik dan membunuh Raden Arya Banjar Getas,25 tetapi realitanya 
ekspedisi ini bergabung dengan Patih Pejanggik (Arya Banjar Getas), untuk 
menyerang Selaparang (1672) setelah bergabung dengan kerajaan Pagutan. 
Setelah jatuhnya Selaparang, kemudian Karang-Asem menaklukkan 
sekutunya Pejanggik (Arya Banjar Getas) sekitar tahun (1686). Hingga 
akhirnya Karang-Asem pun menjadi penguasa tunggal di Lombok semenjak 
penaklukannya hingga datangnya pemerintah Hindia Belanda (1686-1894), 

                                                 
23Percampuran ini selain terjadi di Lombok, juga sebelumnya memang telah 

bercampur di Jawa-Majapahit. Lebih jauh dapat ditelusuri dalam Robert W. Hefner, Hindu 
Javaness: Tengger Tradition and Islam (Princenton, New Jersey: Pnacenton University Press, 
(1985). 

24Mengenai Konsep Siwa-Budha ini, lihat selengkapnya Sartono Kartodirja, Sejarah 
Nasional Indonesia (Jakarta: Depdikbud, 1985). 

25Raden Arya Banjar Getas, adalah seorang dari kerajaan Selaparang, karena terusir 
dari Selaparang, akhirnya ia meminta perlindungan pada kerajaan Pejanggik. Dari berbagai 
sumber diketahui pada akhirnya di Pejanggik Arya Banjar Getas menjabat sebagai Senopati 
(Sasak: Pepatih). Sebagai seorang senopati, ia banyak mendapat gelar kehormatan karena 
ilmu dan kepintarannya. Namun Arya Banjar Getas, adalah orang yang konon melakukan 
pemberontakan terhadap Rajanya di Pejanggik. Cerita tentang dan alasan pemberontakan 
Arya Banjar Getas selengkapnya dalam Tim, Monografi…, 11-2. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 60 

kurang lebih selama 204 tahun dan mengganti nama kerajaan menjadi 
Kerajaan Mataram. 

Selama memerintah, raja-raja Mataram, selalu menetapkan kebijakan 
berdasarkan filasafat Hindu-Budha yang mereka bawa dari tanah asal 
mereka. Menurut keyakinan mereka, diyakini bahwa Gunung Maha Meru, 
selain merupakan inti dari dunia ini, juga merupakan tempat para Dewa 
bersemayam dan Dewa Indra merupakan rajanya. Selain mensosialisasikan 
mitologi Gunung Maha Meru, raja-raja Mataram juga menyisipkan muatan 
lokal bahwa; Gunung Agung (Bali) dan Gunung Rinjani (Lombok), 
merupakan tempat (throne) dewa-dewa utama yang mendampingi Dewa Indra 
di Maha Meru.26 Menurut konsep ini pula, difahami bahwa dunia manusia 
diwakili oleh kerajaan dengan raja sebagai salah satu penjelmaan dewa yang 
bertugas menjaga keselaran kosmos dengan jalan meniru ke dalam 
kerajaannya.27 Demikianlah proses singkat masuknya Hindu-Animis 
(Majapahit) dan Hindu-Budha (Bali) ke gumi Selaparang-Lombok, yang 
dalam fase selanjutnya mengambil andil dalam pewarnaan corak peradaban 
dan keyakinan masyarakat Sasak. Masing-masing corak keagamaan yang 
ditinggalkan oleh mereka yang menyebarkan pengaruhnya di Lombok masih 
tampak hingga sekarang ini. Inilah kemudian yang menjadi realitas 
keagamaan masyarakat Sasak saat ini. Yang secara garis besar dapat 
dirumuskan sebagai berikut: 

 Terdapat pola keagamaan yang animistik namun lebih cepat berafilisi ke 
agama Hindu seperti Boda, dan Wetu Telu. (lihat kembali Foot Note 9). 

 Terdapat pola keagamaan yang benar-benar animis dan terkemas dengan 
agama Islam (ini dapat dijumpai pada generasi tua penduduk Lembuak 
Kec. Narmada dan Lingsar serta beberapa tempat lainnya).  

 Terdapat yang benar-benar memeluk agama Hindu-Budha (Bali). Di 
Lombok Barat mereka dapat hidup berdampingan dengan penduduk 
yang beragama lainnya secara damai. 
Masing-masing pola-pola keagamaan ini dianut oleh kelompok-kelompok 

kecil yang bertebaran di seantero pulau Lombok. 

                                                 
26Kepercayaan ini, kemudian dipersonifikasikan pada tiga buah bangunan miru di Pura 

Kalasa, (Pura Dalem), Taman Narmada dan Taman Lingsar.  
27Atas dasar pemikiran inilah sistem kasta dalam tradisi Hindu berkembang dan lestari, 

selain itu, diyakini bahwa alam semesta dipercaya merupakan benua berbentuk lingkaran 
yang dikelilingi oleh samudra di empat penjuru angin, dari itu ibu kota kerajaan dan istana 
raja berada ditengah-tangah negara jajahan di empat penjuru angin yang mengelilinginya. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  61 

Kedatangan Islam  

Kedatangan Islam di Lombok, hingga kini masih dipertanyakan, apakah 
sebelum ataukah sesudah Hindu (Bali maupun Jawa). Ambiguitas ini 
dikarenakan banyaknya versi yang menceritakan tentang kerajaan-kerajaan 
yang dulunya berkuasa di Lombok. Hampir lebih dari 75% cerita rakyat yang 
berkembang mengklaim bahwa kerajaan-kerajaan pada zaman dahulu yang 
berkembang di Lombok, adalah kerajaan Islam yang menerapkan dan 
menjalankan pemerintahannya berdasarkan ajaran dan nilai-nilai Islam. 
Sebagai contoh misalnya: kerajaan Pejanggik dan Medayin. Mayoritas orang 
Sasak yang mengetahui cerita ini mengklaim bahwa kedua kerajaan ini 
dulunya dibangun berdasarkan sendi dan pemikiran Islam. 28 

Selain peninggalan berupa barang-barang, terdapat pula makam-makam 
yang dikeramatkan dan diklaim sebagai makamnya para wali.29 Termasuk di 
dalamnya adalah makam dari keturunan raja-raja di Selaparang, Pejanggik, 
Kahuripan, Salut, Bayan dan lain sebagainya.30 Jika merujuk pada ceritera 
dalam manuskrip31 diperoleh informasi bahwa agama yang dibawa oleh 
imigran Majapahit (ekspedisi I) sama dengan agama dan kepercayaan orang 
di Majapahit (Hindu) dalam rona budaya India, yang kemudian di Sasak 
bercampur dengan budaya lokal sehingga berwujud Hindu-Animis. 
Sementara pada fase kedua (ekspedisi II), merunut pada transkrip yang ada, 
orang-orang Jawa yang terlibat dalam ekspedisi ini, pada akhirnya memeluk 
dan menganut agama Islam. Memperhatikan catatan waktu yang dapat 
penulis kumpulkan, dapat diprediksikan bahwa kedatangan agama monoteis 
ini (Hindu-Islam) ke Lombok, hampir bersamaan (abad ke-16).  

Kiranya diskusi seputar ini, akan terlalu sulit untuk diakhiri, mengingat 
terbatasnya sumber yang dapat dijadikan bahan rujukan seputar 
                                                 

28Keyakinan mereka ini seringkali dibuktikan dengan berbagai peninggalan yang ada, 
seperti di Medayin terdapat seperangkat pakaian Jubah (pakaian yang bercorak Arab yang 
notabene adalah Islam) lengkap dengan kopiah, sorban dan lain sebagainya. Adapun jika 
merujuk pada berbagai sumber yang ada, mereka dikategorikan sebagai pemeluk agama 
tradisional (Boda). Informasi ini berkembang hingga sekarang di Medayin yang sekarang 
menjadi Badrain.  

29Term wali tidak terdapat dalam agama-agama lain kecuali Islam, yang merujuk pada 
seseorang yang memiliki hubungan dekat dengan Allah. 

30Kurang legitimatifnya cerita ini dikarenakan para penutur tidak mampu menunjukan 
sumber tertulis maupun catatan waktu yang dapat menjelaskan dan membenarkan cerita 
mereka.  

31Lihat dalam Tim, Monografi…, 11-2. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 62 

permasalahan di atas. Tanpa bermaksud mengurangi arti penting sebuah 
penjelasan konkrit temporal suatu peristiwa, dapat ditegaskan kembali, 
berdasarkan sumber-sumber yang cukup dapat dipertanggung-jawabkan, 
bahwa Islam datang ke Lombok melalui dua arah yaitu:  

Pertama, dari arah timur, Makasar, dengan melewati Sumbawa terlebih 
dahulu kira-kira pada permulaan abad ke-16 (sumber lain menegaskan abad 
ke-17), yang dibawa oleh Sunan Prapen putra dari Sunan Giri. Corak Islam 
yang dibawa oleh Sunan Prapen ini bernuansakan fiqh, hingga dari sinilah 
lahirnya kelompok Islam-ortodoks Sasak (Waktu Lima). Sunan Prapen 
masuk ke Lombok melalui Labuan Lombok di Lombok Timur. Aliran ini 
sangat kontradiktif dengan kepercayaan asli masyarakat Sasak (animisme, 
dinamisme, panteisme dan antropomorfisme), Boda. Kedua, datang dari arah 
barat, Pengging Jawa Tengah, yang juga datang hampir bersamaan dengan 
kelompok pertama, sekitar abad ke-16. Corak dari Islam yang kedua ini 
adalah Islam yang bercorak sufisme, lebih kepada bentuk sinkretisasi Hindu-
Adwaita dan Islam-sufi, hingga masyarakat lebih bersikap persuasif ketika 
meresponnya, dan tertarik untuk menganut dan memeluknya. Kendati 
mereka memeluk Islam, mereka juga masih menjalankan kebiasaan dan 
melestarikan adat istiadat yang sepintas jika dicermati lebih mudah 
berafilisasi ke Hindu. Hingga di samping pemahaman tentang Islam, 
pengalaman keagamaan Boda pun masih terus dilestarikan. Ini sekaligus 
merupakan salah satu hipotesa dari sekian banyak asumsi tentang lahirnya 
penganut Wetu Telu.32  

Sumber lain menyebutkan, Islam datang di Lombok kira-kira permulaan 
abad ke-16, yang dibawa oleh beberapa orang tokoh di antaranya: Sunan 
Prapen (Putra Sunan Giri), Al-Fadal (yang diperkirakan adalah orang Arab), 
Pangeran Sangupati,33 Gaus Abdurrazak,34 dan lain-lain. Menurut Babad 

                                                 
32Lalu Wacana, Monografi…, 133. 
33Pangeran Sangupati, adalah putra Selaparang, yang dianggap waliy al-Lâh, pernah 

mengarang beberapa buah buku: Jati Suara, Prembonan (primbon), Fiqh, Tasawuf, dan 
lain-lain. Beliaulah orang yang dianggap figur yang pertama kalinya mengadakan pagelaran 
wayang kulit di Lombok. Hingga menulis beberapa buku tentang lampanan wayang (lampanan 
berarti jalan cerita). Versi lain mengatakan, bahwa Pangeran Sangupati berasal dari Jawa, 
yang sengaja berkelana untuk menyebarkan ajaran Islam. Nama aslinya di Jawa adalah Aji 
Datu Semu, sementara di Bali dikenal dengan Pedanda Wau Rauh, di Lombok dikenal 
dengan Pengaeran Sangupati dan di Sumbawa di kenal dengan Tuan Semeru. Informasi ini 
juga penulis peroleh dari Bapak Raisin. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  63 

Lombok, Sunan Giri mempunyai beberapa orang murid, tiga di antaranya 
adalah: (1) Lembu Mangkurat, yang ditugaskan untuk mengislamkan 
Banjarmasin; (2) Dato‘ Bandan yang ditugaskan untuk mengislamkan 
Makasar, Seram, Tidore, dan Selayar, dan (3) Sunan Prapen, yang ditugaskan 
untuk mengislamkan Bali, Lombok dan Sumbawa. Pada masa kedatangan 
Sunan Prapen ini, Lombok sedang diperintah oleh Prabu Rengke Sari. Sunan 
Prapen datang bersama-sama dengan pengiringnya antara lain: Patih 
Mataram, Arya Kertasura, Jaya Lengkara, Adipati Semarang, Tumenggung 
Surabaya, Tumenggung Sedayu, Tumenggung Anom Sandi, Ratu Madura 
dan Ratu Sumenep. Dalam mengajarkan Islam senantiasa disesuaikan dengan 
situasi dan kondisi masyarakat pada saat itu. Adat istiadat dan keseniannya 
disesuaikan dengan ketauhidan. Kemudian baru diajarkan kepada mereka 
ikrar tobat, ajaran fiqh, dan ajaran-ajaran keagamaan lainnya, yang banyak 
ditulis dalam bahasa daerah yang dicampur dengan bahasa Kawi, digubah 
dalam bentuk sya‘ir, yang ditembangkan dan ditulis dalam hurup Jejawan 
(huruf Sasak).35 dalam setiap awal tulisan atau uraian selalu diawali dengan 
pujian kepada Tuhan Yang Maha Esa. Beberapa contoh dari pengajaran 
beliau tentang Islam di Lombok yang masih menggunakan bahasa Jawa;  

―Bismillah hamba miwiti, henebut namaning Allah, kang murah hing dunio Reko, hingkang asih 
hing akhirat, kang pinuji tan pegat, tan ana ratu lian agung , satuhune amung Allah‖. (Bismillah 
hamba awali dengan menyebut nama Allah yang maha pemurah di dunia dan 
Penyanyang di akhirat, yang dipuji tak terputus, tidak ada raja lain yang lebih mulia 
kecuali Allah) 

Adapun dua kalimah syahadat yang mereka ajarkan berbunyi: 

―Weruh ingsun nora ana pangeran Iyaning Allah, lan weruh ingsun Nabi Muhammad utusan 
Allah‖ (Saya bersaksi bahwa tidak ada Tuhan selain Allah, dan saya bersaksi bahwa 
nabi Muhammad adalah utusan Allah), atau 

                                                 
34Mengenai Gauz Abdurrazak ini, tidak banyak informasi yang penulis dapatkan, 

kecuali bahwa ia termasuk salah seorang dari orang-orang yang pertama-tama mengajarkan 
Islam di Lombok. Makamnya terletak di Kuranji (juga nama sebuah desa), terletak di 
pantai Barat Daya Lombok. Ketika berkunjung ke tempat ini, menurut catatan (transkrip) 
yang ada di makam itu, bahwa tempat yang diklaim sebagai makamnya sekarang ini, 
bukanlah makam aslinya, melainkan di tempat itulah orang-orang untuk yang terakhir kali 
melihatnya, kemudian ia menghilang. Untuk mengenangnya, kemudian dibuatkanlah 
makam di atasnya. 

35Huruf Sasak yang menggunakan ejaan dan bahasa Jawa. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 64 

―Asyhadu ingsun wruh anyaksini angestoken norana Pangeran saberene hanging Allah Pangeran 
kang sebenere satuhune Nabi Muhammad utusan Allah‖. (Asyhadu saya bersaksi dengan 
seyakin-yakinnya bahwasanya tidak ada Tuhan yang sebenarnya, cuma hanya Allah 
Tuhan yang sebenarnya, dan sesungguhnya Nabi Muhammad utusan Allah). 

Adapun kalimat tobat mereka adalah sebagai berikut: 

―Ingsun aneda pengampuning Allah, hing dosa hamba ingkang agung ingkang alit, ingkang nyata 
ingkang samar‖. (Hamba memohon pengampunan Allah terhadap dosa hamba, baik 
besar maupun kecil, yang nyata atau yang samar), atau 

―Hamba patobat takening Allah sakatahe dosa hamba, kang agung kang alit, kang nyata 
hingkang tan nyata, kang samar ingkang tan samar, hamba tamaa’ kan tan hamba tama’ hamba 
patobat takening Allah sakatahe doso hamba‖. (Hamba bertobat kepada Allah atas 
banyaknya dosa hamba baik yang besar maupun yang kecil, yang nyata atau yang tidak 
nyata, yang samar atau yang tak samar, hamba bertobat kepada Allah atas banyaknya 

dosa-dosa hamba).36 

Informasi lain mengatakan bahwa Sunan Prapen adalah Putra dan 
sekaligus murid utama Sunan Giri (sumber Jawa mengatakan ia adalah cucu 
Sunan Giri), karena itu syahadat, lafazd taubat, do‘a dan berbagai mantra, 
kebanyakan menggunakan bahasa Jawa. Karena besarnya pengaruh Jawa 
terhadap masyarakat Sasak, hingga De Graaf, menyebut pulau ini sebagai 
Jawa minor. Sementara ada pula yang mengatakan, hal ini adalah suatu yang 
alamiah karena sebagian dari nenek moyang orang Sasak berasal dari Jawa.37  

Dalam proses islamisasi ini, para penyebar Islam pertama di Lombok, 
bersikap sangat berhati-hati dalam menyerukan ajaran yang baru ini, 
mengingat kondisi masyarakat pada saat itu tidak hanya bergolak karena latar 
belakang politik, namun juga secara teologis mereka masih berada dalam 
transisi dari kepercayaan lokal dan Hindu-Majapahit, menuju agama Hindu-
Budha (khususnya Bali).38 Satu-persatu desa diislamkan, dengan terlebih 
dahulu mengislamkan penguasa. Hingga ajaran-ajaran Islam pun, mampu 
mewarnai titah, kebijakan yang diterapkan maupun kebijakan yang akan 
diterapkan oleh seorang raja. Tidak jarang para penyebar Islam juga 
menggunakan kekuasaan para raja untuk mensosialisasikan syari‘at Islam 
pada seluruh masyarakatnya. Demikianlah hingga hampir seluruh Lombok 

                                                 
36Dikutip dari Tim, Monografi…, 14. 
37Ibid., 4. 
38Mengenai sikap hati-hati para wali ini, ditegaskan Solichin Salam: Lombok Pulau 

Perawan (Jakarta: Kuning Mas, 1992), 16. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  65 

dapat diislamkan, kecuali Pejarakan, Ganjar, Pengantap, Tebango, dan 
Karang Panas (Lombok Barat).39 Perkembangan Islam di Lombok relatif 
lebih cepat jika dibandingkan dengan agama dan kepercayaan sebelumnya. 
Hal ini disebabkan oleh beberapa factor: Pertama, karena Islam menekankan 
pentingnya keatauhidan dalam sistem ketuhanan (prinsip ke-Esaan Tuhan). 
Kedua, karena daya lentur yang dimiliki Islam. Ketiga, kemampuan Islam 
untuk tampil sebagai institusi yang mengkooptasi kepentingan pemeluknya.  

Kendati sebagai agama, Islam cukup persuasif terhadap orang yang ingin 
memeluknya, namun dalam penyebarannya di Lombok, para penyebarnya 
tidak sedikit mendapat hambatan. Hal ini disebabkan oleh beberapa faktor 
antara lain; selain mayoritas masyarakat kuat berpegang dan merasa enggan 
untuk melepaskan ajaran nenek moyang (leluhur), juga adanya usaha dari 
kerajaan Mataram-Hindu untuk menghalau islamisasi di Lombok, karena 
khawatir kekuasannya akan tergusur. 

Setelah bertemu dengan beragam agama ini, ragam dan pola keagamaan 
masyarakat menjadi beragam dan mengambil beberapa pola: 

 Masyarakat Sasak yang lebih menerima Islam Suni dari pada Islam Sufi 
atau sebaliknya. 

 Masyarakat Sasak yang bertahan dengan keyakinan dan keagamaan 
sebelumnya yaitu Boda, Hindu-Budha, ataupun kolaborasi antara 
keduanya. 

 Masyarakat Sasak yang menggabungkan seluruh elemen dan stimulan 
yang mempengaruhinya yang tadinya Boda, dicampur dengan Hindu-
Animis, Siwa-Budha, dan Islam.  

Masuknya Belanda dan Jepang 

Para pakar Belanda menjelaskan, bahwa kolonialisasi Belanda merupakan 
suatu proses jangka panjang dan berkesinambungan. Imperialisasi dan 
kolonialisasi ini terdiri dari beberapa fase. Pada permulaannya, diawali 
dengan eksplorasi awal (wisma tamu),40 setelah tahapan ini berakhir, 

                                                 
39Desa-desa ini sulit diislamkan karena di beberapa desa tersebut termasuk sentral 

pemerintahan Mataram Hindu dan basis penyebaran agama Hndu terkuat di Lombok 
Barat. 

40Pada fase ini, pemerintah Belanda tidak lebih hanya sebagai rombongan dagang yang 
ingin membongkar kapal dagangnya dan menggantikan isinya dengan sesuatu yang baru.  



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 66 

menyusul tahap berikutnya yang disebut benteng.41 Dengan menggunakan 
benteng, Konpeni Belanda (VOC), mengenal penguasa tetangganya, dan 
setelah itu mengadu-domba mereka.42 Karena menganggap Islam dengan 
idiologinya sebagai aliran sesat (suatu aliran yang menggangu stabilitas dan 
kepentingan Belanda), Belanda pun akhirnya menerapkan suatu misi 
keagamaan (fase misi).43 Beberapa dokumen yang meligitimasi keberadaan 
fase yang terkahir ini antara lain seperti dikutip Fathurrahman Zakaria bahwa 
Samuel Eliza Harthoorn (1831-1883), salah seorang misionaris dari Malang 
yang sangat berpengaruh di kalangan Hindia Belanda menegaskan:  

―…Daerah-daerah yang telah menjadi Islam, tidak akan memeluk agama Kristen lagi, 
dan karena itu pula sampai kepada kesimpulan bahwa, Islam, adalah musuh yang 
menakutkan itu, tidak harus diserang langsung, akan tetapi kekuatannya harus 
dikurangi melalui berbagai cara yang ada-dari mempromosikan kebiasaan rakyat kuno, 
adat dan agama rakyat, dialek daerah (yang berbeda dengan bahasa Melayu, sebagai 
sarana transformasi Islam) hingga ke modernisasi perawatan dan pendidikan…tujuan 
bersama dari seluruh bentuk kegiatan yang mewakili berbagai dunia misi adalah 

mengurangi kekuatan dan pengaruh Islam…‖44 

Mengacu pada politik misi, dan kembali pada tema sentral seputar 
masuknya Belanda dan Pengaruhnya di Lombok, maka Selaparang-yang 
penduduknya beragama Islam-secara langsung tidak harus diserang dan 

                                                 
41Fase ini dinamakan fase benteng, karena pada tahapan ini, rombongan dagang 

Belanda tidak hanya melakukan transaksi dagang di beberapa daerah yang ingin 
disinggahinya, namun dengan dalih melindungi penguasa setempat, yang merupakan mitra 
dagangnya, mereka mulai mendirikan benteng-benteng di sekitar pesisir dan di sekitar 
kerajaan para penguasa lokal. Lambat laun benteng-benteng tersebut menjadi pusat 
kekuasaan Belanda. Beberapa benteng yang didirikan seperti di pesisir Batavia (Jakarta 
sekarang), Makasar, kepulauan Maluku dan sebagainya hingga ke beberapa daerah 
pedalaman yang ada penguasanya seperti: di sekeliling Mataram Jawa (Yogyakarta), 
Purworejo, Magelang, Ambarawa, Unggaran dan Ngawi. Dalam benteng-benteng 
tersebutlah Belanda melatih para tentaranya (serdadu), yang dilengkapi dengan 
persenjataan lengkap. Untuk uraian lebih jelasnya, lihat: Zakaria, Mozaik…, 93 dan 
bandingkan dengan Karel Steenbrink, Kawan dalam Pertikaian Kaum Kolonial dan Islam di 
Indonesia (Bandung: Mizan, 1995).  

42Politik adu domba ini populer dengan slogan devide at impera.  
43Pada fase ini mereka menerapkan ajaran-ajaran Kristen (Katolik dan Protestan). 

Ajaran-ajaran ini dirancang sedemikian rupa di samping untuk meligitimasi kepentingan 
pemerintah Hindia Belanda, juga untuk mengurangi pengaruh agama Islam di kalangan 
pengikutnya.  

44Zakaria, Mozaik…, 94-5. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  67 

ditaklukan, mengingat di Lombok terdapat kerajaan yang tidak mengadopsi 
filsafat Islam (Mataram Hindu), yang secara tidak langsung berfungsi sebagai 
penyangga agar syi‘ar Islam hingga tidak dapat berkembang maksimal, serta 
menjauhkannya dari interaksi dan pengaruh langsung dari para penyebar 
Islam (Jawa & Makasar). Hal inilah yang menyebabkan Belanda 
memperlambat ekspedisi militernya ke Lombok, di samping minimnya 
jumlah dan jenis rempah-rempah yang dibutuhkan pemerintah Hindia 
Belanda yang terdapat di pulau ini.  

Baru kemudian sekitar tahun 1843, kekuasaan Belanda masuk ke 
Lombok setelah kekuasaan Selaparang-Islam terkubur selama kurang lebih 
170 tahun sejak ditinggalkan sekitar tahun 1669.45 Belanda datang untuk 
memaksa raja Mataram, mengakui otoritas dan kepemilikannya atas pulau 
Lombok, tanpa syarat. Pengakuan raja bahwa, pulau Lombok adalah milik 
pemerintah Hindia Belanda tersebut kemudian dituangkan dalam sebuah 
kontrak politik tertanggal 7 Juni 1843. Setelah kepemilikan tersebut diakui, 
Belanda pun meninggalkan pulau Lombok dan mengizinkan pemerintah 
setempat (Mataram-Lombok) tetap memerintah.46  

Setelah diadu domba Belanda akhirnya masyarakat yang menganut pola-
pola keagamaan berbeda, yang tadinya bersatu malah terpisahkan. Belanda 
semakin memperjelas damarkasi antara Hindu dan Islam, Adat dan Islam 
dan seterusnya sehingga sebagai realitas akhir dari pola keagamaan 
masyarakat Sasak adalah: 

 Islam Sunni (ortodhox) yang pada akhirnya populer dengan Waktu Lima. 

 Hindu (Bali) 

 Boda yang merupakan pola keagamaan primordial dan pengejewantahan 
adat dan tradisi yang kuat. 

 Kolaborasi beragam agama mulai dari Boda, Hindu, dan Islam yang 
akhirnya di sebut dengan Islam Wetu Telu.  
Dari sini semakin dapat diperjelas bahwa munculnya Wetu Telu 

merupakan realitas terakhir dari bentuk keagamaan sebagian masyarakat 
Sasak. Wetu Telu bukan sebuah agama, dan tidak pula sebagai salah satu 
faksi dalam suatu keagamaan tertentu. Akan tetapi lebih tepat jika 

                                                 
45Kerajaan Selaparang pernah terlibat perang laut dengan Belanda sebanyak dua kali; 

pada tahun 1667–1668, dan 1669. Pada kedua pertempuran ini, Selaparang berhasil 
mengusir Belanda yang ingin menaklukan Selaparang. Terhitung sejak saat itu Belanda 
tidak pernah lagi datang ke Lombok. 

46Zakaria, Mozaik…,. 94-5. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 68 

dikategorikan dalam sebuah institusi keagamaan yang berkembang di 
lingkungan masyarakat Sasak-Lombok. Terbentuk karena dilatar-belakangi 
oleh beberapa faktor diantaranya, antara lain: (1) Sinkretisme keagamaan, (2) 
Stagnasi missi serta tidak adanya upaya purifikasi dari para misionaris 
keagamaan, (3) Hegemoni politik dan kekuasaan, (4) Politik adu domba oleh 
Belanda, dan (5) Esklusifisme adat dan aristokrat Lombok. 

Berbicara mengenai Jepang, bangsa ini datang ke Lombok tepatnya pada 
tanggal 8 Mei 1942, dengan mendaratkan angkatan lautnya melalui pantai 
Ampenan di ujung barat pulau ini. Sementara angkatan daratnya datang dari 
sebelah timur pulau Lombok dan mendarat di Labuan Haji Lombok Timur, 
kira-kira pada tanggal 12 Mei 1942, tepatnya 4 hari setelah mengerahkan 
angkatan lautnya. Maka sejak saat itu pula, pemerintahan Hindia Belanda 
berakhir di Lombok, dan bendera Belanda diganti dengan bendera Jepang 
(Hinomaru).47 

Setelah kurang lebih tiga setengah tahun, kekerasan Jepang ini 
mencengkram kebebasan dan kemerdekaan masyarakat Sasak. Tepatnya dua 
hari setelah proklamasi kemerdekaan RI, Jepang meninggalkan pulau ini. 
Dengan demikian berakhirlah kisah Jepang di Lombok yang tidak 
meninggalkan apa-apa kecuali beberapa bangunan dan kesan kekerasannya. 
Perbedaan esensi dari perspsektif keagamaan, dalam imprialime Belanda, 
mereka sempat menyisipkan misi keagamaan.48 

Menurut beberapa sumber yang ada (lisan maupun tulisan), hampir setiap 
harinya Jepang menyerukan pada masyarakat untuk memberi penghormatan 
kepada matahari. Namun bagi masyarakat Sasak, hal ini direspon sebagai 
suatu keterpaksaan, dan bukan dilandasi suatu kesadaran, lebih bernuansa 
kewajiban sebagai rakyat yang terjajah daripada keharusan yang terinspirasi 
karena keyakinan keagamaan. Respon seperti ini muncul karena seruan 
tersebut tidak dibarengi dengan pengajaran keagamaan yang mengarah pada 
ritual tersebut. Sementara pada masa pemerintahan Jepang sepenuhnya 
adalah kolonialisme fisik semata. 49 

Berangkat dari uraian singkat seputar masuknya unsur-unsur baru di 
Lombok, mulai dari proses masuknya agama Hindu (Jawa & Bali), Islam 
(ortodok dan sufisme), Belanda (politik misi keagamaan dan politik adu 
dombanya), dan yang terakhir Jepang, tidak diragukan lagi, bahwa dalam 

                                                 
47Ibid. 
48Ibid. 
49Ibid. 



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  69 

interaksi masyarakat Lombok dengan varian pembawa unsur-unsur baru 
tersebut, terdapat akulturasi timbal-balik antara budaya lokal dengan pernik-
pernik baru tersebut. Sehingga yang dapat disaksikan sekarang ini adalah 
beberapa pernik peninggalan dari beragam unsur yang pernah berkembang 
di Lombok, yang membawa konsekwensi tersendiri. Unsur-unsur baru 
tersebut mengambil andil terhadap pembentukan pola-pola kehidupan 
masyarakat Sasak-Lombok di berbagai bidang termasuk bidang keagamaan.  

Kesimpulan  

Sebagai akhir dari pembahasan ini, kiranya perlu menegaskan beberapa 
hal yang menjadi tema sentral artikel ini, sekaligus merupakan jawaban 
terhadap bentuk-bentuk dan pola keberagamaan masyarakat Sasak-Lombok. 
Di antara beberapa catatan penting yang kiranya perlu untuk dikemukakan 
antara lain: 

 Kepercayaan asli masyarakat Sasak-Lombok, di samping mereka 
mempercayai adanya keberadaan roh, arwah para leluhur, dan mengakui 
adanya hubungan simbiotis mutualisme antara orang yang hidup dengan 
roh-roh orang yang sudah meniggal, mereka juga masih memegang 
dinamisme, animisme, dan antropomoefisme dan Boda. 

 Kedatangan Hindu-Budha (Majapahit), dan Hindu-Bali, Islam Jawa dan 
Islam Makasar, serta ekspansi Belanda ke Lombok telah mereformulasi 
corak dan bentuk-bentuk keberagamaan Masyarakat Lombok (khususnya 
Islam), sekaligus membaginya menjadi dua, yaitu Islam Waktu Lima dan 
Islam Waktu Telu yang sekaligus pola-pola keagamaan Waktu Telu dan 
Waktu Lima dalam ekuilibrium identitas Islam, menjadi identitas 
masyarakat Lombok dalam beragama, atau dengan kalimat yang lebih 
sederhana, masyarakat Sasak mayoritas memeluk agama Islam, dan 
postulasi keislaman masyarakat Sasak dikategorikan menjadi dua yaitu 
Islam Waktu Lima dan Islam Waktu Telu. 

 Beralihnya orang Sasak dari Boda menjadi Islam, kemudian dari Muslim 
sinkretis—disebut Wetu Telu—menjadi Muslim yang sempurna—Waktu 
Lima—memperlihatkan dinamisme kultural dalam cara Islam disebarkan, 
kemudian diserap, diakomodir dan diekspresikan di Indonesia. 
Dinamisme kultural juga melatari fakta bahwa aktivitas penyebaran dan 
penanaman ajaran Islam merupakan proses panjang dan 
berkesinambungan dalam antagonisme dan asimilasi tiada kesudahan.  



Kamarudin Zaelani, Dialektika Islam dengan Varian Kultur Lokal dalam Pola Keberagamaan Masyarakat Sasak 
______________________________________________________________________ 

 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 70 

 Kelompok Islam Waktu Lima dalam pengambilan hukum, mereka masih 
berpegang teguh pada ajaran-ajaran Islam normatif (al-Qur‘an dan al-
Sunnah), sedangkan Islam Waktu Telu memposisikan adat di atas kedua 
sumber hukum ini. 
Demikian beberapa catatan penting yang dapat diketengahkan 

sehubungan dengan pola dan bentuk-bentuk keberagamaan masyarakat 
Sasak-Lombok.● 


