ISSN 1411-3457

.

LLIMLIN

Jurnal Studi Keislaman
Volume 17« Nomor 1+ Juni 2013

U

PERKEMBANGAN PARAD

EPISTEMOLOGI ISLAM

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-18 e Ismail Fahmi Arrauf,
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam”
19-40 e Fathul Mufid,
“Perkembangan Paradigma Epistemologi
dalam Filsafat Islam™

41-64 e Anwar Mujahidin
“Epistemologi Islam:
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu”

65-96 e Ismail Toib dan Mukhlis
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam:
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat”

97-126 e Masdar Hilmy
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan
Ilmu Pengetahuan dalam Islam”

127-152 e Hadarah Rajab
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam”

153-190 e Lalu Muchsin Effendi
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawutf:
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud”

191-212 e Mustain
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan”

213-230 e Asep Kurniawan
Pengembangan Sumber Daya Manusia
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam

APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

= E = g

@ = b [ = f

& = t 3 = q

5 = th d = k

c = d = 1

cC = h p = m

¢ = kh o = =

. = d 3 = w

i = dn > = h

J = r s = ’

J = z ) = y

o = S

s = sh Untuk Madd dan Diftong

ba = s i = i(apanjang)
g = d ¢l = i (i panjang)

L= t 3 = G (u panjang)
& = 4 3 = aw

e = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
o W OUacddl oo <l 3gel (a%dbu bi al-Lah min al-shaytan al-rajim);
a2l cyammy I <l qusy (bisr al-Lahy al-rapman al-rabim);
35580 SLeT G (nnd a'tayndka al-kawthar),
355 SY Liad (fasalli lirabbika wanpar);
5 2 laa (sabidh al-Rhay).

11



PERTAUTAN ONTOLOGI FILSAFAT DAN TASAWUF:
TELAAH RELASI TUHAN, MANUSIA, DAN ALAM

Hadarah Rajab
(STAIN Syekh Abdurrahman Siddik, Bangka Belitung
Email: hadarah.rajab@yahoo.com)

Abstract: Ontology dwells on the issue of how to explain substance, the
nature of all that exists. Substance itself is an actual reality, not an
artificial, deceiving, and changing reality. Since philosophy and mysticism
are talking about substance, both fields of Islamic scholarship have a
relationship to one another at an ontological level. This paper aims to
elaborate interconnection between them. Elaborating the interconnection, the
anthor analyzes the ontological aspects of al-Gazali’s sufism  and
Nagsyabandiah tariqah. The author conciudes that the ontological
interconnection between both disciplines are very closely from the standpoint
of the relation of God, man, and nature.

Abstract: Ontologi  berkutat pada persoalan bagaimana menerangkan
hakikat dari segala yang ada. Hakikat termasuk dalam kajian ontolog:.
Hakikat adalah  realitas atau  kenyataan yang sebenarnya, bukan
kenyataan sementara, yang menipu dan berubah. Baik filsafat maupun
tasawuf sama-sama berbicara tentang hakikat, dan oleh sebab itu dua
bidang ketlmuan Islam memiliki pertantan antara satu dengan lainnya
pada  level ontologis.  Tulisan ini  bertujnan — untuk  mengelaborasi
kebertantan antara fednanya itn. Untuk menelisik  kebertantan itu,
pennlis menganalisis aspek-aspek ontologis dalam tasawuf al-Gazali dan
tarekat Nagsyabandiah. Penulis  menyimpulkan babwa kebertantan
ontologis antara dua bidang ilmn sangat erat dari sudut pandang relasi
Tuban, manusia, dan alam.

Keywords:  ontologi, rasio, qalb, rob, sitt, sufisme, relasi, Tuban, manusia,
alam

Ulariin urnal S tudi Keislaman, Nolume 17 Nomor 1 (Juni) 2013


mailto:hadarah.rajab@yahoo.com

I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

ONTOLOGI merupakan salah satu di antara lapangan
penyelidikan kefilsafatan yang paling kuno. Awal mula alam
pikiran Yunani telah menunjukkan munculnya perenungan di
bidang ontologi yang diperkenalkan oleh Thales. Perenungannya
terhadap air merupakan substansi terdalam yang merupakan asal
mula dari segala sesuatu.

Persoalan ontologi adalah  persoalan  bagaimanakah
menerangkan hakikat dari segala yang ada. Pertama kali orang
dihadapkan pada adanya dua macam kenyataan. Yang pertama,
kenyataan yang berupa materi (kebendaan) dan kedua, kenyataan
yang berupa rohani (kejiwaan).! Pembicaraan tentang hakikat
sangatlah luas, yaitu segala yang ada dan yang mungkin ada.
Hakikat adalah realitas, realitas adalah ke-real-an, riil artinya
kenyataan yang sebenarnya. Jadi hakikat adalah kenyataan
sebenarnya sesuatu, bukan kenyataan sementara atau keadaan
yang menipu, juga kenyataan yang berubah.?

Sebuah contoh tentang hakikat makna demokrasi dan
fatamorgana. Pada hakikatnya pemerintahan demokratis
menghargai  pendapat rakyat. Mungkin orang pernah
menyaksikan pemerintah melakukan tindakan sewenang-
wenang, tidak menghargai pendapat rakyat. Itu hanyalah keadaan
sementara, bukan hakiki, yang hakiki pemerintahan itu
demokratis. Tentang hakikat fatamorgana dicontohkan, melihat
suatu objek fatamorgana apakah riil atau tidak, jawabnya tidak,
fatamorgana itu bukan hakikat, hakikat fatamorgana itu ialah
tidak ada.? Ontologi sebagai dasar ilmu berusaha untuk
menjawab “apa” yang menurut Aristoteles merupakan The First
Philosophy dan merupakan ilmu mengenai esensi benda.* Kata
ontologi berasal dari perkataan Yunani, Oz yaitu being, dan /logos
adalah /yge. Jadi ontologi menurut James K. Feibleman yang
dikutip Bakhtiar> adalah The theory of being gua being (teoti tentang

'Ahmad Tafsir, Filsafat Umum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007),
131.

2Amsal Bakhtiar, Filsafat 1/mn (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004),
131.

STafsir, Filsafat..., 24.

bid.

>1bid.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

keberadaan sebagai keberadaan). Louis O. Kattsoff dalam
Elements of Philosophy® mengatakan, ontologi itu mencari #ltimate
reality dan menceritakan bahwa di antara contoh pemikiran
ontologi adalah pemikiran Thales bahwa airlah yang menjadi
ultimate substance yang mengeluarkan semua benda. Jadi asal
semua benda hanya satu yaitu air. Noeng Muhadjir dalam
bukunya Filsafat I/mu mengatakan, ontologi membahas tentang
yang ada, yang tidak terikat oleh satu perwujudan tertentu.
Ontologi membahas tentang yang ada yang universal,
menampilkan pemikiran semesta universal. Ontologi berusaha
mencari inti yang termuat dalam setiap kenyataan, atau dalam
rumusan Lorens Bagus, menjelaskan yang ada meliputi semua
realitas dalam semua bentuknya.” Sedangkan menurut Jujun S.
Sumantri ontologi membahas apa yang ingin diketahui, seberapa
jauh rasa ingin tahu atau dengan perkataan lain suatu pengkajian
mengenai teori tentang “ada”.8

Menurut A. Dardiri dalam bukunya Huwumaniora, Filsafat, dan
Logika mengatakan ontologi adalah menyelidiki sifat dasar dari
apa yang nyata secara fundamental dan cara yang berbeda di
mana entitas dari kategori-kategori yang logis yang berlainan
(objek-objek fisis, hal universal, abstrak) dapat dikatakan ada;
dalam kerangka tradisional ontologi dianggap sebagai teori
mengenai prinsip-prinsip umum dari hal ada, sedangkan dalam
hal pemakainnya akhir-akhir ini ontologi dipandang sebagai teori
mengenai apa yang ada.’

Term ontologi pertama kali diperkenalkan oleh Rudolf
Goclenius pada tahun 1636 M. Untuk menamai teori tentang
hakikat yang ada yang  bersifat metafisis. Dalam
perkembangannya Christian Wolff (1679-1754 M) membagi
metafisika menjadi dua, yaitu metafisika umum dan metafisika
khusus. Metafisika umum dimaksudkan sebagai istilah lain dari
ontologi. Dengan demikian, metafisika umum atau ontologi

6 bid.

"Noeng Muhadjir, Metode Penclitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin,
2001), 57.

8Tujun S. Sumantri, Filsafat Iimn Sebuah Pengantar Populer (Jakarta: Pustaka
Sinar Harapan, 2003), 5.

lbid., 17.

‘[//mmhz Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 129




I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

adalah cabang filsafat yang membicarakan prinsip yang paling
dasar atau paling dalam dari segala sesuatu yang ada. Sedang
metafisika khusus masih dibagi menjadi; kosmologi, psikologi,
dan teologi. !0

Pokok Pemikiran Pemahaman Ontologi

Kosmologi adalah cabang filsafat yang secara khusus
membicarakan tentang alam semesta. Psikologi adalah cabang
filsafat yang secara khusus membicarakan tentang jiwa manusia.
Teologi adalah cabang filsafat yang secara khusus membicarakan
Tuhan.!' Di dalam pemahaman ontologi dapat dikemukakan
pandangan-pandangan pokok pemikiran tentang monisme,
dualisme, pluralisme, nihilisme, dan agnostisisme.

Monisme

Paham ini menganggap bahwa hakikat yang asal dari seluruh
kenyataan itu hanyalah satu, tidak mungkin dua. Haruslah satu
hakikat saja sebagai sumber yang asal, baik yang asal berupa
materi atau pun berupa rohani. Tidak mungkin ada hakikat
masing-masing bebas dan berdiri sendiri. Haruslah salah satunya
merupakan sumber yang pokok dan dominan menentukan
perkembangan yang lainnya. Istilah monisme oleh Thomas
Davidson disebut dengan block universe.'> Paham ini kemudian
terbagi kedalam dua aliran; materialisme dan idealisme. Aliran
materialisme mengangegap bahwa sumber yang asal itu adalah
materi bukan rohani. Aliran ini sering disebut dengan
naturalisme. Menurutnya bahwa zat mati merupakan kenyataan
dan satu-satunya fakta.!’ Yang ada hanyalah materi, yang lainnya
seperti jiwa dan ruh bukan merupakan suatu kenyataan yang
berdiri sendiri. Jiwa atau ruh itu hanyalah merupakan akibat dari
proses gerakan kebenaran dengan salah satu cara tertentu.

Dari segi dimensinya, paham ini sering dikaitkan dengan
teori Atomisme. Menurut teori ini semua materi tersusun dari
sejumlah bahan yang disebut unsur. Unsur-unsur itu bersifat

10Bakhtiar, Filsafat..., 135.
1]bid., 542.

12]bid.

BIbid., 70.

130 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

tetap, tidak dapat dirusakkan. Bagian-bagian yang terkecil dari
unsur itulah yang dinamakan atom-atom. Atom dari unsur sama
rupanya dan sebaliknya. Namun perbedaan hanya mengenai
berat dan besarnya. Mereka bisa bersatu menjadi molekul yang
terkecil dari atom-atom itu. Selanjutnya atom-atom dengan
kesatuannya molekul-molekul itu bergerak terus menuruti
undang-undang tertentu.!* Jadi materialisme menganggap bahwa
kenyataan ini merupakan suatu mekanisme seperti suatu mesin
yang besar.

Aliran pemikiran di atas dipelopori oleh bapak filsafat yaitu
Thales (624-546 SM). Ia berpendapat bahwa unsur asal adalah
air karena pentingnya bagi kehidupan.'> Anaximander (585-528
SM) berpendapat bahwa unsur asal itu adalah udara dengan
alasan bahwa udara merupakan sumber dari segala kehidupan.1¢
Demokritus (460-370 SM) berpendapat bahwa hakikat alam ini
merupakan atom-atom yang banyak jumlahnya, tak dapat
dihitung dan amat halus. Atom-atom inilah yang merupakan asal
kejadian alam.!”

Dalam perkembangannya, sebagai aliran yang paling tua,
paham ini timbul dan tenggelam seiring roda kehidupan manusia
yang selalu diwarnai dengan filsafat dan agama. Alasan mengapa
aliran ini berkembang sehingga memperkuat dugaan bahwa yang
merupakan hakikat adalah, 1). Pada pikiran yang masih
sederhana; apa yang kelihatan yang dapat diraba, biasanya
dijadikan kebenaran terakhir. Pikiran sederhana tidak mampu
memikirkan sesuatu di luar ruang yang abstrak. 2). Penemuan-
penemuan menunjukkan betapa bergantungnya jiwa pada badan.
Oleh sebab itu, peristiwa jiwa selalu dilihat sebagai peristiwa
jasmani. Jasmani lebih menonjol dalam peristiwa ini. 3). Dalam
sejarahnya manusia memang bergantung pada benda seperti
pada padi. Dewi Sri dan Tuhan muncul dari situ. Kesemuanya

ini memperkuat dugaan bahwa yang merupakan hakikat adalah
benda.

USumantri, Filsafat..., 53.
5Tafsir, Filsafat..., 29.
16]hid,

"Sumantti, Filsafat..., 64.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 131



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Idealisme, sebagai lawan materialisme adalah aliran idealisme
yang dinamakan juga dengan spiritualisme. Idealisme berarti
serba cita, sedang spiritualisme berarti serba ruh. Idealisme
diambil dari kata “idea”, yaitu sesuatu yang hadir dalam jiwa.
Aliran ini beranggapan bahwa hakikat kenyataan yang beraneka
ragam itu semua berasal dari ruh (sukma) atau sejenis
dengannya, yaitu sesuatu yang tidak berbentuk dan menempati
ruang. Materi atau zat itu hanyalah suatu jenis dari pada
penjelmaan ruhani.’® Alasan aliran ini yang menyatakan bahwa
hakikat benda adalah ruhani, spirit atau sebangsanya adalah nilai
ruh lebih tinggi dari pada badan, lebih tinggi nilainya dari materi
bagi kehidupan manusia. Ruh ini dianggap sebagai hakikat yang
sebenarnya. Sehingga materi hanyalah badannya, badannya atau
penjelmaan saja. Manusia lebih dapat memahami dirinya dari
pada dunia luar dirinya. Materi ialah kumpulan energi yang
menempati ruang. Benda tidak ada, yang ada energi itu saja.

Dualisme

Aliran ini menganggap bahwa hakikat itu ada dua yang
disebut dualisme. Aliran ini berpendapat bahwa benda terdiri dari
dua macam hakikat sebagai asal sumbernya, yaitu hakikat materi
dan hakikat ruhani, benda dan ruh, jasad dan spirit. Materi
bukan muncul dari ruh dan ruh bukan muncul dari benda. Sama-
sama hakikat. Kedua macam hakikat itu masing-masing bebas
dan berdiri sendiri, sama azali dan abadi. Hubungan keduanya
menciptakan kehidupan dalam alam ini. Contoh yang paling jelas
tentang adanya kerja sama kedua hakikat ini ialah dalam diri
manusia.!?

Descartes (1596-1650 M) yang dianggap sebagai bapak
filsafat modern memandang terdapat dua hakikat dengan istilah
dua kesadaran yaitu ruhani dan dunia ruang (kebendaan). Ini
tercantum dalam bukunya Discours de la Methode (1637) dan
Meditation de Prima Philosophia (1641). Dalam buku ini pula ia
menuangkan metodenya yang terkenal dengan Cogito Descartes
(metode keraguan Descartes/ Cartesian  Doubf). Di samping
Descartes ada juga Benedictus De Spinoza (1632-1677 M) dan

18]bid., 50.
Tafsir, Filsafat..., 30.

132 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Gitifried Wilhem Von Leibniz (1646-1716 M).20 “Aku” yang
sedang ragu ini disebabkan oleh “aku” berpikir. Kalau begitu
“aku” berpikir pasti ada dan benar. Jika berpikir ada berarti
“aku” ada sebab yang berpikir itu “aku”. Cogito ergo sum atau
“aku” berpikir jadi “aku” ada. Paham ini kemudian terkenal
dengan rasionalisme, yaitu paham filsafat yang mengatakan bahwa
akal  (reason) adalah alat terpenting dalam memperoleh
pengetahuan dan mengetas pengetahuan.?!

Pluralisme

Paham ini berpandangan bahwa segenap macam bentuk
merupakan kenyataan. Pluralisme bertolak dari keseluruhan dan
mengakui bahwa segenap macam bentuk itu semuanya nyata.??
Pluralisme dalam  Dictionary of Philosophy and Religion dikatakan
sebagai paham yang menyatakan bahwa kenyataan alam ini
tersusun dari banyak unsur, lebih dari satu atau dua entitas.
Tokoh aliran ini pada masa Yunani Kuno adalah Anaxagoras
dan Empedocles yang menyatakan bahwa substansi yang ada itu
terbentuk dan terdiri dari empat unsur, yaitu tanah, air, api, dan
udara.?

William James (1842-1910 M) kelahiran New York dan
terkenal sebagai seorang psikolog dan filosof Amerika. Dalam
bukunya The Meaning of Truh mengemukakan, tiada kebenaran
yang mutlak yang berlaku umum, yang bersifat tetap, yang
berdiri sendiri, lepas dari akal yang mengenal. Sebab pengalaman
berjalan terus, dan segala yang dianggap benar dalam
perkembangan pengalaman itu senantiasa berubah, karena dalam
prakteknya apa yang dianggap benar dapat dikoreksi oleh
pengalaman berikutnya. Oleh karena itu, tiada kebenaran yang
mutlak, yang ada adalah kebenaran-kebenaran yaitu apa yang

2Harun Hadiwijono, Sari Sejarah Filsafat Barat (Yogyakarta: Kanisius,
1980), 18.

2K, Bertrand Russell, S¢jarah Filsafat Barat dan Kaitannya dengan Kondisi
Sosio-Politik dari Zaman Kuno Hingga Sekarang , ter. Sigit dkk. (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2001), 45.

2[bid., 70.

B1bid., 591.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 133




I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

benar dalam pengalaman-pengalaman yang khusus, yang setiap
kali dapat diubah oleh pengalaman berikutnya.*
Nihilisme

Nihilisme berasal dari bahasa Latin yang berarti nothing atau
tidak ada. Sebuah doktrin yang tidak mengakui validitas alternatif
yang positif. Istilah nzbilisme diperkenalkan oleh Ivan Turgeniev
dalam novelnya Fathers and Children yang ditulisnya pada tahun
1862 di Rusia. Namun doktrin tentang nzbilisme sebenarnya
sudah ada semenjak zaman Yunani Kuno, yaitu pada pandangan
Gorgias (483-360 SM) yang memberikan tiga proposisi tentang
realitas. Pertama, tidak ada sesuatu pun yang eksis. Realitas itu
sebenarnya tidak ada. Kedwa, bila sesuatu itu ada, ia tidak dapat
diketahui. Ini disebabkan oleh penginderaan itu tidak dapat
dipercaya, penginderaan itu sumber ilusi. Akal juga tidak mampu
meyakinkan tentang bahan alam semesta ini karena telah
dikungkung oleh dilema subjektif. Seseorang berpikir sesuai
dengan kemauan, ide yang diterapkan pada fenomena. Ketiga,
sekalipun realitas itu dapat diketahui ia tidak akan dapat
diberitahukan kepada orang lain.>

Agnostisisme

Paham ini mengingkari kesanggupan manusia untuk
mengetahui hakikat benda. Baik hakikat materi maupun hakikat
ruhani. Kata Agnosticisme berasal dari bahasa Grik Agnostos yang
berarti unknown. Artinya not, Gno artinya know.?° Timbulnya aliran
ini dikarenakan belum dapatnya orang mengenal dan mampu
menerangkan secara konkret akan adanya kenyataan yang berdiri
sendiri dan dapat dikenal. Aliran ini dengan tegas selalu
menyangkal adanya suatu kenyataan mutlak yang bersifat
trancendent.’

Aliran Agnosticisme dapat ditemui dalam filsafat eksistensialisme
dengan tokoh-tokohnya seperti, Soren Kierkegaar, Heidegger,
Sarte, dan K. Jaspers (1883-1969 M) menyangkal adanya suatu

%Hadiwijono, Sar..., 133.
Taftsir, Filsafat..., 515.
26Bertens, History..., 89.
211bid., 60.

134 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

kenyataan yang transenden. Yang mungkin itu hanyalah manusia
berusaha mengatasi dirinya sendiri dengan membawakan dirinya
yang belum sadar kepada kesadaran yang sejati, namun suatu
yang mutlak (#rancenden?) itu tidak ada sama sekali.?8

Yang Ada (Being)

Yang ‘ada’ sering berhubungan dengan dua istilah yaitu esens:
dan eksistensi. Seseorang mengatakan segala sesuatu apapun
halnya bersifat ‘yang ada’. Atau singkatnya, barang sesuatu itu
‘ada’. Istilah ini diterapkan kepada segala sesuatu, hakikatnya
atau jenisnya. Ilmu membahas mengenai jangkauan pengalaman
manusia yang berkaitan dengan fungsi ilmu itu sendiri dalam
kehidupan manusia. Ruang penjelajahan keilmuan kemudian
menjadi kapling-kapling berbagai disiplin keilmuan, maka setiap
ilmuan harus tahu benar batasan-batasan penjelajahan cabang
keilmuannya masing-masing. Mengenal batas-batas kapling ini,
disamping menunjukkan kematangan keilmuan dan profesional
seseorang.?’

Pandangan ontologi mengalami perkembangan yang tokoh
utamanya antara lain Rene Descartes (1596-1650), John Locke
(1632-1714), dan George Berkeley (1685-1753). Ketiga ahli
filsafat ini berpendapat bahwa apa yang ditangkap oleh pikiran,
termasuk penginderaan dari segenap pengalaman manusia,
adalah bersifat mental. Bagi Descartes yang bersifat nyata adalah
pikiran sebab dengan berpikirlah maka sesuatu itu ada (cogito ergo
SUn).

John Locke sendiri menganggap bahwa pikiran manusia
pada mulanya dapat diibaratkan sebuah lempeng lilin yang licin
(tabula rasa) di mana pengalaman indera kemudian melekat pada
lempeng tersebut. Makin lama makin banyak pengalaman indera
yang terkumpul dan kombinasi dari pengalaman-pengalaman
indera ini seterusnya membuahkan ide yang semakin lama
semakin  rumit. Demikian  Berkeley terkenal dengan
pernyataannya, To be is to be perceived (ada adalah disebabkan
persepsi).’® Manusia adalah medium terjadinya peristiwa-

28Sumantti, Filsafat..., 92.
P1bid., 92.
01bid., 68.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 135



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

peristiwa yang ada, maka langkah metodologis yang terawal
adalah membuka struktur eksistensial atau kategori-kategori
fundamental ujud manusia dengan metode yang disebut
“fenomenologis cksistensial” yang identik dengan lingkaran
hermenentis.3!

Menurut Notonagoro, hakikat manusia adalah untuk
melakukan perbuatan-perbuatan lahir dan batin atas dorongan
kehendak, berdasarkan atas putusan akal, selaras dengan rasa
untuk memenuhi hasrat-hasrat sebagai ketunggalan, yang
ketubuhan, yang kejiwaan, yang perseorangan, yang
kemakhlukkan sosial, yang berkepribadian berdiri sendiri, yang
kemakhlukkan Tuhan. Maka dalam setiap perbuatan manusia
terjelma unsur hakikatnya dalam sifatnya kebhinneka-tunggalan,
sifatnya majemuk-tunggal atau monopluralis.??

Ajaran ontologi tasawuf dan tareckat Nagsyabandiyah
melukiskan kodrat kenyataan, ketunggalan hakikat Ilahi, alamat-
alamat dari yang hakiki dan kodrat manusia. Sebagaimana Sayyed
Hosen Nasr melihat bahwa keseluruhan ajaran tasawuf terdiri
dari empat bagian, yaitu: metafisika, kosmologi, psikologi, dan
harapan eskatologi. Ajaran kosmologi tidak menerangkan detail-
detail fisika dan kimiawi, tetapi membahas tentang alam
keseluruhan dengan tujuan penjelajahan yang akhirnya dimiliki,
dilintasi menghindari perangkap-perangkap bendawi sehingga
mampu menangkap cahaya di atas benda-benda dan pada
akhirnya sampai pada keadaan hilangnya kekaburan dan
kegelapan yang lazim. Ajaran psikologi memuat penyembuhan
sakit jiwa secara lengkap dalam perjalanan batin (rohani) atau
jiwa menuju pusatnya sendiri untuk selanjutnya menuju
penyucian diri dan surga, dan ajaran eskatologi mengandung
petunjuk perjalanan menuju pada tingkat hidup yang lain untuk
mendapatkan keluasan hidup di balik kehidupan empiris dunia
tisikal ini.33

Menurut al-Ghazali ilmu /adunni berdasarkan pada prinsip
Wmn yagin sebagai lmu yang bisa menyingkapkan objeknya
dengan keterbukaan yang tidak menyisakan keraguan sedikit pun

Sbid., 47.
321 bid., 96.
3Nasr Syeed Hussein, Living Sufism (London: Paperback, 1980), 33-5.

136 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

dan tidak dihantui oleh kemungkinan keliru dan salah duga
(wham).3* Demikian dalam tarekat Naqsyabandiyah ilmu tersebut
dianggap sebagai ilmu tertinggi yakni tingkatan para wali atau
orang-orang yang mendalami ilmunya (ar-rasikbun). Al-Ghazali
memandang setiap ilmu yang dirath oleh manusia, tetapi tidak
berdasarkan prinsip di atas, ilmu itu tidak bisa dipercaya sama
sekali dan tidak terjamin dari kekeliruan, dan ilmu yang tidak
terjamin keamanannya tidak bisa disebut sebagai ilmu yakin.3>

Pandangan ontologi tasawuf al-Ghazali yang menjadi dasar
ontologi  tarekat Nagsyabandiyah, memandang manusia
mempunyai identitas esensial yang tetap, tidak berubah-ubah
yaitu al-nafs atau jiwa.>0 Alnafs adalah “substansi yang berdiri
sendiri dan tidak bertempat” serta merupakan tempat
bersemayamnya pengetahuan-pengetahuan intelektual  (a/
ma’'qulal) yang berasal dari alam malakut atau alam al-amr.?” Hal
ini menunjukkan bahwa esensi manusia bukan fisiknya dan
bukan fungsi fisik. Al-Ghazali menegaskan bahwa manusia
terdiri atas dua substansi pokok, yakni substansi yang berdimensi
yang dinamakan badan (a/7ism) dan substansi yang tidak
berdimensi namun mempunyai kemampuan merasa dan
bergerak dengan kemauan, itulah yang disebut (a/-nafs).

Pada diri manusia terdapat tiga jiwa (al-nufus al-tsalatsab).
Pertama, jiwa tumbuhan (al-nafs al-nabatiyah) merupakan tingkatan
jiwa paling rendah dan memiliki tiga daya; nutrisi, tumbuh, dan
reproduksi. Kedua, jiwa hewan (al-nafs al-hayawaniyah) yang
memiliki dua daya; penggerak, persepsi. Ketiga, jiwa rasional (a/-
nafs al-natigah) memiliki dua daya; praktis dan teoritis.>

Ontologi tarekat Nagsyabandiyah berhubungan dengan
pengetahuan sufistik yang oleh al-Ghazali juga dinamakan nur

34Hilal Ibrahim, Tasawnf antara Agama dan Filsafat, ter. lja Suntana dan E.
Kusdian (Bandung: Pustaka Hidayat, 1997), 93.

3Abu Hamid Al-Ghazali, A/~Mungis min al-Dhalal (Beirut: Al-Sya’biyah,
tt), 84-5.

36Abu Hamid Al-Ghazali, AFMisykat al-Anwar (Kairo: Abu al’Ala Affifi,
1968), 19.

31bid.

BAmin Syukur, Menggugat Tasawuf (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002),
171.

¥ Al-Ghazali, A~-Misykat..., 56.

urmuna Jurnal S iudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

(cahaya) yang didapatkan melalui petunjuk langsung (nubuwab).
Menurut analisa Annemarie Schimmel, teori cahaya ini menjadi
tittk tolak dan rujukan bagi pengembangan tasawuf teosofi
seperti; Hikmah Ilabiyah Ibn Arabi, Hikmah Isyragiyah Suhrawardi.
Al-Ghazali menjelaskan bahwa pengertian “nur” bisa berbeda-
beda sesuai dengan tingkat dan golongan orang yang memberi
pengertian tersebut, sebab pada akhirnya akan ditentukan pula
oleh daya serap yang digunakan. Bagi orang awam yang daya
serapnya bertumpu pada penglihatan lahir yaitu indra
penglihatan akan berbeda dengan golongan A&hawas yang
menggunakan penglihatan batin.4? Golongan terakhirlah yang
dapat menangkap Nur Hakiki yaitu Allah Swt., sebagai nur
tertinggi dan terakhir serta sumber segala nur (nwur al-anwar).*!

Tuban dan Relasinya

Sebagaimana tugas metafisika adalah menemukan makna
yang ada secara konkret, untuk menemukan jawaban tentang
makna yang ada harus diselidiki yang ada itu sendiri.*> Demikian
Agama, secara ontologi dan doktrinal bagi seluruh penganutnya,
menurut al-Jabiri, secara esensial dianggap sebagai jalan menuju
kebahagiaan di akhirat, jalan ini melalui dunia. Agar agama
menjadi jalan menuju kebahagiaan akhirat maka ia haruslah
sesuai untuk segenap zaman dan tempat.*3

Berangkat dari kesepakatan para penganut agama Islam
bahwa Islam sebagai penutup agama-agama samawi, maka
pemahaman yang mendasar tentang hakikat Islam sangatlah
penting. Hal ini agar mampu mendudukkan Islam benar-benar
sebagai petunjuk l/zhi yang diperuntukkan manusia di bumi ini
sebagai pengemban amanat kekhalifahan dibawah naungan
normativisme al-Qur’an dan Sunnah.

Ibn ‘Arabi memberikan isyarat bahwa beragamnya alam ini
disebabkan adanya berbagai realitas tak terlihat (ragigah) yang
menghubungkan manusia dengan Penciptanya. Aspek-aspek

W[bid., 42.

#“Syukur, Menggngat..., 179.

2bid., 44.

“Mohamed Abed Al-Jabiti, Problem Peradaban: Penelusuran atas Jejak
Kebudayaan (t.1p: tp, 2004), 270.

138 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

khusus ini tentunya berbeda-beda dalam diri setiap manusia.
Perbedaan aspek khusus inilah yang menimbulkan perbedaan
ilmu Nabi Musa (dengan tongkatnya dapat membelah lautan),
ilmu Nabi Khaidhir yang Nabi Musa melontarkan protes keras
atas diri Nabi Khaidhir yang melakukan perusakan perahu,
membunuh anak kecil, dan membetulkan tembok yang akan
runtuh, karena Musa tidak memahami hikmah di balik pekerjaan
yang dilakukan oleh Khaidhir. Oleh sebab itu, Khaidhir berkata
kepada Musa, “Semua pekerjaan ini dilakukan di atas
pengetahuan yang tidak terjangkau olehmu”. Demikian
penegasan Allah Swt. dalam Qs. al-Mujadalah (58): 11): “.A/ab
akan meninggikan orang-orang yang berilmu di antara kamn dan orang-
orang yang diberi ilmn pengetabuan beberapa derajat”. Masing-masing
dari kedua nabi itu mempunyai aspek khusus yang
menghubungkan dirinya dengan Allah. Aspek inilah setiap orang
memperoleh ilmunya sendiri-sendiri. Musa mempunyai ilmu
yang dianugerahkan Allah kepadanya yang tidak dimiliki oleh
Khaidhir. Akan tetapi, betapapun tinggi ilmu manusia, ia tetap
tidak akan dapat dipakai untuk mengetahui zat a/-Hagq. Sebab,
ilmu yang dipakai untuk mengetahui a/-Hagq sangat mustahil
dimiliki oleh selain Allah.#* Sama dengan ungkapan al-Ghazali
“tidak ada yang mengetahui Allah selain Allah sendiri”.

Ahmad Tafsir mengutip sebuah kisah Rasulullah saw. yang
berhubungan dengan “hikmah” dengan menggunakan mistik-
magis-putih yaitu tatkala Abu Bakar disengat binatang berbisa di
Gua Tsur saat mereka bersembunyi di sana. Rasullah saw.
membacakan beberapa ayat al-mu'awwidzatain (surat a/-Nas dan
al-Falag) kemudian menyemburkannya pada luka sengatan dan
atas izin Allah sembuh seketika. Kenyataan seperti ini masih
dipraktikkan sampai sekarang oleh pemegang mistik-magis-putih
yang sering disebut sebagai abli hikmah. Penyebutan abli hikmal
bagi mereka merupakan suatu esensi yang mendasari kegiatan itu
secara filosofis: mereka dekat dengan Tuhan dan mengetahui
hikmah kedekatan itu.*>

Ibid., 321.
$Tafsir, Filsafat..., 115-6.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 139




I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Filsafat Perenial (filsafat Islam) mengatakan bahwa
cksistensi-eksistensi tertata secara hirarkis.*¢ Realitas selalu saling
terkait, jumlahnya meningkat ketika levelnya naik. Semakin tinggi
cksistensi, maka semakin nampak keberadaannya.*” Melalui
filsafat Perenial disadari adanya yang znfinite di balik kenyataan ini
(level of reality). Juga dalam diri manusia (level of selfbood) yang
terdiri dari body, mind, and soul, dipercayai adanya yang disebut
spirit (roh). Alam semesta dan manusia pada dasarnya hanyalah
tajalli atau penampakan infinite atau spirit yang dalam Islam
disebut al-Haq.#¥ Karena adanya dua level ini maka diyakini
dunia ini bersifat hirarkis. Wujud real menurut algori Plato
terdapat di balik bayangan yang nampak, sebab orang sebagai
pemilik banyangan lebih real dari pada bayangannya.*’

Inti alegori itu adalah untuk menggambarkan kemungkinan
adanya sesuatu kehidupan yang lebih tinggi yang sekarang sulit
dipahami karena manusia tidak mampu ikut serta dalam
penampakannya. Manusia dikelilingi oleh benda-benda, benda-
benda itu membatasi manusia untuk meningkat ke kualitas lebih
tinggi itu dengan kemampuan “cahaya”. Dengan demikian,
jelaslah bahwa ada hirarki realitas.>"

Akhir-akhir ini filsafat mengalami perkembangan pada Pos
Modern (Post Modern Philosophy) yang ingin menyelamatkan budaya
Barat. Menurut mereka budaya Barat dapat diselamatkan bila
disusun ulang tidak hanya berdasarkan rasionalisme. Orang-
orang Posmo berpendapat bahwa sumber kebenaran tidak hanya
rasio, ada sumber kebenaran lain selain rasio misalnya Agama,
jika digunakan agama maka rasio telah termasuk di dalamnya.>!
Relasi antara agama dan rasio dapat diejawantahkan dalam aspek
pengembangan ilmu pengetahuan serta peningkatan kualitas
manusia.

41bid., 19.

4'Smith, Margaret, Rabi'a the Mpystie and Her Fellow-Saints in Islam
(London: Cambridge Univercity Press, 1979), 8.

“Komaruddin Hidayat, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perenial
(Jakarta: Paramadina, 1995), xxxii.

OTatsir, Filsafat..., 72.

N1bid., 74.

S bid., 79-80.

140 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Di lain pihak, walaupun aliran zdealisme tepat untuk pilihan
ontologi bagi ilmuwan yang mempunyai komitmen terhadap
Islam, namun karena dalam aliran ini terdapat suatu pemikiran
kefilsafatan yang tidak sesuai dengan ajaran Islam, aliran ini
sangat menghargai akal manusia seakan-akan menjadi super,
maka perlu dikembalikan kepada ajaran Islam, dalam arti
menambah catatan, ajaran Islam mengakui keterbatasan akan
manusia. Dengan demikian idealisme ditingkatkan menjadi
tdealisme Ketuhanan dalam arti Islam.>2

Pandangan Islam bukan berarti menolak ilmu pengetahuan
dari Barat. Tetapi akan mengisi dengan nilai-nilai agama
khususnya Islam secara menyeluruh (bo/istik) yang bersumber
dari al-Qur’an dan al-Hadis. Dengan demikian maka dasar
ontologinya bahwa hakikat pengetahuan adalah petunjuk dari
Tuhan, dalam arti ilmu berdasarkan intelek yang dapat
mengetahui esensi yang mengarahkan rasio untuk membentuk
ilmu yang ditopang oleh kesadaran dan keimanan terhadap
kekuasaan Tuhan dalam slogam para guru tarekat
Nagsyabandiyah bahwa, “kenalilah diri kalian dengan baik
setelah itu kalian dapat mengenal Tuhan kalian dengan amat
baik™ (man arafah nafsabu fagad arafah rabbabu).

Al-Ghazali membandingkan antara cara meraih ilmu indrawi
dalam akal dan ilmu eksoteris (al%m al-kharij) melalui alat
indrawi. Perbandingan itu didasarkan pada kenyataan bahwa
manusia merupakan duplikat alam atau dalam ungkapan lain
disebutkan bahwa manusia adalah alam kecil yang berhadapan
dengan alam besar. Al-Ghazali mengumpamakan hati dengan
sebuah kolam yang digali di atas tanah melalui selokan-selokan
kecil yang mengalirkan air kepadanya. Atau mungkin pula kolam
itu digali dasarnya sampai mendekati sumber air yang bersih, lalu
darinya memancarkan air. Air dari dasar kolam itu, tentu saja
lebih jernih. Alirannya berlangsung lebih lama, lebih deras, dan
lebih banyak dari pada air yang kedua.>

Ontologi sebagai Dasar Pengetahuan Sufisme

21bid., 18.
Sbrahim, Tasawuf..., 94.

Umuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 141



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Ontologi sebagai dasar pengetahuan, merupakan asas dalam
menetapkan batasan atau ruang lingkup wujud yang menjadi
objek penelaahan (objek formal pengetahuan) serta penafsiran
tentang hakikat realitas dari objek formal tersebut. Dalam ilmu
tasawuf  yang  dipraktekkan  oleh  kalangan  tarekat
Nagsyabandiyah dikenal tiga alat untuk berkomunikasi secara
rohaniah, yaitu ga/bu untuk mengetahui sifat-sifat Tuhan, 70
untuk mencintai Tuhan, dan s untuk  masyabadah  yakni
menyaksikan keindahan, kebenaran, dan kemuliaan Tuhan secara
yakin. Ketiga unsur itu sebenarnya menyatu, kesatuan itu secara
umum disebut hati. Jika hati tersebut dikosongkan dari segala
sesuatu yang buruk dan diisi dengan dzzkrullah, maka hati itu
akan mencapai pengetahuan yang disebut dengan /adunni>* Pada
tingkat teologis, sufi berbicara perihal “ampunan, keagungan,
dan keindahan” Tuhan jauh melebihi perbincangan mereka
mengenai “kemurkaan, kekerasan, dan kemegahan-Nya” yang
memainkan peranan penting dalam fighi (yurisprudensi) maupun
kalam (teologi dogmatis).

Hubungan Manusia dengan Tuhan (Hablun Minallab),
Manusia dengan Manusia (Hablun Minannas)

Tauhid atau keesaan Tuhan telah ditafsirkan secara berbeda
oleh para ahli. Karena itu, didapatkan dalam perspektif teologis,
seperti yang tercermin dalam konsep ‘tanzih  al-shifat-Nya
Mu'tazilah; tauhid dalam perspektif filosofis yang menyatakan
bahwa pada diri Tuhan, esensi dan eksistensi adalah identik.
Demikian juga diperoleh konsep tauhid dalam perspektif
sufistik. Tidak seperti pada umumnya yang mengartikan kalimat
la ilaba illa Allah Swt. sebagai tidak ada Tuhan selain Allah Swt.,
para sufi mengartikan kata 7ah sebagai realitas, sehingga kalimat
Syahadat itu bermakna tidak ada realitas (bagigah) yang sejati
kecuali Allah. Dari sini mereka memahami hanya Allah-lah yang
real yang hakiki (substantif) sedangkan yang lainnya adalah semu
dan nisbi.

#Tafsir, Filsafat..., 153.
>John. L. Espisito, Ensiklopedi Oxford, Dunia Barn Islam, ter. Eva Y.N.
dkk. (Bandung: Mizan, 2002), 207.

142 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Untuk membahas tarekat sangat penting mengkaji tauhid
yang berhubungan dengan hal ini, sehingga akan lebih jelas dasar
pijakan tarekat tersebut. Pandangan Abdurrahim Nur, tauhid itu
ada dua macam: tauhid rububiyyah dan tauhid ulubiyyah. Tauhid
rububiyyah adalah tauhid tentang rabbil ‘alamin yakni Tuhan
seluruh alam. Sebagaimana dinyatakan dalam surat a/fatibab,
alhamdn lillahi rabbil ‘alamin, bermakna bahwa alam semesta, alam
secara keseluruhan tanpa kecuali, alam apa, alam kapan, alam
mana saja, semuanya itu mempunyai aturan dan tatanan. Adapun
yang menata, mengatur, menentukan, menetapkan tidak lain
kecuali Allah Swt. Jadi ini tentang Rabb-nya. Misalnya, 5+3 pasti
= 8. Sedangkan 5-3 = 2 itu suatu aturan. Contoh lain, suatu
benda yang dibenturkan dengan benda tentu akan mengeluarkan
bunyi. Tangan ketika dibenturkan dengan meja kayu akan
mengeluarkan bunyi yang berbeda dengan ketika dibenturkan
dengan besi. Keluarnya bunyi dan perbedaan bunyi tersebut
merupakan suatu undang-undang, suatu aturan, ketentuan,
ketetapan. Dari mana ketetapan atau aturan itu, tidak ada lain
kecuali dari Allah Swt. Jadi adanya bunyi, dan adanya perbedaan
bunyi, itu karena ada rabb Allah Swt. Tatanan, aturan, kepastian,
bagaimanapun, itu hanya dari Allah Swt. Ini yang disebut tauhid
rububiyyah.’*

Dari tauhid rububiyyah, seseorang bisa dikatakan apakah ia
sudah bertauhid atau belum. Kalau dinyatakan sudah bertauhid,
itu artinya bertauhid rububiyyah. Tetapi kalau ada orang yang
mengatakan bahwa suatu ketetapan bukan bersumber dari Allah
Swt., melainkan bersumber dari si Anu, nyi Anu, atau mbah
Anu, itu artinya belum bertauhid secara rububiyyah, melainkan dia
masih tergolong musyrik. Musyrik dalam konteks ini adalah
musyrik rububiyyah yang artinya tidak bertauhid secara rububiyyab.

Sedangkan tentang tauhid ‘w/ubiyyah yakni mendasarkan
pemahamannya seperti pada surat al-Nas (I/zhi an-Nas). Di sini
ada zlah, yang benar “sesembahan”. Dan sesembahan yang
dimaksud seperti yang tertera dalam semua kata 7ah di dalam al-
Qur'an adalah dimaksudkan hanya kepada Allah Swt.
Sesembahan itu sendiri sering dinamakan ibadah dan ibadah itu

S%Abdurrahim Nur, Pergolakan Mubammadiyah Mennjn Sufi (Y ogyakarta:
Hikam Press, 2003), 53-4.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 143




I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

merupakan suatu sikap, yakni sikap menerima, menyerah,
tunduk, patuh sepenuhnya kepada Allah Swt. Beribadah dengan
benar akan menjadikan sikap seseorang menjadi /a syarika lahu
wabidzalika umirtn wa ana awwaln al-muslimin: “liada sekutu bagi-
Nya dan demikian itulah yang diperintabkan kepadakn, dan aku adalah
orang yang pertama-tama menyerabkan diri kepada Allah SW'T)”.

Kedudukan zah ini dipandang tinggi sehingga digunakan
sebagai pernyataan awal seseorang yang akan memeluk Islam
yakni kalimat syabadab: la ilaha ila Allah bukan ‘la rabba ill Allah’.
Karena yang dimaksud di sini adalah tentang sesembahan yang
di dalamnya menyangkut juga tentang aturan, maka logika yang
dibentuk adalah apabila sudah menyatakan bahwa segala sesuatu
aturan itu bersumber hanya kepada Allah Swt., maka pengabdian
tentu juga seharusnya hanya kepada Allah Swrt.

Dari sini dapat disimpulkan apabila seseorang telah bersikap
bahwa Allah Swt. adalah /b maka Allah Swt. sebagai rabb secara
otomatis terikutkan. Tidak demikian halnya bila terjadi
sebaliknya, bila seseorang mengakui Allah Swt., sebagai rabb, ilah
belum tentu dengan sertamerta terikutkan. Karena itu bertauhid
haruslah keduanya yakni bertauhid secara rububiyyah dan
bertauhid secara zabiyah.

Jadi seseorang dikatakan sudah bertauhid apabila ia sudah
bertauhid  rwbubiyyah dan  ‘ulubiyyah secara murni. Dalam
berakidah, orang seperti ini akan bersikap menerima, tunduk,
patuh, dan taat hanya kepada Allah Swt. semata. Orang yang
demikian inilah sesungguhnya yang disebut dengan sufi yakni
berarti murni, mulus, bersih, jernih. Jadi orang yang sufi adalah
orang yang sudah bertauhid secara struktural maupun
fungsional. Jelasnya bertauhid rwbubiyyah secara struktural dan
fungsional serta bertauhid secara w/ubiyyah secara struktural dan
tungsional.>’

Sebaliknya seseorang belum dikatakan sebagai sufi apabila
dalam peribadatannya masih tercemari oleh benih-benih
kemusyrikan. Karena sesungguhnya yang demikian itu tauhidnya
belum murni. Misalnya di dalam shalat, akan menyatakan bahwa,
sesunggubnya shalatku, ibadahkn, hidupkn, dan matiku, hanyalah untuk
Allah Swt. Tuban semesta alam. Demikian firman-Nya dalam Qs.

S1bid., 55.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Al-An’am  (6): 162, ‘“Katakanlah: Sesunggubnya  sembalyangfkn,
thadatkn, bidupku, dan matikn hanyalah untuk Allah Swt. Tuban
senmesta alam’”.

Demikian juga di dalam haji, akan bersikap “labbaika
allabumma labbaik ... Ini semua menunjukkan adanya sikap
kepatuhan dan kepasrahan totalitas hanya kepada Allah Swt.
Semata.>® Oleh karena itu Syekh Yusuf selalu memperingatkan
dan menekankan dalam risalahnya mengenai sumber fauhid atau
itikad yang harus diyakini; pertama, Qs. al-Ikblas (112): 1-3. Kedua,
Qs. asy-Suaraa (26): 11, bahwa Lazsa kamitslihi syai’un dalam hal
ini Tuhan “tidak dapat disamakan dengan segala sesuatu”.
Konsep yang terkandung dalam kedua ##kad ini ialah bahwa
Tuhan adalah Tunggal dan tidak ada sekutu bagi-Nya.>

Banyak orang mengatakan bahwa tarekat merupakan salah
satu bentuk aplikasi dari kesufian. Sedangkan pandangan
Abdurrahim Nur bahwa tidak sulit untuk menilai apakah tarekat
termasuk dalam kepasrahan diri kepada Allah Swt. atau tidak.
Apa yang dilakukan di dalam tarekat bisa dikatakan sebagai
semata-mata menjalankan perintah Allah Swt. dan Rasul-Nya
serta apabila tidak ada perintah demikian tentu hal itu
merupakan suatu peribadatan yang diada-adakan, dibuat-buat
yang dalam istilah agama disebut bid'ah. Kalau mengada-ada
berarti bukan sikap mengabdi. Sebab yang disebut mengabdi itu
semata-mata menghambakan diri kepada Allah Swt.

Peristiwa di zaman Rasulullah Muhammad Saw. yang bisa
dijadikan contoh tentang ‘mengabdi’ yang artinya ‘ibadah’. Nabi
Muhammad menyuruh sahabat Ali dan sahabat-sahabat lainnya
untuk memerangi kaum Axffar dan kaum musyrikin. Sahabat Ali
memang dikenal sebagai sahabat paling berani, Ali sampai di
medan pertempuran terjadilah duel dengan pedang. Ali tidak jadi
membunuh lawannya. Ia bahkan meninggalkan orang itu.
Sehingga para sahabat yang mengetahui peristiwa itu merasa
heran. Mereka menegur Ali, “bagaimana Ali justru tidak
melakukannya”. Ali kemudian menjawab, “jika seandainya
sempat membunuh orang itu, yang menyuruh untuk membunuh

581 bid,
Y Abu Hamid, Syekh Yusuf Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta: Obor
Indonesia, 2005), 183.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 145



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

siapa? Apakah membunuh orang itu karena perintah Allah Swt.
dan Rasul-Nya ataukah membunuh karena kebencian dan
kemarahan? Apa itu merupakan perintah Allah Swt. Jangan
sampai melakukan hal itu tidak semata-mata karena Allah Swt.”
Hal inilah yang dikhawatirkan oleh Ali.

Pesan yang ingin disampaikan dalam contoh peristiwa di atas
adalah melakukan ibadah haruslah benar-benar ditujukan kepada
Allah Swt. semata. Apabila tercemari oleh kepentingan dan
niatan di luar kehendak Allah Swt.,, maka seharusnya tidak
dilakukan. Karena hal itu akan berakibat tidak murninya suatu
peribadatan yang pada gilirannya tidak mendatangkan ridha
Allah Swt. Hal lain yang menunjukkan suatu sikap ibadah adalah
misalnya saat mengerjakan shalat. Lima jari tangan sebelah kiri
diletakkan di atas paha pada saat duduk sehabis sujud.
Sedangkan lima jari kanan tidak demikian karena jari telunjuk
harus diangkat bagaikan orang menunjuk. Karena perintah-Nya
demikian maka harus patuh dan ikhlas mengikuti sebagaimana
adanya. Itulah yang seharusnya dilakukan karena memang
diperintahkan demikian. Dan itu adalah sikap murni karena
Allah Swt., mukblis, artinya dengan kejernihan sikap di dalam
mengabdi kepada Allah Swt. Ini berbeda halnya ketika
menunjukkan tempat seseorang, bisa dengan kelima jari, tetapi
tidak demikian saat diperintah di dalam shalat. Inilah suatu
kemurnian sekaligus suatu sikap kesufian.

Apa bila seseorang telah melaksanakan ibadah sesuai dengan
tuntunan dari Allah Swt., dan Rasul-Nya maka tauhid yang
dijalankan adalah tauhid sufi yakni tauhid murni. Orang yang
demikian bisa dikatakan telah bertauhid rububiyyah maupun
bertauhid w/ubiyyah secara murni, dengan kemurnian tauhid
rububiyyah dan  ‘ulubiyyah berarti betul-betul bertauhid murni
bertauhid sufi.

Di dalam tarekat, apa pun nama yang dilabelkan pada suatu
tarckat yang merupakan aplikasi dari perilaku sufi adalah sah.
Yang penting pola sikap dalam beribadah sesuai dengan aturan
dari Allah Swt. dan Rasul-Nya maka itu berarti sufi. Kalau tidak
demikian maka berarti belum menjadi sufi. Man ‘amila amalan
laisa ‘alaihiamrunaa, fabuwa raddum (al-Hadis). Artinya, barang siapa

ONur, Pergolakan. .., 56-7.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

yang melakukan suatu amal yang bukan darikn maka tertolak. Dalam
hal ini jika ingin menuju kehidupan sufi harus sesuai dengan
aturan Allah Swt. dan Rasul-Nya.¢!

Dalam tarekat Nagsyabandiyah memandang bahwa manusia
adalah makhluk yang diamanahkan mengelola bumi atau alam
semesta (Qs. Al-Baqarah [2]: 30). Dituntut untuk menggali
sebagian rahasia khazanah pengetahuan yang disebut a/i,
terutama yang berkaitan dengan seluk beluk alam di sekitarnya,
termasuk hubungan antara sesama manusia, hubungan antara
manusia dengan makhluk hidup yang lain, hubungan dengan
alam semesta. Semua itu dilakukan dalam rangka beribadah,
penuh ketundukan kepada Allah di mana Dia menyediakan
sarana dan sumbernya. Manusia ketika lahir tidak tahu apa-apa,
Allah memberinya sarana untuk meraith pengetahuan, yaitu:
indera dan akal budi (Qs. An-Nahl [16]: 78). Allah pun
menyediakan sumber pengetahuan yang di dalam al-Qur’an
disebut ayat, yang berarti tanda atau fenomena. Bila dilakukan
klasifikasi, fenomena-fenomena itu ada yang disebut gawliyyah
berupa wahyu Allah yang tersurat dalam Qs. Ali Imran (3): 146:

Dan berapa banyaknya Nabi yang berperang bersama-sama mereka

sejumlah besar dari pengikut (nya) yang bertakwa. Mereka tidak menjadi

lemah karena bencana yang menimpa mereka di jalan Allah, tidak lesu
dan tidak (pula) menyerah (kepada musuh). Allah menyukai orang-
orang yang sabatr.

Demikian juga ada yang disebut awniyyah yang terdapat
dalam alam semesta dan diri manusia (Qs. Fussilat [41]: 53):

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan)

Kami di segala wilayah bumi dan pada diri mereka sendiri, hingga jelas

bagi mereka bahwa al-Qur’an itu adalah benar. Tiadakah cukup bahwa

Sesungguhnya Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu?.

Dalam beberapa tarekat memang ada yang melakukan
amalan zikir sampai mabuk. Mereka menganggap bahwa yang
demikian adalah lebih &husyx’. Hal yang demikian dianggap lebih
masuk ke jalan kesufian dan karenanya lebih memungkinkan
untuk diterima oleh Allah Swt. Bagi Abdurrahim Nur untuk
menilai hal yang demikian tidaklah rumit. Persoalannya tinggal
mengembalikan pada sikap dan tingkah laku Rasullah

0'Hadarah Rajab, Kebidupan Sufi (Yogyakarta: Pustaka Book Publisher,
2000), 57.

‘U/I/Ml/hz Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Muhammad Saw. itu adalah orang yang sudah sayyidu al-anbiyaa’i
wa al-mursalin, kbatamin Nabiyyin termasuk orang yang terbaik
sementara Nabi Muhammad Saw. tidak pernah wiridan sampai
mabuk, Rasulullah Saw. pernah juga menyampaikan cerita
tentang seorang perempuan ahli shalat dan shadagah. Hanya
karena lisannya kalau berbicara dengan orang lain selalu
membuat sakit hati, ketika ada sahabat bertanya kepada
Rasulullah bagaimanakah perempuan itu kemudian Rasulullah
menjawab dengan singkat Neraka tempatnya! kalimat singkat
tersebut mengandung arti bahwa bagaimanapun baik dan
tekunnya seseorang menjalankan ibadah, tetapi jika melanggar
tuntunan ibadah lainnya di dalam agama maka sebaiknya ia
segera memperbaiki diri agar cita-citanya untuk meraih ridha
Allah Swt., dapat terwujud.®?

Iima’  para ulama; fisafat sufi menurut pemahaman
Abdurrahim Nur sebenarnya untuk menentukan baik dan buruk
di dalam beragama (Islam). Tolok ukur yang digunakan untuk
menentukan baik dan buruk ini bukan terletak pada disenangi
atau tidak disenangi orang, melainkan tolok ukur yang jelas yakni
al-Qur’an dan Sunnah Rasulullah Saw. Oleh karena itu penting
memahami Tauhid. Menurut Mir Valiuddin,®3 kaum Sufi dalam
tarckat Nasyabandiyah sangat menitik beratkan pentingnya
“kontemplasi”. Mereka berpandangan bahwa ruh manusia
sesungguhnya tidak mempuyai bentuk. Namun jika mengisinya
dengan sebuah bentuk maka tidak akan mungkin ada tempat
untuk sebuah bentuk lainnya. Untuk mencapai realitas, orang
harus memusatkan pikirannya pada realitas itu tanpa terpengaruh
oleh aspek apa pun di dunia sekitarnya serta mengarahkan
segenap kekuatan pikiran, imajinasi dan persepsi guna
menunaikan tugas ini. Itulah sebabnya mereka melarang sang
salik mendengarkan sama’ (audisi), atau melantunkan zikir
dengan suara keras (dzikir bi al-jahr). Hal yang demikian ini
menurut mereka sebagai “pencarian sia-sia akan hal-hal tak
tampak” (ghayb bazi), sebab yang mesti dilakukan adalah
menemukan Realitas dalam diri sendiri. Sebagaimana ditegaskan

02Nut, Pergolakan. .., 63.
3[bid., 39-40.

148 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan...

oleh Hadhrat Khawaja Khurd bahwa darmwisyi yang tiada lain
adalah cara berpikir yang benar.

Jami, sembari memuji para sufi dalam  tarekat
Nagsyabandiyah mengatakan; Kaum Nagsyabandiyah adalah
sekelompok pemimpin luar biasa, mereka bergabung dengan
Kafilah menuju tanah suci lewat jalan rahasia. Kaum sufi dalam
tarekat ini mendasarkan pandangan mereka pada sebuah hadis
yang diriwayatkan dalam Misykat di mana Nabi Muhammad Saw.

memberi nasehat Ibn ‘“Abbas demikian:
Wahai orang-orang muda, pandanglah selalu Allah,
Allah pasti akan memandangmu.
Wahai, Nak, pandanglah selalu Allah,
Kau akan temukan Allah di depanmu.®*

Pada dasarnya ajaran tarekat Nagsyabandiyah meliputi
keselarasan kedua aspek hablun minallah (hubungan manusia
dengan Allah SWT) dan hablun minannas (hubungan dengan
sesama manusia dan alam), keseimbangan itulah yang dapat
menjamin keharmonisan dan kehidupan manusia di muka bumi
ini, sebagai suatu persatuan dan kesatuan yang tidak dapat
dipisahkan. Melaksanakan salah satu aspek saja tidak akan
membuahkan salam, sebagaimana tujuan inti dari agama Islam
yakni untuk kemaslahatan umat di dunia dan akhirat. Perjalan
spiritual tarekat ini, ialah mendapatkan pengetahuan, supaya
dapat pula mengetahui jiwa alam, bangsa dan dasar berfikir
untuk bangsa, terutama di kalangan umat Islam karena apabila
telah dapat mengetahui terbukalah kesempatan untuk hidup di
tengah-tengah mereka dan merasakan sakit dan senang yang
mereka rasakan. Dapat mengajak mereka kepada pokok pangkal
tasawuf yang sebenarnya, kembali kepada faubid, yaitu bahwa
Tuhan hanya Satu (Esa), yang lain adalah alam yang bersifat akan
binasa.

Salah satu bentuk praktek tasawuf (fasawuf ‘amali) yaitu aliran
Tarekat Nagsyabandiyah yang dijalankan dan dikembangkan
oleh masyarakat Sulawesi Selatan dasar utamanya adalah
merupakan bentuk tasawuf awmaliyah, telah menjadi tradisi
spiritual yang paling luas dikenal dalam sejarah kebudayaan

o4Mir Valiuddin, Contemplative Disciplines in Sufisme (London: East-West
Publication (UK) Ltd, 1980), 40.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 149




I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

agama Islam. Berpijak pada sumber utamanya yakni al-Qur’an
dan al-Hadis Nabi Muhammad Saw. Kecenderungan wzistisisme
kaum Muslim telah memainkan peranan penting dalam sejarah
keyakinan umat Islam baik dalam perkembangan pribadi
maupun kolektif. Tarekat pada awalnya merupakan ilmu yang
diajarkan  khusus oleh  Rasulullah Saw. berasal dari
tharigatussirriyah merupakan amalan yang masih berbentuk
rahasiah di kalangan para sahabat, kemudian berkembang
menjadi lembaga atau organisasi peramalan zikir. Perilaku Nabi
Muhamamd Saw. merupakan cikal bakal dari peramalan tasawuf
tarekat yang kemudian dilanjutkan peramalannya oleh _Abiul bait,
Khulafaur Rasyidun dan para sahabat yang lain, para ablulsh Shufab,
pada salafush shaleh, zaman tabi'in, tabi’it tabi’in sampai dengan
zaman sekarang.

Para Syekh golongan sufi telah membangun kaidah-kaidah
mereka di atas prinsip tauhid yang shahih. Mereka telah
membuat kaidah tersebut jauh dari bid’ah, relevan dengan ajaran
tauhid yang telah diwariskan oleh generasi salaf dan abli sunnab.
Tidak ada rekayasa atau penyimpangan di dalamnya. Mereka
mengetahui yang menjadi hak Allah, dan mereka telah
membuktikan hal-hal yang menjadi predikat wujud, dari segala
yang tiada. Karena itu, al-Junayd r.a. pemuka tarekat ini berkata
tauhid adalah menunggalkan yang Maha dahulu (gidanz) dari yang
datang kemudian (buduts).o>

Catatan Akhir

Ditetapkan dengan firman Allah Swt. ada tiga kedudukan
tinggi bagi orang yang mencapai derajat ini: Pertama, ia bebas dari
perhitungan di hari Masyar dan kehadirannya di sana firman
Allah Swt. dalam Qs. as-Shaffat (37): 127-128:

Maka mereka mendustakannya, karena itu mereka akan diseret ke
neraka, kecuali hamba-hamba Allah Swt. yang dibersihkan dari dosa.

Hal di atas terjadi demikian sebab kelompok ini telah
melakukan perhitungannya dengan perantaraan melewati kiamat

besar yang ada pada jiwa (al-gzyamabh al-kubra’ al-anfusiyah). Maka,

Al-Qusyairy Iman An-Naisabury, Ar-risalah Qusyariyah Fi Ui at- Tasha
wufi, ter. Mohammad Luqman Hakiem, Risalabtul Qusyairiyah (Surabaya:
Risalah Gusti, 19906), 7.

150 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

mereka  tidak  memerlukan  perhitungan  yang  lain.6¢
Sesungguhnya pahala dan kebahagiaan yang diberikan kepada
seseorang biasanya disesuatkan dengan amalnya kecuali
kelompok manusia ini, dimana kemuliaan dan berbagai karunia
terdapat di belakang amal mereka dan di atas pahala perbuatan
mereka firman Allah Swt. dalam Qs. as-Shaffat (37): 39-40:
“Dan kamu tidak diberi pembalasan melainkan terhadap apa
yang telah kamu kerjakan. Kecuali hamba-hamba Allah SWT.
yang dibersihkan dari dosa”. Wa al-Labh a'lam bi al-sawab.e

Daftar Pustaka

Abu Hamid. 2005. Syekh Yusuf Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang.
Jakarta: Obor Indonesia.

Bakhtiar, Amsal. 2004. Filsafat llmu. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1964. A/-Misykat al-Anmwar. Kairo: Abu
al’Ala Affifi.

. tt. ALMungiz min al-Dalal. Beirut: al-Sya’biyah.

Hadiwijono, Harun. 1980. Sari S¢jarah Filsafat Barat. Y ogyakarta:
Kanisius.

Hidayat, Komaruddin. 1995. _Agama Masa Depan: Perspektif
Filsafat Perenial. Jakarta: Paramadina.

Hilal, Ibrahim. 1997. Tasawuf antara Agama dan Filsafat. ter. lja
Suntana, E. Kusdian. Bandung: Pustaka Hidayat.

Al-Jabiri, Mohamed Abed. 2004. Problem Peradaban: Penelusuran
atas Jejak Kebudayaan. t.tp: tp.

John, Espisito L. 2002. Ensikloped: Oxford: Dunia Barn Islam. ter.
Eva Y.N. dkk. Bandung: Mizan.

K. Bertrand, Russell. 2001. Searah Filsafat Barat dan Kaitannya
dengan Kondisi Sosio-Politik dari Zaman Kuno hingga Sekarang. tet.
Sigit, dkk. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

al-Naisabury, Al-Qusyairy Iman. 1996. Risalah Qusyariyah. tet.
Mohammad Lugman Hakiem. Surabaya: Risalah Gusti.

Muhammad Husain Ath-Thabathabaiy Al’allamah Asy-Syayyid, A-
Mizan Fi Tafsir Al-Qur'an (Baerut: Muhassasah Al-A’lamiy Limathbu’ah, t.t),
50.

Ulmuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 151



I Hadarah Rajab, Pertantan Ontologi Filsafat dan Tasawnf: Telaah tentang Relasi Tuban, Manusia, dan... |

Nasr, Syeed Hussein. 1980. Living Sufism. London: Paperback.

Noeng, Muhadjir. 2000. Metode Penelitian Kualitatif. Y ogyakarta:
Rake Sarasin.

Nur, Abdurrahim. 2003. Pergolakan Mubanmmadiyah Menujn Sufi.
Yogyakarta: Hikam Press.

Rajab, Hadarah. 2006. Kebidupan Sufi. Y ogyakarta: Pustaka Book
Publisher.

Smith, Margaret. 1979. Rabi'a the Mystie and Her Fellow-Saints in
Islam. London: Cambridge Univercity Press.

Sumantri, Jujun S. 2003. Filsafat Ilmn Sebuah Pengantar Populer.
Jakarta: Pustaka Sinar Harapan.

Syukur, Amin. 2002. Menggngat Tasawnf. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Tafsir, Ahmad. 1992. Filsafat Umum. Bandung: Remaja
Rosdakarya.

al-Tabatabai, al-’Allamah al-Sayyid Muhammad Husain. tt. A/
Mizan fi Tafsir al-Qur'an. Baerut: Muhassasah al-‘Alami
Limatbu’ah.

Valiuddin, Mir. 1980. Contemplative Disciplines in Sufisme. London:
East-West Publication (UK) Ltd.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



