
 

 



i 

DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-18  Ismail Fahmi Arrauf, 
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam” 

 19-40  Fathul Mufid,  
“Perkembangan Paradigma Epistemologi  
dalam Filsafat Islam” 

 41-64  Anwar Mujahidin  
“Epistemologi Islam:  
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu” 

 65-96  Ismail Toib dan Mukhlis  
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: 
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat” 

 97-126  Masdar Hilmy  
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan  
Ilmu Pengetahuan dalam Islam” 

 127-152  Hadarah Rajab  
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam” 

 153-190  Lalu Muchsin Effendi 
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud” 

 191-212  Mustain 
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:  
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan” 

 213-230  Asep Kurniawan  
Pengembangan Sumber Daya Manusia  
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam 

 

APENDIKS   



ii  

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْاِهّآ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
أ  (innā a‘╢aynāka al-kawthar); 

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 727 

 

PERTAUTAN ONTOLOGI FILSAFAT DAN TASAWUF:  
TELAAH RELASI TUHAN, MANUSIA, DAN ALAM 

Hadarah Rajab  
(STAIN Syekh Abdurrahman Siddik, Bangka Belitung 

Email: hadarah.rajab@yahoo.com) 
 

Abstract: Ontology dwells on the issue of how to explain substance, the 
nature of all that exists. Substance itself is an actual reality, not an 
artificial, deceiving, and changing reality. Since philosophy and mysticism 
are talking about substance, both fields of Islamic scholarship have a 
relationship to one another at an ontological level. This paper aims to 
elaborate interconnection between them. Elaborating the interconnection, the 
author analyzes the ontological aspects of al-Gazali‟s sufism and 
Naqsyabandiah ╢arīqah. The author concludes that the ontological 
interconnection between both disciplines are very closely from the standpoint 
of the relation of God, man, and nature. 

Abstract: Ontologi berkutat pada persoalan bagaimana menerangkan 
hakikat dari segala yang ada. Hakikat termasuk dalam kajian ontologi. 
Hakikat adalah realitas atau kenyataan yang sebenarnya, bukan 
kenyataan sementara, yang menipu dan berubah. Baik filsafat maupun 
tasawuf sama-sama berbicara tentang hakikat, dan oleh sebab itu dua 
bidang keilmuan Islam memiliki pertautan antara satu dengan lainnya 
pada level ontologis. Tulisan ini bertujuan untuk mengelaborasi 
kebertautan antara keduanya itu. Untuk menelisik kebertautan itu, 
penulis menganalisis aspek-aspek ontologis  dalam tasawuf al-Gazali dan 
tarekat Naqsyabandiah. Penulis menyimpulkan bahwa kebertautan 
ontologis antara dua bidang ilmu sangat erat dari sudut pandang relasi 
Tuhan, manusia, dan alam. 

Keywords: ontologi, rasio, qalb, roh, sirr, sufisme, relasi, Tuhan, manusia, 
alam 

 

 

mailto:hadarah.rajab@yahoo.com


Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

728 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

ONTOLOGI merupakan salah satu di antara lapangan 
penyelidikan kefilsafatan yang paling kuno. Awal mula alam 
pikiran Yunani telah menunjukkan munculnya perenungan di 
bidang ontologi yang diperkenalkan oleh Thales. Perenungannya 
terhadap air merupakan substansi terdalam yang merupakan asal 
mula dari segala sesuatu. 

Persoalan ontologi adalah persoalan bagaimanakah 
menerangkan hakikat dari segala yang ada. Pertama kali orang 
dihadapkan pada adanya dua macam kenyataan. Yang pertama, 
kenyataan yang berupa materi (kebendaan) dan kedua, kenyataan 
yang berupa rohani (kejiwaan).1 Pembicaraan tentang hakikat 
sangatlah luas, yaitu segala yang ada dan yang mungkin ada. 
Hakikat adalah realitas, realitas adalah ke-real-an, riil artinya 
kenyataan yang sebenarnya. Jadi hakikat adalah kenyataan 
sebenarnya sesuatu, bukan kenyataan sementara atau keadaan 
yang menipu, juga kenyataan yang berubah.2 

Sebuah contoh tentang hakikat makna demokrasi dan 
fatamorgana. Pada hakikatnya pemerintahan demokratis 
menghargai pendapat rakyat. Mungkin orang pernah 
menyaksikan pemerintah melakukan tindakan sewenang-
wenang, tidak menghargai pendapat rakyat. Itu hanyalah keadaan 
sementara, bukan hakiki, yang hakiki pemerintahan itu 
demokratis. Tentang hakikat fatamorgana dicontohkan, melihat 
suatu objek fatamorgana apakah riil atau tidak, jawabnya tidak, 
fatamorgana itu bukan hakikat, hakikat fatamorgana itu ialah 
tidak ada.3 Ontologi sebagai dasar ilmu berusaha untuk 
menjawab “apa” yang menurut Aristoteles merupakan The First 
Philosophy dan merupakan ilmu mengenai esensi benda.4 Kata 
ontologi berasal dari perkataan Yunani, On yaitu being, dan logos 
adalah logic. Jadi ontologi menurut James K. Feibleman yang 
dikutip Bakhtiar5 adalah The theory of being qua being (teori tentang 

                                                             
1Ahmad Tafsir, Filsafat Umum (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007), 

131. 
2Amsal Bakhtiar, Filsafat Ilmu (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), 

131. 
3Tafsir, Filsafat..., 24. 
4Ibid. 
5Ibid. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 729 

 

keberadaan sebagai keberadaan). Louis O. Kattsoff dalam 
Elements of Philosophy6 mengatakan, ontologi itu mencari ultimate 
reality dan menceritakan bahwa di antara contoh pemikiran 
ontologi adalah pemikiran Thales bahwa airlah yang menjadi 
ultimate substance yang mengeluarkan semua benda. Jadi asal 
semua benda hanya satu yaitu air. Noeng Muhadjir dalam 
bukunya Filsafat Ilmu mengatakan, ontologi membahas tentang 
yang ada, yang tidak terikat oleh satu perwujudan tertentu. 
Ontologi membahas tentang yang ada yang universal, 
menampilkan pemikiran semesta universal. Ontologi berusaha 
mencari inti yang termuat dalam setiap kenyataan, atau dalam 
rumusan Lorens Bagus, menjelaskan yang ada meliputi semua 
realitas dalam semua bentuknya.7 Sedangkan menurut Jujun S. 
Sumantri ontologi membahas apa yang ingin diketahui, seberapa 
jauh rasa ingin tahu atau dengan perkataan lain suatu pengkajian 
mengenai teori tentang “ada”.8 

Menurut A. Dardiri dalam bukunya Humaniora, Filsafat, dan 
Logika mengatakan ontologi adalah menyelidiki sifat dasar dari 
apa yang nyata secara fundamental dan cara yang berbeda di 
mana entitas dari kategori-kategori yang logis yang berlainan 
(objek-objek fisis, hal universal, abstrak) dapat dikatakan ada; 
dalam kerangka tradisional ontologi dianggap sebagai teori 
mengenai prinsip-prinsip umum dari hal ada, sedangkan dalam 
hal pemakainnya akhir-akhir ini ontologi dipandang sebagai teori 
mengenai apa yang ada.9 

Term ontologi pertama kali diperkenalkan oleh Rudolf 
Goclenius pada tahun 1636 M. Untuk menamai teori tentang 
hakikat yang ada yang bersifat metafisis. Dalam 
perkembangannya Christian Wolff (1679-1754 M) membagi 
metafisika menjadi dua, yaitu metafisika umum dan metafisika 
khusus. Metafisika umum dimaksudkan sebagai istilah lain dari 
ontologi. Dengan demikian, metafisika umum atau ontologi 

                                                             
6Ibid. 
7Noeng Muhadjir, Metode Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 

2001), 57. 
8Jujun S. Sumantri, Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer (Jakarta: Pustaka 

Sinar Harapan, 2003), 5. 
9Ibid., 17. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

731 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

adalah cabang filsafat yang membicarakan prinsip yang paling 
dasar atau paling dalam dari segala sesuatu yang ada. Sedang 
metafisika khusus masih dibagi menjadi; kosmologi, psikologi, 
dan teologi.10 

Pokok Pemikiran Pemahaman Ontologi 

Kosmologi adalah cabang filsafat yang secara khusus 
membicarakan tentang alam semesta. Psikologi adalah cabang 
filsafat yang secara khusus membicarakan tentang jiwa manusia. 
Teologi adalah cabang filsafat yang secara khusus membicarakan 
Tuhan.11 Di dalam pemahaman ontologi dapat dikemukakan 
pandangan-pandangan pokok pemikiran tentang monisme, 
dualisme, pluralisme, nihilisme, dan agnostisisme. 

Monisme 

Paham ini menganggap bahwa hakikat yang asal dari seluruh 
kenyataan itu hanyalah satu, tidak mungkin dua. Haruslah satu 
hakikat saja sebagai sumber yang asal, baik yang asal berupa 
materi atau pun berupa rohani. Tidak mungkin ada hakikat 
masing-masing bebas dan berdiri sendiri. Haruslah salah satunya 
merupakan sumber yang pokok dan dominan menentukan 
perkembangan yang lainnya. Istilah monisme oleh Thomas 
Davidson disebut dengan block universe.12  Paham ini kemudian 
terbagi kedalam dua aliran; materialisme dan idealisme. Aliran 
materialisme menganggap bahwa sumber yang asal itu adalah 
materi bukan rohani. Aliran ini sering disebut dengan 
naturalisme. Menurutnya bahwa zat mati merupakan kenyataan 
dan satu-satunya fakta.13 Yang ada hanyalah materi, yang lainnya 
seperti jiwa dan ruh bukan merupakan suatu kenyataan yang 
berdiri sendiri. Jiwa atau ruh itu hanyalah merupakan akibat dari 
proses gerakan kebenaran dengan salah satu cara tertentu. 

Dari segi dimensinya, paham ini sering dikaitkan dengan 
teori Atomisme. Menurut teori ini semua materi tersusun dari 
sejumlah bahan yang disebut unsur. Unsur-unsur itu bersifat 

                                                             
10Bakhtiar, Filsafat…, 135. 
11Ibid., 542. 
12Ibid. 
13Ibid., 70. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 737 

 

tetap, tidak dapat dirusakkan. Bagian-bagian yang terkecil dari 
unsur itulah yang dinamakan atom-atom. Atom dari unsur sama 
rupanya dan sebaliknya. Namun perbedaan hanya mengenai 
berat dan besarnya. Mereka bisa bersatu menjadi molekul yang 
terkecil dari atom-atom itu. Selanjutnya atom-atom dengan 
kesatuannya molekul-molekul itu bergerak terus menuruti 
undang-undang tertentu.14 Jadi materialisme menganggap bahwa 
kenyataan ini merupakan suatu mekanisme seperti suatu mesin 
yang besar. 

Aliran pemikiran di atas dipelopori oleh bapak filsafat yaitu 
Thales (624-546 SM). Ia berpendapat bahwa unsur asal adalah 
air karena pentingnya bagi kehidupan.15 Anaximander (585-528 
SM) berpendapat bahwa unsur asal itu adalah udara dengan 
alasan bahwa udara merupakan sumber dari segala kehidupan.16 
Demokritus (460-370 SM) berpendapat bahwa hakikat alam ini 
merupakan atom-atom yang banyak jumlahnya, tak dapat 
dihitung dan amat halus. Atom-atom inilah yang merupakan asal 
kejadian alam.17 

Dalam perkembangannya, sebagai aliran yang paling tua, 
paham ini timbul dan tenggelam seiring roda kehidupan manusia 
yang selalu diwarnai dengan filsafat dan agama. Alasan mengapa 
aliran ini berkembang sehingga memperkuat dugaan bahwa yang 
merupakan hakikat adalah, 1). Pada pikiran yang masih 
sederhana; apa yang kelihatan yang dapat diraba, biasanya 
dijadikan kebenaran terakhir. Pikiran sederhana tidak mampu 
memikirkan sesuatu di luar ruang yang abstrak. 2). Penemuan-
penemuan menunjukkan betapa bergantungnya jiwa pada badan. 
Oleh sebab itu, peristiwa jiwa selalu dilihat sebagai peristiwa 
jasmani. Jasmani lebih menonjol dalam peristiwa ini. 3). Dalam 
sejarahnya manusia memang bergantung pada benda seperti 
pada padi. Dewi Sri dan Tuhan muncul dari situ. Kesemuanya 
ini memperkuat dugaan bahwa yang merupakan hakikat adalah 
benda. 

                                                             
14Sumantri, Filsafat..., 53. 
15Tafsir, Filsafat..., 29. 
16Ibid. 
17Sumantri, Filsafat..., 64. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

732 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Idealisme, sebagai lawan materialisme adalah aliran idealisme 
yang dinamakan juga dengan spiritualisme. Idealisme berarti 
serba cita, sedang spiritualisme berarti serba ruh. Idealisme 
diambil dari kata “idea”, yaitu sesuatu yang hadir dalam jiwa. 
Aliran ini beranggapan bahwa hakikat kenyataan yang beraneka 
ragam itu semua berasal dari ruh (sukma) atau sejenis 
dengannya, yaitu sesuatu yang tidak berbentuk dan menempati 
ruang. Materi atau zat itu hanyalah suatu jenis dari pada 
penjelmaan ruhani.18 Alasan aliran ini yang menyatakan bahwa 
hakikat benda adalah ruhani, spirit atau sebangsanya adalah nilai 
ruh lebih tinggi dari pada badan, lebih tinggi nilainya dari materi 
bagi kehidupan manusia. Ruh ini dianggap sebagai hakikat yang 
sebenarnya. Sehingga materi hanyalah badannya, badannya atau 
penjelmaan saja. Manusia lebih dapat memahami dirinya dari 
pada dunia luar dirinya. Materi ialah kumpulan energi yang 
menempati ruang. Benda tidak ada, yang ada energi itu saja. 

Dualisme 

Aliran ini menganggap bahwa hakikat itu ada dua yang 
disebut dualisme. Aliran ini berpendapat bahwa benda terdiri dari 
dua macam hakikat sebagai asal sumbernya, yaitu hakikat materi 
dan hakikat ruhani, benda dan ruh, jasad dan spirit. Materi 
bukan muncul dari ruh dan ruh bukan muncul dari benda. Sama-
sama hakikat. Kedua macam hakikat itu masing-masing bebas 
dan berdiri sendiri, sama azali dan abadi. Hubungan keduanya 
menciptakan kehidupan dalam alam ini. Contoh yang paling jelas 
tentang adanya kerja sama kedua hakikat ini ialah dalam diri 
manusia.19 

Descartes (1596-1650 M) yang dianggap sebagai bapak 
filsafat modern memandang terdapat dua hakikat dengan istilah 
dua kesadaran yaitu ruhani dan dunia ruang (kebendaan). Ini 
tercantum dalam bukunya Discours de la Methode (1637) dan 
Meditation de Prima Philosophia (1641). Dalam buku ini pula ia 
menuangkan metodenya yang terkenal dengan Cogito Descartes 
(metode keraguan Descartes/Cartesian Doubt). Di samping 
Descartes ada juga Benedictus De Spinoza (1632-1677 M) dan 

                                                             
18Ibid., 56. 
19Tafsir, Filsafat..., 30. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 733 

 

Gitifried Wilhem Von Leibniz (1646-1716 M).20 “Aku” yang 
sedang ragu ini disebabkan oleh “aku” berpikir. Kalau begitu 
“aku” berpikir pasti ada dan benar. Jika berpikir ada berarti 
“aku” ada sebab yang berpikir itu “aku”. Cogito ergo sum atau 
“aku” berpikir jadi “aku” ada. Paham ini kemudian terkenal 
dengan rasionalisme, yaitu paham filsafat yang mengatakan bahwa 
akal (reason) adalah alat terpenting dalam memperoleh 
pengetahuan dan mengetas pengetahuan.21 

Pluralisme 

Paham ini berpandangan bahwa segenap macam bentuk 
merupakan kenyataan. Pluralisme bertolak dari keseluruhan dan 
mengakui bahwa segenap macam bentuk itu semuanya nyata.22 
Pluralisme dalam Dictionary of Philosophy and Religion dikatakan 
sebagai paham yang menyatakan bahwa kenyataan alam ini 
tersusun dari banyak unsur, lebih dari satu atau dua entitas. 
Tokoh aliran ini pada masa Yunani Kuno adalah Anaxagoras 
dan Empedocles yang menyatakan bahwa substansi yang ada itu 
terbentuk dan terdiri dari empat unsur, yaitu tanah, air, api, dan 
udara.23 

William James (1842-1910 M) kelahiran New York dan 
terkenal sebagai seorang psikolog dan filosof Amerika. Dalam 
bukunya The Meaning of Truh mengemukakan, tiada kebenaran 
yang mutlak yang berlaku umum, yang bersifat tetap, yang 
berdiri sendiri, lepas dari akal yang mengenal. Sebab pengalaman 
berjalan terus, dan segala yang dianggap benar dalam 
perkembangan pengalaman itu senantiasa berubah, karena dalam 
prakteknya apa yang dianggap benar dapat dikoreksi oleh 
pengalaman berikutnya. Oleh karena itu, tiada kebenaran yang 
mutlak, yang ada adalah kebenaran-kebenaran yaitu apa yang 

                                                             
20Harun Hadiwijono,  Sari Sejarah Filsafat Barat (Yogyakarta: Kanisius, 

1980), 18. 
21K. Bertrand Russell, Sejarah Filsafat Barat dan Kaitannya dengan Kondisi 

Sosio-Politik dari Zaman Kuno Hingga Sekarang , ter. Sigit dkk. (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2001), 45. 

22Ibid., 70. 
23Ibid., 591. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

734 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

benar dalam pengalaman-pengalaman yang khusus, yang setiap 
kali dapat diubah oleh pengalaman berikutnya.24  

Nihilisme 

Nihilisme berasal dari bahasa Latin yang berarti nothing atau 
tidak ada. Sebuah doktrin yang tidak mengakui validitas alternatif 
yang positif. Istilah nihilisme diperkenalkan oleh Ivan Turgeniev 
dalam novelnya Fathers and Children yang ditulisnya pada tahun 
1862 di Rusia. Namun doktrin tentang nihilisme sebenarnya 
sudah ada semenjak zaman Yunani Kuno, yaitu pada pandangan 
Gorgias (483-360 SM) yang memberikan tiga proposisi tentang 
realitas. Pertama, tidak ada sesuatu pun yang eksis. Realitas itu 
sebenarnya tidak ada. Kedua, bila sesuatu itu ada, ia tidak dapat 
diketahui. Ini disebabkan oleh penginderaan itu tidak dapat 
dipercaya, penginderaan itu sumber ilusi. Akal juga tidak mampu 
meyakinkan tentang bahan alam semesta ini karena telah 
dikungkung oleh dilema subjektif. Seseorang berpikir sesuai 
dengan kemauan, ide yang diterapkan pada fenomena. Ketiga, 
sekalipun realitas itu dapat diketahui ia tidak akan dapat 
diberitahukan kepada orang lain.25  

Agnostisisme 

Paham ini mengingkari kesanggupan manusia untuk 
mengetahui hakikat benda. Baik hakikat materi maupun hakikat 
ruhani. Kata Agnosticisme berasal dari bahasa Grik Agnostos yang 
berarti unknown. Artinya not, Gno artinya know.26 Timbulnya aliran 
ini dikarenakan belum dapatnya orang mengenal dan mampu 
menerangkan secara konkret akan adanya kenyataan yang berdiri 
sendiri dan dapat dikenal. Aliran ini dengan tegas selalu 
menyangkal adanya suatu kenyataan mutlak yang bersifat 
trancendent.27 

Aliran Agnosticisme dapat ditemui dalam filsafat eksistensialisme 
dengan tokoh-tokohnya seperti, Soren Kierkegaar, Heidegger, 
Sarte, dan K. Jaspers (1883-1969 M) menyangkal adanya suatu 

                                                             
24Hadiwijono, Sari..., 133. 
25Tafsir, Filsafat..., 515. 
26Bertens, History..., 89. 
27Ibid., 60. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 735 

 

kenyataan yang transenden. Yang mungkin itu hanyalah manusia 
berusaha mengatasi dirinya sendiri dengan membawakan dirinya 
yang belum sadar kepada kesadaran yang sejati, namun suatu 
yang mutlak (trancendent) itu tidak ada sama sekali.28   

Yang Ada (Being) 

Yang „ada‟ sering berhubungan dengan dua istilah yaitu esensi 
dan eksistensi. Seseorang mengatakan segala sesuatu apapun 
halnya bersifat „yang ada‟. Atau singkatnya, barang sesuatu itu 
„ada‟. Istilah ini diterapkan kepada segala sesuatu, hakikatnya 
atau jenisnya. Ilmu membahas mengenai jangkauan pengalaman 
manusia yang berkaitan dengan fungsi ilmu itu sendiri dalam 
kehidupan manusia. Ruang penjelajahan keilmuan kemudian 
menjadi kapling-kapling berbagai disiplin keilmuan, maka setiap 
ilmuan harus tahu benar batasan-batasan penjelajahan cabang 
keilmuannya masing-masing. Mengenal batas-batas kapling ini, 
disamping menunjukkan kematangan keilmuan dan profesional 
seseorang.29 

Pandangan ontologi mengalami perkembangan yang tokoh 
utamanya antara lain Rene Descartes (1596-1650), John Locke 
(1632-1714), dan George Berkeley (1685-1753). Ketiga ahli 
filsafat ini berpendapat bahwa apa yang ditangkap oleh pikiran, 
termasuk penginderaan dari segenap pengalaman manusia, 
adalah bersifat mental. Bagi Descartes yang bersifat nyata adalah 
pikiran sebab dengan berpikirlah maka sesuatu itu ada (cogito ergo 
sum). 

John Locke sendiri menganggap bahwa pikiran manusia 
pada mulanya dapat diibaratkan sebuah lempeng lilin yang licin 
(tabula rasa) di mana pengalaman indera kemudian melekat pada 
lempeng tersebut. Makin lama makin banyak pengalaman indera 
yang terkumpul dan kombinasi dari pengalaman-pengalaman 
indera ini seterusnya membuahkan ide yang semakin lama 
semakin rumit. Demikian Berkeley terkenal dengan 
pernyataannya,  To be is to be perceived (ada adalah disebabkan 
persepsi).30 Manusia adalah medium terjadinya peristiwa-

                                                             
28Sumantri, Filsafat..., 92. 
29Ibid., 92.  
30Ibid., 68. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

736 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

peristiwa yang ada, maka langkah metodologis yang terawal 
adalah membuka struktur eksistensial atau kategori-kategori 
fundamental ujud manusia dengan metode yang disebut 
“fenomenologis eksistensial” yang identik dengan lingkaran 
hermeneutis.31 

Menurut Notonagoro, hakikat manusia adalah untuk 
melakukan perbuatan-perbuatan lahir dan batin atas dorongan 
kehendak, berdasarkan atas putusan akal, selaras dengan rasa 
untuk memenuhi hasrat-hasrat sebagai ketunggalan, yang 
ketubuhan, yang kejiwaan, yang perseorangan, yang 
kemakhlukkan sosial, yang berkepribadian berdiri sendiri, yang 
kemakhlukkan Tuhan. Maka dalam setiap perbuatan manusia 
terjelma unsur hakikatnya dalam sifatnya kebhinneka-tunggalan, 
sifatnya majemuk-tunggal atau monopluralis.32 

Ajaran ontologi tasawuf dan tarekat Naqsyabandiyah 
melukiskan kodrat kenyataan, ketunggalan hakikat Ilahi, alamat-
alamat dari yang hakiki dan kodrat manusia. Sebagaimana Sayyed 
Hosen Nasr melihat bahwa keseluruhan ajaran tasawuf terdiri 
dari empat bagian, yaitu: metafisika, kosmologi, psikologi, dan 
harapan eskatologi. Ajaran kosmologi tidak menerangkan detail-
detail fisika dan kimiawi, tetapi membahas tentang alam 
keseluruhan dengan tujuan penjelajahan yang akhirnya dimiliki, 
dilintasi menghindari perangkap-perangkap bendawi sehingga 
mampu menangkap cahaya di atas benda-benda dan pada 
akhirnya sampai pada keadaan hilangnya kekaburan dan 
kegelapan yang lazim. Ajaran psikologi memuat penyembuhan 
sakit jiwa secara lengkap dalam perjalanan batin (rohani) atau 
jiwa menuju pusatnya sendiri untuk selanjutnya menuju 
penyucian diri dan surga, dan ajaran eskatologi mengandung 
petunjuk perjalanan menuju pada tingkat hidup yang lain untuk 
mendapatkan keluasan hidup di balik kehidupan empiris dunia 
fisikal ini.33 

Menurut al-Ghazali ilmu ladunni berdasarkan pada prinsip 
„ilmu yaqin sebagai ilmu yang bisa menyingkapkan objeknya 
dengan keterbukaan yang tidak menyisakan keraguan sedikit pun 

                                                             
31Ibid., 47. 
32Ibid., 96. 
33Nasr Syeed Hussein, Living Sufism (London: Paperback, 1980), 33-5. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 737 

 

dan tidak dihantui oleh kemungkinan keliru dan salah duga 
(wham).34 Demikian dalam tarekat Naqsyabandiyah ilmu tersebut 
dianggap sebagai ilmu tertinggi yakni tingkatan para wali atau 
orang-orang yang mendalami ilmunya (ar-rasikhun). Al-Ghazali 
memandang setiap ilmu yang diraih oleh manusia, tetapi tidak 
berdasarkan prinsip di atas, ilmu itu tidak bisa dipercaya sama 
sekali dan tidak terjamin dari kekeliruan, dan ilmu yang tidak 
terjamin keamanannya tidak bisa disebut sebagai ilmu yakin.35 

Pandangan ontologi tasawuf al-Ghazali yang menjadi dasar 
ontologi tarekat Naqsyabandiyah, memandang manusia 
mempunyai identitas esensial yang tetap, tidak berubah-ubah 
yaitu al-nafs atau jiwa.36 Al-nafs adalah “substansi yang berdiri 
sendiri dan tidak bertempat” serta merupakan tempat 
bersemayamnya pengetahuan-pengetahuan intelektual (al-
ma‟qulat) yang berasal dari alam malakut atau alam al-amr.37 Hal 
ini menunjukkan bahwa esensi manusia bukan fisiknya dan 
bukan fungsi fisik. Al-Ghazali menegaskan bahwa manusia 
terdiri atas dua substansi pokok, yakni substansi yang berdimensi 
yang dinamakan badan (al-jism) dan substansi yang tidak 
berdimensi namun mempunyai kemampuan merasa dan 
bergerak dengan kemauan, itulah yang disebut (al-nafs).38 

Pada diri manusia terdapat tiga jiwa (al-nufus al-tsalatsah). 
Pertama, jiwa tumbuhan (al-nafs al-nabatiyah) merupakan tingkatan 
jiwa paling rendah dan memiliki tiga daya; nutrisi, tumbuh, dan 
reproduksi. Kedua, jiwa hewan (al-nafs al-hayawaniyah) yang 
memiliki dua daya; penggerak, persepsi. Ketiga, jiwa rasional (al-
nafs al-natiqah) memiliki dua daya; praktis dan teoritis.39 

Ontologi tarekat Naqsyabandiyah berhubungan dengan 
pengetahuan sufistik yang oleh al-Ghazali juga dinamakan nur 

                                                             
34Hilal Ibrahim, Tasawuf antara Agama dan Filsafat, ter. Ija Suntana dan E. 

Kusdian (Bandung: Pustaka Hidayat, 1997), 93. 
35Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Munqis min al-Dhalal (Beirut: Al-Sya‟biyah, 

tt), 84-5. 
36Abu Hamid Al-Ghazali, Al-Misykat al-Anwar (Kairo: Abu al‟Ala Affifi, 

1968), 19. 
37Ibid.  
38Amin Syukur, Menggugat Tasawuf (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 

171. 
39Al-Ghazali, Al-Misykat..., 56. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

738 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

(cahaya) yang didapatkan melalui petunjuk langsung (nubuwah). 
Menurut analisa Annemarie Schimmel, teori cahaya ini menjadi 
titik tolak dan rujukan bagi pengembangan tasawuf teosofi 
seperti; Hikmah Ilahiyah Ibn Arabi, Hikmah Isyraqiyah Suhrawardi. 
Al-Ghazali menjelaskan bahwa pengertian “nur” bisa berbeda-
beda sesuai dengan tingkat dan golongan orang yang memberi 
pengertian tersebut, sebab pada akhirnya akan ditentukan pula 
oleh daya serap yang digunakan. Bagi orang awam yang daya 
serapnya bertumpu pada penglihatan lahir yaitu indra 
penglihatan akan berbeda dengan golongan khawas yang 
menggunakan penglihatan batin.40 Golongan terakhirlah yang 
dapat menangkap Nur Hakiki yaitu Allah Swt., sebagai nur 
tertinggi dan terakhir serta sumber segala nur (nur al-anwar).41  

Tuhan dan Relasinya  

Sebagaimana tugas metafisika adalah menemukan makna 
yang ada secara konkret, untuk menemukan jawaban tentang 
makna yang ada harus diselidiki yang ada itu sendiri.42 Demikian 
Agama, secara ontologi dan doktrinal bagi seluruh penganutnya, 
menurut al-Jabiri, secara esensial dianggap sebagai jalan menuju 
kebahagiaan di akhirat, jalan ini melalui dunia. Agar agama 
menjadi jalan menuju kebahagiaan akhirat maka ia haruslah 
sesuai untuk segenap zaman dan tempat.43 

Berangkat dari kesepakatan para penganut agama Islam 
bahwa Islam sebagai penutup agama-agama samawi, maka 
pemahaman yang mendasar tentang hakikat Islam sangatlah 
penting. Hal ini agar mampu mendudukkan Islam benar-benar 
sebagai petunjuk Ilahi yang diperuntukkan manusia di bumi ini 
sebagai pengemban amanat kekhalifahan dibawah naungan 
normativisme al-Qur‟an dan Sunnah. 

Ibn „Arabi memberikan isyarat bahwa beragamnya alam ini 
disebabkan adanya berbagai realitas tak terlihat (raqiqah) yang 
menghubungkan manusia dengan Penciptanya. Aspek-aspek 

                                                             
40Ibid., 42. 
41Syukur, Menggugat..., 179. 
42Ibid., 44. 
43Mohamed Abed Al-Jabiri, Problem Peradaban: Penelusuran atas Jejak 

Kebudayaan (t.tp: tp, 2004), 270. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 739 

 

khusus ini tentunya berbeda-beda dalam diri setiap manusia. 
Perbedaan aspek khusus inilah yang menimbulkan perbedaan 
ilmu Nabi Musa (dengan tongkatnya dapat membelah lautan), 
ilmu Nabi Khaidhir yang Nabi Musa melontarkan protes keras 
atas diri Nabi Khaidhir yang melakukan perusakan perahu, 
membunuh anak kecil, dan membetulkan tembok yang akan 
runtuh, karena Musa tidak memahami hikmah di balik pekerjaan 
yang dilakukan oleh Khaidhir. Oleh sebab itu, Khaidhir berkata 
kepada Musa, “Semua pekerjaan ini dilakukan di atas 
pengetahuan yang tidak terjangkau olehmu”. Demikian 
penegasan Allah Swt. dalam Qs. al-Mujadalah (58): 77): “Allah 
akan meninggikan orang-orang yang berilmu di antara kamu dan orang-
orang yang diberi ilmu pengetahuan beberapa derajat”. Masing-masing 
dari kedua nabi itu mempunyai aspek khusus yang 
menghubungkan dirinya dengan Allah. Aspek inilah setiap orang 
memperoleh ilmunya sendiri-sendiri. Musa mempunyai ilmu 
yang dianugerahkan Allah kepadanya yang tidak dimiliki oleh 
Khaidhir. Akan tetapi, betapapun tinggi ilmu manusia, ia tetap 
tidak akan dapat dipakai untuk mengetahui zat al-Haqq. Sebab, 
ilmu yang dipakai untuk mengetahui al-Haqq sangat mustahil 
dimiliki oleh selain Allah.44 Sama dengan ungkapan al-Ghazali 
“tidak ada yang mengetahui Allah selain Allah sendiri”. 

Ahmad Tafsir mengutip sebuah kisah Rasulullah saw. yang 
berhubungan dengan “hikmah” dengan menggunakan mistik-
magis-putih yaitu tatkala Abu Bakar disengat binatang berbisa di 
Gua Tsur saat mereka bersembunyi di sana. Rasullah saw. 
membacakan beberapa ayat al-mu‟awwidzatain (surat al-Nas dan 
al-Falaq) kemudian menyemburkannya pada luka sengatan dan 
atas izin Allah sembuh seketika. Kenyataan seperti ini masih 
dipraktikkan sampai sekarang oleh pemegang mistik-magis-putih 
yang sering disebut sebagai ahli hikmah. Penyebutan ahli hikmah 
bagi mereka merupakan suatu esensi yang mendasari kegiatan itu 
secara filosofis: mereka dekat dengan Tuhan dan mengetahui 
hikmah kedekatan itu.45 

                                                             
44Ibid., 321. 
45Tafsir, Filsafat..., 115-6. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

741 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Filsafat Perenial (filsafat Islam) mengatakan bahwa 
eksistensi-eksistensi tertata secara hirarkis.46 Realitas selalu saling 
terkait, jumlahnya meningkat ketika levelnya naik. Semakin tinggi 
eksistensi, maka semakin nampak keberadaannya.47 Melalui 
filsafat Perenial disadari adanya yang infinite di balik kenyataan ini 
(level of reality). Juga dalam diri manusia (level of selfhood) yang 
terdiri dari body, mind, and soul, dipercayai adanya yang disebut 
spirit (roh). Alam semesta dan manusia pada dasarnya hanyalah 
tajalli atau penampakan infinite atau spirit yang dalam Islam 
disebut al-Haq.48 Karena adanya dua level ini maka diyakini 
dunia ini bersifat hirarkis. Wujud real menurut alegori Plato 
terdapat di balik bayangan yang nampak, sebab orang sebagai 
pemilik banyangan lebih real dari pada bayangannya.49 

Inti alegori itu adalah untuk menggambarkan kemungkinan 
adanya sesuatu kehidupan yang lebih tinggi yang sekarang sulit 
dipahami karena manusia tidak mampu ikut serta dalam 
penampakannya. Manusia dikelilingi oleh benda-benda, benda-
benda itu membatasi manusia untuk meningkat ke kualitas lebih 
tinggi itu dengan kemampuan “cahaya”. Dengan demikian, 
jelaslah bahwa ada hirarki realitas.50 

Akhir-akhir ini filsafat mengalami perkembangan pada Pos 
Modern (Post Modern Philosophy) yang ingin menyelamatkan budaya 
Barat. Menurut mereka budaya Barat dapat diselamatkan bila 
disusun ulang tidak hanya berdasarkan rasionalisme. Orang-
orang Posmo berpendapat bahwa sumber kebenaran tidak hanya 
rasio, ada sumber kebenaran lain selain rasio misalnya Agama, 
jika digunakan agama maka rasio telah termasuk di dalamnya.51 
Relasi antara agama dan rasio dapat diejawantahkan dalam aspek 
pengembangan ilmu pengetahuan serta peningkatan kualitas 
manusia. 

                                                             
46Ibid., 19. 
47Smith, Margaret, Rabi‟a the Mystie and Her Fellow-Saints in Islam 

(London: Cambridge Univercity Press, 1979), 8. 
48Komaruddin Hidayat, Agama Masa Depan: Perspektif Filsafat Perenial 

(Jakarta: Paramadina, 1995), xxxii. 
49Tafsir, Filsafat..., 72. 
50Ibid., 74. 
51Ibid., 79-80. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 747 

 

Di lain pihak, walaupun aliran idealisme tepat untuk pilihan 
ontologi bagi ilmuwan yang mempunyai komitmen terhadap 
Islam, namun karena dalam aliran ini terdapat suatu pemikiran 
kefilsafatan yang tidak sesuai dengan ajaran Islam, aliran ini 
sangat menghargai akal manusia seakan-akan menjadi super, 
maka perlu dikembalikan kepada ajaran Islam, dalam arti 
menambah catatan, ajaran Islam mengakui keterbatasan akan 
manusia. Dengan demikian idealisme ditingkatkan menjadi 
idealisme Ketuhanan dalam arti Islam.52 

Pandangan Islam bukan berarti menolak ilmu pengetahuan 
dari Barat. Tetapi akan mengisi dengan nilai-nilai agama 
khususnya Islam secara menyeluruh (holistik) yang bersumber 
dari al-Qur‟an dan al-Hadis. Dengan demikian maka dasar 
ontologinya bahwa hakikat pengetahuan adalah petunjuk dari 
Tuhan, dalam arti ilmu berdasarkan intelek yang dapat 
mengetahui esensi yang mengarahkan rasio untuk membentuk 
ilmu yang ditopang oleh kesadaran dan keimanan terhadap 
kekuasaan Tuhan dalam slogam para guru tarekat 
Naqsyabandiyah bahwa, “kenalilah diri kalian dengan baik 
setelah itu kalian dapat mengenal Tuhan kalian dengan amat 
baik” (man arafah nafsahu faqad arafah rabbahu). 

Al-Ghazali membandingkan antara cara meraih ilmu indrawi 
dalam akal dan ilmu eksoteris (al-„ilm al-kharij) melalui alat 
indrawi. Perbandingan itu didasarkan pada kenyataan bahwa 
manusia merupakan duplikat alam atau dalam ungkapan lain 
disebutkan bahwa manusia adalah alam kecil yang berhadapan 
dengan alam besar. Al-Ghazali mengumpamakan hati dengan 
sebuah kolam yang digali di atas tanah melalui selokan-selokan 
kecil yang mengalirkan air kepadanya. Atau mungkin pula kolam 
itu digali dasarnya sampai mendekati sumber air yang bersih, lalu 
darinya memancarkan air. Air dari dasar kolam itu, tentu saja 
lebih jernih. Alirannya berlangsung lebih lama, lebih deras, dan 
lebih banyak dari pada air yang kedua.53  

Ontologi sebagai Dasar Pengetahuan Sufisme 

                                                             
52Ibid., 18.    
53Ibrahim, Tasawuf…, 94. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

742 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Ontologi sebagai dasar pengetahuan, merupakan asas dalam 
menetapkan batasan atau ruang lingkup wujud yang menjadi 
objek penelaahan (objek formal pengetahuan) serta penafsiran 
tentang hakikat realitas dari objek formal tersebut. Dalam ilmu 
tasawuf yang dipraktekkan oleh kalangan tarekat 
Naqsyabandiyah dikenal tiga alat untuk berkomunikasi secara 
rohaniah, yaitu qalbu untuk mengetahui sifat-sifat Tuhan, roh 
untuk mencintai Tuhan, dan sirr untuk musyahadah yakni 
menyaksikan keindahan, kebenaran, dan kemuliaan Tuhan secara 
yakin. Ketiga unsur itu sebenarnya menyatu, kesatuan itu secara 
umum disebut hati. Jika hati tersebut dikosongkan dari segala 
sesuatu yang buruk dan diisi dengan dzikrullah, maka hati itu 
akan mencapai pengetahuan yang disebut dengan ladunni.54 Pada 
tingkat teologis, sufi berbicara perihal “ampunan, keagungan, 
dan keindahan” Tuhan jauh melebihi perbincangan mereka 
mengenai “kemurkaan, kekerasan, dan kemegahan-Nya” yang 
memainkan peranan penting dalam fiqhi (yurisprudensi) maupun 
kalam (teologi dogmatis).55  

Hubungan Manusia dengan Tuhan (Hablun Minallah), 

Manusia dengan Manusia (Hablun Minannas)  

Tauhid atau keesaan Tuhan telah ditafsirkan secara berbeda 
oleh para ahli. Karena itu, didapatkan dalam perspektif teologis, 
seperti yang tercermin dalam konsep tanzih al-shifat-Nya 
Mu‟tazilah; tauhid dalam perspektif filosofis yang menyatakan 
bahwa pada diri Tuhan, esensi dan eksistensi adalah identik. 
Demikian juga diperoleh konsep tauhid dalam perspektif 
sufistik. Tidak seperti pada umumnya yang mengartikan kalimat 
la ilaha illa Allah Swt. sebagai tidak ada Tuhan selain Allah Swt., 
para sufi mengartikan kata ilah sebagai realitas, sehingga kalimat 
syahadat itu bermakna tidak ada realitas (haqiqah) yang sejati 
kecuali Allah. Dari sini mereka memahami hanya Allah-lah yang 
real yang hakiki (substantif) sedangkan yang lainnya adalah semu 
dan nisbi. 

                                                             
54Tafsir, Filsafat..., 153. 
55John. L. Espisito, Ensiklopedi Oxford, Dunia Baru Islam, ter. Eva Y.N. 

dkk. (Bandung: Mizan, 2002), 207. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 743 

 

Untuk membahas tarekat sangat penting mengkaji tauhid 
yang berhubungan dengan hal ini, sehingga akan lebih jelas dasar 
pijakan tarekat tersebut. Pandangan Abdurrahim Nur, tauhid itu 
ada dua macam: tauhid rububiyyah dan tauhid „uluhiyyah. Tauhid 
rububiyyah adalah tauhid tentang rabbil „alamin yakni Tuhan 
seluruh alam. Sebagaimana dinyatakan dalam surat al-fatihah, 
alhamdu lillahi rabbil „alamin, bermakna bahwa alam semesta, alam 
secara keseluruhan tanpa kecuali, alam apa, alam kapan, alam 
mana saja, semuanya itu mempunyai aturan dan tatanan. Adapun 
yang menata, mengatur, menentukan, menetapkan tidak lain 
kecuali Allah Swt. Jadi ini tentang Rabb-nya. Misalnya, 5+3 pasti 
= 8. Sedangkan 5-3 = 2 itu suatu aturan. Contoh lain, suatu 
benda yang dibenturkan dengan benda tentu akan mengeluarkan 
bunyi. Tangan ketika dibenturkan dengan meja kayu akan 
mengeluarkan bunyi yang berbeda dengan ketika dibenturkan 
dengan besi. Keluarnya bunyi dan perbedaan bunyi tersebut 
merupakan suatu undang-undang, suatu aturan, ketentuan, 
ketetapan. Dari mana ketetapan atau aturan itu, tidak ada lain 
kecuali dari Allah Swt. Jadi adanya bunyi, dan adanya perbedaan 
bunyi, itu karena ada rabb Allah Swt. Tatanan, aturan, kepastian, 
bagaimanapun, itu hanya dari Allah Swt. Ini yang disebut tauhid 
rububiyyah.56 

Dari tauhid rububiyyah, seseorang bisa dikatakan apakah ia 
sudah bertauhid atau belum. Kalau dinyatakan sudah bertauhid, 
itu artinya bertauhid rububiyyah. Tetapi kalau ada orang yang 
mengatakan bahwa suatu ketetapan bukan bersumber dari Allah 
Swt., melainkan bersumber dari si Anu, nyi Anu, atau mbah 
Anu, itu artinya belum bertauhid secara rububiyyah, melainkan dia 
masih tergolong musyrik. Musyrik dalam konteks ini adalah 
musyrik rububiyyah  yang artinya tidak bertauhid secara rububiyyah. 

Sedangkan tentang tauhid „uluhiyyah yakni mendasarkan 
pemahamannya seperti pada surat al-Nas (Ilahi an-Nas). Di sini 
ada ilah, yang benar “sesembahan”. Dan sesembahan yang 
dimaksud seperti yang tertera dalam semua kata ilah di dalam al-
Qur`an adalah dimaksudkan hanya kepada Allah Swt. 
Sesembahan itu sendiri sering dinamakan ibadah dan ibadah itu 

                                                             
56Abdurrahim Nur, Pergolakan Muhammadiyah Menuju Sufi (Yogyakarta: 

Hikam Press, 2003), 53-4. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

744 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

merupakan suatu sikap, yakni sikap menerima, menyerah, 
tunduk, patuh sepenuhnya kepada Allah Swt. Beribadah dengan 
benar akan menjadikan sikap seseorang menjadi la syarika lahu 
wabidzalika umirtu wa ana awwalu al-muslimin: “Tiada sekutu bagi-
Nya dan demikian itulah yang diperintahkan kepadaku, dan aku adalah 
orang yang pertama-tama menyerahkan diri kepada Allah SWT)”. 

Kedudukan ilah ini dipandang tinggi sehingga digunakan 
sebagai pernyataan awal seseorang yang akan memeluk Islam 
yakni kalimat syahadah: la ilaha ila Allah bukan „la rabba ill Allah‟. 
Karena yang dimaksud di sini adalah tentang sesembahan yang 
di dalamnya menyangkut juga tentang aturan, maka logika yang 
dibentuk adalah apabila sudah menyatakan bahwa segala sesuatu 
aturan itu bersumber hanya kepada Allah Swt., maka pengabdian 
tentu juga seharusnya hanya kepada Allah Swt. 

Dari sini dapat disimpulkan apabila seseorang telah bersikap 
bahwa Allah Swt. adalah ilah maka Allah Swt. sebagai rabb secara 
otomatis terikutkan. Tidak demikian halnya bila terjadi 
sebaliknya, bila seseorang mengakui Allah Swt., sebagai rabb, ilah 
belum tentu dengan sertamerta terikutkan. Karena itu bertauhid 
haruslah keduanya yakni bertauhid secara rububiyyah dan 
bertauhid secara ilahiyah. 

Jadi seseorang dikatakan sudah bertauhid apabila ia sudah 
bertauhid rububiyyah dan „uluhiyyah secara murni. Dalam 
berakidah, orang seperti ini akan bersikap menerima, tunduk, 
patuh, dan taat hanya kepada Allah Swt. semata. Orang yang 
demikian inilah sesungguhnya yang disebut dengan sufi yakni 
berarti murni, mulus, bersih, jernih. Jadi orang yang sufi adalah 
orang yang sudah bertauhid secara struktural maupun 
fungsional. Jelasnya bertauhid rububiyyah secara struktural dan 
fungsional serta bertauhid secara „uluhiyyah secara struktural dan 
fungsional.57 

Sebaliknya seseorang belum dikatakan sebagai sufi apabila 
dalam peribadatannya masih tercemari oleh benih-benih 
kemusyrikan. Karena sesungguhnya yang demikian itu tauhidnya 
belum murni. Misalnya di dalam shalat, akan menyatakan bahwa, 
sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku, dan matiku, hanyalah untuk 
Allah Swt. Tuhan semesta alam. Demikian firman-Nya dalam Qs. 
                                                             

57Ibid., 55. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 745 

 

Al-An‟am (6): 762, “Katakanlah: Sesungguhnya sembahyangku, 
ibadatku, hidupku, dan matiku hanyalah untuk Allah Swt. Tuhan 
semesta alam”. 

Demikian juga di dalam haji, akan bersikap “labbaika 
allahumma labbaik ...”. Ini semua menunjukkan adanya sikap 
kepatuhan dan kepasrahan totalitas hanya kepada Allah Swt. 
Semata.58 Oleh karena itu Syekh Yusuf selalu memperingatkan 
dan menekankan dalam risalahnya mengenai sumber tauhid atau 
itikad yang harus diyakini; pertama, Qs. al-Ikhlas (112): 1-3. Kedua, 
Qs. asy-Suaraa (26): 11, bahwa Laisa kamitslihi syai‟un dalam hal 
ini Tuhan “tidak dapat disamakan dengan segala sesuatu”. 
Konsep yang terkandung dalam kedua itikad ini ialah bahwa 
Tuhan adalah Tunggal dan tidak ada sekutu bagi-Nya.59  

Banyak orang mengatakan bahwa tarekat merupakan salah 
satu bentuk aplikasi dari kesufian. Sedangkan pandangan 
Abdurrahim Nur bahwa tidak sulit untuk menilai  apakah tarekat 
termasuk dalam kepasrahan diri kepada Allah Swt. atau tidak. 
Apa yang dilakukan di dalam tarekat bisa dikatakan sebagai 
semata-mata menjalankan perintah Allah Swt. dan Rasul-Nya 
serta apabila tidak ada perintah demikian tentu hal itu 
merupakan suatu peribadatan yang diada-adakan, dibuat-buat 
yang dalam istilah agama disebut bid‟ah. Kalau mengada-ada 
berarti bukan sikap mengabdi. Sebab yang disebut mengabdi itu 
semata-mata menghambakan diri kepada Allah Swt. 

Peristiwa di zaman Rasulullah Muhammad Saw. yang bisa 
dijadikan contoh tentang „mengabdi‟ yang artinya „ibadah‟. Nabi 
Muhammad menyuruh sahabat Ali dan sahabat-sahabat lainnya 
untuk memerangi kaum kuffar dan kaum musyrikin. Sahabat Ali 
memang dikenal sebagai sahabat paling berani, Ali sampai di 
medan pertempuran terjadilah duel dengan pedang. Ali tidak jadi 
membunuh lawannya. Ia bahkan meninggalkan orang itu. 
Sehingga para sahabat yang mengetahui peristiwa itu merasa 
heran. Mereka menegur Ali, “bagaimana Ali justru tidak 
melakukannya”. Ali kemudian menjawab, “jika seandainya 
sempat membunuh orang itu, yang menyuruh untuk membunuh 

                                                             
58Ibid. 
59Abu Hamid, Syekh Yusuf Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta: Obor 

Indonesia, 2005), 183. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

746 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

siapa? Apakah membunuh orang itu karena perintah Allah Swt. 
dan Rasul-Nya ataukah membunuh karena kebencian dan 
kemarahan? Apa itu merupakan perintah Allah Swt. Jangan 
sampai melakukan hal itu tidak semata-mata karena Allah Swt.” 
Hal inilah yang dikhawatirkan oleh Ali. 

Pesan yang ingin disampaikan dalam contoh peristiwa di atas 
adalah melakukan ibadah haruslah benar-benar ditujukan kepada 
Allah Swt. semata. Apabila tercemari oleh kepentingan dan 
niatan di luar kehendak Allah Swt., maka seharusnya tidak 
dilakukan. Karena hal itu akan berakibat tidak murninya suatu 
peribadatan yang pada gilirannya tidak mendatangkan ridha 
Allah Swt. Hal lain yang menunjukkan suatu sikap ibadah adalah 
misalnya saat mengerjakan shalat. Lima jari tangan sebelah kiri 
diletakkan di atas paha pada saat duduk sehabis sujud. 
Sedangkan lima jari kanan tidak demikian karena jari telunjuk 
harus diangkat bagaikan orang menunjuk. Karena perintah-Nya 
demikian maka harus patuh dan ikhlas mengikuti sebagaimana 
adanya. Itulah yang seharusnya dilakukan karena memang 
diperintahkan demikian. Dan itu adalah sikap murni karena 
Allah Swt.,  mukhlis, artinya dengan kejernihan sikap di dalam 
mengabdi kepada Allah Swt. Ini berbeda halnya ketika 
menunjukkan tempat seseorang, bisa dengan kelima jari, tetapi 
tidak demikian saat diperintah di dalam shalat. Inilah suatu 
kemurnian sekaligus suatu sikap kesufian.60 

Apa bila seseorang telah melaksanakan ibadah sesuai dengan 
tuntunan dari Allah Swt., dan Rasul-Nya maka tauhid yang 
dijalankan adalah tauhid sufi yakni tauhid murni. Orang yang 
demikian bisa dikatakan telah bertauhid rububiyyah maupun 
bertauhid „uluhiyyah secara murni, dengan kemurnian tauhid 
rububiyyah dan „uluhiyyah berarti betul-betul bertauhid murni 
bertauhid sufi. 

Di dalam tarekat, apa pun nama yang dilabelkan pada suatu 
tarekat yang merupakan aplikasi dari perilaku sufi adalah sah. 
Yang penting pola sikap dalam beribadah sesuai dengan aturan 
dari Allah Swt. dan Rasul-Nya maka itu berarti sufi. Kalau tidak 
demikian maka berarti belum menjadi sufi. Man „amila amalan 
laisa „alaihiamrunaa, fahuwa raddum (al-Hadis). Artinya, barang siapa 
                                                             

60Nur, Pergolakan…, 56-7.  



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 747 

 

yang melakukan suatu amal yang bukan dariku maka tertolak. Dalam 
hal ini jika ingin menuju kehidupan sufi harus sesuai dengan 
aturan Allah Swt. dan Rasul-Nya.61 

Dalam tarekat Naqsyabandiyah memandang bahwa manusia 
adalah makhluk yang diamanahkan mengelola bumi atau alam 
semesta (Qs. Al-Baqarah [2]: 30). Dituntut untuk menggali 
sebagian rahasia khazanah pengetahuan yang disebut al-ilm, 
terutama yang berkaitan dengan seluk beluk alam di sekitarnya, 
termasuk hubungan antara sesama manusia, hubungan antara 
manusia dengan makhluk hidup yang lain, hubungan dengan 
alam semesta. Semua itu dilakukan dalam rangka beribadah, 
penuh ketundukan kepada Allah di mana Dia menyediakan 
sarana dan sumbernya. Manusia ketika lahir tidak tahu apa-apa, 
Allah memberinya sarana untuk meraih pengetahuan, yaitu: 
indera dan akal budi (Qs. An-Nahl [16]: 78). Allah pun 
menyediakan sumber pengetahuan yang di dalam al-Qur‟an 
disebut ayat, yang berarti tanda atau fenomena. Bila dilakukan 
klasifikasi, fenomena-fenomena itu ada yang disebut qawliyyah 
berupa wahyu Allah yang tersurat dalam Qs. Ali Imran (3): 146: 

Dan berapa banyaknya Nabi yang berperang bersama-sama mereka 
sejumlah besar dari pengikut (nya) yang bertakwa. Mereka tidak menjadi 
lemah karena bencana yang menimpa mereka di jalan Allah, tidak lesu 
dan tidak (pula) menyerah (kepada musuh). Allah menyukai orang-
orang yang sabar. 

Demikian juga ada yang disebut kawniyyah yang terdapat 
dalam alam semesta dan diri manusia (Qs. Fussilat [41]: 53): 

Kami akan memperlihatkan kepada mereka tanda-tanda (kekuasaan) 
Kami di segala wilayah bumi dan pada diri mereka sendiri, hingga jelas 
bagi mereka bahwa al-Qur‟an itu adalah benar. Tiadakah cukup bahwa 
Sesungguhnya Tuhanmu menjadi saksi atas segala sesuatu?. 

Dalam beberapa tarekat memang ada yang melakukan 
amalan zikir sampai mabuk. Mereka menganggap bahwa yang 
demikian adalah lebih khusyu‟. Hal yang demikian dianggap lebih 
masuk ke jalan kesufian dan karenanya lebih memungkinkan 
untuk diterima oleh Allah Swt. Bagi Abdurrahim Nur untuk 
menilai hal yang demikian tidaklah rumit. Persoalannya tinggal 
mengembalikan pada sikap dan tingkah laku Rasullah 

                                                             
61Hadarah Rajab, Kehidupan Sufi (Yogyakarta: Pustaka Book Publisher, 

2006), 57. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

748 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Muhammad Saw. itu adalah orang yang sudah sayyidu al-anbiyaa‟i 
wa al-mursalin, khatamin Nabiyyin termasuk orang yang terbaik 
sementara Nabi Muhammad Saw. tidak pernah wiridan sampai 
mabuk, Rasulullah Saw. pernah juga menyampaikan cerita 
tentang seorang perempuan ahli shalat dan shadaqah. Hanya 
karena lisannya kalau berbicara dengan orang lain selalu 
membuat sakit hati, ketika ada sahabat bertanya kepada 
Rasulullah bagaimanakah perempuan itu kemudian Rasulullah 
menjawab dengan singkat Neraka tempatnya! kalimat singkat 
tersebut mengandung arti bahwa bagaimanapun baik dan 
tekunnya seseorang menjalankan ibadah, tetapi jika melanggar 
tuntunan ibadah lainnya di dalam agama maka sebaiknya ia 
segera memperbaiki diri agar cita-citanya untuk meraih ridha 
Allah Swt., dapat terwujud.62 

Ijma‟ para ulama; fisafat sufi menurut pemahaman 
Abdurrahim Nur sebenarnya untuk menentukan baik dan buruk 
di dalam beragama (Islam). Tolok ukur yang digunakan untuk 
menentukan baik dan buruk ini bukan terletak pada disenangi 
atau tidak disenangi orang, melainkan tolok ukur yang jelas yakni 
al-Qur‟an dan Sunnah Rasulullah Saw. Oleh karena itu penting 
memahami Tauhid. Menurut Mir Valiuddin,63 kaum Sufi dalam 
tarekat Nasyabandiyah sangat menitik beratkan pentingnya 
“kontemplasi”. Mereka berpandangan bahwa ruh manusia 
sesungguhnya tidak mempuyai bentuk. Namun jika mengisinya 
dengan sebuah bentuk maka tidak akan mungkin ada tempat 
untuk sebuah bentuk lainnya. Untuk mencapai realitas, orang 
harus memusatkan pikirannya pada realitas itu tanpa terpengaruh 
oleh aspek apa pun di dunia sekitarnya serta mengarahkan 
segenap kekuatan pikiran, imajinasi dan persepsi guna 
menunaikan tugas ini. Itulah sebabnya mereka melarang sang 
salik mendengarkan sama‟ (audisi), atau melantunkan zikir 
dengan suara keras (dzikir bi al-jahr). Hal yang demikian ini 
menurut mereka sebagai “pencarian sia-sia akan hal-hal tak 
tampak” (ghayb bazi), sebab yang mesti dilakukan adalah 
menemukan Realitas dalam diri  sendiri. Sebagaimana ditegaskan 

                                                             
62Nur, Pergolakan…, 63. 
63Ibid., 39-40. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 749 

 

oleh Hadhrat Khawaja Khurd bahwa darwisyi yang tiada lain 
adalah cara berpikir yang benar. 

Jami, sembari memuji para sufi dalam tarekat 
Naqsyabandiyah mengatakan; Kaum Naqsyabandiyah adalah 
sekelompok pemimpin luar biasa, mereka bergabung dengan 
Kafilah menuju tanah suci lewat jalan rahasia. Kaum sufi dalam 
tarekat ini mendasarkan pandangan mereka pada sebuah hadis 
yang diriwayatkan dalam Misykat di mana Nabi Muhammad Saw. 
memberi nasehat Ibn „Abbas demikian: 

Wahai orang-orang muda, pandanglah selalu Allah, 
Allah pasti akan memandangmu. 
Wahai, Nak, pandanglah selalu Allah, 
Kau akan temukan Allah di depanmu.64  

Pada dasarnya ajaran tarekat Naqsyabandiyah meliputi 
keselarasan kedua aspek hablun minallah (hubungan manusia 
dengan Allah SWT) dan hablun minannas (hubungan dengan 
sesama manusia dan alam), keseimbangan itulah yang dapat 
menjamin keharmonisan dan kehidupan manusia di muka bumi 
ini, sebagai suatu persatuan dan kesatuan yang tidak dapat 
dipisahkan. Melaksanakan salah satu aspek saja tidak akan 
membuahkan salam, sebagaimana tujuan inti dari agama Islam 
yakni untuk kemaslahatan umat di dunia dan akhirat. Perjalan 
spiritual tarekat ini, ialah mendapatkan pengetahuan, supaya 
dapat pula mengetahui jiwa alam, bangsa dan dasar berfikir 
untuk bangsa, terutama di kalangan umat Islam karena apabila 
telah dapat mengetahui terbukalah kesempatan untuk hidup di 
tengah-tengah mereka dan merasakan sakit dan senang yang 
mereka rasakan. Dapat mengajak mereka kepada pokok pangkal 
tasawuf yang sebenarnya, kembali kepada tauhid, yaitu bahwa 
Tuhan hanya Satu (Esa), yang lain adalah alam yang bersifat akan 
binasa.   

Salah satu bentuk praktek tasawuf (tasawuf ‟amali) yaitu aliran 
Tarekat Naqsyabandiyah yang dijalankan dan dikembangkan 
oleh masyarakat Sulawesi Selatan dasar utamanya adalah 
merupakan bentuk tasawuf amaliyah, telah menjadi tradisi 
spiritual yang paling luas dikenal dalam sejarah kebudayaan 

                                                             
64Mir Valiuddin, Contemplative Disciplines in Sufisme (London: East-West 

Publication (UK) Ltd, 1980), 40. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

751 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

agama Islam. Berpijak pada sumber utamanya yakni al-Qur‟an 
dan al-Hadis Nabi Muhammad Saw. Kecenderungan mistisisme 
kaum Muslim telah memainkan peranan penting dalam sejarah 
keyakinan umat Islam baik dalam perkembangan pribadi 
maupun kolektif. Tarekat pada awalnya merupakan ilmu yang 
diajarkan khusus oleh Rasulullah Saw. berasal dari 
thariqatussirriyah merupakan amalan yang masih berbentuk 
rahasiah di kalangan para sahabat, kemudian berkembang 
menjadi lembaga atau organisasi peramalan zikir. Perilaku Nabi 
Muhamamd Saw. merupakan cikal bakal dari peramalan tasawuf 
tarekat yang kemudian dilanjutkan peramalannya oleh Ahlul bait, 
Khulafaur Rasyidun dan para sahabat yang lain, para ahlulsh Shufah, 
pada salafush shaleh, zaman tabi‟in, tabi‟it tabi‟in sampai dengan 
zaman sekarang. 

Para Syekh golongan sufi telah membangun kaidah-kaidah 
mereka di atas prinsip tauhid yang shahih. Mereka telah 
membuat kaidah tersebut jauh dari bid‟ah, relevan dengan ajaran 
tauhid yang telah diwariskan oleh generasi salaf dan ahli sunnah. 
Tidak ada rekayasa atau penyimpangan di dalamnya. Mereka 
mengetahui yang menjadi hak Allah, dan mereka telah 
membuktikan hal-hal yang menjadi predikat wujud, dari segala 
yang tiada. Karena itu, al-Junayd r.a. pemuka tarekat ini berkata 
tauhid adalah menunggalkan yang Maha dahulu (qidam) dari yang 
datang kemudian (huduts).65 

Catatan Akhir 

Ditetapkan dengan firman Allah Swt. ada tiga kedudukan 
tinggi bagi orang yang mencapai derajat ini: Pertama, ia bebas dari 
perhitungan di hari Masyar dan kehadirannya di sana firman 
Allah Swt. dalam Qs. as-Shaffat (37): 127-128: 

Maka mereka mendustakannya, karena itu mereka akan diseret ke 
neraka, kecuali hamba-hamba Allah Swt. yang dibersihkan dari dosa.  

Hal di atas terjadi demikian sebab kelompok ini telah 
melakukan perhitungannya dengan perantaraan melewati kiamat 
besar yang ada pada jiwa (al-qiyamah al-kubra‟ al-anfusiyah). Maka, 

                                                             
65Al-Qusyairy Iman An-Naisabury, Ar-risalah Qusyariyah Fi „Ilmi at- Tasha 

wufi, ter. Mohammad Luqman Hakiem, Risalahtul Qusyairiyah (Surabaya: 
Risalah Gusti, 1996), 7. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 757 

 

mereka tidak memerlukan perhitungan yang lain.66 
Sesungguhnya pahala dan kebahagiaan yang diberikan kepada 
seseorang biasanya disesuaikan dengan amalnya kecuali 
kelompok manusia ini, dimana kemuliaan dan berbagai karunia 
terdapat di belakang amal mereka dan di atas pahala perbuatan 
mereka firman Allah Swt. dalam Qs. as-Shaffat (37): 39-40: 
“Dan kamu tidak diberi pembalasan melainkan terhadap apa 
yang telah kamu kerjakan. Kecuali hamba-hamba Allah SWT. 
yang dibersihkan dari dosa”. Wa al-Lāh a„lam bi al-╣awāb.● 

 

Daftar Pustaka 

 

Abu Hamid. 2005. Syekh Yusuf Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang. 
Jakarta: Obor Indonesia. 

Bakhtiar, Amsal. 2004. Filsafat Ilmu. Jakarta: Raja Grafindo 
Persada. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1964. Al-Misykat al-Anwar. Kairo: Abu 
al‟Ala Affifi. 

____________. tt. Al-Munqiz min al-╧alal. Beirut: al-Sya‟biyah. 
Hadiwijono, Harun.  1980. Sari Sejarah Filsafat Barat. Yogyakarta: 

Kanisius.   
Hidayat, Komaruddin. 1995. Agama Masa Depan: Perspektif 

Filsafat Perenial. Jakarta: Paramadina. 
Hilal, Ibrahim. 1997. Tasawuf antara Agama dan Filsafat. ter. Ija 

Suntana, E. Kusdian. Bandung: Pustaka Hidayat.  
Al-Jabiri, Mohamed Abed. 2004. Problem Peradaban: Penelusuran 

atas Jejak Kebudayaan. t.tp: tp.  
John, Espisito L. 2002. Ensiklopedi Oxford: Dunia Baru Islam. ter. 

Eva Y.N. dkk. Bandung: Mizan. 
K. Bertrand, Russell. 2001. Sejarah Filsafat Barat dan Kaitannya 

dengan Kondisi Sosio-Politik dari Zaman Kuno hingga Sekarang. ter. 
Sigit, dkk.  Yogyakarta: Pustaka Pelajar.  

al-Naisabury, Al-Qusyairy Iman. 1996. Risalah Qusyariyah. ter. 
Mohammad Luqman Hakiem. Surabaya: Risalah Gusti. 

                                                             
66Muhammad Husain Ath-Thabathabaiy Al‟allamah Asy-Syayyid, Al-

Mizan Fi Tafsir Al-Qur‟an (Baerut: Muhassasah Al-A‟lamiy Limathbu‟ah, t.t), 
50. 



Hadarah Rajab, Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf: Telaah tentang Relasi Tuhan, Manusia, dan... 

752 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Nasr, Syeed Hussein. 1980. Living Sufism. London: Paperback. 
Noeng, Muhadjir. 2000. Metode Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: 

Rake Sarasin.  
Nur, Abdurrahim. 2003. Pergolakan Muhammadiyah Menuju Sufi. 

Yogyakarta: Hikam Press. 
Rajab, Hadarah. 2006. Kehidupan Sufi. Yogyakarta: Pustaka Book 

Publisher. 
Smith, Margaret. 1979. Rabi‟a the Mystie and Her Fellow-Saints in 

Islam. London: Cambridge Univercity Press. 
Sumantri, Jujun S. 2003. Filsafat Ilmu Sebuah Pengantar Populer. 

Jakarta: Pustaka Sinar Harapan. 
Syukur, Amin. 2002. Menggugat Tasawuf. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 
Tafsir, Ahmad. 1992. Filsafat Umum. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 
al-╡aba╢abaī, al-‟Allāmah al-Sayyid Mu╪ammad ╩usain. tt. Al-

Mīzān fi Tafsīr al-Qur‟ān. Baerut: Muhassasah al-„Alamī 
Lima╢bu‟ah. 

Valiuddin, Mir. 1980. Contemplative Disciplines in Sufisme. London: 
East-West Publication (UK) Ltd. 


