
 

 



i 

DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-18  Ismail Fahmi Arrauf, 
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam” 

 19-40  Fathul Mufid,  
“Perkembangan Paradigma Epistemologi  
dalam Filsafat Islam” 

 41-64  Anwar Mujahidin  
“Epistemologi Islam:  
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu” 

 65-96  Ismail Toib dan Mukhlis  
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: 
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat” 

 97-126  Masdar Hilmy  
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan  
Ilmu Pengetahuan dalam Islam” 

 127-152  Hadarah Rajab  
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam” 

 153-190  Lalu Muchsin Effendi 
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud” 

 191-212  Mustain 
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:  
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan” 

 213-230  Asep Kurniawan  
Pengembangan Sumber Daya Manusia  
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam 

 

APENDIKS   



ii  

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْاِهّآ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
أ  (innā a‘╢aynāka al-kawthar); 

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 1 

 

MENCERNA AKAR FILSAFAT DALAM ISLAM 

Ismail Fahmi Arrauf 
(STAIN Zawiyah Cot Kala Langsa, Aceh  

Email: ismailfahmiarraufnasution@yahoo.co.id) 
 

Abstract: Philosophizing by philosophers is logical, independent, systematic, 
radical, and universal thinking on anything. Researchers have long been 
interested in investigating Islamic Philosophy, as a branch of science that 
develops later and commonly known as one rooted from Greece. This paper 
then aims at investigating the extent Islamic Philosophy interconnects with 
Greek Philosophy as well as their differences. Methods employed at this 
research are identifying Qur’an verses on Philosophy, and enriching them to 
reviews of related literature. Important findings are Islamic Philosophy is 
mainly derived from Qur’an values, its interconnectedness with Greek 
Philosophy does not mean it is integrated, and apart from different views on 
Philosophy, arguments where Qur’an reveals values of Philosophy is 
highlighted. 

Abstrak: Berfilsafat menurut filosof adalah berfikir logis, bebas, 
sistematis, radikal dan universal tentang apa saja yang ada. Filsafat Islam 
sebagai salah satu cabang ilmu yang berkembang kemudian hari, dikenal 
secara luas berasal dari Yunani. Filsafat yang penulis maksud dengan 
milik muslim adalah filsafat yang berakar dari Qur’an Hakim, buku 
sumber induk filsafat umat Islam, serta sunnah Nabi. Dinamakan 
Filsafat Islam bukan karena dibuat oleh orang Islam atau dibuat di 
negara Islam, melainkan karena inspirasinya, prinsip-prinsipnya dan hal-
hal yang berkaitan dengannya diambil dari sumber al-Qur’an. 

Keywords: Islam, filsafat, filsafat Islam, teologi, al-Qur’an. 

 
  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

2 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

FILSAFAT Islam sebagai salah satu cabang ilmu yang 
berkembang kemudian hari, dikenal secara luas berasal dari 
Yunani. Bukan hanya penulis Barat1, tapi sebagian penulis 
muslim pun berpendapat sama, sehingga muncullah pernyataan 
bahwa ilmu pengetahuan yang berkembang di Barat sekarang, 
termasuk filsafat adalah berasal dari orang-orang Islam yang 
mereka ambil dari Yunani. Pendapat ini muncul berdasarkan 
pada kenyataan bahwa telah terjadi kegiatan penerjemahan buku-
buku Yunani ke dalam bahasa Arab secara besar-besaran pada 
pertengahan abad ke delapan yang sebelumnya telah dimulai 
oleh Khalid bin Yazid. Meskipun Khalid hanya fokus pada 
karya-karya astrologi, kimia dan kedokteran, namun pada masa 
Abbasiyah, negara mengambil bagian yang aktif dalam 
penerjemahan tidak hanya terbatas pada buku-buku seperti yang 
disebut di atas tapi sudah menjangkau ruang lingkup yang lebih 
luas.2 Al-Ma‟mun bahkan sengaja mencari karya filsafat Yunani 
untuk menjustifikasi kecenderungan rasionalitasnya dalam 
memahami teks-teks al-Qur‟an.3 

Meski fakta bahwa telah terjadi penerjemahan ilmu-ilmu 
karya Yunani ke dalam bahasa Arab adalah benar, namun untuk 
mengatakan bahwa filsafat Islam berasal dari Yunani tidaklah 
tepat, karena ternyata filsafat yang dihasilkan oleh filosof muslim 
berbeda dengan milik Yunani. Bagaimana mungkin sama 
pemikiran tentang Tuhan dan alam semesta, orang yang 
meyakini al-Qur‟an dengan yang tidak.4 Oliver Leaman dalam 

                                                             
1Hitti menuliskan, “In essence their philosophy was Greek, modified by 

the thought of the conquered peoples and by other Eastern influences, 
adapted to the mental proclivities of Islam and expressed through the 
medium of Arabic.” Lihat: P. K. Hitti, History of the Arabs (London: The 
Macmillan Press Ltd, 1970), 369.  

2Majid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam (Jakarta: Temprint, 1986), 20.  
3Hitti, History of the Arabs..., 310.  
4Nasr menuliskan bahwa filsafat Islam bukanlah sekedar filsafat 

“Graeco-Alexandrian dalam jubah Arab”, melainkan filsafat yang asli milik 
orang muslim yang berakar dari Quran dan Hadis. Lihat: Seyyed Hossein 
Nasr and Oliver Leaman, History of Islamic Philosophy (New York: Routledge, 
2003), 27-37. Menurut Maurice de Wulf dalam bukunya Histoire de la 
Philosophie, penyelidikan filosof-filosof Islam tentang wujud lebih senang 
menyendiri dan tidak suka mengekor, karena berpegangan kepada Quran. 
Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1996), 16. 



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 3 

 

An Introduction to Medieval Islamic Philosophy versi terjemahan Amin 
Abdullah, mengatakan dengan jelas, “Keliru besar kalau 
beranggapan bahwa filsafat Islam bermula dari penerjemahan 
teks-teks Yunani”.5 Majid Fakhry dalam Sejarah Filsafat Islam 
menuturkan bahwa penerjemahan naskah-naskah teologis yang 
kerapkali berkaitan dengan logika dilakukan bukan karena 
anggapan bahwa naskah tersebut baik isinya hingga layak 
dipelajari tapi karena dorongan kebutuhan untuk menyelidiki 
makna yang lebih dalam tentang konsep-konsep teologis dan 
proses dialektis yang sering muncul dalam perdebatan 
kristologis.6 Bahkan masih menurut Fakhry, para penerjemah itu 
tidak meneruskan terjemahan mereka sampai pada Isagoge 
Porphyry, Categories, Hermeutica dan Analytica Priora, karena 
dianggap berbahaya mempelajari argumen-argumen yang 
demonstratif dan sofistis.7 Baru pada masa Al-Ma‟mun buku-
buku filsafat Yunani itu bisa diterjemahkan.  

Filsafat yang penulis maksud dengan milik muslim adalah 
filsafat yang berakar dari Qur’an Hakim, buku sumber induk 
filsafat umat Islam, serta sunnah Nabi. Dinamakan filsafat Islam 
bukan karena dibuat oleh orang Islam atau dibuat di negara 
Islam, melainkan karena inspirasinya, prinsip-prinsipnya dan hal-
hal yang berkaitan dengannya diambil dari sumber wahyu. 
Dalam bahasa Seyyed Hossein Nasr, “….Islamic philosophy, like 
everything else Islamic, is deeply rooted in the Qur’an and Hadits”.8 
Kebanyakan dari filosof Islam, kalau bukan seluruhnya, hidup 
dalam atmosfer Islam dan didominasi oleh realitas Qur‟an dan 
Sunnah. Mereka hidup menurut hukum Islam dan beribadah 
sesuai dengan ajaran Islam. Bahkan sebagian mereka bukan 
hanya semata-mata filosof tapi juga ahli hukum, seperti Ibn 
Rushd, Shah Waliullah, Mir Damad, sehingga mereka cenderung 
berfilsafat ke arah yang lebih spesifik yang mungkin bisa disebut 
dengan “filsafat Nabi” (prophetic philosophy).9 Dalam khazanah 
Filsafat Islam, pengenalan model pengetahuan yang bersifat 

                                                             
5Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam (Jakarta: Rajawali, 1989), 8.  
6Fakhry, Sejarah Filsafat..., 28.  
7Ibid. 
8Nasr and Leaman, History of Islamic..., 27.  
9Ibid., 28.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

4 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

rasional tidak berhenti dalam alur metodologi berpikir, 
melainkan berlanjut dalam pemaknaan spiritualitas. Makna 
spiritualitas hadir bersamaan dengan telaah reflektif-
kontemplatif.10 

Pengertian Filsafat Secara Etimologi 

Istilah filsafat, menurut Ahmad Tafsir dalam Amsal 
Bakhtiar, berasal dari bahasa Yunani yang terdiri atas dua kata: 
philo dan sophia. Philo berarti cinta dalam arti luas, yakni keinginan 
dan sophia berarti hikmah (kebijakan) atau kebenaran. Jadi secara 
etimologi, filsafat berarti cinta kebijakan atau kebenaran.11 

Harun Nasution berpendapat bahwa kata filsafat berasal dari 
bahasa Arab falsafa.12 Muhaimin juga berpendapat bahwa filsafat 
berasal dari bahasa Arab falsafah. Menurutnya, orang Arab 
mengambilnya dari bahasa Yunani philosophia yang artinya ingin 
mengerti dengan mendalam atau cinta kebijaksanaan.13 

Menurut versi lain, filsafat diambil dari bahasa Yunani 
philosophus. Kata ini dipakai pertama kali oleh Socrates, pemikir 
paling masyhur yang menyanggah dan menentang kaum sofis.14 
Socrates menamakan dirinya philosophus, pecinta kebijaksanaan. 
Ungkapan ini lantas di-Arab-kan menjadi failasuf dan dari situ 
pula kata falsafah diambil. 

                                                             
10Musa Asy‟arie, Filsafat Islam (Yogyakarta: LESFI, 1999), 71.  
11Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999), 6.  
12Harun Nasution, Filsafat Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 1991), 3.  
13Muhaimin, Kawasan dan Wawasan Studi Islam (Jakarta: Kencana, 2005), 

303.  
14Sofis dalam bahasa Yunani artinya orang bijak atau berilmu. Kaum 

sofis yang dimaksud adalah sekelompok sarjana pengajar professional dalam 
seni retorika dan debat. Pekerjaan mereka adalah melatih para pengacara 
untuk terampil debat di pengadilan. Bergumul dengan pengajaran yang 
seringkali tercemar dengan kerancuan berfikir membuat mereka menolak 
mentah-mentah kebenaran di luar pikiran manusia. Socrates memakai nama 
philosophus untuk menunjukkan kerendahan hatinya, sekaligus menyindir para 
sofis, seolah dia berkata pada mereka, “Kalian yang bergelut dalam keilmuan 
demi tujuan materi dan politik tidaklah layak menyandang gelar sofis (orang 
bijak). Bahkan saya yang menolak gagasan anda dengan alasan yang jauh 
lebih kuat, merasa tidak layak menyandang gelar itu, dan lebih memilih nama 
pecinta kebijaksanaan”. Lihat: Muhammad Taqi Mishbah Yazdi, Buku Daras 
Filsafat Islam, versi terjemahan Indonesia, (Bandung: Mizan, 2003), 4-5.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 5 

 

Padanan kata falsafah adalah ╪ikmah yang artinya pintar dalam 
masalah-masalah ilmiah.15 Dengan demikian, ╪ikmah adalah 
perkara tertinggi yang bisa dicapai oleh manusia dengan melalui 
alat-alat tertentu, yaitu akal dan metode-metode berpikirnya. 

Terminologi Filsafat  

Pengertian filsafat sangat beragam, baik dalam ungkapan 
maupun titik tekannya. Sebagian pakar merasa tidak perlu 
definisi filsafat diberikan mengingat setiap orang mempunyai 
titik tekan sendiri dalam pemberian definisi tersebut. Oleh 
karenanya, Moh. Hatta mengatakan, lebih tepat bila orang 
meneliti filsafat terlebih dahulu baru kemudian 
menyimpulkannya sendiri. Kendati pun demikian penulis merasa 
perlu untuk mengetahui pengertian filsafat oleh para filosof 
sendiri walaupun penekanannya berbeda-beda, agar bisa dilihat 
secara keseluruhan dan dapat dipahami garis besarnya. 

Plato mengatakan bahwa filsafat adalah pengetahuan tentang 
segala yang ada, dengan mencintai kebenaran serta penyelidikan, 
dan lebih mengutamakan jalan keyakinan daripada dugaan. 
Sementara Aristoteles mengatakan bahwa filsafat adalah 
menyelidiki sebab dan azas segala benda. Itulah sebabnya kenapa 
Aristoteles menamakan filsafat dengan “teologi” atau “filsafat 
pertama” yang membawanya pada kesimpulan bahwa setiap 
gerak di alam ini digerakkan oleh yang lain. Maka perlu 
menetapkan penggerak yang menyebabkan gerak tersebut. 
Penggerak tidak ikut bergerak dengan yang lain karena dia 
terlepas dari materi, kalau dia bermateri maka ia juga berpotensi 
untuk bergerak. Demikianlah Aristoteles menemukan tuhan 
yang ia sebut Aktus Murni.16 

Al-Kindi meninjau filsafat dari dalam dan dari luar. 
Menurutnya filsafat adalah ilmu tentang hakikat (kebenaran) 
sesuatu menurut kesanggupan manusia yang mencakupi ilmu 
ketuhanan, keesaan, keutamaan dan ilmu tentang yang berguna 
sekaligus cara memperolehnya serta ilmu cara menjauhi hal-hal 
yang merugikan. Itu lah yang beliau maksud dengan filsafat yang 

                                                             
15Lois Ma‟luf, Al-Munjid fī al-Lugah wa al-A’lam (Beirut: Dar el-Machreq, 

1986), 593.  
16Bakhtiar, Filsafat Agama..., 8.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

6 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

bersifat teori. Sedangkan filsafat yang bersifat amalan adalah 
mewujudkan kebenaran yang kita ketahui atau kita temukan 
tersebut dalam tindakan.17 

Filsafat menurut al-Farabi adalah pengetahuan tentang alam 
yang maujud dan bertujuan menyelidiki hakikat yang sebenarnya, 
sementara Immanuel Kant, tokoh filosof modern berpendapat 
bahwa filsafat adalah pengetahuan mengenai pokok pangkal dari 
segala pengetahuan dan perbuatan. N. Driyakara dengan 
ungkapan yang menarik mengatakan bahwa filsafat adalah 
permenungan yang sedalam-dalamnya tentang sebab-sebab 
“ada” dan “berbuat”. Permenungan tentang kenyataan yang 
sedalam-dalamnya, sampai “mengapa” yang penghabisan.18 

Seorang filosof dari Timur, Fung Yu Lan, mengatakan 
bahwa filsafat adalah pikiran yang sistematis dan refleksi tentang 
hidup. Sementara itu, Harun Nasution mengatakan bahwa 
filsafat adalah berpikir menurut tata tertib (logika) dengan bebas 
(tidak terikat tradisi, dogma dan agama) dan dengan sedalam-
dalamnya, sehingga sampai pada dasar-dasar persoalan.19 

Menurut Endang Saifuddin Anshari, filsafat adalah hasil 
usaha manusia dengan kekuatan akal budinya untuk memahami 
secara radikal, integral, dan universal hakikat sarwa yang ada 
(Tuhan, alam, dan manusia), serta sikap manusia termasuk 
sebagai konsekuensi dari pahamnya tersebut.20 

Kendatipun defenisi-defenisi di atas berbeda-beda, terdapat 
persamaan yang cukup jelas yang merupakan unsur-unsur dasar 
filsafat. Kesimpulan dari persamaan tersebut adalah bahwa 
filsafat membahas tentang realitas secara radikal (mengakar), 
sistematis, bebas, dan universal. 

Adapun pembagian ilmu filsafat menurut Muhaimin adalah 
sebagai berikut: 

1. Metafisika, yaitu filsafat tentang hakikat yang bersifat 
transenden, di luar batas nalar manusia. 

                                                             
17Ahmad Hanafi, Pengantar Filsafat Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1996), 

74.  
18Bakhtiar, Filsafat Agama..., 8. 
19Ibid., 9.  
20Muhaimin, Kawasan dan Wawasan..., 305.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 7 

 

2. Logika, yaitu filsafat tentang pikiran yang benar dan 
salah. 

3. Etika, tentang tingkah laku yang baik dan buruk. 
4. Estetika, tentang seni dan keindahan 
5. Epistemologi, tentang ilmu pengetahuan 
6. Filsafat-filsafat khusus, seperti filsafat alam, filsafat agama 

dll.21 

Filsafat dan Teologi 

Intelektual muslim sepakat bahwa kekuatan akal atau rasio 
sangat dibutuhkan dalam kajian agama, karena bagaimana pun 
untuk memahami teks agama yang jelas maknanya saja 
dibutuhkan kekuatan rasio, apalagi untuk memahami teks yang 
memungkinkan untuk ditafsirkan berbeda-beda. Hanya saja, 
sejauh mana rasio bisa digunakan dalam memahami kajian-kajian 
agama, masih menjadi hal yang kontroversial. Sebagian 
beranggapan rasio mesti dipakai setelah wahyu, apabila tidak ada 
wahyu tentang masalah tertentu barulah rasio digunakan untuk 
memecahkan masalah tersebut. Sebagian lagi beranggapan 
bahwa rasio saja sudah cukup untuk membimbing manusia pada 
kebenaran, wahyu hanya sebagai justifikasi atas apa yang telah 
ditemukan rasio. Dalam ranah kajian agama Islam para 
mutakallimin (teolog) dan filosof yang cenderung 
mengedepankan rasio. 

Teologi dan filsafat sesungguhnya sama-sama menggunakan 
metode silogisme dalam cara berpikirnya. Silogisme adalah suatu 
metode pengambilan kesimpulan berdasarkan premis mayor dan 
premis minor. Namun demikian terdapat perbedaan sumber 
pengambilan kesimpulan dalam filsafat dan teologi. Di dalam 
filsafat, premis mayor adalah premis yang telah teruji secara 
rasional sehingga sifatnya meyakinkan melalui rasio, sementara 
dalam teologi premis mayor diambil dari sesuatu yang sudah 
diyakini secara umum seperti wahyu dan doktrin agama.22 
Filosof berangkat dari keraguan sehingga melakukan pencarian 
secara rasional untuk mendapatkan kebenaran final. Sedangkan 

                                                             
21Ibid,. 
22A. Khudori Soleh, Wacana Baru Filsafat Islam (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2004), 20-7.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

8 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Teolog berangkat dari kebenaran yang didapatnya dari wahyu 
kemudian mencari argumen yang rasional untuk membuktikan 
kebenaran tersebut.  

Teologi muncul sebagai sebuah sistem berpikir rasional 
untuk meng-counter pemikiran rasional bebas yang menyerang 
otoritas wahyu. Teologi lahir jauh sebelum masa penerjemahan 
buku-buku filsafat Yunani oleh Al-Ma‟mun. Justru teologi, 
karena mempunyai persamaan dengan filsafat23 tanpa sadar telah 
menyiapkan landasan bagi berkembangnya filsafat Yunani. 
Meski menjadi landasan tumbuhnya filsafat, hubungan keduanya 
tak selalu harmonis. Sering terjadi perdebatan antara teolog 
dengan filosof seperti Abu Sa„id al-Shirafi24 dengan Abu Bishr 
Matta25. Ketegangan semakin meruncing setelah al-Farabi 
menempatkan teologi dan fiqh pada ranking bawah setelah ilmu-
ilmu filsafat.26 

Tahāfut al-Falāsifah dan al-Munqidh min al-╧alāl adalah karya 
al-Gazālī yang berisikan penyerangan terhadap filsafat, 
sungguhpun dia sendiri adalah filosof, meskipun ada yang 
menggolongkannya ke dalam teolog, namun dia memulainya 
dengan filsafat (dan berakhir dalam sufisme). Dalam karyanya 
tersebut dia menyerang lapangan filsafat metafisika. Tak hanya 
al-Gazālī, namun sejumlah teolog dari ahlussunnah banyak yang 
menyerang filsafat, seperti Ibn ╩azm, Ibn Taimiyah, dan Ibn al-
Qayyim. Untuk melihat gambaran ketegangan teologi dan filsafat 
rasanya perlu penulis mengutip fatwa Ibn al-╤alāh yang sering 
didengungkan oleh Kubra Zadah: 

Filsafat adalah pokok kebodohan dan penyelewengan, bahkan 
kebingungan dan kesesatan. Siapa yang berfilsafat, maka butalah hatinya 
dari kebaikan-kebaikan syariat yang suci, yang dikuatkan dengan dalil-
dalil yang lahir dan bukti-bukti yang jelas. Barangsiapa yang 
mempelajarinya, maka ia bertemankan kehinaan, tertutup dari 
kebenaran dan terbujuk oleh setan. Apakah ada ilmu lain yang lebih 

                                                             
23Teologi dan filsafat mempunyai objek bahasan yang sama dan sama-

sama memberikan argument yang rasional. Lihat, Bakhtiar, Filsafat Agama..., 

23. 
24Seorang teolog Mu‟tazilah lahir tahun 893 M dan wafat tahun 979 M.  
25Guru filsafat Farabi yang beraliran Nestorian, lahir 870 M dan wafat 

940 M.  
26Soleh, Wacana Baru..., 25.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 9 

 

hina dari ilmu yang membutakan orang yang memilikinya dan 
menggelapkan hatinya dari sinar kenabian Nabi kita.27 

Meskipun ada ketegangan antara filsafat dan teologi, tidak 
berarti semua teolog bersikap sama terhadap filsafat. Sebagian 
ada yang membela kebebasan berpikir dan lebih mengandalkan 
rasio sehingga bisa menerima usaha filsafat untuk menemukan 
kebenaran. Sebagian lagi menolak filsafat mentah-mentah.  

Namun perlu dicatat bahwa keberatan teolog terhadap 
filsafat kebanyakan lebih kepada teori mereka tentang Tuhan 
atau terbatas hanya pada filsafat metafisika. Karya Ibn Taimiyah 
“al-Raddu ‘alā al-Man╢iqiyyīn”, sungguh pun mantiq itu adalah 
logika, namun yang dikritik Ibn Taimiyah sebenarnya adalah 
pemahaman Ilahiah para pemakai logika (filosof), bukan logika 
itu sendiri. Beliau mengakui bahwa sebagian filsafat benar dan 
sebagian kafir, seperti yang ditulisnya dalam bukunya “Majmū’ al-
Fatāwā”.28 

سْبَؼِ فِشَقٍ : 
َ
الِبِينَ غِىْذِي فِي أ

َّ
شُقُ الط

ُ
حَصَشَثْ ط

ْ
يِ  -اه

ْ
أ هْلُ الشَّ

َ
هُمْ أ نَّ

َ
غُىنَ أ ذَّ ًَ مُىنَ : وَهُمْ  ِ

ّ
ل
َ
خَه

ُ ْ
الْ

ُ
ُ ْ
مِ وَالْ

ُّ
ػَل صْحَابُ الخَّ

َ
هُمْ أ نَّ

َ
غُىنَ أ ذَّ ًَ  : وَهُمْ 

ُ
ت بَاطِىِيَّ

ْ
شِ . وَال

َ
ظ مَامِ وَالىَّ ِ

ْ
ًْ الْ خِبَاسِ مِ

ْ
صُىنَ بِالِِق صِّ

َ
خ

 : وٍََُ
ُ
ت ىفِيَّ بُرْهَانِ . وَالصُّ

ْ
ىْطِقِ . وَال

َ ْ
صْحَابُ الْ

َ
هُمْ أ نَّ

َ
غُىنَ أ ذَّ ًَ  : وَهُمْ 

ُ
ت

َ
شِف

َ
لَ

َ
ف

ْ
ػْصُىمِ . وَال

َ ْ
غُىنَ الْ ذَّ

اهَذَةِ .
َ

ع
ُ ْ
تِ وَالْ

َ
ف

َ
اظ

َ
ه
ُ ْ
هْلُ الْ

َ
حَضْشَةِ وَأ

ْ
ىَاصُّ ال

َ
هُمْ خ نَّ

َ
نَّ  ..........أ

َ
 بَاطِلٌ وَأ

ُ
ت بَاطِىِيَّ

ْ
يْهِ ال

َ
نَّ مَا غَل

َ
وَأ

فْش.
ُ
 بَػْضُهَا حَقٌّ وَبَػْضُهَا ل

َ
ت

َ
صَف

ْ
ل
َ
ف

ْ
ُال

Al-Gazālī pun sebenarnya tidak menyerang filsafat Ibn Sina 
secara keseluruhan, melainkan hanya pada metafisika saja. Justru 
dia menyayangkan adanya sikap penolakan terhadap filsafat 
secara keseluruhan, perasaan ini ia nyatakan dalam bukunya al-
Munqidh min al-╧alāl. Menurutnya, bila umat Islam meninggalkan 
Logika, Etika, Matematika dan ilmu filsafat lainnya, ini akan 
melemahkan umat Islam dan membahayakannya. Al-Gazālī, 
dalam Tahāfut al-Falāsifah, sebenarnya hanya menyerang paham 
Ibn Sina tentang 3 hal, yang menurutnya dipengaruhi Aristoteles; 
1) Manusia tidak dibangkitkan secara jasmaniah namun hanya 
rohaninya saja. Pada hari kiamat manusia hanya dihukum secara 

                                                             
27Hanafi, Pengantar Filsafat..., 20.  
28Ibn Taimiyah, Majmū’ al-Fatāwā Juz 2, Cet. III, (Dār al-Wafa‟, 2005), 

55.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

10 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

spiritual bukan jasmani; 2) Tuhan hanya mengetahui hal-hal yang 
universal dan tidak yang partikular; 3) Dunia ini kekal.29 

Filsafat dalam al-Qur’an 

Agama Islam memberikan penghargaan yang sangat tinggi 
terhadap akal dengan banyaknya ayat-ayat al-Qur‟an yang 
menganjurkan manusia supaya banyak berpikir, menggunakan 
akalnya untuk mengupas rahasia alam, mencari kebenaran dan 
mempelajari ciptaan-Nya.  

Di dalam al-Qur‟an terdapat 49 kali perkataan yang berakar 
dari kata ‘aql (akal) dan semuanya dalam bentuk kata kerja aktif 
seperti ta‘qilūna, na‘qilu, ya‘qilūna, ya‘qiluhā. Bukan hanya akal yang 
menunjukkan pekerjaan berpikir tapi juga istilah-istilah lain 
seperti na╬ara (melihat dengan abstrak dalam arti merenung), 
tadabbara (merenung), tafakkara, faqiha, tadhakkara (mengingat 
atau mendapat pelajaran). Di samping itu, di dalam al-Qur‟an 
juga banyak sebutan-sebutan yang memberi sifat berpikir seperti, 
ūlū al-bāb, ūlū al-‘ilmi, ūlū al-ab╣ār, ūlū al-nuhā. Kesemuanya 
mengandung anjuran dan dorongan agar manusia banyak 
berpikir dan menggunakan akalnya. Dengan kata lain, Allah 
melalui firman-firman-Nya di dalam al-Qur‟an mendorong 
bahkan memerintahkan manusia agar berfilsafat.30 

Anjuran Tuhan seperti yang telah dijelaskan di atas bukan 
hanya tergambar dalam pemakaian kata-kata yang berakar pada 
„aql dan yang mengandung arti berpikir saja, tapi bahkan banyak 
ayat yang terkandung di dalam al-Qur‟an sendiri filosofis, 
membutuhkan rasio untuk memahaminya sehingga Tuhan 
sendiri meletakkan filsafat (╪ikmah) sejajar dengan “kitab”.  

قُذُسُِ
ْ
وَ بِشُوحِ ال

ُ
ذْج ًَّ  أَ

ْ
ى وَالِذَجِوَ إِر

َ
يْوَ وَغَل

َ
شْ وِػْمَتِي غَل

ُ
ل

ْ
مَ ار ًَ مَشٍَْ ى ابْ ا غِيس َ ًَ هُ 

َّ
اىَ الل

َ
 ق

ْ
مُ إِر ِ

ّ
ل
َ
ه

ُ
 ج

نِخَابَ 
ْ
مْخُوَ ال

َّ
 غَل

ْ
 وَإِر

ا
هْلَ

َ
هْذِ وَل

َ ْ
اسَ فِي الْ ينِ الىَّ ِ

ّ
ًَ الط قُ مِ

ُ
ل
ْ
خ

َ
 ج

ْ
جِيلَ وَإِر

ْ
ه ِ

ْ
 وَالْ

َ
ىْسَاة  وَالخَّ

َ
مَت

ْ
حِن

ْ
وَال

وِي وَُ
ْ
بْشَصَ بِئِر

َ ْ
مَهَ وَالْ

ْ
ل

َ ْ
بْرِاُ الْ

ُ
وِي وَج

ْ
ا بِئِر يْرا

َ
ىنُ ط

ُ
خَه

َ
خَىْفُخُ فِحهَا ف

َ
وِي ف

ْ
يْرِ بِئِر

َّ
تِ الط

َ
هَيْئ

َ
ش ُُِ ل

ْ
خ

ُ
 ج

ْ
إِر

فْتُ بَنِي
َ
ف

َ
 ل

ْ
وِي وَإِر

ْ
ى بِئِر

َ
ىْح

َ ْ
شُوا مِجْهُمْ إِنْ  الْ

َ
ف

َ
ًَ ل زًِ

َّ
اىَ ال

َ
ق

َ
ىَاثِ ف بَيِّ

ْ
 جِئْتَهُمْ بِال

ْ
إِشْشَابِيلَ غَىْوَ إِر

 سِحْشٌ مُبِينٌ )الْابذة
َّ

ا إِلِ
َ
 ( 111:  هَز

                                                             
29Leaman, Pengantar Filsafat..., 29.  
30Muhaimin, Kawasan dan Wawasan..., 306.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 11 

 

Hikmah Sebagai Padanan Filsafat 

Sebagaimana telah disebutkan bahwa kata filsafat di dalam 
Al-Munjid fi al-Lugah wa al-A’lam mempunyai sinonim ╪ikmah. 
Sebelumnya kata ini dipakai pertama sekali sebagai padanan 
filsafat oleh al-Kindi yang biasa menuliskan padanan Arab untuk 
istilah-istilah dalam filsafat Yunani.31 Beberapa penulis 
kontemporer pun telah memaknai ╪ikmah sebagai filsafat. 
Namun penulis ingin mundur sedikit untuk meninjau kembali 
makna ╪ikmah secara umum, khususnya kata ╪ikmah di dalam al-
Qur‟an menurut ahli tafsir. 

Terma ╪ikmah terulang sebanyak dua puluh kali dalam dua 
belas surat di dalam al-Qur‟an. Dalam kitab-kitab tafsir klasik 
tidak satu pun dari dua puluh kata ╪ikmah tersebut yang diartikan 
dengan filsafat, bahkan Quraish Shihab, mufassir kontemporer 
pun tidak memaknainya dengan filsafat. Menurut beliau, ╪ikmah 
akar katanya ╪akama, maknanya menghalangi. Jadi, sesuatu yang 
bila digunakan akan menghalangi terjadinya mudarat atau 
kesulitan dan mendatangkan kemaslahatan. Lebih jauh beliau 
mengatakan bahwa ╪ikmah juga berarti mengetahui yang paling 
utama dari segala sesuatu, baik yang berkaitan dengan ide, 
maupun perbuatan. Memilih perbuatan yang terbaik dan sesuai 
adalah perwujudan dari hikmah. Memilih yang terbaik dari dua 
hal pun disebut dengan ╪ikmah, pelakunya disebut dengan ╪ākim. 
Demikian pula menurut pandangan Imām al-Gazālī, ╪ikmah 
berarti pengetahuan tentang sesuatu yang paling utama.32 

Menurut al-╡abari dalam tafsirnya, ╪ikmah artinya benar 
dalam berkata dan berbuat. Menurut Ibnu Abbas, ╪ikmah adalah 
pengetahuan tentang al-Qur‟an, yaitu; nāsikh mansukhnya, 
mu╪kamāt dan mutashābihātnya, tentang mana yang harus 
didahulukan dan mana yang diakhirkan, tentang halal dan haram 
dan semisalnya.33 

Sedangkan Ibnu „Adil dalam kitab Tafsīr al-Lubab, 
mengartikan ╪ikmah dengan nubuwwah (kenabian). Sementara 

                                                             
31Hanafi, Pengantar Filsafat..., 79 . 
32M. Quraish Shihab, Ensiklopedia al-Qur’an: Kajian Kosa Kata (Jakarta: 

Lentera Hati, 2007), 272-4. 
33Abū Ja‟far al-╡abari, Jamī’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān, jilid 5 (Muassasah 

al-Risālah, 2000), 576.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

12 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Muqatil dalam Mafāti╪ al-Gaib karya al-Rāzi mengatakan bahwa 
╪ikmah di dalam al-Qur‟an mempunyai empat arti; mawā’i╬ al-
Qur’an, al-fahm wa al-‘ilm (paham dan ilmu), al-nubuwwah 
(kenabian), al-Qur’an bi mā fīhi min ‘ajāib al-asrār (al-Qur‟an 
beserta rahasia-rahasia gaib yang ada di dalamnya):  

هزَىَ 
َ
جفصير الحنمت في القشآن غلى أسبػت أوجه أحذها : مىاغظ القشآن، قاى في البقشة } وَمَا أ

م بِهِ { ] البقشة : 
ُ
ن

ُ
ػِظ ٌَ ًَ النخاب والحنمت  م مّ

ُ
يْن

َ
اليصاء [ ٌػني مىاغظ القشآن وفي  132غَل

ًَ النخاب والحنمت { ٌػني الْىاغظ ، ومثلها في آى غمشان وثاهحها :  م مّ
ُ
يْن

َ
هزَىَ غَل

َ
}وَمَا أ

م :   { ] مشٍ
ا
يْىَاهُ الحنم صَبِيّا

َ
[ وفي  21الحنمت بمػنى الفهم والػلم ، ومىه قىله حػالى : } وَآج

قْمَانَ الحنمت { ] لقمان : 
ُ
يْىَا ل

َ
ذْ ءَاج

َ
ق

َ
ٌػني الفهم والػلم وفي الْوػام } أولئو [  21لقمان } وَل

[ وثالثها : الحنمت بمػنى الىبىّة في اليصاء  98الزًً ءاجيىاهم النخاب والحنم { ] الْوػام : 

يْىَا ءَاىَ إبشاهيم النخاب والحنمت { ] اليصاء : 
َ
ذْ ءاج

َ
ق

َ
[ ٌػني الىبىّة ، وفي ص } وءاجيىاه  45}ف

ٌػني الىبىّة ، وفي البقشة } وآجاه الله الْلو والحنمت { [  12الحنمت وفصل الخطاب { ] ص : 

[ وسابػها : القشآن بما فيه مً عجابب الْششاس في الىحل } ادع إلى شَبِيلِ سَبّوَ  142]البقشة : 

ا 214بالحنمت { ] الىحل :  ثِيرا
َ
ا ل يْرا

َ
وحِىَ خ

ُ
ذْ أ

َ
ق

َ
 ف

َ
مَت

ْ
حِن

ْ
ؤْثَ ال ًُ ُ{ُ[ وفي هزه الآًت } وَمًَ 

╡aba╢abai memaknai ╪ikmah dengan kearifan34, sedangkan 
Qatādah mangartikannya dengan sunnah, alasannya yaitu bahwa 
kata ╪ikmah didampingkan dengan kitāb yang bermakna al-
Qur‟an, maka dampingan yang pantas bagi al-Qur‟an tiada lain 
adalah sunnah. 

Meski tidak ada pengertian yang jelas yang mengatakan 
bahwa ╪ikmah adalah filsafat, namun dari arti-arti yang telah 
diberikan oleh para mufassir tersebut dapat diketahui bahwa 
╪ikmah sama dengan falsafah. Sama-sama mendatangkan ma╣la╪ah 
dan menghindari mu╨ārat, sama-sama untuk mengetahui yang 
baik dan yang buruk, dan sama-sama berarti ilmu dan paham 
tentang segala sesuatu. Filosof dan ╪ākim adalah sama-sama 
berarti orang arif dan bijaksana.  

Ajaran Filosofis al-Qur’an 

Meskipun bukan al-Qur‟an satu-satunya kitab suci yang 
diturunkan Tuhan, namun umat Islam hanya berpegang pada 

                                                             
34Allamah Sayid M. ╩usain ╡aba╢aba‟i, Tafsīr al-Mīzān (Jakarta: Lentera, 

2010), 128.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 13 

 

syariat yang ada dalam al-Qur‟an, dengan tetap berkeyakinan 
bahwa kitab Zabur, Taurat dan Injil juga kitab suci dari Tuhan. 
Doktrin yang dibawa kitab sebelumnya sama dengan doktrin 
yang ada dalam al-Qur‟an, begitu juga uraian fakta-fakta sejarah, 
tidak ada yang berubah. Tuhan tidak menghapus atau melupakan 
wahyu yang datang sebelumnya, hanya saja, perbedaan waktu 
membutuhkan penyesuaian dalam penentuan hukum-hukum 
(syariat) sehingga dalam al-Qur‟an ada penegasan tentang hukum 
lama, atau menggantinya dengan sesuatu yang serupa atau yang 
lebih baik.35 

ثِ 
ْ
أ
َ
صِهَا ه

ْ
ي
ُ
وْ ه

َ
تٍ أ ًَ ًْ آَ سَخْ مِ

ْ
ي
َ
ذًِشٌ مَا ه

َ
يْءٍ ق

َ
لِّ ش 

ُ
ى م

َ
هَ غَل

َّ
نَّ الل

َ
مْ أ

َ
ػْل

َ
مْ ح

َ
ل
َ
لِهَا أ

ْ
وْ مِث

َ
يْرٍ مِجْهَا أ

َ
بِخ

ُ(221)البقشة : 

Al-Qur‟an disebut juga dengan nama lainnya al-╪ākim— 
diambil dari kata yang sama dengan ╪ikmah, ╪akama—adalah 
kitab suci, bukan kitab filsafat, berisikan wahyu-wahyu Tuhan 
yang kebenarannya pasti, namun membahas hal-hal yang 
berkaitan dengan filsafat atau tepatnya hal-hal yang juga 
dipikirkan oleh filosof seperti Tuhan, alam, jiwa, inter-relasi 
antara baik dan buruk, kebebasan berkehendak, dan kehidupan 
setelah mati. Selain itu al-Qur‟an juga berbicara tentang konsep-
konsep; shuhud, realita, wujud, manusia, takdir, ruang, waktu, dan 
kekal.36  

Telah diterangkan sebelumnya bahwa banyak ayat yang 
terkandung di dalam al-Qur‟an ternyata filosofis, membutuhkan 
rasio untuk memahaminya sehingga wajar saja filsafat (╪ikmah) 
sejajar dengan “kitab”, karena untuk dapat memahami al-Qur‟an 
dibutuhkan “hikmah”, yaitu ilmu atau pemahaman tentang ayat-
ayat (red: tanda-tanda), agar mendapatkan kebenaran yang 
sesungguhnya, mendatangkan ma╣la╪ah dan terhindar dari 
mu╨ārat. Misalnya, untuk mengetahui makna 6 hari dalam firman 
Tuhan tentang penciptaan langit dan bumi dibutuhkan 
kemampuan menggunakan ╪ikmah.  

                                                             
35MM Sharif, A History of Muslim Philosophy, volume I (Delhi: Adam 

Publisher, 2001), 136.  
36Ibid.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

14 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

ي  ص ِ
ْ
غ ٌُ ػَشْطِ 

ْ
ى ال

َ
مَّ اشْخَىَي غَل

ُ
امٍ ث ًَّ

َ
تِ أ سْضَ فِي شِخَّ

َ ْ
مَاوَاثِ وَالْ قَ الصَّ

َ
ل
َ
زِي خ

َّ
هُ ال

َّ
مُ الل

ُ
ن يْلَ إِنَّ سَبَّ

َّ
الل

شَاثٍُ جُىمَ مُسَخَّ مَشَ وَالىُّ
َ
ق

ْ
مْضَ وَال

َّ
ا وَالع

ا
بُهُ حَثِيث

ُ
ل
ْ
ط ًَ هَاسَ  هُ  الجَّ

َّ
بَاسَكَ الل

َ
مْشُ ج

َ ْ
قُ وَالْ

ْ
ل
َ
خ

ْ
هُ ال

َ
 ل

َ
لِ

َ
مْشِهِ أ

َ
بِأ

ينَ ) ِ
َ
ػَالْ

ْ
( 45سَبُّ ال  

Ayat di atas mengundang banyak pertanyaan. Apa arti 6 hari? 
Apakah hari di situ bermakna tahap? Ataukah hari yang 
dimaksud adalah Ahad, Senin, Selasa, Rabu, Kamis dan Jumat?, 
Kenapa Tuhan menciptakan langit dan bumi harus bertahap?. 
Apakah Dia tidak mampu untuk menciptakannya sekali jadi?. 
Begitulah, banyak terdapat ayat-ayat di dalam al-Quran yang 
mengundang banyak pertanyaan yang jawabannya membutuhkan 
pengetahuan dan pemahaman yang dihasilkan dari proses 
berpikir. 

Filsafat/Hikmah sebagai sunnah Nabi 

Nabi Muhammad saw., sejak kecil dikenal sangat cerdas. 
Ketika ikut berdagang ke Syam bersama Abu Thalib ia bertanya 
pada pamannya tentang hakikat penciptaan alam. Sebagai 
pemuda yang cerdas dan kritis, beliau telah mempunyai sifat-sifat 
yang menunjukkan kualitas seorang filosof. Oleh karena 
kecerdasan dan sifat-sifat yang dimilikinya beliau dapat 
menyelesaikan pertikaian pemuka Quraish dalam 
memperebutkan siapa yang harus meletakkan Hajar Aswad ke 
tempatnya semula. 

Melihat realitas sosial yang bobrok, sebagai seorang warga 
yang berkepribadian unggul, beliau merasa sangat gelisah. 
Kegelisahannya mendorongnya pergi mencari pencerahan ke 
Gua Hira. Beliau pergi untuk merenungkan dan memikirkan apa 
sebab semua itu terjadi dan bagaimana cara mengatasinya. 
Sampai akhirnya turunlah wahyu pertama, yaitu perintah untuk 
“membaca”. Membaca di sini bisa diartikan dengan membaca 
realitas sosial yang ada dalam kehidupan masyarakatnya, dengan 
didasari oleh adanya kesadaran yang transendental. Membaca 
realitas sosial membutuhkan kemampuan konseptual guna 
memahami dinamika masyarakat. Kemampuan tersebut 
berkaitan dengan kecerdasan yang dimiliki beliau.37 Dengan kata 

                                                             
37Asy‟arie, Filsafat Islam..., 10-3 . 



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 15 

 

lain, sebenarnya Tuhan memerintahkan Nabi untuk 
menggunakan potensi akalnya membaca gejala sosial yang ada 
pada masyarakatnya dan kemudian memikirkan jalan keluar 
untuk mengatasinya. Dan semuanya itu harus disertai dengan 
kesadaran bahwa itu dilakukan karena Tuhan. 

Setelah menjadi rasul, beliau ditanya tetang teori emanasi, 
maka beliau menjawab: 

 ش يء غيره و لخب في الزلش مل ش يء ثم خلق الصمىاث و الْسض مان الله و لم ًنً

Contoh lain adalah pada peristiwa Fat╪u Makkah, nabi 
menganjurkan untuk beristirahat di suatu tempat, namun 
seorang sahabat bertanya, apakah anjuran itu wahyu dari Tuhan 
atau hasil pemikiran Nabi, beliau menjawab bahwa itu adalah 
pemikirannya saja bukan wahyu. Akhirnya atas anjuran sahabat 
tersebut pasukan muslim beristirahat di daerah oase.  

Jika dilihat dari fakta sejarah, apa yang dilakukan oleh Nabi 
sebenarnya merupakan penjelmaan dari tugas seorang filosof 
sejati, setidaknya, sebelum beliau diangkat menjadi rasul, beliau 
sudah memiliki kulitas seorang filosof. Hal ini bersesuaian 
dengan pendapat al-Syahrastani tentang nabi. Menurutnya 
seorang nabi harus memiliki semua kualitas alamiah pada derajat 
tertinggi, termasuk kualitas intelektual. Nabi harus memiliki 
watak yang utama, sifat selalu benar dan jujur sebelum ditunjuk 
sebagai nabi. Allah juga telah mengatakan dalam firman-Nya 
dalam Qs. al-Māidah (5):89, bahwa Dia telah memberikan 
╪ikmah kepada para nabi. 

مَ 
ْ
حُن

ْ
نِخَابَ وَال

ْ
يْىَاهُمُ ال

َ
ج
َ
ًَ آ زًِ

َّ
ئِوَ ال

َ
ول

ُ
يْصُىا أ

َ
ا ل ىْما

َ
ىَا بِهَا ق

ْ
ل
َّ
ذْ وَم

َ
ق

َ
ءِ ف

َ
فُشْ بِهَا هَؤُلِ

ْ
ن ًَ ئِنْ 

َ
 ف

َ
ة بُىَّ وَالىُّ

ًَ )الْابذة  افِشٍِ
َ
ُ(98بِهَا بِه

Dalam buku tafsir Jalalain, al-╪ukm di dalam ayat ini 
maksudnya adalah hikmah. Al-Bay╨āwī di dalam tafsirnya 
kurang lebih menyatakan hal yang sama yaitu: 

 38الحنمت أو فصل الْمش غلى ما ًقخضيه الحق
Sehingga para nabi dan orang-orang yang diberi ╪ikmah (filosof) 
adalah termasuk dalam golongan orang-orang yang 

                                                             
38Al-Bay╨āwī, Tafsīr Al-Bay╨āwī, jilid 1, 428.  



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

16 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

mendapatkan kebaikan yang banyak karena menggunakan akal 
pikiran mereka. Sebagaimana disebutkan dalam firman Allah 
dalam Qs. al-Baqarah (2): 269 sebagai berikut: 

ُ
َ ْ
ؤؤؤى الْ

ُ
ول

ُ
 أ

َّ
شُ إِلِ

َّ
ل

َّ
ؤؤؤز ًَ ا وَمَؤؤؤا  ثِيؤؤؤرا

َ
ا ل يْؤؤؤرا

َ
وحِؤؤؤيَ خ

ُ
ؤؤؤذْ أ

َ
ق

َ
 ف

َ
مَؤؤؤت

ْ
حِن

ْ
ؤؤؤؤْثَ ال ًُ  ًْ ؤؤؤاءُ وَمَؤؤؤ

َ
ع ٌَ  ًْ  مَؤؤؤ

َ
مَؤؤؤت

ْ
حِن

ْ
ؤؤؤؤْحِي ال بَؤؤؤابِ ًُ

ْ
ل

(118 ُ)ُ

Dengan begitu, setiap nabi sebenarnya adalah juga seorang 
filosof, namun tidak sebaliknya, tidak semua filosof adalah nabi. 
Sebagai seorang nabi yang menerima wahyu, apa yang 
disampaikan rasul adalah mutlak benar karena itu berasal dari 
Tuhan Yang Maha Benar. Sedangkan sebagai seorang filosof, 
hasil pemikirannya belum tentu benar karena kebenaran filsafat 
sifatnya spekulatif.  

Catatan Akhir 

Setelah membaca uraian di atas dapatlah dipahami bahwa 
filsafat menurut filosof adalah berpikir logis, bebas, sistematis, 
radikal dan universal tentang apa saja yang ada. Karena sifatnya 
yang bebas dari dogma dan agama, para teolog menolak seluruh 
cara filsafat, menganggapnya sesat dan tidak Islami. Tapi 
sebagian teolog tidak menolak seluruhnya, melainkan hanya 
menolak yang berkaitan dengan metafisika saja. Sementara 
mufassir meyakini bahwa ayat-ayat al-Qur‟an mengandung 
anjuran dan perintah untuk berpikir, yang kemudian diartikan 
sebagai berfilsafat.  

Di antara filosof, teolog, dan sufi, terminologi ╪ikmah telah 
sering dipakai untuk menyebutkan filsafat Islam, namun tak 
seorang mufassir klasik pun yang mengartikannya dengan 
filsafat. Sungguhpun begitu, arti ╪ikmah yang diberikan oleh 
mufassir, menurut hemat penulis tidak berbeda dengan filsafat. 
Bila dimaknai dengan kendali yang menghindarkan dari mudarat 
dan mendekatkan pada maslahat, maka itu sejalan dengan makna 
filsafat yaitu mencari kebenaran. Kalau sudah berjalan di atas 
kebenaran tentu akan terhindar dari mudarat dan mendapatkan 
maslahat. Begitu juga makna-makna lainnya; benar dalam 
perkataan dan perbuatan, pengetahuan tentang yang benar, 
pemahaman, kearifan, pengetahuan tentang rahasia-rahasia 
tentang yang ghaib dalam al-Quran. Bahkan bila dimaknai 



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 17 

 

dengan al-Qur‟an pun, masih sejalan dengan filsafat karena al-
Qur‟an yang disebut dengan al-╩ākim (diambil dari kata ╪akama, 
akar kata yang sama dengan ╪ikmah) itu pun menganjurkan 
berfilsafat dan kandungannya banyak memuat masalah-masalah 
yang menjadi bahasan filsafat. ‘Ala kulli hal, haqq al-yaqin bahwa 
filsafat dalam Islam berakar dari al-Qur‟an dan Sunnah. Wa al-

Lāh a‘lam bi al-╣awāb. 
 

Daftar Pustaka 
 

Asy‟arie, Musa. 1999. Filsafat Islam. Yogyakarta: LESFI.  
Al-Bay╨āwī, Tafsīr Bai╨owi, jilid 1. 
Bakhtiar, Amsal. 1999. Filsafat Agama. Jakarta: Logos Wacana 

Ilmu.  
Fakhry, Majid. 1986. Sejarah Filsafat Islam. Jakarta: Temprint.  
Hanafi, Ahmad. 1996. Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang. 
Hitti, P. K. 1970. History of the Arabs. London: The Macmillan 

Press Ltd.  
Leaman, Oliver. 1989. Pengantar Filsafat islam. Jakarta: Rajawali.  
Ma‟luf, Lois. 1986. Al-Munjid fi al-Lugah wa al-A’lam. Beirut: Dar 

el-Machreq.  
Muhaimin. et al. 2005. Kawasan dan Wawasan Studi Islam. Jakarta: 

Kencana.  
Nasr, Seyyed Hossein and Oliver Leaman. 2003. History of Islamic 

Philosophy, New York: Routledge.  
Nasution, Harun. 1991. Filsafat Agama. Jakarta: Bulan Bintang.  
Sharif, MM. 2001. A History of Muslim Philosophy. volume 1. 

Delhi: Adam Publisher. 
Shihab, M. Quraish. 2007. Ensiklopedia Al-Quran: Kajian Kosa 

Kata. Jakarta: Lentera Hati. 
Soleh, A. Khudori. 2004. Wacana Baru Filsafat Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.  
Taimiyah, Ibnu. 2005. Majmu’ al-Fatāwa Juz 2. Cet. III. Dār al-

Wafa‟.  
╡abat╢aba‟i, „Allāmah Sayyid M. ╩usain. 2010. Tafsīr al-Mīzān. 

Jakarta: Lentera. 



Ismail Fahmi Arrauf, Mencerna Akar Filsafat dalam Islam 

18 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Al-╡abari, Abū Ja‟far. 2000. Jamī’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān. jilid 
5. Muassasah al-Risālah.  

Yazdi, Muhammad Taqi Mishbah. 2003. Buku Daras Filsafat 
Islam. versi terjemahan Indonesia. Bandung: Mizan.  

 
 
 


