ISSN 1411-3457

.

LLIMLIN

Jurnal Studi Keislaman
Volume 17« Nomor 1+ Juni 2013

U

PERKEMBANGAN PARAD

EPISTEMOLOGI ISLAM

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-18 e Ismail Fahmi Arrauf,
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam”
19-40 e Fathul Mufid,
“Perkembangan Paradigma Epistemologi
dalam Filsafat Islam™

41-64 e Anwar Mujahidin
“Epistemologi Islam:
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu”

65-96 e Ismail Toib dan Mukhlis
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam:
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat”

97-126 e Masdar Hilmy
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan
Ilmu Pengetahuan dalam Islam”

127-152 e Hadarah Rajab
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam”

153-190 e Lalu Muchsin Effendi
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawutf:
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud”

191-212 e Mustain
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan”

213-230 e Asep Kurniawan
Pengembangan Sumber Daya Manusia
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam

APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

= E = g

@ = b [ = f

& = t 3 = q

5 = th d = k

c = d = 1

cC = h p = m

¢ = kh o = =

. = d 3 = w

i = dn > = h

J = r s = ’

J = z ) = y

o = S

s = sh Untuk Madd dan Diftong

ba = s i = i(apanjang)
g = d ¢l = i (i panjang)

L= t 3 = G (u panjang)
& = 4 3 = aw

e = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
o W OUacddl oo <l 3gel (a%dbu bi al-Lah min al-shaytan al-rajim);
a2l cyammy I <l qusy (bisr al-Lahy al-rapman al-rabim);
35580 SLeT G (nnd a'tayndka al-kawthar),
355 SY Liad (fasalli lirabbika wanpar);
5 2 laa (sabidh al-Rhay).

11



DARI ISLAMISASI ILMU
MENUJU PENGILMUAN ISLAM:
MELAWAN HEGEMONI EPISTEMOLOGI BARAT

Ismail Thoib dan Mukhlis
(Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram
Email: ismail_thoib@yahoo.com; dhani_care(@yahoo.com)

Abstract: Islamization project as epistemological means of knowledge by
Ismail R. al-Farugi, focuses on Islamic disengagement spirit to pursue its
science and technology backwardness. This research aims at analyzing the
concept weaknesses and improves them. Methods employed are analyzing
basic elements and characteristics of knowledge of which the Islamic label is
considered inappropriate. The research findings suggest that the formulation
of scientific Islam is considered more appropriate as this is where Islamic
values become ethics not because of its Islamic label but its own value
goodpess.

Abstrak: Proyek islamisasi oleh Ismail R. al-Farugi, sebagai saluran
epistemologis untuk membaca yang berfokus pada semangat disengagement
(tepatnya, kritis dan selektif) asupan dari Barat sebagai alat pengejar
ketertinggalan sains dan teknologi barat masib menimbulkan perdebatan.
Penelitian ini bertujnan mendeskripsikan titik-titik lemab Islamisasi Lmu
dan memperbaikinya dengan konsep pengilmuan Islam. Penerapan metode
dilakukan lewat analisis elemen-elemen dan sifat dasar ilmn yang tidak
memungkinkan label Islam dan mensyaratkan perbaikan terminologi.
Temuan  penelitian  menyarankan  formulasi - pengilmnan  Islam-oleh
Kuntowijoyo, tempat nilai Islam menjadi baik bukan karena atribut
Islamnya, akan tetapi karena kebaikan nila: itn sendir.

Keywords: sekuler, Islamisasi llmn, al-Attas, epistemelogi, al-Farugi,
pengilmuan Islam, objektivasi.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 65



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

TIDAK diragukan lagi bahwa Dunia Islam berada di anak tangga
paling bawah di antara penganut agama-agama besar. Negeri-
negeri Islam jauh tertinggal oleh Eropa Utara, Amerika Utara,
Australia, dan Selandia Baru yang Protestan; oleh Eropa Selatan,
dan Amerika Selatan yang Katolik Romawi; oleh Eropa Timur
yang Katolik Ortodoks; oleh Israel yang Yahudi; oleh India yang
Hindu; oleh Cina, Korea Selatan, Taiwan, Hongkong, dan
Singapura yang Budhist-Konfusianis; oleh Jepang yang Budhist-
Taois, dan oleh Thailand yang Budhis. Praktis, tidak ada satu
pun agama besar di bumi ini yang lebih rendah kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologinya daripada umat Islam.! Dalam
kondisi seperti ini masyarakat Muslim melihat kemajuan Barat
sebagai sesuatu yang mengagumkan. Hal ini menyebabkan
sebagian kaum Muslim tergoda oleh kemajuan Barat dan
berupaya melakukan reformasi dengan jalan Westernisasi.

Postur umat Islam yang demikian mengganggu para
cendekiawan Muslim untuk mencari jalan keluar dari agitasi
intelektual Barat yang ditengarai telah mencabut akar identitas
keislaman dan pada sisi yang memekarkan dualisme, bahkan
monolisme logosentris Barat; pembebek terbaik  tanpa
melakukan pengisolasian atas pelbagai tawaran konseptual Barat.
Inferioritas diri ini semakin mengukuhkan miniatur zhe Jack of
vision kaum Muslim.? Untuk menjawab dilema yang demikian
Syed Muhammad Naquib al-Attas, 3 Ismail R. al-Faruqi,
menawarkan proyek islamisasi sebagai saluran epistemologis
untuk  membaca  Westernisasi secara cerdas  sembari
merelokasinya dengan semangat disengagement (tepatnya, kritis dan
selektif) asupan dari Barat. Tapi gagasan ini bagi Kuntowijoyo,
yang semula pendukung gagasan Islamisasi Ilmu justru
memompa semangat ckslusivisme dengan pemiskinan hanya
sebagai rahmat bagi umat Islam az sich. Ini, bagi Kuntowijoyo,

!Nurcholish Madjid, Kaki Langit Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2001),
21.

2Ismail R. al-Faruqi, Islamisasi Iimu Pengetabnan, (Bandung: Pustaka,
1984).

SLihat, Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice
of Syed Mubammad Naguib al-Attas An Exposition of the Original Concept of
Islamization (Kuala Lumpur: ISTAC, 1998), 237.

Ularan Jurnal S udi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 |



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

menciderai semangat substantif Islam sebagai rahmat bagi
apapun dan siapapun tanpa terjebak pada anatomi identitas
Muslim atau nonmuslim. Untuk itu dia mengajak untuk
meninggalkan Islamisasi Ilmu sembari menuntun kita menuju
kapal selam yang bernama Pengilmuan Islam demi universalisme
Islam sebagai rumah bersama umat manusia.

Islamisasi Ilmu: Demi Identitas Keislaman

Secara historis, ide atau gagasan Islamisasi Ilmu pengetahuan
muncul pada saat diselenggarakan Konferensi Dunia Pertama
tentang Pendidikan Islam di Mekah pada tahun 1977.
Konferensi yang diprakarsai oleh King Abdul Aziz University ini
berhasil membahas 150 makalah yang ditulis oleh sarjana-sarjana
dari 40 negara, dan merumuskan rekomendasi untuk
pembenahan serta penyempurnaan sistem pendidikan Islam
yang diselenggarakan oleh umat Islam seluruh dunia. Salah satu
gagasan yang direkomendasikan adalah menyangkut Islamisasi
Ilmu pengetahuan. Gagasan ini antara lain dilontarkan oleh Syed
Muhammad Naquib al-Attas dalam makalahnya yang berjudul
“Preliminary Thoughts on the Nature of Knowledge and the Definition and
the Aims of Edncation dan Ismail R. al-Faruqgi dalam makalahnya
“Islamicizing Social S cience.”*

Mengikuti logika sederhana, Islamisasi yang diartikan dengan
mengislamkan ilmu, mengandung pemahaman bahwa ilmu yang
berkembang pesat selama ini, lebih-lebih di Barat telah sesat
sechingga perlu diislamkan. Suvatu kenyataan, memang ada
sebagian orang yang bersikap apriori setelah melihat fakta bahwa
kemajuan ilmu pengetahuan tidak menjadikan Barat lebih
beradab, bahkan Barat dinilai telah teralienasi oleh pengetahuan
dan teknologinya. Ide Islamisasi Ilmu lahir seiring dengan
berbagai keterpurukan dan ketimpangan yang mewarnai
kehidupan umat manusia akibat terpisahnya ilmu dari agama,
berupa perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang
semakin canggih, namun rupanya kian mengabaikan nilai etis
dan agama. Sebaliknya, agama yang tidak ditopang dengan ilmu

*Muhaimin, Arah Baru Pengembangan Pendidikan Islam, Pemberdayaan,
Pengembangan  kurikulum, hingga Redifinisi Islamisasi Pengetabuan (Bandung:
Nuansa, 2003).

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 67



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

pengetahuan disinyalir tidak layak jual di tengah masyarakat maju
yang ilmiah winded.

Secara substansial proses Islamisasi Ilmu telah terjadi sejak
masa Rasulullah Saw. Hal ini dapat kita lihat dari proses
pengislaman yang dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw.
terhadap masyarakat Arab pada saat itu. Melalui ajaran-ajaran al-
Qur’an, sebagai sumber hukum Islam pertama, beliau merubah
seluruh tatanan Arab Jahiliyah kepada tatanan masyarakat Islam
hanya dalam kurun waktu dua puluh tiga tahun. Dengan al-
Qur’an, Muhammad Saw. merubah pandangan hidup mereka
tentang manusia, alam semesta, dan kehidupan dunia.
Pengislaman ilmu ini diteruskan oleh para sahabat, tabiin dan
ulama-ulama sehingga umat Islam mencapai kegemilangan dalam
ilmu. Dengan pengetahuan Islam yang mendalam, mereka
menyaring filsafat Yunani Kuno untuk disesuaikan dengan
pemikiran Islam. Sebagai hasilnya, ada hal-hal dari filsafat
Yunani Kuno yang diterima dan ada juga yang ditolak.>

>Hal ini dapat kita lihat dari proses pengislaman yang dilakukan oleh
Nabi Muhammad saw terhadap masyarakat Arab pada saat itu. Melalui
ajaran-ajaran al-Qur’an, sebagai sumber hukum Islam pertama, beliau
merubah seluruh tatanan Arab Jahiliyah kepada tatanan masyarakat Islam
hanya dalam kurun waktu 23 tahun. Dengan al-Qur’an, Muhammad Saw.
merubah pandangan hidup mereka tentang manusia, alam semesta dan
kehidupan dunia. Pengislaman ilmu ini diteruskan oleh para sahabat, tabi’in
dan ulama-ulama sehingga umat Islam mencapai kegemilangan dalam ilmu.
Pada “zaman pertengahan,” Islamisasi juga telah dilakukan khususnya oleh
para teolog Muslim seperti al-Gazali, Fakhr al-Din al-Razi, Sayf al-Din, al-
Amidiy, dan lain-lain. Dengan pengetahuan Islam yang mendalam, mereka
menyaring filsafat Yunani Kuno untuk disesuaikan dengan pemikiran Islam.
Sebagai hasilnya, ada hal-hal dari filsafat Yunani Kuno yang diterima dan ada
juga yang ditolak. Proses penetrjemahan mendapatkan sokongan yang besar
dari pemerintah saat itu. Tunjuk misalnya, Dinasti Abbasiyah yang secara
khusus mendirikan Bayt al-Hikmah untuk mengakomodir kepentingan ini.
Bayt al-Hikmah atau Rumah Kearifan atau House of Wisdom, kata Hitti
merujuk Ibn Nadhim dari al-Fihris, yang didirikan oleh al-Ma’mun sebagai
wujud ketertarikannya pada rasionalitas dan pengakuannya atas kesejalanan
antara rasionalitas dengan ajaran agama. Terjemahan karya filsafat pertama
yang patut dihargai berasal dari sastrawan terkemuka, ‘Abd al-Lah bin
Mugqaffa (w. 759 M.) dan putranya, Muhammad, yang mencakup Cazegories,
Hermenentica, dan Analytica apriora karya Aristoteles pada masa pemerintahan
Khalifah al-Mansur (w. 773 M.) dari Dinasti Abbasiyah. Selain daripada itu,

Ularan Jurnal S udi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 |



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

Oleh karena itu, Islamisasi dalam arti kata yang sebenarnya
bukanlah perkara baru bila ditinjau dari aspek yang luas ini.

ringkasan Galen atas karya Plato (Dialogue) yang berjudul Timaeus hingga
karya-karya Aristoteles, seperti De anima, Book of Animals, Analytica apriora,
Secret of the Secrets yang dikerjakan oleh Yahya bin al-Bitriq (w. 815 M.) pada
masa pemerintahan HarGn al-Rashid ( (w. 809 M.). Pemintalan karya-karya
Yunani tersebut dilanjutkan oleh Al-Ma’mun (w. 833 M.) yang menetapkan
kebijakan resmi bagi aktivitas pengarapan karya-karya filsafat, sains, dan
kedokteran Yunani dengan mendirikan lembaga Bayt al-Hikmah di Bagdad
pada tahun 830 M. yang dipimpin oleh Yuhanna bin Maskawaih (w. 857 M.)
yang kemudian digantikan oleh muridnya, Hunayn bin Ishaq (w. 873 M.). Di
antara karya filsafat terpenting yang dipercayakan kepada tim yang terdiri
atas Hunayn, Hubays sepupu Hunayn, dan ‘Isa bin Yahya murid Hunayn
adalah Analytica posteriora karya Aristoteles, Synopsis of the Ethics karya Galen,
dan sejumlah intisari dari karya-karya Plato seperti Sofist, Parmenides, Politicus,
Republic, dan Laws. Karya-karya Aristoteles, seperti Categories, Hermenentica,
Generation and Corruption, Nicomachean Ethics, dan beberapa bagian dari buku
Physics. Sementara itu, Metaphysics digarap oleh seorang penerjemah kurang
terkenal bernama Astat (Eustathius) dan Yahya bin ‘Adi (w. 974 M.). Bagian
lain dari buku Physics diterjemahkan oleh Qusta bin Luqga (w. 912 M.) yang
juga dipercaya menerjemahkan bagian-bagian dari Generation and Corruption.
Abu Bisr Matta (w. 940 M.) dan muridnya, Yahya bin ‘Adi dipercaya
menerjemahkan banyak karya yang umumnya dari bahasa Suryani, antara
lain, Rhbetoric dan Poetics karya Aristoteles. Kedua karya ini adalah bagian dari
karya utama Aristoteles dalam logika yang dikenal sebagai Organon dalam
tradisi Arab dan Suryani. al-Hasan bin Suwar (w. 1017 M.) dan Abu
‘Uthman al-Dimashqiy (w. 910 M.) adalah dua penerjemah yang cukup
tersohor karena belakangan ikut andil dalam menggarap naskah-naskah
logika dan filsafat Yunani. Beberapa paraphrase Enneads menjadi pijakan
dasar bagi Neoplatonisme Islam-Arab diulas secara panjang lebar oleh
sejumlah filosof Muslim termasuk al-Kindi, al-Farabi, dan Ibn Sina. Namun,
anehnya, tak satu pun dari mereka pernah mempersoalkan keaslian buku ini.
Karya-karya lain yang diragukan sebagai karya Aristoteles, tetapi ikut
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab antara lain adalah De plantis, Book of
Minerals, Liber de cansis, yang dikenal juga dengan nama Pure Good, yang
berisikan 32 proposisi pilihan dari Elemmentatio Theologia karya Proclus dari
Athena (w. 485 M.), seorang Neoplatonik, yang diterjemahkan oleh seorang
vang tidak dikenal. Lihat misalnya dalam, Mukhlis, Ngajii Bareng Filosof
(Mataram: Alam Tara Institute-Nusatenggara Center, 2008); Majid Fakhry,
Sejarah Filsfat Isiam Sebuah Peta Kronologis, ter. Zaimul Am (Bandung: Mizan
2002); Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, tet.
Musa Kazhim dan Arif Mulyadi (Bandung, Mizan 2002); Seyyed Hossein
Nasr (ed.), Ewnsiklopedi Tematis Filsafat Islam, Jilid 1 dan 1I, ter. Tim
Penerjemah Mizan (Bandung: Mizan, 2003)

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

Hanya saja, secara operasional, istilah Islamisasi Ilmu baru
dipopulerkan sebagai kerangka epistemologi baru oleh para
pembaru Muslim pada tahun 70-an. Gagasan Islamisasi Ilmu di
kalangan pemikir Muslim merupakan program epistemologi
dalam rangka membangun (kembali) peradaban Islam. Hal ini
disebabkan adanya perbedaan yang fundamental antara
pandangan keilmuan dalam Islam dengan peradaban Barat pada
tataran ontologi® dan epistemologi.”

6Pada sisi ontologi, Barat modern hanya menjadikan alam nyata sebagai
objek kajian dalam sains, sehingga pada gilirannya mereka hanya membatasi
akal dan panca indra (empiris) sebagai epistemologinya. Hal itu tidaklah
ganjil mengingat perkembangan ilmu dan dinamisasi peradaban di Barat
bergeser dari satu titik ekstrem ke tittk ekstrem lainnya. Baca misalnya
dalam; Bernard Delfgauw, Filsafatr Abad 20, ter. Soejono Soemargono
(Yogyakarta: Tiara Wacana Yogyakarta, 1987); Bernhard Rensch, Bigphilosphy
(New York: Columbia University Press, 1971); Bertrand Russell, Searab
Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko etal. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002);
Brinton Christopher Woltf, .4 History of Civillization 1715 to the Present (New
Jersey: Prentice-Hall INC, 1962).

"Sejarah pertentangan antara gerejawan dengan ilmuan; pergumulan
yang tak harmonis melibatkan pemuka agama Kristen dengan para saintis di
Eropa pada Abad Pertengahan (Dark .Age) telah melahirkan desakan
pencerahan pemikiran yang dikenal dengan Renaissance/Enlightenment/
Aufklarung, masing-masing di Italia, Prancis, Inggris, dan Jerman.
Keterkungkungan kaum  gerejawan yang dianggap menghambat
perkembangan ilmu pengetahuan dengan mengimani Bible yang telah
banyak diselewengkan, hingga inkuisisi Galileo Galilea yang berpandangan
Heliosentris (matahari sebagai pusat tata surya) dan bukan sebagaimana
diyakini pemuka gereja yang Geosentris (bumi yang menjadi pusat tata
surya), justru dijawab para ilmuwan Barat di masa pencerahan dengan
“sekularisasi”. Mereka menanggalkan agama karena agama dianggap telah
menghadang perkembangan sains dan pengetahuan. Inilah yang dimaksud
dengan perpindahan dari satu titik ekstrem ke tittk ekstrem lainnya tadi.
Akibatnya epistemologi Barat modern-sekuler melahirkan faham-faham
semisal eksistensialisme, materialisme, ateisme, empirisme, rasionalisme,
kapitalisme, liberalisme, sosialisme, humanisme, relativisme, agnostisme, dan
sebagainya. Hal itu bermula ketika Bapak filsafat modern—René Descartes
(m. 1650)—memformulasi sebuah prinsip “aku berfikir maka aku ada” (cogito
ergo sum). Dengan prinsip ini, Descartes telah menjadikan rasio sebagai satu-
satunya kriteria untuk mengukur kebenaran. Penekanan terhadap rasio dan
panca indera sebagai sumber ilmu juga dilakukan oleh para filosof lain
seperti Thomas Hobbes (m. 1679), Benedict Spinoza (m. 1677), John Locke
(m. 1704), George Berkeley (m. 1753), Francois-Marie Voltaire (m. 1778),

70 Ulumuna Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

Para cendekiawan yang terlibat dalam proyek Islamisasi Ilmu
seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas,? selanjutnya disebut

Jean-Jacques Rousseau (m. 1778), David Hume (m. 1776), Immanuel Kant
(m. 1804), Georg Friedrick Hegel (m. 1831), Arthur Schopenhauer (m.
1860), Soren Kierkegaard (m. 1855), Edmund Husserl (m. 1938), Henri
Bergson (m. 1941), Alfred North Whitehead (m. 1947), Bertrand Russell (m.
1970), Martin Heidegger (m. 1976), Emilio Betti (m. 1968), Hans-Georg
Gadamer, Jurgen Habermas, dan lain-lain. Epistemologi Barat modern-
sekular telah menyebabkan teologi Kristen menjadi sekular. Jika pada zaman
pertengahan, para teolog Kiristen seperti Santo Augustinus (m. 430),
Boethius (m. 524), Johannes Scotus Erigena (m. 877), Santo Anselm (m.
1109), Santo Bonavantura (m. 1274) dan Santo Thomas Aquinas (m. 1274)
memodifikasi filsafat Yunani kuno supaya sesuai dengan teologi Kiristen,
maka kini pada abad ke-20, para teolog Kristen seperti Karl Barth (1886-
1968), Dietrich Bonhoeffer (1906-1945), Friedrich Gogarten (1887-1967),
Paul van Buren (m. 1998), Thomas Altizer, Gabriel Vahanian, William
Hamilton, Woolwich, Werner and Lotte Pelz, Hatvey Cox dan lain-lain
memodifikasi teologi Kristen supaya sesuai dengan peradaban Barat
modern-sekular. Mereka menegaskan, ajaran Kristiani harus disesuaikan
dengan pandangan-hidup sains modern yang sekular. Mereka harus
menafsirkan kembali ajaran agama Kristen supaya tetap relevan dengan
perkembangan kehidupan masyarakat modern yang sekular. Bertrand
Russell, Se¢jarah Filsafat Barat: Kaitannya dengan Kondisi Sosio-Politik Zaman Kuno
hingga Sekarang ter. Sigit Jatmiko etal, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
November 2002); Ahmad Tafsir, Filsafat Unmnm: Akal dan Hati sejak Thales
sampai James (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1994); K. Bertens, Ringkasan
Sejarah Filsafat (Y ogyakarta: Kanisius, 1998); Richard Osborne, Filsafat Untuk
Pemmia ter. P. Hardono Hadi (Yogyakarta: Kanisius, 2001); Dava Sobel, Putri
Sang Galileo: Kisalh Sejati tentang Pergulatan Agama, Sains, dan Cinta (Bandung:
Mizan, 1999); David J. Bosch, Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi
yang Mengubah dan Berubah, ter. Stephen Suleman (Jakarta: BPK Gunung
Mulia, 1999); E. Haeis Harbison, The Age of Reformation New York: Cornell
University Press, 1956); Francois Furent, & Denis Richet, Revolusi Perancis
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1989); Jacob Burckhardt, The
Civilization of the Renaissans in Italy New York: 1953).

8Syed Muhammad Naquib al-Attas adalah seorang cendekiawan Muslim
Malaysia yang dikenal sangat kritis kepada Barat. Ia lahir di Bogor, Jawa
Barat, pada tanggal 5 September 1931, dan menempuh pendidikannya di The
Royal Military Academy, Sandhurst, Inggris (1952-1955). Setelah itu ia
melanjutkan pendidikannya di University of Malaya, Singapura (1957-1959),
meraih master di McGill University, Montreal, Canada (1962), dan Ph.D. di
Univesity of London, London, Inggris (1965) dengan konsentrasi bidang
Islamic philosophy, theology dan metaphisycs. Al-Attas dikenal sebagai pelopor
konseptualisasi Universitas Islam, yang ia formulasikan pertama kalinya pada

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

al-Attas, menyadari bahwa virus yang terkandung dalam Ilmu
Pengetahuan Barat modern-sekuler merupakan tantangan yang
paling besar bagi kaum Muslimin saat ini.” Dalam pandangannya,
peradaban Barat modern telah membuat ilmu menjadi
problematis. Selain telah salah memahami makna ilmu,
peradaban Barat juga telah menghilangkan maksud dan tujuan
ilmu. 1 Sekalipun peradaban Barat modern juga menghasilkan
ilmu yang bermanfaat, namun peradaban tersebut juga telah
menyebabkan kerusakan dalam kehidupan manusia. Dalam
pandangan al-Attas, Westernisasi ilmu adalah hasil dari
kebingungan dan skeptisisme. Westernisasi ilmu  telah
mengangkat keraguan dan dugaan ke tahap metodologi ilmiah.
Bukan hanya itu, Westernisasi ilmu juga telah menjadikan
keraguan sebagai alat epistemologi yang sah dalam keilmuan.
Menurutnya lagi, Westernisasi ilmu tidak dibangun di atas wahyu
dan kepercayaan agama, namun dibangun di atas tradisi budaya
yang diperkuat dengan spekulasi filosofis yang terkait dengan

saat acara First World Conference on Muslim Education, di Makkah (1977). Pada
tahun 1987, ia mewujudkan gagasannya dengan mendirikan The International
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). Ia merancang dan
membuat sendiri arsitektur komplek bangunan ISTAC, merancang
kurikulum, dan membangun perpustakaan ISTAC yang kini tercatat sebagai
salah satu perpustakaan terbaik di dunia dalam bidang Islanzic studies.

Dari kedua makalah ini, gagasan tentang Islamisasi Ilmu pengetahuan
menjadi tersebar luas ke masyarakat Muslim dunia. Pihak pro maupun
kontra-pun bermunculan. Di antara tokoh yang mendukung “pro” terhadap
proyek islamisasi tersebut antara lain adalah Seyyed Hossein Nasr (1933),
Ziauddin Sardar (1951) dan beberapa tokoh lain yang menolak adanya
Westernisasi ilmu. Seyyed Hossein Nasr menolak sains Barat modern dan
mengusulkan scientia sacra sebagai alternatif dalam karyanya Knowledge and the
Sacred (Pakistan: Suhail Academy Lahore, 1988). Sedangkan Ziauddin Sardar
dan teman-temannya membentuk Gagasan Idjmali (Idmali ldea). Lihat
dalam bukunya Adnin Armas, Krisis Epistemologi dan Islamisasi 1mn (ISID
Gontor: Center for Islamic & Occidental Studis, 2007), 10. Sedangkan
pihak yang menentang “kontra” terhadap gagasan islamisasi ini yaitu
beberapa pemikir Muslim kontemporer seperti Fazlur Rahman, Muhsin
Mahdi, Abdus Salam, Abdul Karim Soroush, dan Bassam Tibi.

10Uraian menarik tentang hal ini dapat dilacak dalam; Mulyadhi
Kartanegara, Pengantar Epistemologi Islam (Bandung: Mizan, 2003); Mulyadhi
Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistemologi Islam (Bandung:
Mizan, Juni 2003).

Ularan Jurnal S udi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 |



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

kehidupan sekular yang memusatkan manusia sebagai makhluk
rasional. Akibatnya, ilmu pengetahuan dan nilai-nilai etika dan
moral yang diatur oleh rasio manusia terus menerus berubah. Al-
Attas bercita-cita ingin menjadikan peradaban Islam kembali
hidup dan memiliki pengaruh yang mewarnai peradaban global
umat manusia. Karena itu, seluruh hidupnya ia persembahkan
bagi upaya-upaya revitalisasi peradaban Islam, agar nilai-nilai
yang di masa lalu dapat membumi dan menjadi ikon kebanggaan
umat Islam, dapat menjelma dalam setiap lini kehidupan kaum
Muslim sekarang ini.!!

Menurut al-Attas, Islamisasi Ilmu adalah “The /beration of nan
first from magical, mythological, animistic, national-cultural tradition, and
then from secular control over bis reason and his langnage” (Islamisasi
adalah pembebasan manusia, pertama dari tradisi tahayul, mitos,
animisme, kebangsaan dan kebudayaan dan setelah itu
pembebasan akal dan bahasa dari pengaruh seckularisme). 12
Sedangkan yang kedua adalah pembebasan jiwa manusia dari
sikap tunduk kepada keperluan jasmaninya yang condong
menzalimi dirinya sendiri, sebab sifat jasmaniahnya lebih
condong untuk lalai terhadap fitrahnya sehingga mengganggu
keharmonian dan kedamaian dalam dirinya yang pada gilirannya
menjadi jahil tentang tujuan asalnya. Jadi Islamisasi bukanlah
satu proses evolusi (a process of evolution) tetapi satu proses
pengembalian kepada fitrah (original nature).'3

Menurut al-Attas, ilmu pengetahuan tidak bersifat netral dan
bebas nilai. Sehingga ketika ilmu berkembang di sebuah wilayah,
ilmu tersebut dibentuk berdasarkan nilai-nilai budaya, ideologi,
dan agama yang dianut oleh para pemikir dan ilmuan di wilayah
tersebut. Kemudian terjadilah apa yang disebut sebagai
Helenisasi Ilmu, Kristenisasi Ilmu, Islamisasi Ilmu pada masa
klasik Islam, kemudian Westernisasi ilmu dalam bentuk
sekularisasi oleh masyarakat Barat terhadap ilmu. Oleh karena
itu proses “Islamisasi” oleh Mulyadhi Kartanegara, adalah suatu

1L ihat definisi Syed Muhammad Naquib al-Attas mengenai ‘Peradaban
Barat’ dalam karyanya Islam and Secnlarism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993),
135.

21bid., 44.

Bbid.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 73



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

bentuk “naturalisasi” ilmu dalam rangka meminimalisir dampak
negatif sains sekuler terhadap kepercayaan agama.'* Menurut al-
Attas, ada lima faktor yang menjiwai budaya dan peradaban
Barat: (1) akal yang diandalkan untuk membimbing kehidupan
manusia; (2) bersikap dualistik terhadap realitas dan kebenaran;
(3) menegaskan aspek eksistensi yang memproyeksikan
pandangan hidup sekuler; (4) membela doktrin humanisme; (5)
menjadikan drama dan tragedi sebagai unsur-unsur yang
dominan dalam fitrah kemanusiaan.!

Kelima unsur tersebut di atas, menurut al-Attas, harus
diisolir dari setiap bidang ilmu pengetahuan modern saat ini,
khususnya dalam ilmu pengetahuan humaniora. Sedangkan
dalam ilmu-ilmu alam, fisika dan aplikasinya harus diislamkan
juga, khususnya dalam penafsiran-penafsiran akan fakta-fakta
dan dalam formulasi teori-teori. Setelah unsur-unsur patogen
(asing) bagi doktrin Islam tersebut diisolir, al-Attas kemudian
menyarankan agar unsur dan konsep utama Islam yang terdiri
dari konsep: manusia, din, ‘ilm dan ma'rifab, hikmah, ‘adl, ‘amal-
adab, dan konsep universalitas (&ulliyah-jam iyyah) diserapkan ke
dalam konsep ilmu pengetahuan kontemporer. Kesemua unsur
tersebut ditambatkan pada konsep tauhid, syari’ah, sunnah, dan
tarikh.

Kelima hal di atas, merupakan prinsip-prinsip utama dalam
pengembangan keilmuan di Barat, yang dinilai bertentangan
dengan nilai-nilai Islam. Supaya umat Islam terhindar dari
prinsip-prinsip yang menjebak di atas, maka ada empat poin
yang harus diperhatikan seorang Muslim dalam mengembangkan
ilmu pengetahuan, yaitu: (1) prinsip-prinsip utama Islam sebagai
intisari peradaban Islam; (2) pencapain sejarah kebudayaan Islam
sebagai manifestasi ruang dan waktu dari prinsip-prinsip utama
Islam; (3) bagaimana kebudayaan Islam dibandingkan dan
dibedakan dengan kebudayaan lain dari sudut manifestasi dan
intisari; (4) bagaimana kebudayaan Islam menjadi pilihan yang

UMulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistemologi
Islam (Bandung: Mizan, Juni 2003).

15Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Istam:
An Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam (Kuala
Lumpur: ISTAC, 1995), 88- 108.

Ularan Jurnal S udi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 |



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

paling bermanfaat berkaitan dengan masalah-masalah pokok
Islam dan non Islam di dunia saat ini.

Renungan ini sangat penting, karena apabila kita
memperhatikan secara cermat, pengalaman masa lampau serta
rencana masa depan menuju satu arah perubahan yang
diinginkan, maka harus dimulai dari rumusan sistem pendidikan
yang paripurna. Jika proses penyerapan nilai-nilai tersebut sudah
dilakukan, maka proses Islamisasi ini akan membebaskan
manusia dari tradisi magik, mitologik, animisme, tradisi budaya
nasional yang bertentangan dengan Islam, dan kemudian dari
kontrol sekuler kepada akal dan bahasanya. Islamisasi akan
membebaskan akal manusia dari keraguan (shakk), dugaan (zann)
dan argumentasi kosong (mira) menuju keyakinan akan
kebenaran mengenai realitas spiritual, zntelligible, dan materi.
Islamisasi akan mengeluarkan penafsiran-penafsiran  ilmu
pengetahuan kontemporer dari ideologi, makna dan ungkapan
sekuler.16

Islamisasi pengetahuan yang ditawarkan tidak semata berupa
pelabelan sains dengan ayat-ayat al-Qur’an atau hadis yang
dipandang relevan dengan penemuan ilmiah, tetapi beroperasi
pada level epistemologis, di mana dilakukan “dekonstruksi”
terthadap epistemologi Barat yang berkembang sekarang dan
kemudian “merekontruksi” epistemologi alternatif dengan
meramu secara kritis bahan-bahan yang ada pada “tradisi
intelektual Muslim” yang telah dibina selama lebih dari satu
millenium oleh para filosof dan ilmuan klasik. Menurut
Mulyadhi, konstruksi ulang epistemologi ini akan meliputi
pembahasan status ontologis obyek ilmu, Kklasifikasi, dan
metodologi  ilmu. Ilmu pengetahuan kontemporer bisa
diislamkan dengan cara menafsirkan kembali fakta-fakta
penemuannya menurut pandangan dunia (worldview) Islam yang
termaktub dalam al-Qur’an dan dengan menjuruskan kembali
program-program penelitian sains dan teknologi serta ilmu
humaniora demi memenuhi kepentingan “wagdsid al-shari‘aly”.
Karena pada hakekatnya metodologi yang terkandung dalam
“magqasid al-shari'ah” dapat mengakomodir secara penuh tujuan-

10Wan Daud, Wan Mohd Nor, Filsafat dan Praktik Pendidikan Isiam Syed
M. Naguib al-Attas, ter. Hamid Fahmy, ez.al., (Bandung: Mizan, 2004), 312.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 75



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

tujuan riset ilmiah, sepanjang ilmu dipahami sebagai sesuatu
yang tidak netral dan tidak bebas nilai. Bagi al-Attas, proyek
“Islamisasi Ilmu’ pengetahuan adalah yang bersifat “daririyyat’,
karena apabila tidak segera diislamkan, maka anomali yang
timbul dari pengetahuan Barat yang sekularistik akan
mengancam ecksistensi agama, keturunan dan harga diri umat
Islam.

Selain al-Attas, cendekiawan Muslim yang memiliki gagasan
yang bernas tentang Islamisasi Ilmu adalah seorang filosof
Palestina bernama Ismail Al-Faruqi!” pada tahun 1982 dengan

7Ismail Raji al-Faruqi lahir di Yaifa (Palestina) pada tanggal 1 Januari
1921 dan meninggal dunia pada tanggal 24 Mei 1986. Pendidikan dasarnya
dilalui di College Des Frese, Libanon sejak 1926 sampai 1936. Kemudian dia
memperoleh gelar BA pada tahun 1941 di The American University, Beirut.
Sedangkan gelar masternya diraih di Indiana dan pada tahun 1952 dia
mencapai gelar doktoral (Ph.D.) dari Universitas Indiana, Harvard.
Meskipun al-Faruqi berhasil menyelesaikan gelar doktoral dalam filsafat
Barat, dikarenakan langkanya kesempatan kerja dan juga dorongan batin,
membawanya kembali ke akar dan warisan kecendekiawanan islamnya. Dia
meninggalkan Amerika menuju Kairo. Ismail R. al-Farugqi memulai karir
profesionalnya sebagai guru besar sudi Islam pada Institut Pusat Riset Islam
di Karachi dari tahun 1961 sampai 1963. Selama setahun berikutnya setelah
dia kembali ke Amerika, al-Farugi menjadi guru besar tamu dalam bidang
sejarah agama di Universitas Chicago. Pada tahun 1964, al-Faruqi
memperoleh posisi permanen penuh pertamanya sebagai Guru Besar Luar
Biasa di Jurusan Agama pada Universitas Syracuse. Dia akhirnya pindah ke
Universitas Temple pada tahun 1968 untuk menjadi guru besar studi Islam
dan sejarah agama. Ini adalah posisi yang didudukinya sampai dia wafat pada
tahun 1986. Selain mengajar, al-Faruqi juga mendirikan International Institute of
Istamic Thonght (1IIT) pada 1980 di Amerika Serikat, sebagai bentuk nyata
gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan. Kini lembaga tersebut memiliki
banyak cabang di berbagai Negara, termasuk di Indonesia dan Malaysia.
Sebelumnya pada tahun 1972, al-Faruqi telah mendirikan The Association of
Mustim Social Scientist. Kedua lembaga yang didirikannya itu menerbitkan
jurnal Amerika tentang Ilmu-ilmu sosial Islam. Selama hidupnya, al-Faruqi
telah menulis banyak tulisan, baik di majalah ilmiah maupun populer, dan
juga buku. Lebih dari dua puluh buku dalam berbagai bahasa telah
ditulisnya, dan tidak kurang dari seratus artikel telah dipublikasikan. Seluruh
tulisannya pada dasarnya adalah gagasan-gagasan cerah dan teorinya untuk
memperjuangkan proyek integrasi ilmu, yang dikemas dalam bingkai besar
Islamisasi Ilmu pengetahuan. Beberapa karyanya adalah sebagai berikut:
Christian Ethics: A Systematic and Historical Analysis of Its Dominant Ideas, The

Ularan Jurnal S udi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 |



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

bukunya yang berjudul = “Islamization of Knowledge”. Dia
mengatakan bahwa jika kita menggunakan alat, kategori, konsep,
dan model analisis yang diambil murni dari Barat sekuler, seperti
Marxisme, maka semua itu tidak relevan dengan ckologi dan
realitas sosial negara Islam, sehingga tidak mampu beradaptasi
dengan nilai-nilai Islam, bahkan akan berbenturan dengan etika
Islam itu sendiri. Karena itu, dalam pandangannya, pertentangan
antara ulama tradisional dan para tokoh reformasi dalam
membangun masyarakat Muslim dengan ilmu modern dan
kategori profesional tidak akan terlaksana tanpa dibarengi
dengan usaha keras menerapkan etika Islam dalam metodologi
para filosof Muslim awal. Karena itu, dia menganjurkan agar
melakukan revisi terhadap metode-metode itu dengan
menghadirkan kembali dan mengintegrasikan antara metode
ilmiah dengan nilai-nilai Islam. Bagi al-Faruqi, dalam
pendefinisian atau  pengertian tentang Islamisasi Ilmu
pengetahuan, dia menjelaskan bahwa pengertian dari Islamisasi
Ilmu yaitu sebagai usaha untuk memfokuskan kembali ilmu
yaitu, untuk mendefinisikan kembali, menyusun ulang data,
memikir kembali argumen dan rasionalisasi yang berhubungan
dengan data itu, menilai kembali kesimpulan dan tafsiran,
membentuk kembali tujuan dan disiplin itu ditujukan
memperkaya visi dan perjuangan Islam.18

Islamisasi Ilmu pengetahuan itu sendiri berarti melakukan
aktivitas keilmuan seperti mengungkap, menghubungkan, dan
menyebarluaskannya manurut sudut pandang ilmu terhadap
alam kehidupan manusia. Menurut al-Faruqi, Islamisasi IImu
pengetahuan berarti mengislamkan ilmu pengetahuan modern
dengan cara menyusun dan membangun ulang sains sastra, dan

Great Asian Religions, Sources of slamic Thonght: Three Epistles on Tawhid by
Mubhammad ibn ‘Abd al Wabhab, Islam and Culture, Islanic Thought and Culture,
Islamization of Knowledge, Tawhid: Its Implications For Thought And Life dan
lainnya. Ramayulis dan Syamsul Nizar, Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam,
Mengenal Tokoh Pendidikan Islam di Dunia Isiam dan di Indonesia (Ciputat:
Quantum Teaching, 2005). John L.Esposito-John O Voll, Tokoh-tokoh Kunci
Gerakan Islam Kontemporer (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002).

18Rosnani Hasim, Gagasan Islamisasi Iimu Pengetahuan Kontemporer: Sejarab,
Perkembangan, dan Arab Tujuan”, 1slamia, Tahun II No. 6 (Juli-September,
2005), 35-6.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

sains-sains ilmu pasti dengan memberikan dasar dan tujuan-
tujuan yang konsisten dengan Islam. Setiap disiplin harus
dituangkan kembali sehingga mewujudkan prinsip-prinsip Islam
dalam metodologinya, dalam strateginya, dalam data-datanya dan
problem-problemnya. Seluruh disiplin harus dituangkan kembali
sehingga mengungkapkan relevansi Islam yang bersumber pada
tauhid.!

Menurut al-Faruqi, Islamisasi Ilmu pengetahuan modern
merupakan “satu tugas yang serupa sifatnya dengan tugas yang
pernah dimainkan oleh nenek moyang kita yang mencerna ilmu
zaman mereka dan mewariskan kepada kita peradaban dan
kebudayaan Islam, walaupun ruang lingkupnya kini lebih luas”.
Gagasan tersebut dianggap sangat beralasan karena al-Qur’an
sejak pertama kali turun sudah melakukan pembebasan secara
epistemologis terhadap konsep ilmu. Sebagaimana argumen Wan
Mohd Nor Wan Daud bahwa konsep “Islamisasi Ilmu”
pengetahuan kontemporer secara sistematik adalah hasil dari
separuh kedua abad XX, namun ayat-ayat terawal yang
diturunkan kepada Nabi Muhammad, dalam Qs. al-‘Alaq (96):1-
5 menyiratkan dengan jelas semangat Islamisasi pengetahuan.?

Pandangan al-Faruqi berkenaan dengan langkah-langkah
dalam Islamisasi Ilmu pengetahuan, dia mengemukakan ide
Islamisasi Ilmunya berlandaskan pada esensi tauhid yang
memiliki makna bahwa ilmu pengetahuan harus mempunyai
kebenarannya. Al-Faruqi menggariskan beberapa prinsip dalam
pandangan Islam sebagai kerangka pemikiran metodologi dan
cara hidup Islam. Prinsip-prinsip tersebut ialah:

a. Keesaan Allah.
b. Kesatuan alam semesta.
c. Kesatuan kebenaran dan kesatuan pengetahuan?!

Menurut al-Faruqji, kebenaran wahyu dan kebenaran akal itu

tidak bertentangan tetapi saling berhubungan dan keduanya

saling melengkapi. Karena bagaimanapun, kepercayaan

Ysmail Raji al-Faruqi. Islamisasi Iimu pengetabunan, ter. Anas Mahyuddin
(Bandung: Pustaka, 1984).

20Wan Mohd Nor Wan Daud, “Epistemologi Islam dan Tantangan
Pemikiran Ummat”, dalam Is/amia, Tahun I1. No. 5, Jakarta: 2005.

2V al-Faruqi, Islamisasi..., 20.

Ularan Jurnal S udi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 |



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

tethadap agama yang ditopang oleh wahyu merupakan
pemberian dari Allah dan akal juga merupakan pemberian
dari Allah yang diciptakan untuk mencari kebenaran. Syarat-
syarat kesatuan kebenaran menurut al-Faruqi yaitu: pertama,
kesatuan kebenaran tidak boleh bertentangan dengan realitas
sebab wahyu merupakan firman dari Allah yang pasti cocok
dengan realitas. Kedua, kesatuan kebenaran yang dirumuskan,
antara wahyu dan kebenaran tidak boleh ada pertentangan,
prinsip ini bersifat mutlak. Dan kefiga, kesatuan kebenaran
sifatnya tidak terbatas dan tidak ada akhir. Karena pola dari
Allah tidak terhingga, oleh karena itu diperlukan sifat yang
terbuka terhadap segala sesuatu yang baru.??
d. Kesatuan hidup
e. Kesatuan umat manusia.
Islam menganjurkan kebebasan dalam hubungannya dengan
kemanusiaan tanpa batas-batas yang senantiasa menghampiri
mereka. Dalam konteks ilmu pengetahuan, nampak bahwa
keinginan  al-Faruqi, ilmuwan beserta penemuannya,
hendaknya memberi kesejahteraan kepada umat manusia
tanpa memandang etnis. Ketaqwaan yang dipergunakan oleh

Islam yang membebaskan dari belenggu himpitan dunia

hendaknya menjadi landasan bagi para ilmuan.

Al-Faruqi juga menawarkan suatu rancangan kerja sistematis
yang  menyeluruh  untuk  program  Islamisasi  Ilmu
pengetahuannya yang merupakan hasil dari usahanya selama
bertahun-tahun melaksanakan perdebatan-perdebatan dan
diskusi-diskusi melalui sejumlah seminar internasional yang
diselenggarakan. Rencana kerja al-Faruqi untuk program
Islamisasi mempunyai lima sasaran yaitu: perfama, menguasai
disiplin-disiplin modern. Kedua, menguasai khazanah Islam.
Ketiga, menentukan relevansi Islam yang spesifik pada setiap
bidang ilmu pengetahuan modern. Keempat, mencari cara-cara
untuk melakukan sintesa kreatif antara khazanah Islam dengan
ilmu pengetahuan modern. Dan ke/ima, mengarahkan pemikiran
Islam ke lintasan-lintasan yang mengarah pada pemenuhan pola
rancangan Allah.??

22 Ibid.
B1bid., h. 5

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 79



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

Menurut al-Faruqji, sasaran di atas bisa dicapai melalui dua
belas langkah sistematis yang pada akhirnya mengarah pada
Islamisasi Ilmu pengetahuan, yaitu: pertama, penguasaan terhadap
disiplin-disiplin modern. Kedua, peninjauan disiplin ilmu modern.
Ketiga, penguasaan ilmu warisan Islam yang berupa antologi.?*
Keempat, penguasaan ilmu warisan Islam yang berupa analisis.
Kelima, penentuan relevansi Islam yang spesifik untuk setiap
disiplin ilmu. Relevansi ini, kata al-Faruqi, dapat ditetapkan
dengan mengajukan tiga persoalan yaitu: a) Apa yang telah
disumbangkan oleh Islam, mulai dari al-Qur’an hingga
pemikiran-pemikiran kaum modernis, dalam keseluruhan
masalah yang telah dicakup oleh disiplin-disiplin modern; b)
Seberapa besar sumbangan itu jika dibandingkan dengan hasil-
hasil yang telah diperoleh oleh disiplin-disiplin tersebut; c)
Apabila ada bidang-bidang masalah yang sedikit diperhatikan
atau bahkan sama sekali tidak diabaikan oleh ilmu warisan Islam,
ke arah mana kaum Muslim harus mengusahakan untuk mengisi
kekurangan itu, juga memformulasikan masalah-masalah, dan
memperluas visi disiplin tersebut. Kemudian yang keenanm,
penilaian kritis terhadap disiplin modern. Kefujuh, penilaian krisis
terthadap khazanah Islam. Kedelapan, survei mengenai problem-
problem terbesar umat Islam. Kesewbilan, survei mengenai
problem-problem umat manusia. Kesepu/ub, analisa dan sintesis
kreatif. Kesebelas, merumuskan kembali disiplin-disiplin ilmu
dalam  kerangka kerja  (framework) Islam.  Kedna  belas,
penyebarluasan ilmu pengetahuan yang sudah diislamkan. Selain
langkah tersebut, alat-alat bantu lain untuk mempercepat
islamisasi pengetahuan adalah dengan mengadakan konferensi-
konferensi dan seminar untuk melibatkan berbagai ahli di
bidang-bidang illmu yang sesuai dalam merancang pemecahan
masalah-masalah yang menguasai antar disiplin. Para ahli yang
terlibat harus diberi kesempatan bertemu dengan para staf
pengajar. Selanjutnya pertemuan-pertemuan tersebut harus
menjajaki persoalan metode yang diperlukan.?®

241 bid.
2] bid.

80 Ulumuna Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



I Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

Pengilmuan Islam: Demi Universalisme Islam

Upaya Islamisasi dianggap merupakan agenda besar guna
mendekatkan kembali ilmu pengetahuan dengan Islam. Namun,
wacana tersebut menyulut perdebatan yang serius antara dua alur
mainstream; pro dan kontra. Salah satu reasoming yang biasa
diajukan oleh para penyangga Islamisasi Ilmu bahwa kebenaran
wahyu bersifat mutlak, sedangkan kebenaran rasio bersifat relatif
sehingga rasio harus tunduk pada wahyu. Pernyataan ini seakan-
akan mengandaikan wahyu yang termaktub dalam al-Qut’an
dapat mengungkapkan dirinya sendiri sehingga manusia
hanyalah sebagai agen pasif yang begitu saja menerima
pengetahuan darinya. Jamak diketahui, Islamisasi Ilmu selalu
mengobarkan semangat kembali ke al-Qur’an dan hadis dan
dengan meletakkannya sebagai sumber pengetahuan. Alasannya,
selain sebagai pedoman hidup kaum Muslim, di dalamnya juga
banyak ditemukan banyak ayat yang berbicara tentang fenomena
alam dan kemanusiaan. Dengan demikian, al-Qur’an benar-
benar menyediakan dirinya sebagai muara dari segala ilmu
pengetahuan.  Atau  setidaknya, Islamisasi Pengetahuan
meletakkan al-Qur’an sebagai konsep dasar (baca: inspirasi) yang
dikembangkan melalui riset ilmiah.

Sebaliknya, mereka yang menolaknya berargumen bahwa
ilmu pengetahuan bersifat obyektif, dan karenanya selalu netral,
seperti dalam konsep netralitas etik. Gugatan dari kelompok
yang menolak Islamisasi Ilmu itu menyodorkan persoalan seperti
bagaimana memberi label matematika yang Islam. Adakah
perbedaan arkeologi Islam dan arkeologi non-Islam? 26
Pertanyaan-pertanyaan problematik seperti ini tampaknya
menjadi  landasan  kritik  terhadap gagasan  “Islamisasi
Pengetahuan”. Menyikapi hal ini, Fazlur Rahman berpendapat
bahwa pengetahuan tidak bisa diislamkan karena tidak ada yang
salah di dalam ilmu pengetahuan, masalahnya hanya dalam
menyalahgunakan. Bagi Fazlur Rahman, ilmu pengetahuan
memiliki dua kualitas, seperti “Pisau bermata dua” yang harus

2Imam Suprayogo, “Membangun Integrasi Ilmu dan Agama”, dalam
Zainal Abidin Bagir et. all., Integrasi limn dan Agama: Interpretasi dan Aksi
(Bandung: Mizan, 2005), 214.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

digunakan dengan penuh kehati-hatian dan bertanggungjawab,
sekaligus sangat penting menggunakannya secara benar ketika
memperolehnya.?’

Pada umumnya para pengkritik Islamisasi Ilmu berpendapat
bahwa sains adalah mengkaji fakta-fakta objektif dan
independen dari manusia di mana budaya dan agama harus
dipisahkan dari nilai-nilai. Abdus Salam, misalnya mengatakan
hanya ada satu sains universal, problem-problemnya dan bentuk-
bentuknya adalah internasional dan tidak ada sesuatu seperti
sains Islam, sebagaimana tidak ada sains Hindu, sains Yahudi,
atau sains Kristen.?® Mengikuti Abdus Salam, Pervez Hoodbhoy,
juga menyatakan bahwa tidak ada sains Islam tentang dunia fisik,
dan usaha untuk menciptakan sains Islam merupakan pekerjaan
sia-sia, sebagaimana telah diungkap Sir Syed Ahmed Khan,
bahwa tujuan agama lebih pada usaha meningkatkan moralitas
ketimbang menjelaskan fakta-fakta sains. 2 Kritik terhadap
Islamisasi Pengetahuan juga diajukan oleh Abdul Karim
Soroush. Abdul Karim Soroush juga mengajukan kritik terhadap
konsep Islamisasi Ilmu. Ia menyimpulkan bahwa Islamisasi Ilmu
pengetahuan adalah tidak logis atau tidak mungkin (e
umpossibility or illogicality of Islamization of knowledge). Alasannya,
realitas bukan Islami atau tidak Islami. Kebenaran yang ada di
dalamnya juga bukan ditentukan apakah ini Islami atau tidak
Islami. Oleh sebab itu, sains sebagai proposisi yang benar, bukan
Islami atau tidak Islami. Para filosof Muslim terdahulu tidak
pernah menggunakan istilah filsafat Islam. Istilah tersebut adalah
label yang diberikan oleh Barat (a western coinage). Ringkasnya,
dalam mengkritik konsep Islamisasi Ilmu pengetahuan ini,
Soroush menyatakan; (1) metode metafisis, empiris atau logis
adalah independen dari Islam atau agama apa pun. Metode tidak
bisa diislamkan; (2) Jawaban-jawaban yang benar tidak bisa

YSebagaimana dikutip Adnin Armas, “Westernisasi dan Islamisasi
Imu”, dalam Majalah Isiamia. Tahun 01. No. 6/Juli-September 2005, 15.

28Sebagaimana dikutip Rosnani Hashim, “Gagasan Islamisasi Ilmu
Pengetahuan Kontemporet”. dalam Majalah Islamia, Tahun 01. No. 6/]Juli-
September 2005, 35.

®Pervez Hoodbhoy, Ikbtiar Menegakkan Rasionalitas, ter. Sari Meutia
(Bandung: Mizan, 1996), 138.

82 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

diislamkan. Kebenaran adalah kebenaran itu sendiri dan tidak
bisa diislamkan; (3) Pertanyaan dan masalah yang diajukan dalam
sains adalah untuk mencari kebenaran, meskipun diajukan oleh
nonmuslim; (4) Metode yang digunakan dalam sains juga tidak
bisa diislamkan.30

Tapi beberapa kritikan yang dilontarkan oleh para
cendekiawan di atas pun tidak kurang reaksioner serta emosional
dengan para pendulu proyek Islamisasi, namun sayangnya para
pengkritik ini gagal meletakkan landasan serta gagasan yang
tandas sebagai jalan lain untuk mengeluarkan dari dilema
Islamisasi Ilmu, dan pada sisi lain hegemoni peradaban Barat.
Adalah  Kuntowijoyo 3! yang merampungkan payung
epistemologis untuk keluar dari ekslusivisme baju Islamisasi
Ilmu. Di pengantar bukunya, secara tegas Kuntowijoyo

NLihat Armas, “Westernisasi..., 16.

SKuntowijoyo lahir pada tanggal 18 September 1943. Setelah
menyelesaikan SMA di Surakarta tahun 1962, Kuntowijoyo melanjutkan
pendidikannya di Jurusan Sejarah, Fakultas Sastra, Universitas Gadjah Mada,
dan selesai tahun 1969. Sebelumnya, dia menyelesaikan studi S-2 di The
University of Connecticut, Amerika Serikat, tahun 1974. Disertasinya di
Universitas Columbia, Social Change in an Agrarian Society: Madura 1950-1940,
sudah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. Dengan kapasitasnya,
doktor ilmu sejarah dari Columbia University ini, di Amerika Serikat,
dijuluki sebagai seorang sejarawan beridentitas paripurna. Karena memang,
dia menjalani hidup di beragam habitat dan identitas. Dia guru besar sejarah
di Universitas Gadjah Mada. Beberapa bukunya yang mendapat acungan
jempol dari berbagai kalangan intelektual seperti Paradigma Islam: Interpretasi
untuk Aksi (1991), Metodologi Sejarah (1994), dan Radikalisme Petani (1993),
Demokrasi dan Budaya (1994), Pengantar Lmn Sejarah (1995), dan Identitas Politik
Umat Istam (1997). Di luar sebagai penulis buku-buku serius, Kuntowijoyo
juga seorang penulis non-fiksi; cerita pendeknya, Dilarang Mencintai Bunga-
Bunga (1968), memenangkan penghargaan pertama dari sebuah majalah
sastra. Kemudian kumpulan cerpennya yang diberi judul sama, Dilarang
Mencintai Bunga-Bunga, mendapat Penghargaan Sastra dari Pusat Bahasa
(1994).  Anjing-Anjing Menyerbu Kuburan, mendapat penghargaan sebagai
cerpen terbaik versi Harian Kompas berturut-turut pada 1995, 1996, dan
1997. Novel dengan judul Pasar meraih hadiah Panitia Hari Buku, 1972.
Naskah dramanya berjudul Rumput-Rumpnt Danau Bento (1968) dan Topeng
Kayn (1973) mendapatkan penghargaan dari Dewan Kesenian Jakarta.
Kuntowijoyo meninggal dunia pada hari Selasa, 22 Pebruari 2005 di usia 62
tahun. M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri  Jejak-jejak  Pemikiran
Kuntowijoyo, (Yogyakarta: Pilar Religia, 2005).

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 83



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

mengatakan, “... gerakan intelektual Islam harus melangkah ke
arah Pengilmuan Islam. Kita harus meninggalkan Islamisasi
Pengetahuan....”. 3 Permasalahan dari Islamisasi Pengetahuan

bagi Kuntowijoyo adalah bagaimana kedudukan pengetahuan
dalam Islam, bukankah pengetahuan adalah kebudayaan dan
kebudayaan adalah muamalah. Karena mua’malah maka
rumusannya adalah “Semuanya boleh kecuali yang dilarang”. Jika
pengetahuan sudah sangat egoistik (secara berlebihan)
mengklaim kebenaran maka statusnya tidak lagi sebagai
muamalah. Kuntowijoyo menyanggah gagasan Islamisasi Ilmu
pengetahuan lantaran mengingkari objektivasi ilmu. Menurutnya,
ilmu pengetahuan yang benar-benar objektif tidak perlu
diislamkan sebab Islam mengakui objektivitas. Suatu teknologi,
akan tetap sama saja di tangan orang Islam ataupun non Islam.
Asumsi inilah yang mendasari Kuntowijoyo untuk lebih memilih
konsep Pengilmuan Islam daripada Islamisasi Ilmu.

Islam mengakui objektivitas, maka ilmu yang benar-benar
objektif tidak perlu diislamkan, suatu teknologi akan sama
ditangan orang Islam atau orang kafir. Metode dimanapun sama,
apakah itu metode survey, metode partisipan, atau metode
grounded dapat dipakai dengan aman tanpa resiko bertentangan
dengan keimanan. Maka tidak perlu ada kekhawatiran pada ilmu-
ilmu yang benar-benar objektif dan sejati. Untuk ilmu yang
benar-benar objektif kiranya sangat bergantung pada niat
individu, maka niat individu itu yang memerlukan Islamisasi
bukan ilmunya.

Secara harfiah, frasa “Pengilmuan Islam” berarti menjadikan
Islam sebagai ilmu. Dengan “Pengilmuan Islam”, yang ingin
ditujunya adalah aspek universalitas klaim Islam sebagai rahmat
bagi alam semesta—bukan hanya bagi pribadi-pribadi atau
masyarakat Muslim, tapi semua orang; bahkan setiap makhluk di
alam semesta ini. “Rahmat bagi alam semesta” adalah tujuan
akhir pengilmuan Islam. Rahmat itu dijanjikan bukan hanya
untuk Muslim tapi untuk semuanya. Tugas Muslim adalah
mewujudkannya; pengilmuan Islam.

SKuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmn: Epistemologi, Metodologi, dan Etika
(Bandung: Teraju, 2004 ), 1.

84 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

Pengilmuan Islam dicoba dipahami dengan
membandingkannya dengan Islam sebagai mitos dan ideologi.
Untuk lebih jauh memahami ini dalam konteks yang lebih luas,
kita bisa melihat alternatif lain bagi gerakan Pengilmuan Islam.
Dalam konteks yang berbeda, Kuntowijoyo membandingkan
pengilmuan Islam dengan kodifikasi Islam dan Islamisasi Ilmu.3?
Pengilmuan Islam (yang dalam konteks ini disebutnya sebagai
demistifikasi Islam) adalah gerakan dari teks ke konteks;
Islamisasi adalah sebaliknya, dari konteks ke teks; sementara
kodifikasi berkutat di sekitar eksplorasi teks, nyaris tanpa
memperhatikan konteks. Ketiga gerakan ini adalah ragam
perwujudan dari keinginan untuk kembali kepada teks (al-Qur’an
dan Sunnah). Islamisasi Ilmu, menurutnya, lebih bersikap reaktif,
yaitu reaksi terhadap bangunan keilmuan yang sudah wujud,
yang dipandang tak sesuai dengan nilai-nilai Islam, dan ingin
dikembalikan kepada Islam yang lebih dipahami sebagai teks.3*

Satu cara untuk memahami gerak Pengilmuan Islam adalah
dengan memperhatikan periodesasi sistem pengetahuan Muslim
yang dibuat Kuntowijoyo. 3 Periodesasi penting untuk
memahami apa yang akan dikerjakan pada suatu periode
tertentu. Keputusan baik yang diambil di suatu periode belum
tentu akan bermanfaat di periode yang lain. Dalam periodisasi
ini, umat Islam bergerak dari periode pemahaman Islam sebagai
mitos, lalu sebagai ideologi, dan terakhir sebagai ilmu.

Periode  pertama, Islam sebagai mitos. Islam sebagai mitos
dipahami sebagai sesuatu yang sudah selesai dan tinggal perlu
dipertahankan, dijaga kemurniannya dari campuran-campuran
non Islami, dan jika perlu dipertahankan dari serangan pihak
luar. Karenanya Kuntowijoyo menyebut bahwa tradisi ini
biasanya bersifat deklaratif atau apologetis. 3¢ Sebuah indikasi
menarik yang diajukan Kuntowijoyo adalah mengenai maraknya
buku-buku jenis itu yang diterbitkan Bina Ilmu atau Gema
Insant Press.

3B1bid.,, 6-11.

3*1bid., 8.

31bid., 80-1.

*Kuntowijoyo, Muslin Tanpa Masjid (Bandung: Mizan, 2001), 102-3.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

Periode kedua, Isiam sebagai ideologi. Islam sebagai ideologi
sudah bersifat lebih rasional, tapi masih terlalu apriori/nonlogis.
Di sini Islam ditampilkan sebagai ideologi tandingan bagi
ideologi-ideologi dunia seperti kapitalisme dan komunisme.
Dalam konteks ini, Islam eksis hanya jika ia eksis secara
institusional-formal. Karena itu, ketika di Indonesia semua
ormas diharuskan berasas Pancasila, ini dipahami sebagai upaya
de-Islamisasi. Padahal, kata Kuntowijoyo, ini juga bisa dilihat
sebagai isyarat bahwa Islam perlu memasuki babak baru, yaitu
periode Islam sebagai ilmu.

Dalam periode ilmu, yang diperlukan adalah objektivikasi
Islam. Dapat dikatakan bahwa dengan melakukan objektivikasi,
“baju Islam” (“Islam sebagai baju”) ditanggalkan, dan Islam
secara substansial tampil secara universal. Nilai-nilai Islami
menjadi sesuatu yang bisa diterima orang, Muslim ataupun non-
Muslim, karena kebaikan nilai-nilai itu sendiri, bukan karena
nilai-nilai itu disebut “Islami”. Dengan cara ini, Islam menjadi
rahmat untuk alam semesta.

Namun ini mensyaratkan bahwa agama lebih dulu
diobjektivikasi, agar ia benar-benar bermanfaat untuk seluruh
umat manusia, tak hanya memenuhi keinginan eksklusif sebagian
kaum beragama tertentu untuk menegaskan identitasnya. Persis
itulah yang menjadi salah satu tujuan objektivikasi, yaitu untuk
menghindari dominasi satu kelompok agama atas kelompok-
kelompok lainnya. 3 Dengan ini, Muslim masih dapat tetap
menjadikan al-Qur’an sebagai sumber hukum. Namun,
“Objektivikasi Islam akan menjadikan al-Qur’an terlebih dahulu
sebagai hukum positif, yang pembentukannya atas persetujuan
bersama warga negara.” 3% Muslim tak dapat serta merta
menerapkan syariah menjadi hukum negara, misalnya, tapi itu
hanya dapat dilakukan jika ada kesepakatan dari semua, termasuk
non-Muslim. Ini hanya bisa dicapai jika nilai-nilai Islam itu telah
diobjektivikasi schingga tampil sebagai nilai-nilai yang dapat
diterima semua orang lepas dari latar belakang/sumber nilai-nilai
1tu.

S’Kuntowijoyo, Isiam..., 65.
38]bid., 66.

86 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

Sesungguhnya, Kuntowijoyo juga menyarankan bahwa
semua agama melakukan hal yang sama, objektivikasi.® Jika
demikian, ini akan menjamin bahwa konflik dapat dihindari.
Islam—dan sesungguhnya semua agama—bukan lagi berwujud
identitas atau simbol yang diterjemahkan dalam label-label
institusional yang menarik garis antara kelompokku dan
kelompokmu, tapi justru ditransformasikan menjadi sumber
pemecahan masalah bersama secara objektif. Kalaupun,
misalnya, partai Islam atau partai Kristen ingin didirikan,
perjuangannya tak lagi bersifat partisan. Nilai-nilai agama
tertentu bisa diusung dalam agenda perjuangannya, tapi sebagai
nilai-nilai yang kebaikannya bersifat objektif, bisa dipahami
semua orang. Gagasan-gagasan normatif Islam ditampilkan
sebagai nilai-nilai universal, bersifat publik, dan dijustifikasi
secara rasional. Nilai-nilai tersebut layak diterima bukan karena
ia berasal dari Islam; berasal dari Islam atau tidak, itu tak penting
lagi. Yang penting adalah bahwa nilai-nilai itu bisa ditunjukkan
sebagai mengandung kebaikan pada dirinya sendiri, sehingga
sumber nilai-nilai itu menjadi tak penting; yang penting adalah
kemampuan  menjustifikasinya  secara  rasional,  demi
mempersuasi sebanyak mungkin orang untuk menerimanya.

Sebagai hasilnya, “Meyakini latar belakang agama yang
menjadi sumber ilmu atau tidak, tidak menjadi masalah, ilmu
yang berlatar belakang agama adalah ilmu yang objektif, bukan
agama yang normatif.” 40 Objektivikasi ilmu adalah ilmu dari
orang beriman untuk seluruh manusia, tanpa mengenal
agamanya, non-agama, bahkan anti agama. ‘“Pendeknya, dari
orang beriman untuk seluruh manusia.”#! Hal yang persis sama
berlaku untuk agama-agama lain, yang bagi Kuntowijoyo juga
perlu melakukan objektivikasi agar manfaatnya dirasakan semua
orang. Ini karena ia tampak yakin benar bahwa semua agama
memiliki keberpihakan pada nilai-nilai kemanusiaan universal
yang serupa. Untuk itu, Kuntowijoyo menjustifikasi dengan: ...
Kitab Suci yang satu tidak lebih tinggi daripada Kitab Suci
lainnya. Islam mengajarkan tentang adanya kalimah sawa’ (titik

F1bid., 67.
Olbid., 57.
bid., 58.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni... |

temu, konsensus, common denominator).*> Tidak ada pertentangan
tentang hal-hal yang fundamental, meskipun ada perbedaan
dalam detailnya.

Untuk melengkapi objektivikasi di atas, Kuntowijoyo juga
melengkapi piranti Pengilmuan Islam dengan zntegralisas:.
Integralisasi adalah penyatuan ilmu-ilmu yang terlahir dari akal
budi manusia dengan al-Qur’an atau wahyu.*3 Pengilmuan Islam
memiliki sikap yang lebih terbuka dalam hal ini. Gerakan ini
dengan rendah hati mengakui bahwa penggagasnya lahir di alam
ilmu-ilmu sekular, yang terkadang tampak bermusuhan dengan
agama. Sementara umat beriman mungkin memiliki keberatan
terhadap sebagian bangunan ilmu kontemporer, namun mereka
tak ingin menggantikan ilmu-ilmu sekular.* Jadi, di satu sisi yang
diinginkan oleh Kuntowijoyo adalah melanjutkan perjalanan
ilmu-ilmu sekuler dan mencoba memperbaiki dari dalam.
Pencapaian ilmu-ilmu sekuler tidak dinafikan, tapi diintegrasikan
dalam suatu kerangka teoretis baru yang punya keberpihakan
cukup jelas kepada nilai-nilai humanisasi/emansipasi, liberasi,
dan transendensi. ¥ Kuntowijoyo menjelaskan, bahwa dalam
ilmu-ilmu yang terlahir dari akal budi manusia (ilmu sekuler)
diawali dengan filsafat, antroposentrisme, diferensiasi, hingga
menjadi ilmu sekular. Filsafat adalah awal berangkat ilmu-ilmu
sekuler. Rasionalisme yang berkembang pada abad XV-XVI M
menolak teosentrisme abad pertengahan; wahyu dibuang,
sementara rasio diagungkan.

Antroposentrisme adalah konsekuensi logis dari penolakan atas
wahyu di mana manusia menjadi pusat kebenaran, etika,
kebijaksanaan, dan pengetahuan. Manusia adalah pencipta,
pelaksana, dan sekaligus konsumen atas produksinya sendiri.
Waktu manusia memandang dirinya sebagai pusat, maka
terjadilah  diferensiasi  (pemisahan).  Seluruh  pengetahuan
dipisahkan dari wahyu. Karena itu kegiatan ekonomi, politik,
hukum, dan ilmu pengetahuan dipisahkan dari agama (sekular).
Kebenaran ilmu terletak pada ilmu sendiri. Maka jadilah apa

4Qs. Ali ‘Imran (3): 64.
BKuntowijoyo, Isan..., 49.
441bid., 53.

#Qs. Ali Imran (3): 110.

88 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

yang dinamakan dengan ilmu sekular, lmu yang diklaim sebagai
objektif, bebas nilai, dan bebas dari kepentingan. Namun
ternyata, ilmu itu telah melampaui dirinya. Ilmu yang semula
adalah ciptaan manusia berbalik menjadi penguasa atas manusia.
Ilmu menggantikan wahyu sebagai pedoman kehidupan.46
Dalam upaya integralisasi, perlu adanya pembalikan. Sumber
pertama pengetahuan dan kebenaran haruslah agama, kemudian
bergerak menjadi teoantroposentrisme, dediferensiasi, dan ilmu
integralistik. ~ Penjelasannya  adalah,  pertama,  sumber
pengetahuan dan kebenaran adalah dari aggama, dalam hal ini
adalah wahyu Tuhan, yaitu al-Qur’an. Kemudian, di dalam
teoantroposentrisme, kebenaran agama  digabungkan dengan
kebenaran yang bersumber dari akal budi manusia. Sehingga
dalam praktiknya, terjadi dediferensiasi, yaitu menyatunya agama
dalam setiap aktivitas kehidupan, baik politik, ekonomi, hukum,
ataupun budaya. Selanjutnya dikenal apa yang dinamakan dengan
il integralistik, lmu yang bukan sekedar menggabungkan, tetapi
juga menyatukan antara wahyu dan hasil akal budi manusia.*’
Kuntowijoyo meyakini bahwa wahyu al-Qur’an memiliki
signifikansi dalam membangun keilmuan yang integralistik dan
menghilangkan pandangan yang dikotomis tentang bidang-
bidang ilmu. Paradigma ini dinilai memiliki prospek yang kuat
dalam melahirkan konsep-konsep dan temuan-temuan keilmuan
yang relevan dengan realitas dan kebutuhan umat, serta dalam
memecahkan setiap persoalan kemanusiaan dan dalam upaya
menjaga eksistensi alam dan seisinya. Prospek ini akan semakin
optimal, apabila terus dibangun kolaborasi yang integral antara
tiga macam ayat Tuhan (gawlyyah, kawniyyah, insaniyyab).
Konsepsi paradigma keilmuan Islam yang integralistik, yang
ditawarkan Kuntowijoyo ini, telah memperlebar peta pemikiran
intelektual Muslim dalam upaya mengembangan ilmu di dunia
Islam, sekaligus merupakan bantahan terhadap kritikan yang
menolak penggunaan al-Qur’an di luar kajian ilmu-ilmu agama.
Paradigma Pengilmuan Islam diderivasi dari semangat al-
Qur’an: “Kamu adalah nmat terbaik, yang dilahirkan untuk manusia,
menyuruh kepada yang ma'rif, dan mencegab dari yang munkar, dan

“Kuntowijoyo, Islan..., 52.
411bid., 55.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 89



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

beriman kepada Allah”.*® Menurut Kuntowijoyo ada empat hal
yang tersirat dalam ayat tersebut, pertama, kbayr ummab; konsep
umat yang terbaik bagi Islam merupakan mengerjakan ketiga hal
tersebut dalam ayat bukanlah sekedar hadiah dari Tuhan. Tetapi
konsep umat yang terbaik ini merupakan tantangan agar aktif
dan bekerja keras dalam sejarah. Kedua, ukbrijat li al-nas, aktivisme
sejarah merupakan bentuk kerja keras di tengah umat manusia
dan keterlibatan umat Islam dalam menentukan sejarah.
Sebagaimana dalam ajaran Islam yang menekankan bahwa Islam
merupakan agama amal, jadi pengetahuan yang didapatkan harus
ditransformasikan bukan hanya untuk diri tetapi untuk orang
lain. Ketiga, pentingnya kesadaran. Kesadaran dalam Islam
merupakan bentuk kesadaran yang berbeda dengan Marxisme.
Bentuk kesadaran dalam Islam nilai-nilai Ilahiah menjadi
tumpuan dalam melakukan aktivisme sejarah. Kesadaran
tersebut bersifat independensi yang bertumpu pada Tuhan
bukan kepada struktur atapun kepada manusia. Kesadaran yang
ditekankan pada struktur atau individu menjadikan bentuk
kesadaran dalam Marxisme maka yang terjadi merupakan dalam
bentuk individualisme, eksistensialisme, kapitalisme, dan
liberalisme. Keempat, tetang etika profetik yang dapat dilakukan
oleh siapa saja. Etika profetik merupakan pelaksanaan secara
integral dari “sa’murina bi al-ma‘rif wa tanhawna ‘an al-munkar, wa
tw'minina bi al-Lakh”, yang oleh Kuntowijoyo diterjemahkan
menjadi; humanisasi (tz murina bi al- ma‘rif), liberasi (wa tanhawna
an al-muntkar), dan trasendensi (wa tu’miniina bi al-L.ah).*
Humanisasi (ta’murina bi al-ma‘rif). Humanisasi merupakan
semangat dari peradaban Barat yang percaya pada the idea of
progress, demokrasi, HAM, Liberalisme, kebebasan, kemanusiaan,
kapitalisme, dan se/fnees. Humanisasi merupakan proses
pemanusiaan manusia dalam bahasa agamanya mengembalikan
posisi manusia pada fitrahnya. Proses humanisasi merupakan
jawaban dari patologi masyarakat modern yang mengalami
dehumanisasi yang diakibatkan oleh kemajuan teknologi dan
informasi. Manusia terjerat dengan teknologi sehingga manusia
mengabdi untuk teknologi, bukannya teknologi yang mengabdi

#Qs. Ali Imran (3): 110.
9Qs. Ali Imran (3): 110.

90 Ulumuna Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

kepada manusia. Manusia pada masyarakat modern dengan
kerangka pikir rasional teknokratis, menjadi manusia satu
dimensi, jatuh dalam dataran kehinaan dan menghilangnya sisi
atau dimensi manusia yang lain. Oleh karena itu, Kuntowijoyo
mencoba melakukan humanisasi yang berdasar kepada agama,
dimana merujuk iman dan amal soleh. Hal ini seperti
diungkapkan dalam Qs. al-Tin (95): 5-6 bahwa “Manusia jatuh
ke dalam tempat keterhinaan, kecuali orang-orang yang beriman
dan beramal shaleh”. Pengembalian kemuliaan manusia yang
terjatuh pada kehinaan dengan mengembalikan manusia pada
fitrahnya, dapat memenuhi semua dimensi yang dimiliki oleh
manusia. Pemenuhan semua dimensi yang ada pada manusia ini,
menjadikan posisi manusia tidak seperti masyarakat modern
yang menafikan salah satu dimensi yang ada pada manusia.
Humanisme ini merupakan pengkritisian humanisme Barat
(bumanisme antroposentris), yang menyebabkan majunya peradaban
Barat tetapi sekarang mereka mengalami dehumanisasi.
Humanisme yang ditawarkan oleh Kuntowijoyo adalah
humanisme yang didasarkan pada agama yakni humanisme teo-
antroposentis.

Liberasi (wa tanhawna ‘an al-munkar). Liberasi yang ditawarkan
oleh Kuntowijoyo paling tidak empat ranah seperti bidang
ckonomi, sosial, budaya, dan politik dalam ranah sistem ilmu
pengetahuan. Liberasi sistem ilmu pengetahuan dapat
membebaskan manusia dari sistem pengetahuan materialis dan
dominasi struktur. Hal ini, Islam memandang kesetaraan antara
laki-laki dan perempuan. Liberalisasi dari sistem sosial budaya
merupakan transformasi sosial umat Islam yang berkembang
dari masyarakat agraris menuju masyarakat industri. Liberasi
dalam ekonomi bagaimana menciptakan suatu sistem ekonomi
yang bercorak keadilan, hal ini dikarenakan adanya kesenjangan
ckonomi. Penggagasan tentang keadilan ekonomi merupakan
nilai-nilai yang ada dalam ajaran Islam. Hal ini sebagaimana telah
diungkapkan dalam Qs. al-Hashr, (59); 7, “Supaya harta tidak
hanya  beredar diantara  orang-orng yang kaya diantara  kamn’.
Selanjutnya dalam Qs. al Zukhruf, (43): 32, “Apakab mereka yang
berhak menmbagi-bagi rabmat Tubanmu?” Liberalisme dalam politik
membebaskan dari sistem perpolitikan yang tidak adil dan

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 91



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

terjadinya penindasan seperti sistem otoritarianisme, diktator,
dan neofeodalisme.

Transendensi (wa tu minsina bi al-1ah). Transendensi merupakan
kunci beriman kepada Allah, yang menjadi ruh alam humanisasi
dan liberasi dalam melihat dan pengaplikasian dari Pengilmuan
Islam. Menurut Kuntowijoyo agar umat Islam meletakkan Allah
sebagai pemengang otoritas, Tuhan yang maha objektif.
Trasendensi yang dimaksudkan oleh Kuntowijoyo merupakan
penggunaan wahyu sebagai salah satu unsur dalam ilmu.
Paradigma wahyu digunakan dalam ilmu yang dilakukan oleh
Kuntowijoyo melalui objektivikasi terhadap ayat-ayat al-Qur’an
agar kebenaran yang didalamnya dapat diterima oleh seluruh
manusia.  Objektivikasi  merupakan  konkretisasi ~ dalam
kenyakinan internal, perbuatan ini dapat objektif jika dapat
dirasakan oleh non Muslim sebagai suatu yang natural atau
wajar, tidak sebagai perbuatan keagamaan.>®

Catatan Akhir

Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan muncul sebagai
gerakan sistematik untuk keluar dari dogmatisme-hegemonik
epistemologis Barat dari sudut pandang Islam. Alasannya,
tantangan terbesar yang dihadapi kaum Muslimin adalah ilmu
pengetahuan modern yang tidak netral dan telah diinfus ke
dalam praduga-praduga agama, budaya, dan filosofis, yang
sebenarnya berasal dari refleksi kesadaran dan pengalaman
manusia Barat. Oleh karena itu, ilmu pengetahuan modern harus
diislamkan. ~ Mengislamkan  ilmu  bukanlah  pekerjaan
mudah seperti labelisasi. Selain itu, tidak semua dari Barat berarti
ditolak. Sebabnya, terdapat sejumlah persamaan antara Islam
dan filsafat dan sains Barat. Oleh sebab itu, seseorang
yang mengislamkan ilmu, ia perlu memenuhi pra-syarat, yaitu
ia harus mampu mengidentifikasi pandangan-hidup Islam
(the Islamic worldview) sekaligus mampu memahami budaya
dan peradaban Barat. Ilmu pengetahuan kontemporer bisa
diislamkan dengan cara mentafsirkan kembali fakta-fakta
penemuannya menurut pandangan dunia (worldview) Islam yang

YKutowjoyo, ldentitas Politik Umat Islam (Bandung: Mizan, 1997).

92 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

termaktub dalam al-Qur’an dan dengan menjuruskan kembali
program-program penelitian sains dan teknologi serta ilmu
humaniora demi memenuhi kepentingan “wagasid al-shari‘ah”.
Dengan demikian, umat Islam dapat keluar dari jebakan dilema
epistemologis yang ditinggalkan oleh Barat dan demi ortodoksi
nilai Islam.

Tapi skema Islamsasi Ilmu terkesan simplistis dan eksklusif
oleh karena keberpihakannya yang kaku terhadap umat Islam
sehingga terbaca hanya memayungi umat Islam dan memandang
sumber nilai dan etika hanya milik Islam yang konsekuensinya
adalah ‘dari Islam, oleh Islam, dan untuk Islam’. Lantas
bagaimana dengan #he others, dalam artian yang bersumber dari
luar Islam? Untuk menjawab dilema ini Kuntowijoyo
menyodorkan formulasi Pengilmuan Islam sehingga Islam dapat
cksis tanpa harus memakai baju Islam. Pengilmuan Islam dengan
teori objektivikasi ilmu yang dituntut oleh Kuntowijoyo
lewat pengilmuan Islamnya membuat baju dan atribut Islam
yang melekat pada sistem, siyasiyah, dan objek lain harus
dilepaskan. Nilai Islam menjadi baik bukan karena atribut
Islamnya, akan tetapi karena kebaikan nilai itu sendiri. Ilmu pun
dilepaskan dari label Islam, namun Islamlah yang ditarik dalam
lingkaran keilmuan, sehingga kebaikan yang ditimbulkan oleh
ilmu bukan karena label Islamnya, namun karena disesuaikannya
Ilmu dengan nilai-nilai kelslaman. Ia adalah suatu tindakan yang
didasarkan oleh nilai-nilai agama, disublimasikan dalam suatu
tindakan objektif, sehingga diterima semua orang. Tujuannya
adalah untuk semua orang, melintasi batas-batas agama, budaya,
suku, dan lain-lain. Dengan demikian, Islam menjadi nilai dan
etika, worldpier tanpa harus tahu bahwa itu adalah Islam. Dengan
demikian, Islam menjadi rumah bersama dan atau rahmat
peradaban umat manusia. Wa al-Lah a‘lam bi al-sawab.e

Daftar Pustaka

Armas, Adnin. “Westernisasi dan Islamisasi Ilmu”, dalam
Majalah Islamia. Tahun 01. No. 6/]Juli-September 2005.

al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. Isiam and Secularism
Kuala Lumpur: ISTAC.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 93



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An
Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam.
Kuala Lumpur: ISTAC.

Bagir, Zainal Abidin. “Pengilmuan Islam”, Makalah
Dipresentasikan dalam Diskusi Sehari tentang Pemikiran
Kuntowijoyo, Diselenggarakan Masyarakat Yogyakarta
untuk Ilmu dan Agama (MYIA) dan Badan Koordinasi
Mahasiswa Sejarah (BKMS) UGM, 26 Mei 2005.

Bosch, David J. 1999. Transformasi Misi Kristen: Sejarab Teologi Misi
yang Mengubah dan Berubah, ter. Stephen Suleman. Jakarta:
BPK Gunung Mulia.

Daud, Wan Mohd Nor Wan. “Epistemologi Islam dan
Tantangan Pemikiran Ummat”, dalam Iskmia, Tahun I1. No.
5, Jakarta, 2005.

. 1998. The Educational Philosophy and Practice of
Syed Mubammad Naquib al-Attas An Exposition of the Original
Concept of Islamization. Kuala Lumpur: ISTAC.

Delfgaauw, Bernard. 1987. Filsafat Abad 20, ter. Soejono
Soemargono. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogyakarta.

Esposito, John L. & John O Voll. 2002 Tokoh-tokoh Kunci
Gerakan Islam Kontemporer. Jakarta: Raja Grafindo Persada.

Fahmi, M. 2005. Islam Transendental: Menelusuri  Jejak-jejak
Pemikiran Kuntowijoyo. Y ogyakarta: Pilar Religia.

Fakhry, Majid. 2002. Se¢arah Filsfat Isiam Sebuah Peta Kronologis,
ter. Zaimul Am. Bandung: Mizan.

al-Faruqi, Ismail Raji. 1984. Islamisasi llmu pengetahnan, ter. Anas
Mahyuddin. Bandung: Pustaka.

Furent, Francois & Denis Richet. 1989. Revolusi Perancis.
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

Harbison, E. Haeis. 1956. The Age of Reformation. New York:
Cornell University Press.

Hashim, Rosnani. “Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan
Kontemporer”. dalam Majalah Islamia, Tahun 01. No. 6/]Juli-
September 2005.

Hoodbhoy, Pervez. 1996. Ikbtiar Menegakkan Rasionalitas, tet.
Sari Meutia. Bandung: Mizan.

Kartanegara, Mulyadhi. 2003. Menyzbak Tirai Kejahilan: Pengantar
Epistemologi Islam. Bandung: Mizan.

94 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘


http://abrarmuslim.blogspot.com/2010/03/pengilmuan-islam-dan-integrasi-ilmu_24.html

|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dar7 Isianisasi 1inmu Menujn Pengilmuan Isiam: Melawan Hegemoni...

. 2003. Pengantar Epistemologi Islam. Bandung:

Mizan.
Kuntowijoyo. 1991. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi.
Bandung: Mizan.
. 1994. Dinamika Se¢jarah Umat Islam di Indonesia.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
. 1997, Identitas Politik Umat Islam. Bandung:

Mizan.

. 2001. Mustim Tanpa Masjid. Bandung: Mizan.

. 2004. Islam Sebagai llmu: Epistemologi, Metodologi,

dan Etika. Bandung: Teraju.

. “Ustam Sebagai 1de”, Prisma, No. Ekstra, 1984.

Leaman, Oliver. 2002. Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan
Tematis, ter. Musa Kazhim dan Arif Mulyadi. Bandung,
Mizan.

Madjid, Nurcholish. 2001. Kaki Langit Peradaban. Jakarta:
Paramadina.

Muhaimin. 2003. _Arah Baru Pengembangan Pendidikan Islam,
Pemberdayaan, — Pengembangan — kuriknlum, — hingga  Redifinisi
Islamisasi Pengetabuan. Bandung: Nuansa.

Mukhlis. 2008. Ngaji Bareng Filosof. Mataram: Alam Tara
Institute-Nusatenggara Center.

Nasr, Seyyed Hossein (ed.). 2003. Ewnsiklopedi Tematis Filsafat
Islam, Jilid 1 dan 11, ter. Tim Penerjemah Mizan. Bandung:
Mizan.

Osborne, Richard. 2001. Filsafat Untuk Pemula terj. P. Hardono
Hadi. Yogyakarta: Kanisius.

Ramayulis dan Syamsul Nizar. 2005. Ensikloped: Tokoh Pendidikan
Islam, Mengenal Tokoh Pendidikan Islam di Dunia Islam dan di
Indonesia. Ciputat: Quantum Teaching.

Rensch, Bernhard. 1971. Biophilosphy. New York: Columbia
University Press.

Russell, Bertrand. 2002. Se¢arah Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko
et.al. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

. 2002. Searab Filsafat Barat: Kaitannya dengan

Kondisi Sosio-Politik Zaman Kuno hingga Sekarang. terj. Sigit

Jatmiko et.al. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 95



|

Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Isianmisasi Linmu Menujn Pengilnuan Lslan: Melawan Hegemoni...

Sobel, Dava. 1999. Putri Sang Galileo: Kisah Sejati tentang Pergulatan
Agamay, Sains, dan Cinta. Bandung: Mizan.

Suprayogo, Imam. 2005. “Membangun Integrasi Ilmu dan
Agama”, dalam Zainal Abidin Bagir et. all., Inzegrasi Ilmn dan
Agama: Interpretasi dan Aksi. Bandung: Mizan.

Tafsir, Ahmad. 1994. Filsafat Umum: Akal dan Hati sejak Thales
sampai James. Bandung: Remaja Rosdakarya.

Woltf, Brinton Christopher. 1962. A History of Civillization 1715
to the Present. New Jersey: Prentice-Hall INC.

96 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



