
 

 



i 

DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-18  Ismail Fahmi Arrauf, 
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam” 

 19-40  Fathul Mufid,  
“Perkembangan Paradigma Epistemologi  
dalam Filsafat Islam” 

 41-64  Anwar Mujahidin  
“Epistemologi Islam:  
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu” 

 65-96  Ismail Toib dan Mukhlis  
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: 
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat” 

 97-126  Masdar Hilmy  
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan  
Ilmu Pengetahuan dalam Islam” 

 127-152  Hadarah Rajab  
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam” 

 153-190  Lalu Muchsin Effendi 
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud” 

 191-212  Mustain 
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:  
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan” 

 213-230  Asep Kurniawan  
Pengembangan Sumber Daya Manusia  
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam 

 

APENDIKS   



ii  

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْاِهّآ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
أ  (innā a‘╢aynāka al-kawthar); 

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 65 

 

DARI ISLAMISASI ILMU  
MENUJU PENGILMUAN ISLAM:  

MELAWAN HEGEMONI EPISTEMOLOGI BARAT 

Ismail Thoib dan Mukhlis 
(Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram 

Email: ismail_thoib@yahoo.com; dhani_care@yahoo.com) 
 

Abstract: Islamization project as epistemological means of knowledge by 
Ismail R. al-Faruqi, focuses on Islamic disengagement spirit to pursue its 
science and technology backwardness. This research aims at analyzing the 
concept weaknesses and improves them. Methods employed are analyzing 
basic elements and characteristics of knowledge of which the Islamic label is 
considered inappropriate. The research findings suggest that the formulation 
of scientific Islam is considered more appropriate as this is where Islamic 
values become ethics not because of its Islamic label but its own value 
goodness. 

Abstrak: Proyek islamisasi oleh Ismail R. al-Faruqi, sebagai saluran 
epistemologis untuk membaca yang berfokus pada semangat disengagement 
(tepatnya, kritis dan selektif) asupan dari Barat sebagai alat pengejar 
ketertinggalan sains dan teknologi barat masih menimbulkan perdebatan. 
Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan titik-titik lemah Islamisasi Ilmu 
dan memperbaikinya dengan konsep pengilmuan Islam. Penerapan metode 
dilakukan lewat analisis elemen-elemen dan sifat dasar ilmu yang tidak 
memungkinkan label Islam dan mensyaratkan perbaikan terminologi. 
Temuan penelitian menyarankan formulasi pengilmuan Islam-oleh 

Kuntowijoyo, tempat nilai Islam menjadi baik bukan  karena atribut 

Islamnya, akan  tetapi karena kebaikan nilai itu  sendiri. 

Keywords: sekuler, Islamisasi Ilmu, al-Attas, epistemelogi, al-Faruqi, 
pengilmuan Islam, objektivasi. 

 
 

  



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

66 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

TIDAK diragukan lagi bahwa Dunia Islam berada di anak tangga 
paling bawah di antara penganut agama-agama besar. Negeri-
negeri Islam jauh tertinggal oleh Eropa Utara, Amerika Utara, 
Australia, dan Selandia Baru yang Protestan; oleh Eropa Selatan, 
dan Amerika Selatan yang Katolik Romawi; oleh Eropa Timur 
yang Katolik Ortodoks; oleh Israel yang Yahudi; oleh India yang 
Hindu; oleh Cina, Korea Selatan, Taiwan, Hongkong, dan 
Singapura yang Budhist-Konfusianis; oleh Jepang yang Budhist-
Taois, dan oleh Thailand yang Budhis. Praktis, tidak ada satu 
pun agama besar di bumi ini yang lebih rendah kemajuan ilmu 
pengetahuan dan teknologinya daripada umat Islam. 1  Dalam 
kondisi seperti ini masyarakat Muslim melihat kemajuan Barat 
sebagai sesuatu yang mengagumkan. Hal ini menyebabkan 
sebagian kaum Muslim tergoda oleh kemajuan Barat dan 
berupaya melakukan reformasi dengan jalan Westernisasi.  

Postur umat Islam yang demikian mengganggu para 
cendekiawan Muslim untuk mencari jalan keluar dari agitasi 
intelektual Barat yang ditengarai telah mencabut akar identitas 
keislaman dan pada sisi yang memekarkan dualisme, bahkan 
monolisme logosentris Barat; pembebek terbaik tanpa 
melakukan pengisolasian atas pelbagai tawaran konseptual Barat. 
Inferioritas diri ini semakin mengukuhkan miniatur the lack of 
vision kaum Muslim. 2  Untuk menjawab dilema yang demikian 
Syed Muhammad Naquib al-Attas, 3  Ismail R. al-Faruqi, 
menawarkan proyek islamisasi sebagai saluran epistemologis 
untuk membaca Westernisasi secara cerdas sembari 
merelokasinya dengan semangat disengagement (tepatnya, kritis dan 
selektif) asupan dari Barat. Tapi gagasan ini bagi Kuntowijoyo, 
yang semula pendukung gagasan Islamisasi Ilmu justru 
memompa semangat ekslusivisme dengan pemiskinan hanya 
sebagai rahmat bagi umat Islam an sich. Ini, bagi Kuntowijoyo, 

                                                             
1Nurcholish Madjid, Kaki Langit Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2001), 

21. 
2Ismail R. al-Faruqi, Islamisasi Ilmu Pengetahuan, (Bandung: Pustaka, 

1984).  
3Lihat, Wan Mohd Nor Wan Daud, The Educational Philosophy and Practice 

of Syed Muhammad Naquib al-Attas An Exposition of the Original Concept of 
Islamization (Kuala Lumpur: ISTAC, 1998), 237. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 67 

 

menciderai semangat substantif Islam sebagai rahmat bagi 
apapun dan siapapun tanpa terjebak pada anatomi identitas 
Muslim atau nonmuslim. Untuk itu dia mengajak untuk 
meninggalkan Islamisasi Ilmu sembari menuntun kita menuju 
kapal selam yang bernama Pengilmuan Islam demi universalisme 
Islam sebagai rumah bersama umat manusia. 

Islamisasi Ilmu: Demi Identitas Keislaman  

Secara historis, ide atau gagasan Islamisasi Ilmu pengetahuan 
muncul pada saat diselenggarakan Konferensi Dunia Pertama 
tentang Pendidikan Islam di Mekah pada tahun 1977. 
Konferensi yang diprakarsai oleh King Abdul Aziz University ini 
berhasil membahas 150 makalah yang ditulis oleh sarjana-sarjana 
dari 40 negara, dan merumuskan rekomendasi untuk 
pembenahan serta penyempurnaan sistem pendidikan Islam 
yang diselenggarakan oleh umat Islam seluruh dunia. Salah satu 
gagasan yang direkomendasikan adalah menyangkut Islamisasi 
Ilmu pengetahuan. Gagasan ini antara lain dilontarkan oleh Syed 
Muhammad Naquib al-Attas dalam makalahnya yang berjudul 
“Preliminary Thoughts on the Nature of Knowledge and the Definition and 
the Aims of Education dan Ismail R. al-Faruqi dalam makalahnya 
“Islamicizing Social Science.”4  

Mengikuti logika sederhana, Islamisasi yang diartikan dengan 
mengislamkan ilmu, mengandung pemahaman bahwa ilmu yang 
berkembang pesat selama ini, lebih-lebih di Barat telah sesat 
sehingga perlu diislamkan. Suatu kenyataan, memang ada 
sebagian orang yang bersikap apriori setelah melihat fakta bahwa 
kemajuan ilmu pengetahuan tidak menjadikan Barat lebih 
beradab, bahkan Barat dinilai telah teralienasi oleh pengetahuan 
dan teknologinya. Ide Islamisasi Ilmu lahir seiring dengan 
berbagai keterpurukan dan ketimpangan yang mewarnai 
kehidupan umat manusia akibat terpisahnya ilmu dari agama, 
berupa perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
semakin canggih, namun rupanya kian mengabaikan nilai etis 
dan agama. Sebaliknya, agama yang tidak ditopang dengan ilmu 

                                                             
4Muhaimin, Arah Baru Pengembangan Pendidikan Islam, Pemberdayaan, 

Pengembangan kurikulum, hingga Redifinisi Islamisasi Pengetahuan (Bandung: 
Nuansa, 2003). 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

68 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

pengetahuan disinyalir tidak layak jual di tengah masyarakat maju 
yang ilmiah minded. 

Secara substansial proses Islamisasi Ilmu telah terjadi sejak 
masa Rasulullah Saw. Hal ini dapat kita lihat dari proses 
pengislaman yang dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw. 
terhadap masyarakat Arab pada saat itu. Melalui ajaran-ajaran al-
Qur‟an, sebagai sumber hukum Islam pertama, beliau merubah 
seluruh tatanan Arab Jahiliyah kepada tatanan masyarakat Islam 
hanya dalam kurun waktu dua puluh tiga tahun. Dengan al-
Qur‟an, Muhammad Saw. merubah pandangan hidup mereka 
tentang manusia, alam semesta, dan kehidupan dunia. 
Pengislaman ilmu ini diteruskan oleh para sahabat, tabiin dan 
ulama-ulama sehingga umat Islam mencapai kegemilangan dalam 
ilmu. Dengan pengetahuan Islam yang mendalam, mereka 
menyaring filsafat Yunani Kuno untuk disesuaikan dengan 
pemikiran Islam. Sebagai hasilnya, ada hal-hal dari filsafat 
Yunani Kuno yang diterima dan ada juga yang ditolak.5 

                                                             
5Hal ini dapat kita lihat dari proses pengislaman yang dilakukan oleh 

Nabi Muhammad saw terhadap masyarakat Arab pada saat itu. Melalui 
ajaran-ajaran al-Qur‟an, sebagai sumber hukum Islam pertama, beliau 
merubah seluruh tatanan Arab Jahiliyah kepada tatanan masyarakat Islam 
hanya dalam kurun waktu 23 tahun. Dengan al-Qur‟an, Muhammad Saw. 
merubah pandangan hidup mereka tentang manusia, alam semesta dan 
kehidupan dunia. Pengislaman ilmu ini diteruskan oleh para sahabat, tabi‟in 
dan ulama-ulama sehingga umat Islam mencapai kegemilangan dalam ilmu. 
Pada “zaman pertengahan,” Islamisasi juga telah dilakukan khususnya oleh 
para teolog Muslim seperti al-Gazālī, Fakhr al-Dīn al-Rāzi, Sayf al-Dīn, al-
Amīdiy, dan lain-lain. Dengan pengetahuan Islam yang mendalam, mereka 
menyaring filsafat Yunani Kuno untuk disesuaikan dengan pemikiran Islam. 
Sebagai hasilnya, ada hal-hal dari filsafat Yunani Kuno yang diterima dan ada 
juga yang ditolak. Proses penerjemahan mendapatkan sokongan yang besar 
dari pemerintah saat itu. Tunjuk misalnya, Dinasti Abbasiyah yang secara 
khusus mendirikan Bayt al-╩ikmah untuk mengakomodir kepentingan ini.  
Bayt al-╩ikmah atau Rumah Kearifan atau House of Wisdom, kata Hitti 
merujuk Ibn Nādhim dari al-Fihris, yang didirikan oleh al-Ma‟mūn sebagai 
wujud ketertarikannya pada rasionalitas dan pengakuannya atas kesejalanan 
antara rasionalitas dengan ajaran agama. Terjemahan karya filsafat pertama 
yang patut dihargai berasal dari sastrawan terkemuka, „Abd al-Lāh bin 
Muqaffā (w. 759 M.) dan putranya, Mu╪ammad, yang mencakup Categories, 
Hermeneutica, dan Analytica apriora karya Aristoteles pada masa pemerintahan 
Khalifah al-Man╣ūr (w. 773 M.) dari Dinasti Abbasiyah. Selain daripada itu, 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 69 

 

Oleh karena itu, Islamisasi dalam arti kata yang sebenarnya 
bukanlah perkara baru bila ditinjau dari aspek yang luas ini. 

                                                             
ringkasan Galen atas karya Plato (Dialogue) yang berjudul Timaeus hingga 
karya-karya Aristoteles, seperti De anima, Book of Animals, Analytica apriora, 
Secret of the Secrets yang dikerjakan oleh Ya╪ya bin al-Bi╢rīq (w. 815 M.) pada 
masa pemerintahan Harūn al-Rashīd ( (w. 809 M.). Pemintalan karya-karya 
Yunani tersebut dilanjutkan oleh Al-Ma‟mūn (w. 833 M.) yang menetapkan 
kebijakan resmi bagi aktivitas pengarapan karya-karya filsafat, sains, dan 
kedokteran Yunani dengan mendirikan lembaga Bayt al-╩ikmah di Bagdad 
pada tahun 830 M. yang dipimpin oleh Yu╪annā bin Maskawai╪ (w. 857 M.) 
yang kemudian digantikan oleh muridnya, ╩unayn bin Is╪āq (w. 873 M.). Di 
antara karya filsafat terpenting yang dipercayakan kepada tim yang terdiri 
atas ╩unayn, ╩ubays sepupu ╩unayn, dan „Īsa bin Ya╪yā murid ╩unayn 
adalah Analytica posteriora karya Aristoteles, Synopsis of the Ethics karya Galen, 
dan sejumlah intisari dari karya-karya Plato seperti Sofist, Parmenides, Politicus, 
Republic, dan Laws. Karya-karya Aristoteles, seperti Categories, Hermeneutica, 
Generation and Corruption, Nicomachean Ethics, dan beberapa bagian dari buku 
Physics. Sementara itu, Metaphysics digarap oleh seorang penerjemah kurang 
terkenal bernama As╢āt (Eustathius) dan Ya╪yā bin „Adī (w. 974 M.). Bagian 
lain dari buku Physics diterjemahkan oleh Qus╢ā bin Luqā (w. 912 M.) yang 
juga dipercaya menerjemahkan bagian-bagian dari Generation and Corruption. 
Abū Bisr Mattā (w. 940 M.) dan muridnya, Ya╪ya bin „Adī dipercaya 
menerjemahkan banyak karya yang umumnya dari bahasa Suryani, antara 
lain, Rhetoric dan Poetics karya Aristoteles. Kedua karya ini adalah bagian dari 
karya utama Aristoteles dalam logika yang dikenal sebagai Organon dalam 
tradisi Arab dan Suryani. al-╩asan bin Suwar (w. 1017 M.) dan Abū 
„Uthmān al-Dimashqiy (w. 910 M.) adalah dua penerjemah yang cukup 
tersohor karena belakangan ikut andil dalam menggarap naskah-naskah 
logika dan filsafat Yunani. Beberapa paraphrase Enneads menjadi pijakan 
dasar bagi Neoplatonisme Islam-Arab diulas secara panjang lebar oleh 
sejumlah filosof Muslim termasuk al-Kindî, al-Farâbî, dan Ibn Sînâ. Namun, 
anehnya, tak satu pun dari mereka pernah mempersoalkan keaslian buku ini. 
Karya-karya lain yang diragukan sebagai karya Aristoteles, tetapi ikut 
diterjemahkan ke dalam bahasa Arab antara lain adalah De plantis, Book of 
Minerals, Liber de causis, yang dikenal juga dengan nama Pure Good, yang 
berisikan 32 proposisi pilihan dari Elemmentatio Theologia karya Proclus dari 
Athena (w. 485 M.), seorang Neoplatonik, yang diterjemahkan oleh seorang 
yang tidak dikenal. Lihat misalnya dalam, Mukhlis, Ngaji Bareng Filosof 
(Mataram: Alam Tara Institute-Nusatenggara Center, 2008); Majid Fakhry, 
Sejarah Filsfat Islam Sebuah Peta Kronologis, ter. Zaimul Am (Bandung: Mizan 
2002); Oliver Leaman, Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan Tematis, ter. 
Musa Kazhim dan Arif Mulyadi (Bandung, Mizan 2002); Seyyed Hossein 
Nasr (ed.), Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam, Jilid I dan II, ter. Tim 
Penerjemah Mizan (Bandung: Mizan, 2003)  



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

70 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Hanya saja, secara operasional, istilah Islamisasi Ilmu baru 
dipopulerkan sebagai kerangka epistemologi baru oleh para 
pembaru Muslim pada tahun 70-an. Gagasan Islamisasi Ilmu di 
kalangan pemikir Muslim merupakan program epistemologi 
dalam rangka membangun (kembali) peradaban Islam. Hal ini 
disebabkan adanya perbedaan yang fundamental antara 
pandangan keilmuan dalam Islam dengan peradaban Barat pada 
tataran ontologi6 dan epistemologi.7 

                                                             
6Pada sisi ontologi, Barat modern hanya menjadikan alam nyata sebagai 

objek kajian dalam sains, sehingga pada gilirannya mereka hanya membatasi 
akal dan panca indra (empiris) sebagai epistemologinya. Hal itu tidaklah 
ganjil mengingat perkembangan ilmu dan dinamisasi peradaban di Barat 
bergeser dari satu titik ekstrem ke titik ekstrem lainnya. Baca misalnya 
dalam; Bernard Delfgauw, Filsafat Abad 20, ter. Soejono Soemargono 
(Yogyakarta: Tiara Wacana Yogyakarta, 1987); Bernhard Rensch, Biophilosphy 
(New York: Columbia University Press, 1971); Bertrand Russell, Sejarah 
Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko et.al. (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002); 
Brinton Christopher Wolff, A History of Civillization 1715 to the Present (New 
Jersey: Prentice-Hall INC, 1962). 

7Sejarah pertentangan antara gerejawan dengan ilmuan; pergumulan 
yang tak harmonis melibatkan pemuka agama Kristen dengan para saintis di 
Eropa pada Abad Pertengahan (Dark Age) telah melahirkan desakan 
pencerahan pemikiran yang dikenal dengan Renaissance/Enlightenment/ 
Aufklarung, masing-masing di Italia, Prancis, Inggris, dan Jerman. 
Keterkungkungan kaum gerejawan yang dianggap menghambat 
perkembangan ilmu pengetahuan dengan mengimani Bible yang telah 
banyak diselewengkan, hingga inkuisisi Galileo Galilea yang berpandangan 
Heliosentris (matahari sebagai pusat tata surya) dan bukan sebagaimana 
diyakini pemuka gereja yang Geosentris (bumi yang menjadi pusat tata 
surya), justru dijawab para ilmuwan Barat di masa pencerahan dengan 
“sekularisasi”. Mereka menanggalkan agama karena agama dianggap telah 
menghadang perkembangan sains dan pengetahuan. Inilah yang dimaksud 
dengan perpindahan dari satu titik ekstrem ke titik ekstrem lainnya tadi. 
Akibatnya epistemologi Barat modern-sekuler melahirkan faham-faham 
semisal eksistensialisme, materialisme, ateisme, empirisme, rasionalisme, 
kapitalisme, liberalisme, sosialisme, humanisme, relativisme, agnostisme, dan 
sebagainya. Hal itu bermula ketika Bapak filsafat modern—René Descartes 
(m. 1650)—memformulasi sebuah prinsip “aku berfikir maka aku ada” (cogito 
ergo sum). Dengan prinsip ini, Descartes telah menjadikan rasio sebagai satu-
satunya kriteria untuk mengukur kebenaran. Penekanan terhadap rasio dan 
panca indera sebagai sumber ilmu juga dilakukan oleh para filosof lain 
seperti Thomas Hobbes (m. 1679), Benedict Spinoza (m. 1677), John Locke 
(m. 1704), George Berkeley (m. 1753), Francois-Marie Voltaire (m. 1778), 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 71 

 

Para cendekiawan yang terlibat dalam proyek Islamisasi Ilmu 
seperti Syed Muhammad Naquib al-Attas,8 selanjutnya disebut 

                                                             
Jean-Jacques Rousseau (m. 1778), David Hume (m. 1776), Immanuel Kant 
(m. 1804), Georg Friedrick Hegel (m. 1831), Arthur Schopenhauer (m. 
1860), Soren Kierkegaard (m. 1855), Edmund Husserl (m. 1938), Henri 
Bergson (m. 1941), Alfred North Whitehead (m. 1947), Bertrand Russell (m. 
1970), Martin Heidegger (m. 1976), Emilio Betti (m. 1968), Hans-Georg 
Gadamer, Jurgen Habermas, dan lain-lain. Epistemologi Barat modern-
sekular telah menyebabkan teologi Kristen menjadi sekular. Jika pada zaman 
pertengahan, para teolog Kristen seperti Santo Augustinus (m. 430), 
Boethius (m. 524), Johannes Scotus Erigena (m. 877), Santo Anselm (m. 
1109), Santo Bonavantura (m. 1274) dan Santo Thomas Aquinas (m. 1274) 
memodifikasi filsafat Yunani kuno supaya sesuai dengan teologi Kristen, 
maka kini pada abad ke-20, para teolog Kristen seperti Karl Barth (1886-
1968), Dietrich Bonhoeffer (1906-1945), Friedrich Gogarten (1887-1967), 
Paul van Buren (m. 1998), Thomas Altizer, Gabriel Vahanian, William 
Hamilton, Woolwich, Werner and Lotte Pelz, Harvey Cox dan lain-lain 
memodifikasi teologi Kristen supaya sesuai dengan peradaban Barat 
modern-sekular. Mereka menegaskan, ajaran Kristiani harus disesuaikan 
dengan pandangan-hidup sains modern yang sekular. Mereka harus 
menafsirkan kembali ajaran agama Kristen supaya tetap relevan dengan 
perkembangan kehidupan masyarakat modern yang sekular. Bertrand 
Russell, Sejarah Filsafat Barat: Kaitannya dengan Kondisi Sosio-Politik Zaman Kuno 
hingga Sekarang ter. Sigit Jatmiko et.al., (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
November 2002); Ahmad Tafsir,  Filsafat Umum: Akal dan Hati sejak Thales 
sampai James (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1994); K. Bertens, Ringkasan 
Sejarah Filsafat (Yogyakarta: Kanisius, 1998); Richard Osborne, Filsafat Untuk 
Pemula ter. P. Hardono Hadi (Yogyakarta: Kanisius, 2001); Dava Sobel, Putri 
Sang Galileo: Kisah Sejati tentang Pergulatan Agama, Sains, dan Cinta (Bandung: 
Mizan, 1999); David J. Bosch, Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi 
yang Mengubah dan Berubah, ter. Stephen Suleman (Jakarta: BPK Gunung 
Mulia, 1999); E. Haeis Harbison, The Age of Reformation (New York: Cornell 
University Press, 1956); Francois Furent, & Denis Richet, Revolusi Perancis 
(Yogyakarta: Gadjah Mada University Press, 1989); Jacob Burckhardt, The 
Civilization of the Renaissans in Italy (New York: 1953). 

8Syed Muhammad Naquib al-Attas adalah seorang cendekiawan Muslim 
Malaysia yang dikenal sangat kritis kepada Barat. Ia lahir di Bogor, Jawa 
Barat, pada tanggal 5 September 1931, dan menempuh pendidikannya di The 
Royal Military Academy, Sandhurst, Inggris (1952-1955). Setelah itu ia 
melanjutkan pendidikannya di University of Malaya, Singapura (1957-1959), 
meraih master di McGill University, Montreal, Canada (1962), dan Ph.D. di 
Univesity of London, London, Inggris (1965) dengan konsentrasi bidang 
Islamic philosophy, theology dan metaphisycs. Al-Attas dikenal sebagai pelopor 
konseptualisasi Universitas Islam, yang ia formulasikan pertama kalinya pada 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

72 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

al-Attas, menyadari bahwa virus yang terkandung dalam Ilmu 
Pengetahuan Barat modern-sekuler merupakan tantangan yang 
paling besar bagi kaum Muslimin saat ini.9 Dalam pandangannya, 
peradaban Barat modern telah membuat ilmu menjadi 
problematis. Selain telah salah memahami makna ilmu, 
peradaban Barat juga telah menghilangkan maksud dan tujuan 
ilmu.10  Sekalipun peradaban Barat modern juga menghasilkan 
ilmu yang bermanfaat, namun peradaban tersebut juga telah 
menyebabkan kerusakan dalam kehidupan manusia. Dalam 
pandangan al-Attas, Westernisasi ilmu adalah hasil dari 
kebingungan dan skeptisisme. Westernisasi ilmu telah 
mengangkat keraguan dan dugaan ke tahap metodologi ilmiah. 
Bukan hanya itu, Westernisasi ilmu juga telah menjadikan 
keraguan sebagai alat epistemologi yang sah dalam keilmuan. 
Menurutnya lagi, Westernisasi ilmu tidak dibangun di atas wahyu 
dan kepercayaan agama, namun dibangun di atas tradisi budaya 
yang diperkuat dengan spekulasi filosofis yang terkait dengan 

                                                             
saat acara First World Conference on Muslim Education, di Makkah (1977). Pada 
tahun 1987, ia mewujudkan gagasannya dengan mendirikan The International 
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). Ia merancang dan 
membuat sendiri arsitektur komplek bangunan ISTAC, merancang 
kurikulum, dan membangun perpustakaan ISTAC yang kini tercatat sebagai 
salah satu perpustakaan terbaik di dunia dalam bidang Islamic studies. 

9Dari kedua makalah ini, gagasan tentang Islamisasi Ilmu pengetahuan 
menjadi tersebar luas ke masyarakat Muslim dunia. Pihak pro maupun 
kontra-pun bermunculan. Di antara tokoh yang mendukung “pro” terhadap 
proyek islamisasi tersebut antara lain adalah Seyyed Hossein Nasr (1933), 
Ziauddin Sardar (1951) dan beberapa tokoh lain yang menolak adanya 
Westernisasi ilmu. Seyyed Hossein Nasr menolak sains Barat modern dan 
mengusulkan scientia sacra sebagai alternatif dalam  karyanya Knowledge and the 
Sacred (Pakistan: Suhail Academy Lahore, 1988). Sedangkan Ziauddin Sardar 
dan teman-temannya membentuk Gagasan Idjmali (Idjmali Idea).  Lihat 
dalam bukunya Adnin Armas, Krisis Epistemologi dan Islamisasi Ilmu (ISID 
Gontor: Center for Islamic & Occidental Studis, 2007), 10.  Sedangkan 
pihak yang menentang “kontra” terhadap gagasan islamisasi ini yaitu 
beberapa pemikir Muslim kontemporer seperti Fazlur Rahman, Muhsin 
Mahdi, Abdus Salam, Abdul Karim Soroush, dan Bassam Tibi.  

10Uraian menarik tentang hal ini dapat dilacak dalam; Mulyadhi 
Kartanegara, Pengantar Epistemologi Islam (Bandung: Mizan, 2003); Mulyadhi 
Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistemologi Islam (Bandung: 
Mizan, Juni 2003). 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 73 

 

kehidupan sekular yang memusatkan manusia sebagai makhluk 
rasional. Akibatnya, ilmu pengetahuan dan nilai-nilai etika dan 
moral yang diatur oleh rasio manusia terus menerus berubah. Al-
Attas bercita-cita ingin menjadikan peradaban Islam kembali 
hidup dan memiliki pengaruh yang mewarnai peradaban global 
umat manusia. Karena itu, seluruh hidupnya ia persembahkan 
bagi upaya-upaya revitalisasi peradaban Islam, agar nilai-nilai 
yang di masa lalu dapat membumi dan menjadi ikon kebanggaan 
umat Islam, dapat menjelma dalam setiap lini kehidupan kaum 
Muslim sekarang ini.11 

Menurut al-Attas, Islamisasi Ilmu adalah “The liberation of man 
first from magical, mythological, animistic, national-cultural tradition, and 
then from secular control over his reason and his language” (Islamisasi 
adalah pembebasan manusia, pertama dari tradisi tahayul, mitos, 
animisme, kebangsaan dan kebudayaan dan setelah itu 
pembebasan akal dan bahasa dari pengaruh sekularisme). 12 
Sedangkan yang kedua adalah pembebasan jiwa manusia dari 
sikap tunduk kepada keperluan jasmaninya yang condong 
menzalimi dirinya sendiri, sebab sifat jasmaniahnya lebih 
condong untuk lalai terhadap fitrahnya sehingga mengganggu 
keharmonian dan kedamaian dalam dirinya yang pada gilirannya 
menjadi jahil tentang tujuan asalnya. Jadi Islamisasi bukanlah 
satu proses evolusi (a process of evolution) tetapi satu proses 
pengembalian kepada fitrah (original nature).13 

Menurut al-Attas, ilmu pengetahuan tidak bersifat netral dan 
bebas nilai. Sehingga ketika ilmu berkembang di sebuah wilayah, 
ilmu tersebut dibentuk berdasarkan nilai-nilai budaya, ideologi, 
dan agama yang dianut oleh para pemikir dan ilmuan di wilayah 
tersebut. Kemudian terjadilah apa yang disebut sebagai 
Helenisasi Ilmu, Kristenisasi Ilmu, Islamisasi Ilmu pada masa 
klasik Islam, kemudian Westernisasi ilmu dalam bentuk 
sekularisasi oleh masyarakat Barat terhadap ilmu. Oleh karena 
itu proses “Islamisasi” oleh Mulyadhi Kartanegara, adalah suatu 

                                                             
11Lihat definisi Syed Muhammad Naquib al-Attas mengenai „Peradaban 

Barat‟ dalam karyanya Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ISTAC, 1993), 
135. 

12Ibid.,  44. 
13Ibid. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

74 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

bentuk “naturalisasi” ilmu dalam rangka meminimalisir dampak 
negatif sains sekuler terhadap kepercayaan agama.14 Menurut al-
Attas, ada lima faktor yang menjiwai budaya dan peradaban 
Barat: (1) akal yang diandalkan untuk membimbing kehidupan 
manusia; (2) bersikap dualistik terhadap realitas dan kebenaran; 
(3) menegaskan aspek eksistensi yang memproyeksikan 
pandangan hidup sekuler; (4) membela doktrin humanisme; (5) 
menjadikan drama dan tragedi sebagai unsur-unsur yang 
dominan dalam fitrah kemanusiaan.15 

Kelima unsur tersebut di atas, menurut al-Attas, harus 
diisolir dari setiap bidang ilmu pengetahuan modern saat ini, 
khususnya dalam ilmu pengetahuan humaniora. Sedangkan 
dalam ilmu-ilmu alam, fisika dan aplikasinya harus diislamkan 
juga, khususnya dalam penafsiran-penafsiran akan fakta-fakta 
dan dalam formulasi teori-teori. Setelah unsur-unsur patogen 
(asing) bagi doktrin Islam tersebut diisolir, al-Attas kemudian 
menyarankan agar unsur dan konsep utama Islam yang terdiri 
dari konsep: manusia, dīn, „ilm dan ma„rifah, ╪ikmah, „adl, „amal-
adab, dan konsep universalitas (kulliyah-jam„iyyah) diserapkan ke 
dalam konsep ilmu pengetahuan kontemporer. Kesemua unsur 
tersebut ditambatkan pada konsep tauhid, syari‟ah, sunnah, dan 
tarikh. 

Kelima hal di atas, merupakan prinsip-prinsip utama dalam 
pengembangan keilmuan di Barat, yang dinilai bertentangan 
dengan nilai-nilai Islam. Supaya umat Islam terhindar dari 
prinsip-prinsip yang menjebak di atas, maka ada empat poin 
yang harus diperhatikan seorang Muslim dalam mengembangkan 
ilmu pengetahuan, yaitu: (1) prinsip-prinsip utama Islam sebagai 
intisari peradaban Islam; (2) pencapain sejarah kebudayaan Islam 
sebagai manifestasi ruang dan waktu dari prinsip-prinsip utama 
Islam; (3) bagaimana kebudayaan Islam dibandingkan dan 
dibedakan dengan kebudayaan lain dari sudut manifestasi dan 
intisari; (4) bagaimana kebudayaan Islam menjadi pilihan yang 

                                                             
14Mulyadhi Kartanegara, Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar Epistemologi 

Islam (Bandung: Mizan, Juni 2003).  
15Syed Muhammad Naquib al-Attas, Prolegomena to the Metaphysics of Islam: 

An Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam (Kuala 
Lumpur: ISTAC, 1995), 88- 108.  



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 75 

 

paling bermanfaat berkaitan dengan masalah-masalah pokok 
Islam dan non Islam di dunia saat ini. 

Renungan ini sangat penting, karena apabila kita 
memperhatikan secara cermat, pengalaman masa lampau serta 
rencana masa depan menuju satu arah perubahan yang 
diinginkan, maka harus dimulai dari rumusan sistem pendidikan 
yang paripurna. Jika proses penyerapan nilai-nilai tersebut sudah 
dilakukan, maka proses Islamisasi ini akan membebaskan 
manusia dari tradisi magik, mitologik, animisme, tradisi budaya 
nasional yang bertentangan dengan Islam, dan kemudian dari 
kontrol sekuler kepada akal dan bahasanya. Islamisasi akan 
membebaskan akal manusia dari keraguan (shakk), dugaan (╬ann) 
dan argumentasi kosong (mira‟) menuju keyakinan akan 
kebenaran mengenai realitas spiritual, intelligible, dan materi. 
Islamisasi akan mengeluarkan penafsiran-penafsiran ilmu 
pengetahuan kontemporer dari ideologi, makna dan ungkapan 
sekuler.16 

Islamisasi pengetahuan yang ditawarkan tidak semata berupa 
pelabelan sains dengan ayat-ayat al-Qur‟an atau hadis yang 
dipandang relevan dengan penemuan ilmiah, tetapi beroperasi 
pada level epistemologis, di mana dilakukan “dekonstruksi” 
terhadap epistemologi Barat yang berkembang sekarang dan 
kemudian “merekontruksi” epistemologi alternatif dengan 
meramu secara kritis bahan-bahan yang ada pada “tradisi 
intelektual Muslim” yang telah dibina selama lebih dari satu 
millenium oleh para filosof dan ilmuan klasik. Menurut 
Mulyadhi, konstruksi ulang epistemologi ini akan meliputi 
pembahasan status ontologis obyek ilmu, klasifikasi, dan 
metodologi ilmu. Ilmu pengetahuan kontemporer bisa 
diislamkan dengan cara menafsirkan kembali fakta-fakta 
penemuannya menurut pandangan dunia (worldview) Islam yang 
termaktub dalam al-Qur‟an dan dengan menjuruskan kembali 
program-program penelitian sains dan teknologi serta ilmu 
humaniora demi memenuhi kepentingan “maqā╣id al-sharī„ah”. 
Karena pada hakekatnya metodologi yang terkandung dalam 
“maqā╣id al-sharī„ah” dapat mengakomodir secara penuh tujuan-

                                                             
16Wan Daud, Wan Mohd Nor, Filsafat dan Praktik Pendidikan Islam Syed 

M. Naquib al-Attas, ter. Hamid Fahmy, et.al., (Bandung: Mizan, 2004), 312. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

76 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

tujuan riset ilmiah, sepanjang ilmu dipahami sebagai sesuatu 
yang tidak netral dan tidak bebas nilai. Bagi al-Attas, proyek 
“Islamisasi Ilmu‟ pengetahuan adalah yang bersifat “╨arūriyyat”, 
karena apabila tidak segera diislamkan, maka anomali yang 
timbul dari pengetahuan Barat yang sekularistik akan 
mengancam eksistensi agama, keturunan dan harga diri umat 
Islam. 

Selain al-Attas, cendekiawan Muslim yang memiliki gagasan 
yang bernas tentang Islamisasi Ilmu adalah seorang filosof 
Palestina bernama Ismail Al-Faruqi17 pada tahun 1982 dengan 

                                                             
17Ismail Raji al-Faruqi lahir di Yaifa (Palestina) pada tanggal 1 Januari 

1921 dan meninggal dunia pada tanggal 24 Mei 1986. Pendidikan dasarnya 
dilalui di College Des Frese, Libanon sejak 1926 sampai 1936. Kemudian dia 
memperoleh gelar BA pada tahun 1941 di The American University, Beirut. 
Sedangkan gelar masternya diraih di Indiana dan pada tahun 1952 dia 
mencapai gelar doktoral (Ph.D.) dari Universitas Indiana, Harvard. 
Meskipun al-Faruqi berhasil menyelesaikan gelar doktoral dalam filsafat 
Barat, dikarenakan langkanya kesempatan kerja dan juga dorongan batin, 
membawanya kembali ke akar dan warisan kecendekiawanan islamnya. Dia 
meninggalkan Amerika menuju Kairo. Ismail R. al-Faruqi memulai karir 
profesionalnya sebagai guru besar sudi Islam pada Institut Pusat Riset Islam 
di Karachi dari tahun 1961 sampai 1963. Selama setahun berikutnya setelah 
dia kembali ke Amerika, al-Faruqi menjadi guru besar tamu dalam bidang 
sejarah agama di Universitas Chicago. Pada tahun 1964, al-Faruqi 
memperoleh posisi permanen penuh pertamanya sebagai Guru Besar Luar 
Biasa di Jurusan Agama pada Universitas Syracuse. Dia akhirnya pindah ke 
Universitas Temple pada tahun 1968 untuk menjadi guru besar studi Islam 
dan sejarah agama. Ini adalah posisi yang didudukinya sampai dia wafat pada 
tahun 1986. Selain mengajar, al-Faruqi juga mendirikan International Institute of 
Islamic Thought (IIIT) pada 1980 di Amerika Serikat, sebagai bentuk nyata 
gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan. Kini lembaga tersebut memiliki 
banyak cabang di berbagai Negara, termasuk di Indonesia dan Malaysia. 
Sebelumnya pada tahun 1972, al-Faruqi telah mendirikan The Association of 
Muslim Social Scientist. Kedua lembaga yang didirikannya itu menerbitkan 
jurnal Amerika tentang Ilmu-ilmu sosial Islam. Selama hidupnya, al-Faruqi 
telah menulis banyak tulisan, baik di majalah ilmiah maupun populer, dan 
juga buku. Lebih dari dua puluh buku dalam berbagai bahasa telah 
ditulisnya, dan tidak kurang dari seratus artikel telah dipublikasikan. Seluruh 
tulisannya pada dasarnya adalah gagasan-gagasan cerah dan teorinya untuk 
memperjuangkan proyek integrasi ilmu, yang dikemas dalam bingkai besar 
Islamisasi Ilmu pengetahuan. Beberapa karyanya adalah sebagai berikut: 
Christian Ethics: A Systematic and Historical Analysis of Its Dominant Ideas, The 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 77 

 

bukunya yang berjudul “Islamization of Knowledge”. Dia 
mengatakan bahwa jika kita menggunakan alat, kategori, konsep, 
dan model analisis yang diambil murni dari Barat sekuler, seperti 
Marxisme, maka semua itu tidak relevan dengan ekologi dan 
realitas sosial negara Islam, sehingga tidak mampu beradaptasi 
dengan nilai-nilai Islam, bahkan akan berbenturan dengan etika 
Islam itu sendiri. Karena itu, dalam pandangannya, pertentangan 
antara ulama tradisional dan para tokoh reformasi dalam 
membangun masyarakat Muslim dengan ilmu modern dan 
kategori profesional tidak akan terlaksana tanpa dibarengi 
dengan usaha keras menerapkan etika Islam dalam metodologi 
para filosof Muslim awal. Karena itu, dia menganjurkan agar 
melakukan revisi terhadap metode-metode itu dengan 
menghadirkan kembali dan mengintegrasikan antara metode 
ilmiah dengan nilai-nilai Islam. Bagi al-Faruqi, dalam 
pendefinisian atau pengertian tentang Islamisasi Ilmu 
pengetahuan, dia menjelaskan bahwa pengertian dari Islamisasi 
Ilmu yaitu sebagai usaha untuk memfokuskan kembali ilmu 
yaitu, untuk mendefinisikan kembali, menyusun ulang data, 
memikir kembali argumen dan rasionalisasi yang berhubungan 
dengan data itu, menilai kembali kesimpulan dan tafsiran, 
membentuk kembali tujuan dan disiplin itu ditujukan 
memperkaya visi dan perjuangan Islam.18 

Islamisasi Ilmu pengetahuan itu sendiri berarti melakukan 
aktivitas keilmuan seperti mengungkap, menghubungkan, dan 
menyebarluaskannya manurut sudut pandang ilmu terhadap 
alam kehidupan manusia. Menurut aI-Faruqi, Islamisasi Ilmu 
pengetahuan berarti mengislamkan ilmu pengetahuan modern 
dengan cara menyusun dan membangun ulang sains sastra, dan 

                                                             
Great Asian Religions, Sources of  slamic Thought: Three Epistles on Tawhid by 
Muhammad ibn „Abd al Wahhab, Islam and Culture, Islamic Thought and Culture, 
Islamization of Knowledge, Tawhid: Its Implications For Thought And Life dan 
lainnya. Ramayulis dan Syamsul Nizar, Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam, 
Mengenal Tokoh Pendidikan Islam di Dunia Islam dan di Indonesia (Ciputat: 
Quantum Teaching, 2005). John L.Esposito-John O Voll, Tokoh-tokoh Kunci 
Gerakan Islam Kontemporer (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002).  

18Rosnani Hasim, Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan Kontemporer: Sejarah, 
Perkembangan, dan Arah Tujuan”, Islamia, Tahun II No. 6 (Juli-September, 
2005), 35-6. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

78 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

sains-sains ilmu pasti dengan memberikan dasar dan tujuan-
tujuan yang konsisten dengan Islam. Setiap disiplin harus 
dituangkan kembali sehingga mewujudkan prinsip-prinsip Islam 
dalam metodologinya, dalam strateginya, dalam data-datanya dan 
problem-problemnya. Seluruh disiplin harus dituangkan kembali 
sehingga mengungkapkan relevansi Islam yang bersumber pada 
tauhid.19 

Menurut al-Faruqi, Islamisasi Ilmu pengetahuan modern 
merupakan “satu tugas yang serupa sifatnya dengan tugas yang 
pernah dimainkan oleh nenek moyang kita yang mencerna ilmu 
zaman mereka dan mewariskan kepada kita peradaban dan 
kebudayaan Islam, walaupun ruang lingkupnya kini lebih luas”. 
Gagasan tersebut dianggap sangat beralasan karena al-Qur‟an 
sejak pertama kali turun sudah melakukan pembebasan secara 
epistemologis terhadap konsep ilmu. Sebagaimana argumen Wan 
Mohd Nor Wan Daud bahwa konsep “Islamisasi Ilmu” 
pengetahuan kontemporer secara sistematik adalah hasil dari 
separuh kedua abad XX, namun ayat-ayat terawal yang 
diturunkan kepada Nabi Muhammad, dalam Qs. al-„Alaq (96):1-
5 menyiratkan dengan jelas semangat Islamisasi pengetahuan.20 

Pandangan al-Faruqi berkenaan dengan langkah-langkah 
dalam Islamisasi Ilmu pengetahuan, dia mengemukakan ide 
Islamisasi Ilmunya berlandaskan pada esensi tauhid yang 
memiliki makna bahwa ilmu pengetahuan harus mempunyai 
kebenarannya. Al-Faruqi menggariskan beberapa prinsip dalam 
pandangan Islam sebagai kerangka pemikiran metodologi dan 
cara hidup Islam. Prinsip-prinsip tersebut ialah: 

a. Keesaan Allah. 
b. Kesatuan alam semesta. 
c. Kesatuan kebenaran dan kesatuan pengetahuan21 

Menurut al-Faruqi, kebenaran wahyu dan kebenaran akal itu 
tidak bertentangan tetapi saling berhubungan dan keduanya 
saling melengkapi. Karena bagaimanapun, kepercayaan 

                                                             
19Ismail Raji al-Faruqi. Islamisasi Ilmu pengetahuan, ter. Anas Mahyuddin 

(Bandung: Pustaka, 1984). 
20Wan Mohd Nor Wan Daud, “Epistemologi Islam dan Tantangan 

Pemikiran Ummat”, dalam Islamia, Tahun II. No. 5, Jakarta: 2005.  
21 al-Faruqi, Islamisasi..., 20. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 79 

 

terhadap agama yang ditopang oleh wahyu merupakan 
pemberian dari Allah dan akal juga merupakan pemberian 
dari Allah yang diciptakan untuk mencari kebenaran. Syarat-
syarat kesatuan kebenaran menurut al-Faruqi yaitu: pertama, 
kesatuan kebenaran tidak boleh bertentangan dengan realitas 
sebab wahyu merupakan firman dari Allah yang pasti cocok 
dengan realitas. Kedua, kesatuan kebenaran yang dirumuskan, 
antara wahyu dan kebenaran tidak boleh ada pertentangan, 
prinsip ini bersifat mutlak. Dan ketiga, kesatuan kebenaran 
sifatnya tidak terbatas dan tidak ada akhir. Karena pola dari 
Allah tidak terhingga, oleh karena itu diperlukan sifat yang 
terbuka terhadap segala sesuatu yang baru.22 

d. Kesatuan hidup 
e. Kesatuan umat manusia. 

Islam menganjurkan kebebasan dalam hubungannya dengan 
kemanusiaan tanpa batas-batas yang senantiasa menghampiri 
mereka. Dalam konteks ilmu pengetahuan, nampak bahwa 
keinginan al-Faruqi, ilmuwan beserta penemuannya, 
hendaknya memberi kesejahteraan kepada umat manusia 
tanpa memandang etnis. Ketaqwaan yang dipergunakan oleh 
Islam yang membebaskan dari belenggu himpitan dunia 
hendaknya menjadi landasan bagi para ilmuan. 
Al-Faruqi juga menawarkan suatu rancangan kerja sistematis 

yang menyeluruh untuk program Islamisasi Ilmu 
pengetahuannya yang merupakan hasil dari usahanya selama 
bertahun-tahun melaksanakan perdebatan-perdebatan dan 
diskusi-diskusi melalui sejumlah seminar internasional yang 
diselenggarakan. Rencana kerja al-Faruqi untuk program 
Islamisasi mempunyai lima sasaran yaitu: pertama, menguasai 
disiplin-disiplin modern. Kedua, menguasai khazanah Islam. 
Ketiga, menentukan relevansi Islam yang spesifik pada setiap 
bidang ilmu pengetahuan modern. Keempat, mencari cara-cara 
untuk melakukan sintesa kreatif antara khazanah Islam dengan 
ilmu pengetahuan modern. Dan kelima, mengarahkan pemikiran 
Islam ke lintasan-lintasan yang mengarah pada pemenuhan pola 
rancangan Allah.23 

                                                             
22 Ibid. 
23Ibid., h. 5 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

80 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Menurut al-Faruqi, sasaran di atas bisa dicapai melalui dua 
belas langkah sistematis yang pada akhirnya mengarah pada 
Islamisasi Ilmu pengetahuan, yaitu: pertama, penguasaan terhadap 
disiplin-disiplin modern. Kedua, peninjauan disiplin ilmu modern. 
Ketiga, penguasaan ilmu warisan Islam yang berupa antologi.24 
Keempat, penguasaan ilmu warisan Islam yang berupa analisis. 
Kelima, penentuan relevansi Islam yang spesifik untuk setiap 
disiplin ilmu. Relevansi ini, kata al-Faruqi, dapat ditetapkan 
dengan mengajukan tiga persoalan yaitu: a) Apa yang telah 
disumbangkan oleh Islam, mulai dari al-Qur‟an hingga 
pemikiran-pemikiran kaum modernis, dalam keseluruhan 
masalah yang telah dicakup oleh disiplin-disiplin modern; b) 
Seberapa besar sumbangan itu jika dibandingkan dengan hasil-
hasil yang telah diperoleh oleh disiplin-disiplin tersebut; c) 
Apabila ada bidang-bidang masalah yang sedikit diperhatikan 
atau bahkan sama sekali tidak diabaikan oleh ilmu warisan Islam, 
ke arah mana kaum Muslim harus mengusahakan untuk mengisi 
kekurangan itu, juga memformulasikan masalah-masalah, dan 
memperluas visi disiplin tersebut. Kemudian yang keenam, 
penilaian kritis terhadap disiplin modern. Ketujuh, penilaian krisis 
terhadap khazanah Islam. Kedelapan, survei mengenai problem-
problem terbesar umat Islam. Kesembilan, survei mengenai 
problem-problem umat manusia. Kesepuluh, analisa dan sintesis 
kreatif. Kesebelas, merumuskan kembali disiplin-disiplin ilmu 
dalam kerangka kerja (framework) Islam. Kedua belas, 
penyebarluasan ilmu pengetahuan yang sudah diislamkan. Selain 
langkah tersebut, alat-alat bantu lain untuk mempercepat 
islamisasi pengetahuan adalah dengan mengadakan konferensi-
konferensi dan seminar untuk melibatkan berbagai ahli di 
bidang-bidang illmu yang sesuai dalam merancang pemecahan 
masalah-masalah yang menguasai antar disiplin. Para ahli yang 
terlibat harus diberi kesempatan bertemu dengan para staf 
pengajar. Selanjutnya pertemuan-pertemuan tersebut harus 
menjajaki persoalan metode yang diperlukan.25 

                                                             
24Ibid. 
25Ibid.  



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 81 

 

Pengilmuan Islam: Demi Universalisme Islam 

Upaya Islamisasi dianggap merupakan agenda besar guna 
mendekatkan kembali ilmu pengetahuan dengan Islam. Namun, 
wacana tersebut menyulut perdebatan yang serius antara dua alur 
mainstream; pro dan kontra. Salah satu reasoning yang biasa 
diajukan oleh para penyangga Islamisasi Ilmu bahwa kebenaran 
wahyu bersifat mutlak, sedangkan kebenaran rasio bersifat relatif 
sehingga rasio harus tunduk pada wahyu. Pernyataan ini seakan-
akan mengandaikan wahyu yang termaktub dalam al-Qur‟an 
dapat mengungkapkan dirinya sendiri sehingga manusia 
hanyalah sebagai agen pasif yang begitu saja menerima 
pengetahuan darinya. Jamak diketahui, Islamisasi Ilmu selalu 
mengobarkan semangat kembali ke al-Qur‟an dan hadis dan 
dengan meletakkannya sebagai sumber pengetahuan. Alasannya, 
selain sebagai pedoman hidup kaum Muslim, di dalamnya juga 
banyak ditemukan banyak ayat yang berbicara tentang fenomena 
alam dan kemanusiaan. Dengan demikian, al-Qur‟an benar-
benar menyediakan dirinya sebagai muara dari segala ilmu 
pengetahuan. Atau setidaknya, Islamisasi Pengetahuan 
meletakkan al-Qur‟an sebagai konsep dasar (baca: inspirasi) yang 
dikembangkan melalui riset ilmiah.  

Sebaliknya, mereka yang menolaknya berargumen bahwa 
ilmu pengetahuan bersifat obyektif, dan karenanya selalu netral, 
seperti dalam konsep netralitas etik. Gugatan dari kelompok 
yang menolak Islamisasi Ilmu itu menyodorkan persoalan seperti 
bagaimana memberi label matematika yang Islam. Adakah 
perbedaan arkeologi Islam dan arkeologi non-Islam? 26 
Pertanyaan-pertanyaan problematik seperti ini tampaknya 
menjadi landasan kritik terhadap gagasan “Islamisasi 
Pengetahuan”. Menyikapi hal ini, Fazlur Rahman berpendapat 
bahwa pengetahuan tidak bisa diislamkan karena tidak ada yang 
salah di dalam ilmu pengetahuan, masalahnya hanya dalam 
menyalahgunakan. Bagi Fazlur Rahman, ilmu pengetahuan 
memiliki dua kualitas, seperti “Pisau bermata dua” yang harus 

                                                             
26Imam Suprayogo, “Membangun Integrasi Ilmu dan Agama”, dalam 

Zainal Abidin Bagir et. all., Integrasi Ilmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi 
(Bandung: Mizan, 2005),  214. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

82 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

digunakan dengan penuh kehati-hatian dan bertanggungjawab, 
sekaligus sangat penting menggunakannya secara benar ketika 
memperolehnya.27 

Pada umumnya para pengkritik Islamisasi Ilmu berpendapat 
bahwa sains adalah mengkaji fakta-fakta objektif dan 
independen dari manusia di mana budaya dan agama harus 
dipisahkan dari nilai-nilai. Abdus Salam, misalnya mengatakan 
hanya ada satu sains universal, problem-problemnya dan bentuk-
bentuknya adalah internasional dan tidak ada sesuatu seperti 
sains Islam, sebagaimana tidak ada sains Hindu, sains Yahudi, 
atau sains Kristen.28 Mengikuti Abdus Salam, Pervez Hoodbhoy, 
juga menyatakan bahwa tidak ada sains Islam tentang dunia fisik, 
dan usaha untuk menciptakan sains Islam merupakan pekerjaan 
sia-sia, sebagaimana telah diungkap Sir Syed Ahmed Khan, 
bahwa tujuan agama lebih pada usaha meningkatkan moralitas 
ketimbang menjelaskan fakta-fakta sains. 29  Kritik terhadap 
Islamisasi Pengetahuan juga diajukan oleh Abdul Karim 
Soroush. Abdul Karim Soroush juga mengajukan kritik terhadap 
konsep Islamisasi Ilmu. Ia menyimpulkan bahwa Islamisasi Ilmu 
pengetahuan adalah tidak logis atau tidak mungkin (the 
impossibility or illogicality of Islamization of knowledge). Alasannya, 
realitas bukan Islami atau tidak Islami. Kebenaran yang ada di 
dalamnya juga bukan ditentukan apakah ini Islami atau tidak 
Islami. Oleh sebab itu, sains sebagai proposisi yang benar, bukan 
Islami atau tidak Islami. Para filosof Muslim terdahulu tidak 
pernah menggunakan istilah filsafat Islam. Istilah tersebut adalah 
label yang diberikan oleh Barat (a western coinage). Ringkasnya, 
dalam mengkritik konsep Islamisasi Ilmu pengetahuan ini, 
Soroush menyatakan; (1) metode metafisis, empiris atau logis 
adalah independen dari Islam atau agama apa pun. Metode tidak 
bisa diislamkan; (2) Jawaban-jawaban yang benar tidak bisa 

                                                             
27Sebagaimana dikutip Adnin Armas, “Westernisasi dan Islamisasi 

Ilmu”, dalam Majalah Islamia. Tahun 01. No. 6/Juli-September 2005, 15. 
28Sebagaimana dikutip Rosnani Hashim, “Gagasan Islamisasi Ilmu 

Pengetahuan Kontemporer”. dalam Majalah Islamia, Tahun 01. No. 6/Juli-
September 2005, 35. 

29Pervez Hoodbhoy, Ikhtiar Menegakkan Rasionalitas, ter. Sari Meutia 
(Bandung: Mizan, 1996), 138. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 83 

 

diislamkan. Kebenaran adalah kebenaran itu sendiri dan tidak 
bisa diislamkan; (3) Pertanyaan dan masalah yang diajukan dalam 
sains adalah untuk mencari kebenaran, meskipun diajukan oleh 
nonmuslim; (4) Metode yang digunakan dalam sains juga tidak 
bisa diislamkan.30 

Tapi beberapa kritikan yang dilontarkan oleh para 
cendekiawan di atas pun tidak kurang reaksioner serta emosional 
dengan para pendulu proyek Islamisasi, namun sayangnya para 
pengkritik ini gagal meletakkan landasan serta gagasan yang 
tandas sebagai jalan lain untuk mengeluarkan dari dilema 
Islamisasi Ilmu, dan pada sisi lain hegemoni peradaban Barat. 
Adalah Kuntowijoyo 31  yang merampungkan payung 
epistemologis untuk keluar dari ekslusivisme baju Islamisasi 
Ilmu. Di pengantar bukunya, secara tegas Kuntowijoyo 

                                                             
30Lihat Armas, “Westernisasi...,  16.  
31Kuntowijoyo lahir pada tanggal 18 September 1943. Setelah 

menyelesaikan SMA di Surakarta tahun 1962, Kuntowijoyo melanjutkan 
pendidikannya di Jurusan Sejarah, Fakultas Sastra, Universitas Gadjah Mada, 
dan selesai tahun 1969. Sebelumnya, dia menyelesaikan studi S-2 di The 
University of Connecticut, Amerika Serikat, tahun 1974. Disertasinya di 
Universitas Columbia, Social Change in an Agrarian Society: Madura 1950-1940, 
sudah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. Dengan kapasitasnya, 
doktor ilmu sejarah dari Columbia University ini, di Amerika Serikat, 
dijuluki sebagai seorang sejarawan beridentitas paripurna. Karena memang, 
dia menjalani hidup di beragam habitat dan identitas. Dia guru besar sejarah 
di Universitas Gadjah Mada. Beberapa bukunya yang mendapat acungan 
jempol dari berbagai kalangan intelektual seperti Paradigma Islam: Interpretasi 
untuk Aksi (1991), Metodologi Sejarah (1994), dan Radikalisme Petani (1993), 
Demokrasi dan Budaya (1994), Pengantar Ilmu Sejarah (1995), dan Identitas Politik 
Umat Islam (1997). Di luar sebagai penulis buku-buku serius, Kuntowijoyo 
juga seorang penulis non-fiksi; cerita pendeknya, Dilarang Mencintai Bunga-
Bunga (1968), memenangkan penghargaan pertama dari sebuah majalah 
sastra. Kemudian kumpulan cerpennya yang diberi judul sama, Dilarang 
Mencintai Bunga-Bunga, mendapat Penghargaan Sastra dari Pusat Bahasa 
(1994). Anjing-Anjing Menyerbu Kuburan, mendapat penghargaan sebagai 
cerpen terbaik versi Harian Kompas berturut-turut pada 1995, 1996, dan 
1997. Novel dengan judul Pasar meraih hadiah Panitia Hari Buku, 1972. 
Naskah dramanya berjudul Rumput-Rumput Danau Bento (1968) dan Topeng 
Kayu (1973) mendapatkan penghargaan dari Dewan Kesenian Jakarta. 
Kuntowijoyo meninggal dunia pada hari Selasa, 22 Pebruari 2005 di usia 62 
tahun. M. Fahmi, Islam Transendental: Menelusuri Jejak-jejak Pemikiran 
Kuntowijoyo, (Yogyakarta: Pilar Religia, 2005). 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

84 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

mengatakan, “… gerakan intelektual Islam harus melangkah ke 
arah Pengilmuan Islam. Kita harus meninggalkan Islamisasi 
Pengetahuan….”. 32  Permasalahan dari Islamisasi Pengetahuan 
bagi Kuntowijoyo adalah bagaimana kedudukan pengetahuan 
dalam Islam, bukankah pengetahuan adalah kebudayaan dan 
kebudayaan adalah muamalah. Karena mua‟malah maka 
rumusannya adalah “Semuanya boleh kecuali yang dilarang”. Jika 
pengetahuan sudah sangat egoistik (secara berlebihan) 
mengklaim kebenaran maka statusnya tidak lagi sebagai 
muamalah. Kuntowijoyo menyanggah gagasan Islamisasi Ilmu 
pengetahuan lantaran mengingkari objektivasi ilmu. Menurutnya, 
ilmu pengetahuan yang benar-benar objektif tidak perlu 
diislamkan sebab Islam mengakui objektivitas. Suatu teknologi, 
akan tetap sama saja di tangan orang Islam ataupun non Islam. 
Asumsi inilah yang mendasari Kuntowijoyo untuk lebih memilih 
konsep Pengilmuan Islam daripada Islamisasi Ilmu. 

Islam mengakui objektivitas, maka ilmu yang benar-benar 
objektif tidak perlu diislamkan, suatu teknologi akan sama 
ditangan orang Islam atau orang kafir. Metode dimanapun sama, 
apakah itu metode survey, metode partisipan, atau metode 
grounded dapat dipakai dengan aman tanpa resiko bertentangan 
dengan keimanan. Maka tidak perlu ada kekhawatiran pada ilmu-
ilmu yang benar-benar objektif dan sejati. Untuk ilmu yang 
benar-benar objektif kiranya sangat bergantung pada niat 
individu, maka niat individu itu yang memerlukan Islamisasi 
bukan ilmunya. 

Secara harfiah, frasa “Pengilmuan Islam” berarti menjadikan 
Islam sebagai ilmu. Dengan “Pengilmuan Islam”, yang ingin 
ditujunya adalah aspek universalitas klaim Islam sebagai rahmat 
bagi alam semesta—bukan hanya bagi pribadi-pribadi atau 
masyarakat Muslim, tapi semua orang; bahkan setiap makhluk di 
alam semesta ini. “Rahmat bagi alam semesta” adalah tujuan 
akhir pengilmuan Islam. Rahmat itu dijanjikan bukan hanya 
untuk Muslim tapi untuk semuanya. Tugas Muslim adalah 
mewujudkannya; pengilmuan Islam.  

                                                             
32Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, dan Etika 

(Bandung: Teraju, 2004 ), 1. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 85 

 

Pengilmuan Islam dicoba dipahami dengan 
membandingkannya dengan Islam sebagai mitos dan ideologi. 
Untuk lebih jauh memahami ini dalam konteks yang lebih luas, 
kita bisa melihat alternatif lain bagi gerakan Pengilmuan Islam. 
Dalam konteks yang berbeda, Kuntowijoyo membandingkan 
pengilmuan Islam dengan kodifikasi Islam dan Islamisasi Ilmu.33 
Pengilmuan Islam (yang dalam konteks ini disebutnya sebagai 
demistifikasi Islam) adalah gerakan dari teks ke konteks; 
Islamisasi adalah sebaliknya, dari konteks ke teks; sementara 
kodifikasi berkutat di sekitar eksplorasi teks, nyaris tanpa 
memperhatikan konteks. Ketiga gerakan ini adalah ragam 
perwujudan dari keinginan untuk kembali kepada teks (al-Qur‟an 
dan Sunnah). Islamisasi Ilmu, menurutnya, lebih bersikap reaktif, 
yaitu reaksi terhadap bangunan keilmuan yang sudah wujud, 
yang dipandang tak sesuai dengan nilai-nilai Islam, dan ingin 
dikembalikan kepada Islam yang lebih dipahami sebagai teks.34 

Satu cara untuk memahami gerak Pengilmuan Islam adalah 
dengan memperhatikan periodesasi sistem pengetahuan Muslim 
yang dibuat Kuntowijoyo. 35  Periodesasi penting untuk 
memahami apa yang akan dikerjakan pada suatu periode 
tertentu. Keputusan baik yang diambil di suatu periode belum 
tentu akan bermanfaat di periode yang lain. Dalam periodisasi 
ini, umat Islam bergerak dari periode pemahaman Islam sebagai 
mitos, lalu sebagai ideologi, dan terakhir sebagai ilmu. 

Periode pertama, Islam sebagai mitos. Islam sebagai mitos 
dipahami sebagai sesuatu yang sudah selesai dan tinggal perlu 
dipertahankan, dijaga kemurniannya dari campuran-campuran 
non Islami, dan jika perlu dipertahankan dari serangan pihak 
luar. Karenanya Kuntowijoyo menyebut bahwa tradisi ini 
biasanya bersifat deklaratif atau apologetis. 36  Sebuah indikasi 
menarik yang diajukan Kuntowijoyo adalah mengenai maraknya 
buku-buku jenis itu yang diterbitkan Bina Ilmu atau Gema 
Insani Press. 

                                                             
33Ibid., 6-11. 
34Ibid., 8. 
35Ibid., 80-1. 
36Kuntowijoyo, Muslim Tanpa Masjid (Bandung: Mizan, 2001), 102-3. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

86 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Periode kedua, Islam sebagai ideologi. Islam sebagai ideologi 
sudah bersifat lebih rasional, tapi masih terlalu apriori/nonlogis. 
Di sini Islam ditampilkan sebagai ideologi tandingan bagi 
ideologi-ideologi dunia seperti kapitalisme dan komunisme. 
Dalam konteks ini, Islam eksis hanya jika ia eksis secara 
institusional-formal. Karena itu, ketika di Indonesia semua 
ormas diharuskan berasas Pancasila, ini dipahami sebagai upaya 
de-Islamisasi. Padahal, kata Kuntowijoyo, ini juga bisa dilihat 
sebagai isyarat bahwa Islam perlu memasuki babak baru, yaitu 
periode Islam sebagai ilmu.  

Dalam periode ilmu, yang diperlukan adalah objektivikasi 
Islam. Dapat dikatakan bahwa dengan melakukan objektivikasi, 
“baju Islam” (“Islam sebagai baju”) ditanggalkan, dan Islam 
secara substansial tampil secara universal. Nilai-nilai Islami 
menjadi sesuatu yang bisa diterima orang, Muslim ataupun non-
Muslim, karena kebaikan nilai-nilai itu sendiri, bukan karena 
nilai-nilai itu disebut “Islami”. Dengan cara ini, Islam menjadi 
rahmat untuk alam semesta. 

Namun ini mensyaratkan bahwa agama lebih dulu 
diobjektivikasi, agar ia benar-benar bermanfaat untuk seluruh 
umat manusia, tak hanya memenuhi keinginan eksklusif sebagian 
kaum beragama tertentu untuk menegaskan identitasnya. Persis 
itulah yang menjadi salah satu tujuan objektivikasi, yaitu untuk 
menghindari dominasi satu kelompok agama atas kelompok-
kelompok lainnya. 37  Dengan ini, Muslim masih dapat tetap 
menjadikan al-Qur‟an sebagai sumber hukum. Namun, 
“Objektivikasi Islam akan menjadikan al-Qur‟an terlebih dahulu 
sebagai hukum positif, yang pembentukannya atas persetujuan 
bersama warga negara.” 38  Muslim tak dapat serta merta 
menerapkan syariah menjadi hukum negara, misalnya, tapi itu 
hanya dapat dilakukan jika ada kesepakatan dari semua, termasuk 
non-Muslim. Ini hanya bisa dicapai jika nilai-nilai Islam itu telah 
diobjektivikasi sehingga tampil sebagai nilai-nilai yang dapat 
diterima semua orang lepas dari latar belakang/sumber nilai-nilai 
itu.  

                                                             
37Kuntowijoyo, Islam..., 65. 
38Ibid., 66. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 87 

 

Sesungguhnya, Kuntowijoyo juga menyarankan bahwa 
semua agama melakukan hal yang sama, objektivikasi. 39  Jika 
demikian, ini akan menjamin bahwa konflik dapat dihindari. 
Islam—dan sesungguhnya semua agama—bukan lagi berwujud 
identitas atau simbol yang diterjemahkan dalam label-label 
institusional yang menarik garis antara kelompokku dan 
kelompokmu, tapi justru ditransformasikan menjadi sumber 
pemecahan masalah bersama secara objektif. Kalaupun, 
misalnya, partai Islam atau partai Kristen ingin didirikan, 
perjuangannya tak lagi bersifat partisan. Nilai-nilai agama 
tertentu bisa diusung dalam agenda perjuangannya, tapi sebagai 
nilai-nilai yang kebaikannya bersifat objektif, bisa dipahami 
semua orang. Gagasan-gagasan normatif Islam ditampilkan 
sebagai nilai-nilai universal, bersifat publik, dan dijustifikasi 
secara rasional. Nilai-nilai tersebut layak diterima bukan karena 
ia berasal dari Islam; berasal dari Islam atau tidak, itu tak penting 
lagi. Yang penting adalah bahwa nilai-nilai itu bisa ditunjukkan 
sebagai mengandung kebaikan pada dirinya sendiri, sehingga 
sumber nilai-nilai itu menjadi tak penting; yang penting adalah 
kemampuan menjustifikasinya secara rasional, demi 
mempersuasi sebanyak mungkin orang untuk menerimanya. 

Sebagai hasilnya, “Meyakini latar belakang agama yang 
menjadi sumber ilmu atau tidak, tidak menjadi masalah, ilmu 
yang berlatar belakang agama adalah ilmu yang objektif, bukan 
agama yang normatif.” 40  Objektivikasi ilmu adalah ilmu dari 
orang beriman untuk seluruh manusia, tanpa mengenal 
agamanya, non-agama, bahkan anti agama. “Pendeknya, dari 
orang beriman untuk seluruh manusia.”41 Hal yang persis sama 
berlaku untuk agama-agama lain, yang bagi Kuntowijoyo juga 
perlu melakukan objektivikasi agar manfaatnya dirasakan semua 
orang. Ini karena ia tampak yakin benar bahwa semua agama 
memiliki keberpihakan pada nilai-nilai kemanusiaan universal 
yang serupa. Untuk itu, Kuntowijoyo menjustifikasi dengan: “… 
Kitab Suci yang satu tidak lebih tinggi daripada Kitab Suci 
lainnya. Islam mengajarkan tentang adanya kalimah sawa‟ (titik 

                                                             
39Ibid., 67. 
40Ibid., 57. 
41Ibid., 58. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

88 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

temu, konsensus, common denominator).42 Tidak ada pertentangan 
tentang hal-hal yang fundamental, meskipun ada perbedaan 
dalam detailnya.  

Untuk melengkapi objektivikasi di atas, Kuntowijoyo juga 
melengkapi piranti Pengilmuan Islam dengan integralisasi. 
Integralisasi adalah penyatuan ilmu-ilmu yang terlahir dari akal 
budi manusia dengan al-Qur‟an atau wahyu.43 Pengilmuan Islam 
memiliki sikap yang lebih terbuka dalam hal ini. Gerakan ini 
dengan rendah hati mengakui bahwa penggagasnya lahir di alam 
ilmu-ilmu sekular, yang terkadang tampak bermusuhan dengan 
agama. Sementara umat beriman mungkin memiliki keberatan 
terhadap sebagian bangunan ilmu kontemporer, namun mereka 
tak ingin menggantikan ilmu-ilmu sekular.44 Jadi, di satu sisi yang 
diinginkan oleh Kuntowijoyo adalah melanjutkan perjalanan 
ilmu-ilmu sekuler dan mencoba memperbaiki dari dalam. 
Pencapaian ilmu-ilmu sekuler tidak dinafikan, tapi diintegrasikan 
dalam suatu kerangka teoretis baru yang punya keberpihakan 
cukup jelas kepada nilai-nilai humanisasi/emansipasi, liberasi, 
dan transendensi. 45  Kuntowijoyo menjelaskan, bahwa dalam 
ilmu-ilmu yang terlahir dari akal budi manusia (ilmu sekuler) 
diawali dengan filsafat, antroposentrisme, diferensiasi, hingga 
menjadi ilmu sekular. Filsafat adalah awal berangkat ilmu-ilmu 
sekuler. Rasionalisme yang berkembang pada abad XV-XVI M 
menolak teosentrisme abad pertengahan; wahyu dibuang, 
sementara rasio diagungkan.  

Antroposentrisme adalah konsekuensi logis dari penolakan atas 
wahyu di mana manusia menjadi pusat kebenaran, etika, 
kebijaksanaan, dan pengetahuan. Manusia adalah pencipta, 
pelaksana, dan sekaligus konsumen atas produksinya sendiri. 
Waktu manusia memandang dirinya sebagai pusat, maka 
terjadilah diferensiasi (pemisahan). Seluruh pengetahuan 
dipisahkan dari wahyu. Karena itu kegiatan ekonomi, politik, 
hukum, dan ilmu pengetahuan dipisahkan dari agama (sekular). 
Kebenaran ilmu terletak pada ilmu sendiri. Maka jadilah apa 

                                                             
42Qs. Ali „Imran (3): 64.  
43Kuntowijoyo, Islam..., 49. 
44Ibid., 53. 
45Qs. Ali Imran (3): 110. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 89 

 

yang dinamakan dengan ilmu sekular, ilmu yang diklaim sebagai 
objektif, bebas nilai, dan bebas dari kepentingan. Namun 
ternyata, ilmu itu telah melampaui dirinya. Ilmu yang semula 
adalah ciptaan manusia berbalik menjadi penguasa atas manusia. 
Ilmu menggantikan wahyu sebagai pedoman kehidupan.46 

Dalam upaya integralisasi, perlu adanya pembalikan. Sumber 
pertama pengetahuan dan kebenaran haruslah agama, kemudian 
bergerak menjadi teoantroposentrisme, dediferensiasi, dan ilmu 
integralistik. Penjelasannya adalah, pertama, sumber 
pengetahuan dan kebenaran adalah dari agama, dalam hal ini 
adalah wahyu Tuhan, yaitu al-Qur‟an. Kemudian, di dalam 
teoantroposentrisme, kebenaran agama digabungkan dengan 
kebenaran yang bersumber dari akal budi manusia. Sehingga 
dalam praktiknya, terjadi dediferensiasi, yaitu menyatunya agama 
dalam setiap aktivitas kehidupan, baik politik, ekonomi, hukum, 
ataupun budaya. Selanjutnya dikenal apa yang dinamakan dengan 
ilmu integralistik, ilmu yang bukan sekedar menggabungkan, tetapi 
juga menyatukan antara wahyu dan hasil akal budi manusia.47 

Kuntowijoyo meyakini bahwa wahyu al-Qur‟an memiliki 
signifikansi dalam membangun keilmuan yang integralistik dan 
menghilangkan pandangan yang dikotomis tentang bidang-
bidang ilmu. Paradigma ini dinilai memiliki prospek yang kuat 
dalam melahirkan konsep-konsep dan temuan-temuan keilmuan 
yang relevan dengan realitas dan kebutuhan umat, serta dalam 
memecahkan setiap persoalan kemanusiaan dan dalam upaya 
menjaga eksistensi alam dan seisinya. Prospek ini akan semakin 
optimal, apabila terus dibangun kolaborasi yang integral antara 
tiga macam ayat Tuhan (qawliyyah, kawniyyah, insaniyyah). 
Konsepsi paradigma keilmuan Islam yang integralistik, yang 
ditawarkan Kuntowijoyo ini, telah memperlebar peta pemikiran 
intelektual Muslim dalam upaya mengembangan ilmu di dunia 
Islam, sekaligus merupakan bantahan terhadap kritikan yang 
menolak  penggunaan al-Qur‟an di luar kajian ilmu-ilmu agama. 

Paradigma Pengilmuan Islam diderivasi dari semangat al-
Qur‟an: “Kamu adalah umat terbaik, yang dilahirkan untuk manusia, 
menyuruh kepada yang ma„rūf, dan mencegah dari yang munkar, dan 

                                                             
46Kuntowijoyo, Islam..., 52. 
47Ibid., 55. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

90 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

beriman kepada Allah”. 48  Menurut Kuntowijoyo ada empat hal 
yang tersirat dalam ayat tersebut, pertama, khayr ummah; konsep 
umat yang terbaik bagi Islam merupakan mengerjakan ketiga hal 
tersebut dalam ayat bukanlah sekedar hadiah dari Tuhan. Tetapi 
konsep umat yang terbaik ini merupakan tantangan agar aktif 
dan bekerja keras dalam sejarah. Kedua, ukhrijat li al-nās, aktivisme 
sejarah merupakan bentuk kerja keras di tengah umat manusia 
dan keterlibatan umat Islam dalam menentukan sejarah. 
Sebagaimana dalam ajaran Islam yang menekankan bahwa Islam 
merupakan agama amal, jadi pengetahuan yang didapatkan harus 
ditransformasikan bukan hanya untuk diri tetapi untuk orang 
lain. Ketiga, pentingnya kesadaran. Kesadaran dalam Islam 
merupakan bentuk kesadaran yang berbeda dengan Marxisme. 
Bentuk kesadaran dalam Islam nilai-nilai Ilahiah menjadi 
tumpuan dalam melakukan aktivisme sejarah. Kesadaran 
tersebut bersifat independensi yang bertumpu pada Tuhan 
bukan kepada struktur atapun kepada manusia. Kesadaran yang 
ditekankan pada struktur atau individu menjadikan bentuk 
kesadaran dalam Marxisme maka yang terjadi merupakan dalam 
bentuk individualisme, eksistensialisme, kapitalisme, dan 
liberalisme. Keempat, tetang etika profetik yang dapat dilakukan 
oleh siapa saja. Etika profetik merupakan pelaksanaan secara 
integral dari “ta‟murūna bi al-ma„rūf wa tanhawna „an al-munkar, wa 
tu‟minūna bi al-Lāh”, yang oleh Kuntowijoyo diterjemahkan 
menjadi; humanisasi (ta‟murūna bi al- ma„rūf), liberasi (wa tanhawna 
„an al-munkar), dan trasendensi (wa tu‟minūna bi al-Lāh).49 

Humanisasi (ta‟murūna bi al-ma„rūf). Humanisasi merupakan 
semangat dari peradaban Barat yang percaya pada the idea of 
progress, demokrasi, HAM, Liberalisme, kebebasan, kemanusiaan, 
kapitalisme, dan selfnees. Humanisasi merupakan proses 
pemanusiaan manusia dalam bahasa agamanya mengembalikan 
posisi manusia pada fitrahnya. Proses humanisasi merupakan 
jawaban dari patologi masyarakat modern yang mengalami 
dehumanisasi yang diakibatkan oleh kemajuan teknologi dan 
informasi. Manusia terjerat dengan teknologi sehingga manusia 
mengabdi untuk teknologi, bukannya teknologi yang mengabdi 

                                                             
48Qs. Ali Imran (3): 110. 
49Qs. Ali Imran (3): 110. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 91 

 

kepada manusia. Manusia pada masyarakat modern dengan 
kerangka pikir rasional teknokratis,  menjadi manusia satu 
dimensi, jatuh dalam dataran kehinaan dan menghilangnya sisi 
atau dimensi manusia yang lain. Oleh karena itu, Kuntowijoyo 
mencoba melakukan humanisasi yang berdasar kepada agama, 
dimana merujuk iman dan amal soleh. Hal ini seperti 
diungkapkan dalam Qs. al-Tin (95): 5-6 bahwa “Manusia jatuh 
ke dalam tempat keterhinaan, kecuali orang-orang yang beriman 
dan beramal shaleh”. Pengembalian kemuliaan manusia yang 
terjatuh pada kehinaan dengan mengembalikan manusia pada 
fitrahnya, dapat memenuhi semua dimensi yang dimiliki oleh 
manusia. Pemenuhan semua dimensi yang ada pada manusia ini, 
menjadikan posisi manusia tidak seperti masyarakat modern 
yang menafikan salah satu dimensi yang ada pada manusia. 
Humanisme ini merupakan pengkritisian humanisme Barat 
(humanisme antroposentris), yang menyebabkan majunya peradaban 
Barat tetapi sekarang mereka mengalami dehumanisasi. 
Humanisme yang ditawarkan oleh Kuntowijoyo adalah 
humanisme yang didasarkan pada agama yakni humanisme teo-
antroposentris.  

Liberasi (wa tanhawna „an al-munkar). Liberasi yang ditawarkan 
oleh Kuntowijoyo paling tidak empat ranah seperti bidang 
ekonomi, sosial, budaya, dan politik dalam ranah sistem ilmu 
pengetahuan. Liberasi sistem ilmu pengetahuan dapat 
membebaskan manusia dari sistem pengetahuan materialis dan 
dominasi struktur. Hal ini, Islam memandang kesetaraan antara 
laki-laki dan perempuan. Liberalisasi dari sistem sosial budaya 
merupakan transformasi sosial umat Islam yang berkembang 
dari masyarakat agraris menuju masyarakat industri. Liberasi 
dalam ekonomi bagaimana menciptakan suatu sistem ekonomi 
yang bercorak keadilan, hal ini dikarenakan adanya kesenjangan 
ekonomi. Penggagasan tentang keadilan ekonomi merupakan 
nilai-nilai yang ada dalam ajaran Islam. Hal ini sebagaimana telah 
diungkapkan dalam Qs. al-╩ashr, (59); 7, “Supaya harta tidak 
hanya beredar diantara orang-orng yang kaya diantara kamu”. 
Selanjutnya dalam Qs. al Zukhruf, (43): 32, “Apakah mereka yang 
berhak membagi-bagi rahmat Tuhanmu?” Liberalisme dalam politik 
membebaskan dari sistem perpolitikan yang tidak adil dan 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

92 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

terjadinya penindasan seperti sistem otoritarianisme, diktator, 
dan neofeodalisme.  

Transendensi (wa tu‟minūna bi al-Lāh). Transendensi merupakan 
kunci beriman kepada Allah, yang menjadi ruh alam humanisasi 
dan liberasi dalam melihat dan pengaplikasian dari Pengilmuan 
Islam. Menurut Kuntowijoyo agar umat Islam meletakkan Allah 
sebagai pemengang otoritas, Tuhan yang maha objektif. 
Trasendensi yang dimaksudkan oleh Kuntowijoyo merupakan 
penggunaan wahyu sebagai salah satu unsur dalam ilmu. 
Paradigma wahyu digunakan dalam ilmu yang dilakukan oleh 
Kuntowijoyo melalui objektivikasi terhadap ayat-ayat al-Qur‟an 
agar kebenaran yang didalamnya dapat diterima oleh seluruh 
manusia. Objektivikasi merupakan konkretisasi dalam 
kenyakinan internal, perbuatan ini dapat objektif jika dapat 
dirasakan oleh non Muslim sebagai suatu yang natural atau 
wajar, tidak sebagai perbuatan keagamaan.50 

Catatan Akhir 

Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan muncul sebagai 
gerakan sistematik untuk keluar dari dogmatisme-hegemonik 

epistemologis Barat dari sudut pandang Islam.  Alasannya, 

tantangan terbesar  yang dihadapi kaum Muslimin  adalah ilmu 

pengetahuan modern  yang tidak netral dan telah  diinfus ke 

dalam praduga- praduga agama, budaya, dan  filosofis, yang 

sebenarnya berasal  dari refleksi kesadaran dan  pengalaman 

manusia Barat.  Oleh karena itu, ilmu pengetahuan modern  harus 

diislamkan. Mengislamkan  ilmu bukanlah pekerjaan 

mudah  seperti labelisasi. Selain itu, tidak  semua dari Barat berarti 

ditolak.  Sebabnya, terdapat sejumlah  persamaan antara Islam 

dan  filsafat dan sains Barat. Oleh  sebab itu, seseorang 

yang  mengislamkan ilmu, ia perlu  memenuhi pra-syarat, yaitu 

ia  harus mampu mengidentifikasi  pandangan-hidup Islam 

(the ‎Islamic worldview) sekaligus  mampu memahami budaya 

dan  peradaban Barat. Ilmu pengetahuan kontemporer bisa 
diislamkan dengan cara mentafsirkan kembali fakta-fakta 
penemuannya menurut pandangan dunia (worldview) Islam yang 

                                                             
50Kutowjoyo, Identitas Politik Umat Islam (Bandung: Mizan, 1997). 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 93 

 

termaktub dalam al-Qur‟an dan dengan menjuruskan kembali 
program-program penelitian sains dan teknologi serta ilmu 
humaniora demi memenuhi kepentingan “maqā╣id al-sharī„ah”. 
Dengan demikian, umat Islam dapat keluar dari jebakan dilema 
epistemologis yang ditinggalkan oleh Barat dan demi ortodoksi 
nilai Islam. 

Tapi skema Islamsasi Ilmu terkesan simplistis dan eksklusif 
oleh karena keberpihakannya yang kaku terhadap umat Islam 
sehingga terbaca hanya memayungi umat Islam dan memandang 
sumber nilai dan etika hanya milik Islam yang konsekuensinya 
adalah „dari Islam, oleh Islam, dan untuk Islam‟. Lantas 
bagaimana dengan the others,  dalam artian yang bersumber dari 
luar Islam? Untuk menjawab dilema ini Kuntowijoyo 
menyodorkan formulasi Pengilmuan Islam sehingga Islam dapat 
eksis tanpa harus memakai baju Islam. Pengilmuan Islam dengan 

teori objektivikasi ilmu yang  dituntut oleh Kuntowijoyo 

lewat  pengilmuan Islamnya membuat  baju dan atribut Islam 

yang  melekat pada sistem, siyasiyah,  dan objek lain harus 

dilepaskan.  Nilai Islam menjadi baik bukan  karena atribut 

Islamnya, akan  tetapi karena kebaikan nilai itu  sendiri. Ilmu pun 

dilepaskan dari  label Islam, namun Islamlah yang  ditarik dalam 

lingkaran keilmuan,  sehingga kebaikan yang  ditimbulkan oleh 

ilmu bukan  karena label Islamnya, namun  karena disesuaikannya 

Ilmu  dengan nilai-nilai keIslaman.  Ia adalah suatu tindakan yang 
didasarkan oleh nilai-nilai agama, disublimasikan dalam suatu 
tindakan objektif, sehingga diterima semua orang. Tujuannya 
adalah untuk semua orang, melintasi batas-batas agama, budaya, 
suku, dan lain-lain. Dengan demikian, Islam menjadi nilai dan 
etika, worldview tanpa harus tahu bahwa itu adalah Islam. Dengan 
demikian, Islam menjadi rumah bersama dan atau rahmat 
peradaban umat manusia. Wa al-Lāh a„lam bi al-╣awāb.●  

 
Daftar Pustaka 

 
Armas, Adnin. “Westernisasi dan Islamisasi Ilmu”, dalam 

Majalah Islamia. Tahun 01. No. 6/Juli-September 2005. 
al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. Islam and Secularism 

Kuala Lumpur: ISTAC. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

94 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

____________. 1995. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An 
Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. 
Kuala Lumpur: ISTAC. 

Bagir, Zainal Abidin. “Pengilmuan Islam”, Makalah 
Dipresentasikan dalam Diskusi Sehari tentang Pemikiran 
Kuntowijoyo, Diselenggarakan Masyarakat Yogyakarta 
untuk Ilmu dan Agama (MYIA) dan Badan Koordinasi 
Mahasiswa Sejarah (BKMS) UGM, 26 Mei 2005. 

Bosch, David J. 1999. Transformasi Misi Kristen: Sejarah Teologi Misi 
yang Mengubah dan Berubah, ter. Stephen Suleman. Jakarta: 
BPK Gunung Mulia. 

Daud, Wan Mohd Nor Wan. “Epistemologi Islam dan 
Tantangan Pemikiran Ummat”, dalam Islamia, Tahun II. No. 
5, Jakarta, 2005.  

____________. 1998. The Educational Philosophy and Practice of 
Syed Muhammad Naquib al-Attas An Exposition of the Original 
Concept of Islamization. Kuala Lumpur: ISTAC.  

Delfgaauw, Bernard. 1987. Filsafat Abad 20, ter. Soejono 
Soemargono. Yogyakarta: Tiara Wacana Yogyakarta. 

Esposito, John L. & John O Voll. 2002 Tokoh-tokoh Kunci 
Gerakan Islam Kontemporer. Jakarta: Raja Grafindo Persada.  

Fahmi, M. 2005. Islam Transendental: Menelusuri Jejak-jejak 
Pemikiran Kuntowijoyo. Yogyakarta: Pilar Religia. 

Fakhry, Majid. 2002. Sejarah Filsfat Islam Sebuah Peta Kronologis, 
ter. Zaimul Am. Bandung: Mizan. 

al-Faruqi, Ismail Raji. 1984. Islamisasi Ilmu pengetahuan, ter. Anas 
Mahyuddin. Bandung: Pustaka. 

Furent, Francois & Denis Richet. 1989. Revolusi Perancis. 
Yogyakarta: Gadjah Mada University Press. 

Harbison, E. Haeis. 1956. The Age of Reformation. New York: 
Cornell University Press. 

Hashim, Rosnani. “Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan 
Kontemporer”. dalam Majalah Islamia, Tahun 01. No. 6/Juli-
September 2005. 

Hoodbhoy, Pervez. 1996. Ikhtiar Menegakkan Rasionalitas, ter. 
Sari Meutia. Bandung: Mizan. 

Kartanegara, Mulyadhi. 2003. Menyibak Tirai Kejahilan: Pengantar 
Epistemologi Islam. Bandung: Mizan. 

http://abrarmuslim.blogspot.com/2010/03/pengilmuan-islam-dan-integrasi-ilmu_24.html


Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 95 

 

____________. 2003. Pengantar Epistemologi Islam. Bandung: 
Mizan. 

Kuntowijoyo. 1991. Paradigma Islam: Interpretasi untuk Aksi. 
Bandung: Mizan. 

____________. 1994. Dinamika Sejarah Umat  Islam di Indonesia. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

____________. 1997. Identitas Politik Umat Islam. Bandung: 
Mizan. 

____________. 2001. Muslim Tanpa Masjid. Bandung: Mizan.  
____________. 2004. Islam Sebagai Ilmu: Epistemologi, Metodologi, 

dan Etika. Bandung: Teraju. 
____________. “Islam Sebagai Ide”, Prisma, No. Ekstra, 1984. 
Leaman, Oliver. 2002. Pengantar Filsafat Islam: Sebuah Pendekatan 

Tematis, ter. Musa Kazhim dan Arif Mulyadi. Bandung, 
Mizan. 

Madjid, Nurcholish. 2001. Kaki Langit Peradaban. Jakarta: 
Paramadina. 

Muhaimin. 2003. Arah Baru Pengembangan Pendidikan Islam, 
Pemberdayaan, Pengembangan kurikulum, hingga Redifinisi 
Islamisasi Pengetahuan. Bandung: Nuansa.  

Mukhlis. 2008. Ngaji Bareng Filosof. Mataram: Alam Tara 
Institute-Nusatenggara Center. 

Nasr, Seyyed Hossein (ed.). 2003. Ensiklopedi Tematis Filsafat 
Islam, Jilid I dan II, ter. Tim Penerjemah Mizan. Bandung: 
Mizan. 

Osborne, Richard. 2001. Filsafat Untuk Pemula terj. P. Hardono 
Hadi. Yogyakarta: Kanisius. 

Ramayulis dan Syamsul Nizar. 2005. Ensiklopedi Tokoh Pendidikan 
Islam, Mengenal Tokoh Pendidikan Islam di Dunia Islam dan di 
Indonesia. Ciputat: Quantum Teaching. 

Rensch, Bernhard. 1971. Biophilosphy. New York: Columbia 
University Press. 

Russell, Bertrand. 2002. Sejarah Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko 
et.al. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

____________. 2002. Sejarah Filsafat Barat: Kaitannya dengan 
Kondisi Sosio-Politik Zaman Kuno hingga Sekarang. terj. Sigit 
Jatmiko et.al. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



Ismail Thoib dan Mukhlis, Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: Melawan Hegemoni... 

96 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Sobel, Dava. 1999. Putri Sang Galileo: Kisah Sejati tentang Pergulatan 
Agama, Sains, dan Cinta. Bandung: Mizan. 

Suprayogo, Imam. 2005. “Membangun Integrasi Ilmu dan 
Agama”, dalam Zainal Abidin Bagir et. all., Integrasi Ilmu dan 
Agama: Interpretasi dan Aksi. Bandung: Mizan. 

Tafsir, Ahmad. 1994. Filsafat Umum: Akal dan Hati sejak Thales 
sampai James. Bandung: Remaja Rosdakarya.  

Wolff, Brinton Christopher. 1962. A History of Civillization 1715 
to the Present. New Jersey: Prentice-Hall INC. 

 

 


