
 

 



i 

DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-18  Ismail Fahmi Arrauf, 
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam” 

 19-40  Fathul Mufid,  
“Perkembangan Paradigma Epistemologi  
dalam Filsafat Islam” 

 41-64  Anwar Mujahidin  
“Epistemologi Islam:  
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu” 

 65-96  Ismail Toib dan Mukhlis  
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam: 
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat” 

 97-126  Masdar Hilmy  
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan  
Ilmu Pengetahuan dalam Islam” 

 127-152  Hadarah Rajab  
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam” 

 153-190  Lalu Muchsin Effendi 
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawuf:  
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud” 

 191-212  Mustain 
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:  
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan” 

 213-230  Asep Kurniawan  
Pengembangan Sumber Daya Manusia  
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam 

 

APENDIKS   



ii  

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْاِهّآ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
أ  (innā a‘╢aynāka al-kawthar); 

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 14 

 

EPISTEMOLOGI ISLAM: 
KEDUDUKAN WAHYU SEBAGAI SUMBER ILMU 

Anwar Mujahidin 
(Fakultas Ushuluddin STAIN Ponorogo, Jatim  

Email: pranotogomo@yahoo.com) 
 

Abstract: Modern science dominated by idealism, rationalism, and 
empiricism has brought an acute humanity crisis. At the epistemology level, 
religion provides knowledge which guarantees human values, beyond ration 
and empirical findings. This paper aims at exploring texts of al-Qur’an as 
a source of knowledge. The methodology construction starts from seeing it as 
a paradigm-placing the holy text as an open corpus critically analyzed from 
linguistics, literary, and historical points of views.  

Abstrak: Sains modern yang dikuasai oleh idealisme, rasionalisme dan 
empirisme telah membawa krisis kemanusiaan yang akut. Pada ranah 
epistemologis, agama menyediakan pengetahuan yang tidak disediakan oleh 
rasio maupun temuan empirik yang menjamin adanya nilai-nilai 
kemanusiaan. Paper ini bertujuan mengeksplorasi peluang dijadikannya 
wahyu al-Qur’an sebagai sumber ilmu. Konstruksi metodologi ilmiah 
dimulai dengan mengubah cara pandang terhadap wahyu al-Qur’an sebagai 
paradigma yang berarti menempatkan al-Qur’an dalam hakekat 
ontologisnya sebagai teks kebahasaan yang  terbuka terhadap kerangka 
analisis modern seperti lingusitik, kritik sastra dan analisis historis. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa teks suci al-Qur’an yang bersumber dari 
wahyu dapat dijadikan sumber ilmu dengan persyaratan kajian dengan 
metodologi yang ilmiah.  

Keywords: studi al-Qur’an, epistemologi, sumber ilmu, metodologi tafsir. 
  

mailto:pranotogomo@yahoo.com


Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

42 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

EPISTEMOLOGI adalah salah satu cabang filsafat yang membahas 
tentang hakikat pengetahuan manusia. Persoalan pokok yang 
berkembang dalam epistemologi adalah meliputi sumber-sumber 
pengetahuan, watak dari pengetahuan manusia, apakah 
pengetahuan itu benar (valid) ataukah tidak. Bagaimana 
pengetahuan manusia itu didapat, dengan cara apa dan apa saja 
syarat-syarat yang harus dipenuhi. Sehingga epistemologi sampai 
pada problem hubungan metodologi dengan obyek dari ilmu 
pengetahuan.1  

Dalam lingkungan studi Islam, istilah epistemologi sering 
dipertukarkan dengan istilah pemikiran. Pemikiran berasal dari 
kata pikir yang berarti akal budi, ingatan, angan-angan, sehingga 
pemikiran berarti proses, cara, perbuatan memikir. Dalam Kamus 
Besar Ilmu Pengetahuan, pikiran berarti suatu entitas yang 
memperlihatkan fungsi-fungsi seperti mencerap, mengamati, 
mengingat memungkinkan manusia merefleksikan dunia 
obyektif ke dalam tataran konsep, putusan dan teori lewat proses 
abstraksi, analisis, sintesis, pemecahan dan hipotesis.2 Menurut 
Michel Foucault, sebagaimana dikutip Johan Meuleman dalam 
kata pengantar penebitan karya Arkoun, pemikiran berarti 
pemahaman dan pandangan seseorang terhadap suatu objek 
(kenyataan). Pemahaman tersebut meliputi apa yang dianggap 
penting dan tidak penting, hubungan apa yang diadakan antara 
berbagai unsur kenyataan dalam penggolongan dan analisis, dan 
lain sejenisnya.3  

Dengan demikin pemikiran juga termasuk studi yang 
menekuni hal-hal yang fundamental dalam pengetahuan yaitu 
paradigma kefilsafatan yang menyangkut asumsi dasar yang 
disusun sebagai landasan dan kerangka dari suatu bangunan 
keilmuan. Asumsi dasar tersebut termasuk hal-hal yang 
diorientasikan untuk memecahkan berbagai persoalan 

                                                             
1 Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif bidang Filsafat (Yogyakarta: 

Paradigma, 2005), 36. 
2 Save. M. Dagun, Kamus Besar Ilmu Pengetahuan (Jakarta: Lembaga 

Pengkajian Kebudayaan Nusantara (LPKN), 1997), 847. 
3Johan Meuleman, “Pengantar”, dalam Nalar Islami dan nalar Modern: 

Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, Mohammed Arkoun; ter. Rahayu S. 
Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), 21-2. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 43 

 

menyangkut hubungan subyek dan obyek, tolok ukur validasi 
keilmuan dan prinsip-prinsip dasar lainnya.4 

Ilmu pengetahuan mengalami perkembangan yang pesat 
pada masa modern, di mana masyarakat dianggap telah 
memasuki tahap berpikir rasional. Pada masa itulah dibangun 
metodologi yang menjamin kebenaran temuan-temuan 
pengetahuan manusia. Masyarakat yang mempertahankan 
keyakinan dan kebenaran agama, dinilai sebagai masyarakat non-
rasional yang naif dan subyektif. Bahkan lebih dari itu, 
masyarakat yang berpola pikir non-rasional yang diidentikkan 
dengan bangsa Timur, non Barat dianggap sebagai masyarakat 
berbudaya primitif. Sebagaimana diceritakan Muhadjir, di 
perguruan tinggi Indonesia sampai tahun 1950-an diajarkan 
pembedaan antara gemeinschaft atau masyarakat paguyuban, 
masyarakat Timur yang masih primitif dengan gessellschaft atau 
masyarakat patembayan yaitu masyarakat Barat yang sudah 
maju.5 

Rasionalisme menjadi fondasi ilmu-ilmu pengetahuan 
modern yang bercorak antroposentris sebagai antitesa terhadap 
filsafat abad tengah yang bercorak teosentris. Dalam 
antroposentrisme, manusia menjadi pusat kebenaran, etika, 
kebijaksanaan, dan pengetahuan, sehingga terjadi diferensiasi 
(pemisahan) dengan wahyu Tuhan. Kebenaran ilmu tidak 
terletak di luarnya yaitu kitab suci, tetapi terletak dalam ilmu itu 
sendiri yaitu korespondensi (kecocokan ilmu dengan obyek) dan 
koherensi (keterpaduan) di dalam ilmu, antara bagian-bagian 
keilmuan dengan seluruh bangunan ilmu. Ilmu sekuler dengan 
demikian menganggap dirinya sebagai ilmu yang obyektif, value 
free, dan bebas dari kepentingan lainnya. Alur pertumbuhan ilmu-
ilmu pengetahuan modern adalah sebagai berikut: 

                                                             
4 Lihat, M. Amin Abdullah, “al-Ta‟wil al-Ilmi: Kearah Perubahan 

Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, dalam al-Jami’ah Journal of Islamic Studies 
IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, volume 39, No. 2, (Juli-Desember 2001), 
366. 

5 Noeng Muhadjir, Filsafat Ilmu, Kualitatif dan Kuantitatif untuk 
Pengembangan Ilmu dan Penelitian, Edisi III (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2006), 
101. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

44 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

 

Ilmu pengetahuan rasional yang menjadi pilar utama peradaban 
modern, pada perkembangan terakhirnya, tumbuh dari yang 
semula mengagungkan manusia menjadi penguasa atas manusia. 
Ilmu menggantikan kedudukan wahyu Tuhan sebagai petunjuk 
kehidupan, bahkan ilmu itu sendiri yang diramalkan akan 
menggantikan agama.6  

Era modern dengan rasionalisme membuka babak baru 
hubungan agama dengan ilmu pengetahuan yang penuh konflik 
dan saling menegasikan. August Comte (abad 19 M), bapak 
sosiologi modern menyatakan bahwa peradaban modern terjadi 
bila manusia telah berpikir rasional meninggalkan tahap berpikir 
teologis dan metafisik. Bila pada tahap berpikir teologis manusia 
percaya bahwa di balik gejala-gejala alam terdapat kekuasaan 
adikodrati yang mengatur segalanya kemudian pada zaman 
metafisika manusia masih dikuasai oleh kekuasaan adikodrati 
namun melalui konsep-konsep dan prinsip-prinsip yang abstrak 
seperti “kodrat” dan “penyebab” maka pada zaman yang disebut 
positif sudah tidak ada lagi penyebab yang ada di belakang fakta-
fakta. Atas dasar observasi dan dengan menggunakan rasionya 
manusia berusaha menetapkan relasi-relasi atau urutan-urutan 
yang terdapat di antara fakta-fakta. Dalam zaman inilah manusia 
baru dicatat sebagai penghasil ilmu pengetahuan yang 
sesungguhnya.7 

Ambisi ilmu sekuler untuk meninggalkan agama 
kenyataannya membawa malapetaka bagi manusia modern 
sehingga terjadi krisis nilai dan kehidupan yang hampa makna. 
Untuk itulah, diperlukan usaha untuk mengakurkan kembali 
antara sains dan wahyu dengan istilah ilmu integralistik, yaitu 
ilmu yang menyatukan (bukan sekedar menggabungkan) wahyu 
Tuhan dan temuan pikiran manusia, tidak akan mengucilkan 

                                                             
6 Kuntowijoyo, Islam Sebagai ilmu, Epistemologi, Metodologi, dan Etika 

(Bandung: Teraju Mizan, 2004), 51. 
7 Kaelan, Filsafat Bahasa, Masalah dan Perkembangannya (Yogyakarta: 

Paradigma, 1998), 75-6.  

Filsafat           antroposentrisme          diferensiasi  ilmu sekuler 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 45 

 

Tuhan (sekulerisme) dan juga tidak mengucilkan manusia (other 
worldy asceticisme).8 

Tulisan ini bertujuan mendeskripsikan dialektika dalam 
ranah epistemologi peluang wahyu-al-Qur‟an untuk dijadikan 
sebagai sumber ilmu pengetahuan. Analisis akan diperdalam 
dengan mengelaborasi berbagai pemikiran kontemporer seperti 
yang digagas oleh Nashr ╩amid Abū Zayd, Mohammad Syahrur, 
Fazlur Rahman dan Kuntowijoyo sehingga dapat dilihat horizon 
baru dalam melihat masa depan sains dan agama. 

Perlunya Revolusi Sains 

Sain modern yang dikuasai oleh idealisme dan empirisme, di 
mana keduanya sama-sama pada tingkat yang berbeda berobsesi 
untuk meninggalkan segala sesuatu di luar yang ada. George 
Berkeley, salah satu Filosof kelahiran Irlandia menyatakan bahwa 
sama sekali tidak ada substansi-substansi material di luar kita, 
yang ada hanyalah ciri-ciri yang diamati atau pengamatan dalam 
roh saja. Segala pengetahuan menurutnya bersandar pada 
pengamatan. Pengamatan adalah identik dengan gagasan yang 
diamati. Obyek yang diamati pada hakikatnya terletak pada 
pengamatan itu sendiri. Obyek berarti gagasan-gagasan atau ide-
ide.9  

Empirisme adalah yang paling tegas menolak metafisika, 
bahkan madzhab filsafat yang mencapai kematangannya dalam 
Vienna Circle atau mazhab Wina ini, penolakan terhadap 
metafisika telah menjadi tujuannya. Ungkapan-ungkapan tentang 
segala sesuatu di luar yang ada perlu ditolak karena berpura-pura 
sebagai ungkapan yang bersifat kognitif, ungkapan metafisika 
sesungguhnya tidak menyatakan apa-apa sehingga bersifat 
„nirarti‟ atau tidak bermakna.10 

Konstruksi sains modern kemudian dibangun dengan kokoh 
dengan mesin yang bernama metode hypotetic-deduktive. Para 
saintis mengoperasikan teorinya terhadap fakta-fakta dalam 
model logika jika-maka atau if-then. Skema inilah yang menjamin 
eksistensi sebuah teori dengan menguji secara terus menerus 

                                                             
8Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 51. 
9Kaelan, Filsafat Bahasa..., 64.  
10Ibid., 122. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

46 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

dengan fakta. Rolston juga menampilkan uji verifikasi dan 
falsifikasi. Verifikasi merupakan sarat penting bagi metode 
deduktif agar preposisi yang diajukan dinilai bermakna. Suatu 
dalil, teori atau aksioma dianggap memiliki makna bila secara 
prinsip dapat diverifikasi. Uji verifikasi ini dianggap oleh 
pengkritiknya sebagai hanya mengumpulkan data yang relevan 
atau mendukung teorinya, untuk itu kelompok ilmuwan lain 
mengeluarkan uji falsifikasi atau uji penolakan atas teorinya. 
Metode deduktif dan alat-alat pengujinya merupakan bagian dari 
sistem sains modern, bagaimana sesungguhnya dialektika 
epistemologis di dalamnya?. 

Hubungan subyek-obyek mengenai siapa itu manusia yang 
menjadi subyek dari pengetahuan dan apa itu realitas sebagai 
obyek dalam konstruksi sains modern menimbulkan keraguan. 
Pertanyaan yang muncul mengamati konstruksi sains modern di 
atas adalah apakah ada subyek yang sepenuhnya dapat 
menangkap realitas obyek dan adakah realitas obyek yang 
sepenuhnya dapat ditangkap oleh obyek. Para saintis dan filosof 
yang bermadzhab kritis ragu atas kemutlakan baik kekuasaan 
subyek atau obyek. Immanuel Kant (1724-1804), filosof asal 
Jerman menyatakan bahwa manusia tidak akan pernah sampai 
terhadap realitas itu sendiri (das ding an sich). Hal itu karena 
penglihatan manusia terhadap suatu obyek sangat ditentukan 
oleh perangkat mental yang telah terbentuk dalam pikiran 
manusia akibat bentukan ruang waktu. Pengaruh ruang dan 
waktu inilah yang dirumuskan oleh Kant sebagai kategori-
kategori dalam pikiran yang berperan menjadi semacam 
kacamata bagi penglihatan mata. Apabila seseorang memakai 
kacamata biru, maka obyek di luar akan tampak biru.11 

Pandangan Kant yang menyimpulkan bahwa dalam ilmu 
pengetahuan manusia tidak dapat mencapai suatu kepastian 
meruntuhkan mitos yang didengungkan sains modern terutama 
oleh positivisme logis. Munculnya Kant sebenarnya pada puncak 
perkembangan positivisme yang diketahui secara umum bahwa 
ilmu pengetahuan yang telah dihasilkan oleh beberapa ilmuwan 

                                                             
11 Bertrand Russel, Sejarah Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko, dkk. 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 923-4. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 47 

 

mampu menemukan dalil atau hukum-hukum yang sifatnya 
berlaku umum.12 

Pandangan Kant juga sekaligus memecah kebuntuan dimana 
sains modern tidak lagi sanggup mengembangkan ilmu 
pengetahuan. Dengan logika positivis, sains hanya bergerak 
untuk menguji teori (verifikasi) bukan bagaimana menghasilkan 
satu perspektif baru dari ilmu pengetahuan. Perspektif baru 
tersebut tercapai bila cara pandang baik terhadap subyek 
maupun obyek dapat dilampaui. Sebagaimana pendapat Kant, 
manusia melihat obyek senantiasa ditentukan oleh kategori-
kategori tertentu. Menurut Thomas Kuhn bahwa pada dasarnya 
realitas sosial itu dikonstruksi oleh mode of thought atau mode of 
inquiry tertentu, yang pada gilirannya akan menghasilkan mode of 
knowing tertentu pula, Marx menamakannya sebagai ideologi, dan 
Wittgenstain melihatnya sebagai cagar bahasa. Kategori dan 
istilah-istilah itulah yang disebut paradigma.13 

Konsep Kuhn tentang paradigma di atas digagas untuk 
menolak anggapan yang selama ini berkembang dikalangan 
ilmuwan bahwa ilmu itu terjadi secara kumulatif di mana 
kebenaran suatu teori dikuatkan secara terus menerus dengan 
hasil penelitian terbaru yang membuktikan kebenarannya. 
Menurut Kuhn perkembangan ilmu pengetahuan terjadi secara 
revolusi dengan skema sebagai berikut: 

 

Ilmu pengetahuan pada waktu tertentu didominasi oleh 
suatu paradigma tertentu yang membimbing sang ilmuwan untuk 
melakukan kegiatan ilmiahnya sehingga terbangun suatu ilmu 
pengetahuan (normal science). Pada saat tertentu akan terjadi krisis 
di mana teori-teori yang dibangun tidak dapat lagi menjelaskan 
fakta-fakta yang ada. Dalam situasi krisis inilah ilmuwan akan 
melakukan revolusi sehingga melahirkan paradigma baru.14  

                                                             
12Kaelan, Filsafat Bahasa..., 70. 
13Kuntowijoyo, Islam sebagai..., 11-2. 
14 Greg Soetomo, Sains dan Problem Ketuhanan (Yogyakarta: Kanisius, 

1995), 21. 

Paradi
gma I 

Normal 
Science 

Anom
alis Crisis 

Revol
usi 

Paradi
gma 
II 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

48 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Bagi pengembangan ilmu, ilmuwan dapat mengkonstruk 
paradigma baru, dan menawarkan atau dibuat orang paham 
tentang paradigma yang ditawarkan. Setidaknya orang paham 
paradigma baru tersebut dalam discourses, apakah ahli lain sepakat 
atau tidak, itulah paradigma sebagai model.15  

Al-Qur’an Sebagai Paradigma  

Melakukan revolusi sains diperlukan kehati-hatian dengan 
tidak bersikap emosional sehingga seolah apa yang dihasilkan 
pada masa lalu adalah gagal total. Umat Islam sering terjebak 
pada apologi khususnya para ilmuwan di lingkuangan religious 
studies. Mereka berangkat dari wilayah normative sehingga 
memiliki asumsi bahwa hanya wahyu yang mutlak benar, dan 
sains modern bersifat nisbi. Menurut Kuntowijoyo, seorang 
cendekiawan muslim Indonesia, bahwa:  

“Ilmu-ilmu sekuler tersebut adalah produk bersama seluruh manusia, 
sedangkan ilmu-ilmu integralistik (nantinya) adalah produk bersama 
seluruh manusia beriman. Karenanya, sekarang ini kami semua adalah 
produk, partisipan, dan konsumen ilmu-ilmu sekuler. Maka kami tidak 
akan gegabah memandang rendah dan menistakan ilmu-ilmu sekuler, 
tempat kami lahir. Sebaliknya, kami ingin menghormatinya dengan 
mengkritisi dan meneruskan perjalannya”16. 

Positivisme dengan berpandangan bahwa sains modern yang 
bertumpu pada rasionalisme bermusuhan dengan agama yang 
dinilai menyerukan cara berpikir mistis sudah saatnya ditinjau 
kembali seiring dengan kebuntuan sains modern sebagaimana 
terungkap dengan perspektif Thomas Khun di atas. Sains 
modern dan agama, dari segi isi material, secara tipikal sama-
sama menawarkan alternatif interpretasi tentang pengalaman. 
Perbedaannya bahwa interpretasi sains didasarkan pada 
kausalitas, sedang interpretasi agama didasarkan pada makna. Di 
dalam keduanya ada penekanan yang berbeda dalam bentuk 
format logiknya, tetapi keduanya adalah rasional dan sama-sama 
terbuka untuk mengembangkan diri melewati zaman. Baik 
agama maupun sains, sama-sama menggunakan paradigma 
teoritis sebagaimana mereka menghadapi pengalaman. Konflik 

                                                             
15 Noeng Muhadjir, Filsafat Ilmu, Kualitatif dan Kuantitatif untuk 

Pengembangan Ilmu dan Penelitian (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2006), 10.  
16Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 51. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 49 

 

antara interpretasi sains dan agama muncul hanya karena batas 
antara kausalitas dan makna adalah tidak tetap.17  

Pernyataan di atas membuka masalah akademik yang 
mendasar baik dalam level ontologis apa hakikat dari agama dan 
sains, maupun pada level epistemologis apa sebenarnya yang 
disebut pengetahuan yang benar, yang ilmiah dan yang obyektif. 
Bila benar sains telah merebut klaim kebenaran yang dimiliki 
agama dan sekarang terbukti bahwa klaim kebenaran universal 
dari sainspun juga tidak meyakinkan, maka di masa yang akan 
datang sangat dibutuhkan ilmu pengetahuan yang 
mengintegrasikan antara sumber rasional dan agama (wahyu) 
sebagai sumber pengetahuan. Ilmu pengetahuan yang 
integralistik menempatkan dua sumber pengetahuan, yaitu 
Tuhan yang berupa wahyu dan manusia yang berupa akal.  

Agama menyediakan tolok ukur kebenaran ilmu (benar, 
salah), bagaimana ilmu diproduksi (baik, buruk), dan tujuan-
tujuan ilmu (manfaat, merugikan). Hak manusia adalah 
memikirkan dinamika internal ilmu sehingga menjadi ilmu yang 
obyektif. Meskipun ilmu integralistik lahir dari agama, namun 
menjadi gejala keilmuan yang obyektif yang dirasakan sebagai 
gejala keilmuan bukan norma oleh pemeluk agama lain, non-
agama dan anti-agama. Alur ilmu-ilmu integralistik adalah 
sebagai berikut:18 

 

Menjadikan wahyu (baca: al-Qur‟an) sebagai paradigma 
berarti menjadikan al-Qur‟an sebagaimana dipahami Thomas 
Kuhn sebagai suatu konstruksi pengetahuan yang 
memungkinkan umat Islam memahami realitas sebagaimana al-
Qur‟an memahaminya. Konstruksi pengetahuan tersebut akan 
menjadi dasar bagi umat untuk merumuskan desain besar 
mengenai sistem Islam termasuk sistem ilmu pengetahuannya. 
Dengan demikian paradigma al-Qur‟an tidak hanya berhenti 

                                                             
17 Holmes Rolston, Science and Religion, a Critical Survey (New York: 

Random House, 1987), 1. 
18Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 51. 

Agama              Teoantropo-        Dediferen-                 Ilmu 
               sentrisme              siasi             Integralistik 

 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

50 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

pada kerangka aksiologis tetapi juga dapat berfungsi memberi 
kerangka epistemologis.19 

Kritik terhadap Pemikiran Studi al-Qur’an Klasik Sampai 
Masa Pertengahan  

Usaha untuk menjadikan al-Qur‟an sebagai paradigma 
sehingga bisa dijadikan sumber ilmu pengetahuan memerlukan 
revolusi di bidang ilmu al-Qur‟an dan ilmu tafsir al-Qur‟an. 
Konstruksi pemikiran Islam abad pertengahan yang cenderung 
ortodoks, menjadikan usaha untuk mendekatkan al-Qur‟an 
dengan ilmu pengetahuan berjalan terseok-seok. Hubungan 
dengan kalangan filosof dan ahli logika dalam interprestasi 
terhadap sumber hukum Islam, yaitu al-Qur‟an dan hadis, 
diperketat bahkan cenderung dibatasi. Sebagaimana disinyalir 
oleh Nashr ╩amid Abū Zayd, sikap dan wacana keagamaan 
terhadap ilmu-ilmu keislaman, khususnya al-Qur‟an dan hadis 
pada masa pertengahan adalah hanya sikap pengulangan. Hal 
tersebut terjadi karena banyak diantara ulama yang berasumsi 
bahwa ilmu-ilmu al-Qur‟an dan al-Hadis termasuk ruang lingkup 
ilmu yang sudah matang dan final (na╨ijat wa i╪tarakat).20 Para 
ulama memandang karya tafsir tidak sebagai upaya 
mendialogkan teks al-Qur‟an dengan realitas masyarakat yang 
sedang berlangsung, tetapi pada konsistensinya untuk mengikuti 
jejak ulama terhadulu (salaf) yang menafsirkan al-Qur‟an dengan 
metode naql yaitu dengan al-Qur‟an sendiri, al-sunnah, pendapat 
para sahabat dan tabi‟in. 

Ibn Taymiyyah, salah seorang ulama abad VIII Hijriah 
menegaskan bahwa apabila telah diketahui pengertian atau tafsir 
al-Qur‟an dengan al-sunnah maka tidak diperlukan lagi pendapat 
ahli bahasa dan yang lainnya. Bagi setiap mukmin tidak 
diperkenankan berbicara mengenai agama kecuali mengikuti apa 
yang datang dari Rasulullah saw., para sahabat dan orang-orang 
yang mengikuti jejak mereka dari para tabi‟in, yang tak 

                                                             
19Ibid., 11-2. 
20Nashr ╩amid Abū Zayd, Mahfūm al-Na╣, Dirāsah fī Ulūm al-Qur’ān, 

(Kairo: al-Hay‟ah al-Mi╣riyyah al-Ammah li al-Kitab), 13. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 51 

 

seorangpun diantara mereka terbukti melakukan pertentangan 
dengan al-Qur‟an dengan rasionalitasnya.21 

Al-Zarkasyi, seorang ulama yang wafat pada tahun 794 H, 
penulis kitab al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, salah satu kitab rujukan 
utama dalam bidang ilmu-ilmu al-Qur‟an juga menyimpulkan 
bahwa yang benar menurut ilmu tafsir adalah apa yang berasal 
dari jalur naql (periwayatan) seperti asbāb al-nuzūl (sebab turunnya 
ayat), al-nasikh wa al-mansukh (diberlakukan atau dihapuskannya 
ketetapan hukum yang dikandung oleh suatu ayat yang belum 
jelas) ta’yīn al-mubham (penjelasan terhadap ayat yang belum 
jelas), tabyīn al-mujmal (penjelasan terhadap ayat yang masih 
umum). Apabila tidak didapatkan penafsiran yang cukup dari 
jalan naql, maka untuk mengetahui makna dan maksud dari ayat-
ayat al-Qur‟an adalah dengan jalan pemahaman pada penjelasan 
yang mu’tabar (terkenal dan diakui oleh kebanyakan ulama).22 

Tafsir dengan pendekatan seperti itu, yang disebut tafsīr bi al-
ma’thūr menurut al-Qa╢╢an, wajib diikuti dan dipedomani karena 
ia adalah jalan pengetahuan yang benar dan merupakan jalan 
paling aman untuk menjaga diri dari ketergelinciran dan 
kesesatan dalam memahami kitabullah.23 Sebaliknya, tafsir yang 
mencoba merespon perkembangan zaman dengan 
menghadirkan ilmu-ilmu seperti bahasa, hukum, sastra, termasuk 
filsafat sebagai ilmu bantu dalam menyingkap makna al-Qur‟an 
adalah karya yang dilarang (haram) yang berarti juga haram 
megikutinya. Hal tersebut dikarenakan ketepatan dan kebenaran 
suatu pendapat tidak meyakinkan dan hanya bersifat dugaan dan 
perkiraan semata. Orang yang mengatakan sesuatu tentang 
agama Allah menurut dugaan semata berati ia telah mengatakan 
terhadap Allah sesuatu yang tidak ia ketahui.24 Ibn Taymiyyah 
juga secara tegas mengklaim bahwa sebab-sebab kesesatan dalam 

                                                             
21„Abd al-Ra╪mān bin Mu╪ammad bin Qāsim al-„A╣im al-Najdi, Majmū‘ 

Fatawa Syaykh al-Islām A╪mad bin Taymiyyah (Tt: tpn, 1398 H), Juz 13 –Kitab 
Muqaddimat al-Tafsīr, 27 dan 63 

22 Badr al-Dīn Mu╪ammad bin „Abd al-Lah al-Zarkashi, al-Burhan fī 
‘Ulūm al-Qur’ān (Beyrut: Dār al-Fikr, 1998), juz 2, 188-9 

23Mannā‟ al-Qa╢╢ān, Mabāhith fī ‘Ulūm al-Qur’ān (Riya╨: Manshurat al-
„A╣r al-╩adith, 1973), 350. 

24Ibid., 352. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

52 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

penafsiran al-Qur‟an adalah adanya interaksi dengan para 
filosof.25 

Tafsir yang wajib dijadikan pedoman yaitu yang 
menggunakan metode tafsīr bi al-ma’thūr, menunjukkan bahwa 
gerak tafsir al-Qur‟an yang diorientasikan oleh nalar Arab adalah 
untuk mencari landasan teologis, pembenar dari Yang Maha 
Benar (al-╩aq), kepastian dari Yang Maha Absolut terhadap 
semua persoalan kebudayaan. Produk pemikiran manusia hanya 
akan menghantarkan pada ketidakpastian dan menjerumuskan 
pada kesesatan, maka sebagai jalan keluarnya adalah kembali 
kepada pemahaman yang paling benar dari wahyu al-Qur‟an dan 
yang paling mengetahui maksud Tuhan sebagai pengirim wahyu 
al-Qur‟an adalah Nabi Muhammad dan para sahabat yang 
disebut sebagai generasi terbaik (khayr al-qurūn). Antropologi 
dikubur sebagai barang sesat dan manusia harus mengikuti 
logika Tuhan yang sebenarnya hanyalah logika orang-orang Arab 
(yang primitif).  

Dialektika halal-haram dalam ilmu-ilmu al-Qur‟an jelas 
menutup dialektika keilmuan dan memasukkan ruang akademik 
ke dalam ruang teologis yang hitam-putih. Hal ini berakibat pada 
dinamika pemikiran Islam yang merujuk pada sumber al-Qur‟an 
dan al-Sunnah tidak terakomodasi dengan kerangka metodologi 
yang memadai. Muhammad Syahrur, seorang insinyur muslim 
yang menaruh minat pada studi al-Qur‟an, dalam pengantar 
bukunya al-Kitāb wa al-Qur’ān, Qirā’ah Mua’shirah, ia menyatakan 
bahwa telah berlalu paruh kedua dari abad ke-15 H, atau 
bertepatan dengan paruh terakhir abad ke-20 M, tetapi 
peradaban Islam sejak permulaan abad ke-20 masih saja 
menyuguhkan Islam sebagai aqidah dan etika tanpa menyentuh 
dimensi filosofis dari aqidah Islam. Peradaban Islam mengalami 
stagnasi dan tidak mampu memecahkan problem fundamental 
pemikiran ke-Islaman, karena masih dipenuhi berbagai taklid 
tentang konsep qadha‟ dan qadar, paham jabariah, problematika 
pengetahuan, konsep negara, problem sosial ekonomi, 
demokrasi dan penafsiran atas sejarah. Syahrur merumuskan 
bahwa masalah utama dari semuanya adalah: 

                                                             
25„Abd al-Ra╪mān, Majmū’ Fatawa..., 206. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 53 

 

1. Tidak adanya pegangan berupa metode ilmiah objektif.  

2. Adanya prakonsepsi terhadap semua masalah sebelum 
kajian dilakukan. Contohnya penelitian mengenai “Posisi 
Perempuan dalam Islam”. Para peneliti muslim 
berkesimpulan terlebih dahulu sebelum mengadakan 
penelitian. Mereka berasumsi bahwa posisi perempuan 
dalam Islam sudah proporsional dan Islam adalah agama 
yang bersikap paling adil terhadap perempuan. Kemudian 
peneliti tersebut mengarang buku mengenai perempuan. 

3. Pemikiran Islam belum memanfaatkan konsep-konsep 
dalam filsafat humaniora dan tidak berinteraksi dengan 
dasar-dasar teorinya. 

4. Tidak adanya teori Islam kontemporer dalam ilmu 
humaniora yang disimpulkan secara langsung dari al-
Qur‟an.26  

Nashr ╩amid Abū Zayd, menilai karya-karya ulama klasik 
telah menyebabkan tergantikannya teks pertama (al-Qur‟an) 
dengan teks-teks sekunder (sunnah Nabi dan interpretasi-
interpretasi ulama). Pendapat Abū Zayd terhadap ulama 
mutaqaddimīn tersebut di antaranya diwujudkan dalam karyanya 
al-Imām al-Shāfi’ī wa Ta’sīs al-Aydyūlujiyā al-Wasa╢iyyah (Imam 
Syafi‟i dan Pendirian Ideologi Moderat). Buku tersebut memuat 
kritik atas pendiri madzhab hukum Islam Syafi‟iyah, al-Imām al-
Shāfi‟ī (150-204 H). Buku ini juga memuat kritik terhadap 
ideologi moderat dalam Islam secara umum, yang dimapankan 
oleh Abu Hasan al-Asy‟ari (wafat 330 H) dalam bidang teologi, 
dan Abu Hamid al-Ghazali (wafat 505 H) dalam bidang 
pemikiran Islam dan tasawuf.27  

Tesis Magister Abū Zayd mengenai muktazilah dan 
Disertasinya mengenai Filsafat Takwil Ibn Araby juga 
mengantarkannya pada kesimpulan bahwa pergulatan agama dan 
teks-teks keagamaan yang direpresentasikan dalam wacana 
keagamaan dominan di Mesir pada tahun 1950-an dan 1960-an 

                                                             
26 Muhammad Syahrur, al-Kitāb wa al-Qur’ān, Qira’ah Mu'ashirah 

(Damaskus: al-Ahali, 1990), 29-32 
27 Moch Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis al-Qur’an,Teori 

Hermeneutika Nashr Abu Zayd (Jakarta: Teraju, 2003), 21-2. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

54 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

sebagai sebuah agama sosialisme dan nasionalisme Arab, dan 
sebagai sebuah agama pembangunan dan perdamaian pada 
tahun 1970-an. Perubahan dalam perepresentasian Islam 
tersebut menurut penelitian Abū Zayd disebabkan oleh 
interpretasi ideologis terhadap Islam. Agama Islam dipaksakan 
untuk mengabdi kepada ideologi hegemonik.28  

Kuntowijoyo, juga berkesimpulan bahwa selama ini gerak 
studi keislaman masih belum keluar dari pola ideologis. Ada dua 
cara pandang umat terhadap al-Qur‟an sebagai kerangka rujukan, 
1) dekodifikasi (penjabaran) yaitu menjaga nilai-nilai agama tetap 
sesuai aslinya dengan menjabarkan al-Qur‟an dan al-sunnah 
kedalam ilmu-ilmu agama. Cara pandang ini melahirkan gerakan 
dari teks ke teks, yaitu dari teks (al-Qur‟an dan al-sunnah) 
dijabarkan kedalam teks (tafsir, tasawuf, dan fiqh). 2) Islamisasi 
pengetahuan, yaitu usaha agar umat Islam tidak asal meniru 
metode-metode dari luar dengan mengembalikan pengetahuan 
pada pusatnya, yaitu tauhid. Islamisasi pengetahuan berarti 
mengembalikan pengetahuan pada tauhid, atau konteks kepada 
teks, supaya pengetahuan tidak lepas dari iman. Baik 
dekodifikasi, yang menjabarkan teks kedalam teks maupun 
islamisasi pengetahuan yang mengembalikan konteks ke teks, 
sama sekali belum meyentuh persoalan “konteks” di mana segala 
persoalan kemanusiaan dan kemasrakatan berkembang.  

Konstruksi Metodologi Tafsir Kontemporer  

Niatan yang kuat untuk keluar dari krisis pemikiran dan sakit 
mental yang traumatik terhadap dunia luar dengan mengarahkan 
dunia akademik di era kontemporer lebih berorientasi kepada 
usaha menemukan metode-metode ilmiah yang dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah dalam menafsirkan al-
Qur‟an begitu dirasakan para cendekiawan muslim. Keresahan 
tersebut terangkum dalam pernyataan Quraish Shihab, bahwa di 
antara faktor-faktor yang mengakibatkan kelemahan dalam 
penafsiran al-Qur‟an antara lain: 

1. Subyektivitas mufasir 

2. Kekeliruan dalam menerapkan metode dan kaidah 

                                                             
28Ibid., 19. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 55 

 

3. Kedangkalan dalam ilmu-ilmu alat  

4. Kedangkalan pengetahuan tentang materi uraian 
(pembicaraan) ayat 

5. Tidak memperhatikan konteks, baik asbāb al-nuzūl, 
hubungan antar ayat, maupun kondisi sosial masyarakat. 

6. Tidak memperhatikan siapa pembicara dan terhadap 
siapa pembicaraan ditujukan.29 

Menurut Nashr ╩amid Abū Zayd, membangun sebuah 
metodologi yang ilmiah dalam studi al-Qur‟an merupakan jalan 
satu-satunya untuk mencapai obyektivitas pemahaman terhadap 
al-Qur‟an dan Islam secara keseluruhan. Ungkapan Abū Zayd 
tersebut didasarkan pada kenyataan kuatnya tarikan-tarikan 
ideologis dalam pemikiran Islam yang sulit dihindarkan oleh para 
pengkaji dan peneliti ketika memasuki wilayah kajian Islam.30 

Pembaharuan metodologi tafsir meniscayakan pergeseran 
cara pandang terhadap al-Qur‟an sebagai obyek kajian. Abū 
Zayd, sebagai seorang pembaharu di era kontemporer telah 
menegaskan bahwa masalah utama dalam studi al-Qur‟an adalah 
mengembalikan kaitan antara kajian-kajian al-Qur‟an dengan 
kajian-kajian dan kritik sastra. Antara kajian al-Qur‟an dengan 
sastra tersusun dari berbagai ilmu yang porosnya satu, yaitu teks, 
baik teks tersebut berupa al-Qur‟an ataupun hadis Nabi. Tidak 
ada perbedaan metodologis dan pendekatan-pendekatan kritis 
dalam mempelajari teks-teks sastra, perbedaannya hanya dalam 
menentukan hakikat “teks”, karakteristik, dan fungsinya.31 

Statemen dari Abū Zayd di atas sangatlah menarik sebagai 
sebuah langkah maju untuk menemukan metode ilmiah dalam 
studi al-Qur‟an, namun ide tersebut sekaligus menjadi ide yang 
kontroversial. Keberatan yang segera muncul adalah bagaimana 
mungkin menerapkan metode analisis teks terhadap teks 
ketuhanan?. Meskipun tidak bersifat mengada-ada dan berpijak 
dengan argumentasi baik historis maupun rasional yang kuat, 

                                                             
29 M. Quraish Syihab, Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1999), 79. 
30Nashr Hamid Abu Zayd, Tekstualitas al-Qur’an, Kritik terhadap Ulumul 

Qur’an, ter. Khoiron Nahdliyin (Yogyakarta: LKiS, 2001), 16.  
31Abū Zayd, Mahfūm al-Nash...,18. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

56 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

namun pemikiran Abū Zayd mengenai tekstualitas al-Qur‟an 
untuk mengembalikan studi al-Qur‟an pada porosnya sebagai 
teks kebahasaan telah disalahpahami oleh sebagian ulama Mesir. 
Ulama tersebut menganggap Abū Zayd murtad di antaranya 
dengan alasan, pertama: Abū Zayd berpendapat dan mengatakan 
bahwa al-Qur‟an adalah produk budaya (muntaj thaqafi), dan 
karenanya mengingkari status azali al-Qur‟an sebagai Kalamullah 
yang telah ada dalam al-Lawh al-Ma╪fūz, dan kedua, Abū Zayd 
berpendapat dan mengatakan bahwa al-Qur‟an adalah teks 
linguistik (na╣ lugawi), Ini sama dengan mengatakan bahwa 
Rasulullah Saw. telah berdusta dalam menyampaikan wahyu dan 
al-Qur‟an adalah karangan beliau.32 

Abū Zayd sama sekali tidak mengingkari hakikat al-Qur‟an 
sebagai Kalamullah. Abū Zayd menyatakan bahwa dalam 
hubungan linguistik terdapat interaksi antara pengirim dan 
penerima. Dalam konteks al-Qur‟an pengirimnya adalah Allah. 
Oleh karena pengirim dalam konteks al-Qur‟an adalah Allah, 
maka tidak dapat dijadikan objek kajian. Abū Zayd kemudian 
menawarkan objek kajian dalam studi al-Qur‟an berupa realitas 
budaya yang terjadi pada fase pembentukan dan 
penyempurnaan. Dengan demikian, pendapat Abū Zayd bahwa 
al-Qur‟an adalah teks linguistik, tidaklah menafikan realitas al-
Qur‟an sebagai Kalamullah pada masa pewahyuan. Karena 
setelah masa pewahyuan berlangsung masa berikutnya sebagai 
apa yang disebut masa pembentukan, di mana al-Qur‟an sebagai 
teks kebahasaan yang dibaca dan dikaji oleh umat manusia. 
Interaksi masyarakat dengan al-Qur‟an inilah yang dimaksud 
Abū Zayd sebagai realitas budaya yang dapat dijadikan objek 
studi al-Qur‟an.33 

Sejalan dengan usaha Abū Zayd untuk mendudukkan al-
Qur‟an sebagai objek kajian dengan memilah antara sakralitas 
dan tekstualitas al-Qur‟an, Syahrur seorang pemerhati tafsir al-
Qur‟an juga berusaha membedakan antara al-Qur‟an sebagai teks 
yang sakral dan al-Qur‟an sebagai sebuah teks yang ditafsirkan. 

                                                             
32Syamsuddin Arief, Kisah Intelektual Nashr Hamid Abu Zayd, Pengusung 

Tafsir Hermeneutika, http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89, 14 
Agustus 2010. 

33Abū Zayd, Mahfūm al-Nash..., 24. 

http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89


Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 57 

 

Syahrur membedakan antara istilah al-kitāb dengan al-Qur’ān. 
Menurut Syahrur al-Kitāb bukan teks budaya dalam pengertian 
yang dihasilkan oleh manusia, tetapi wujud teks al-Kitab adalah 
teks berbahasa Arab, dimana bahasa Arab adalah hasil budaya 
masyarakat Arab yang tidak bisa dilepaskan dengan struktur 
nalar dan sosial masyarakat Arab. Untuk itu Syahrur 
berkesimpulan bahwa dari sisi kandungannya (al-muhtawa) 
mengandung unsur Ilahiah yang absolut, namun pada sisi 
pemahaman terhadap al-Kitab bersifat insani yang relatif. 
Manusia tentu tidak bisa menangkap keseluruhan wahyu yang 
absolut, untuk menangkapnya Tuhan telah menurunkan wahyu 
dengan medium yang memungkinkan manusia bisa 
memahaminya yaitu bahasa. Dengan demikian, relatifitas yang 
dimaksud Syahrur adalah relatifitas dalam kerangka hubungan 
antara pembaca dengan teks al-Qur‟an yang berbahasa Arab.34 

Abū Zayd juga sependapat dengan Syahrur bahwa relatifitas 
dalam konteks al-Qur‟an adalah relatifitas dalam kerangka 
hubungan antara pembaca dengan teks al-Qur‟an yang berbahasa 
Arab. Menurut Abū Zayd kata-kata literal (mantūq) teks Qur‟an 
bersifat ilahiah, namun ia menjadi sebuah “konsep” (mafhūm) 
yang relatif dan bisa berubah ketika ia dilihat dari perspektif 
manusia; ia menjadi sebuah teks manusiawi. Dari momen bahwa 
teks diwahyukan dan dibaca oleh Nabi, ia tertransformasikan 
dari sebuah teks ilahi (na╣ ilāhi) menjadi sebuah konsep mafhūm 
atau teks manusiawi (na╣ insāni), karena ia secara langsung 
berubah dari wahyu (tanzīl) menjadi interpretasi (ta’wīl). 
Pemahaman Muhammad atas teks merepresentasikan tahap 
paling awal dalam interaksi teks dengan pemikiran manusia.35 

Konsep tekstualitas al-Qur‟an dan hubungan subyek-obyek 
dalam studi al-Qur‟an di atas membawa konsekuensi 
metodologis yang dapat dipilah dalam tiga hal berikut: pertama, 
kata wahyu dalam Qur‟an secara semantik setara dengan 
perkataan Allah (kalam Allah) dan Qur‟an adalah sebuah pesan 

                                                             
34Syahrur, al-Kitāb wa al-Qur’ān..., 36. 
35 Moch Nur Ichwan, “al-Qur‟an sebagai Teks (Teori Teks dalam 

Hermeneutik Qur‟an Nasr Hamid Abu Zayd)” dalam Abdul Mustaqim dan 
Sahiron Syamsudin,ed., Studi al-Qur’an Kontemporer, Wacana Baru Berbagai 
Metodologi Tafsir (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002), 158. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

58 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

(risālah). Sebagai perkataan dan pesan, Qur‟an meniscayakan 
dirinya untuk untuk dikaji sebagai sebuah “teks”. Kedua, urutan 
tekstual surat dan ayat dalam teks Qur‟an tidak sama dengan 
urutan kronologis pewahyuan. Urutan kronologis pewahyuan 
(tanjīm) Qur‟an merefleksikan historisitas teks, sementara 
struktur dan urutan yang ada seperti sekarang merefleksikan 
tekstualitasnya. Sebuah genre spesifik dalam ilmu Qur‟an, 
korelasi antara ayat dan surat (‘ilm al-munāsabah bayn al-āyat wa al-
suwar), telah diciptakan untuk menyediakan kepada penafsir 
sebuah interaksi aktif dengan teks, karena dalam korelasi ini 
tersimpan kemungkinan-kemungkinan yang bisa terungkap 
dalam proses pembacaan. Ketiga, Qur‟an terdiri dari ayat-ayat 
mu╪kamat (ayat-ayat yang jelas) yang merupakan induk (backbone) 
teks, ayat-ayat mutashābi╪at (ayat-ayat ambigu), yang harus 
dipahami berdasarkan atas ayat-ayat mu╪kamat. Keberadaan dua 
macam ayat ini merangsang pembaca bukan hanya untuk 
mengidentifikasi ayat-ayat mutashābi╪at, namun juga membuatnya 
bisa menentukan bahwa ayat-ayat mu╪kamat adalah kunci untuk 
melakukan penjelasan dan klarifikasi terhadap ayat-ayat 
mutashābi╪at.36  

Hubungan pembaca dengan teks al-Qur‟an yang berbahasa 
Arab (insani) meniscayakan ilmu bahasa sebagai sebuah metode 
penafsiran untuk menangkap makna al-Qur‟an. Syahrur 
menetapkan pemikiran linguistik kontemporer sebagai rujukan, 
hal ini sebagai bentuk konsistensi Syahrur terhadap 
pernyataannya tentang temporarilitas pemahaman. Sebagai 
manusia yang hidup di zaman kontemporer, maka harus 
memaksimalkan seluruh pemikiran kontemporer. Namun 
Syahrur juga tidak asal comot dan pilih teori, terbukti Syahrur 
berinteraksi dengan baik dengan linguis Arab kontemporer.  

Berbeda dengan semua teks hasil budaya yang ada yang 
ditulis sebagai ungkapan kegelisahannya pada masa itu atau 
sebagai respon terhadap situasi zaman tertentu dimana ia 
menetap dan berkarya, al-Kitab sebagai wahyu ditujukan kepada 
semua manusia di segala tempat dan segala zaman. Untuk itu 
menurut Syahrur pemahaman kita terhadap teks al-Kitab tidak 
bisa dibatasi atau ditentukan oleh satu pemahaman dari periode 
                                                             

36Ibid., 154-5.  



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 59 

 

masyarakat tertentu termasuk periode Nabi Muhammad saw. 
Pemahaman yang dilakukan Nabi dan sahabat dianggap Syahrur 
sebagai contoh pertama pemahaman terhadap al-Qur‟an untuk 
mengahadapi masalah zamannya.37 Di sinilah muncul persoalan 
hermeneutik yaitu jarak antara teks yang diturunkan di sana pada 
zaman dahulu dengan kita yang di sini yang hidup dengan 
permasalah zaman ini. 

Mengatasi kesenjangan makna antara yang dihasilkan 
masyarakat Arab pada masa pewahyuan dengan tuntutan 
masyarakat kekinian, maka Fazlur Rahman mengusulkan agar 
pemahaman atas al-Qur‟an tidak hanya menggunakan 
pendekatan ilmu bahasa dan kritik sastra, namun juga 
menyertakan dimensi historis-sosiologis yang menyertai 
masyarakat Arab tersebut. Dialektika antara teks, Muhammad, 
dan realitas sosial ini dapat menghasilkan makna yang kemudian 
diambil darinya makna substantif untuk diterapkan dalam situasi 
kekinian. Dimensi historis-sosiologis dipandang sebagai latar 
belakang yang menjadi suatu kesatuan dalam memahami al-
Qur‟an. Latar belakang pertamanya adalah aktivitas Nabi sendiri 
dan perjuangannya selama kurang lebih dua puluh tiga tahun di 
bawah bimbingan al-Qur‟an. Karena perjuangan Nabi sendirilah 
yang sesungguhnya berhak memperoleh sebutan Sunnah, maka 
adalah penting untuk memahami sebaik mungkin milieu Arab 
pada masa awal penyebaran Islam, sebab aktivitas Nabi 
mensyaratkan adanya milieu tersebut. Dengan demikian adat 
istiadat, pranata-pranata dan pandangan hidup orang-orang Arab 
pada umumnya menjadi sangat penting untuk memahami 
aktivitas Nabi. Situasi di Makkah, khususnya, segera sebelum 
Islam datang juga membutuhkan suatu pemahaman yang 
mendalam.38  

Konsep metode penafsiran yang diusulkan Rahman di atas 
kemudian dirumuskan menjadi metode penafsiran yang terdiri 
dari dua gerakan (double movement). Pertama, dari yang khusus 
(partikular) kepada yang umum (general) dan kedua, dari yang 
umum kepada yang khusus. Gerakan pertama, bertujuan untuk 

                                                             
37Syahrur, al-Kitāb wa al-Qur’ān..., 44-5. 
38Taufik Adnan Amal, ed., Metode Alternatif Neomodernisme Islam Fazlur 

Rahman (Bandung: Mizan, 1987), 55. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

60 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

memahami prinsip-prinsip umum al-Qur‟an dan sunnah, sebagai 
bagian organis dari al-Qur‟an dan gerakan kedua bertujuan 
merealisasikan tujuan moral sosial al-Qur‟an tersebut pada situasi 
atau kasus aktual sekarang ini.  

Gerakan pertama, terdiri dari dua langkah yang harus 
ditempuh, yaitu; pertama, memahami makna ayat-ayat spesifik al-
Qur‟an dengan mengkaji situasi atau problem historis yang ingin 
dijawab ayat tersebut. Selain itu, harus dikaji pula situasi makro 
dalam batasan-batasan masyarakat, agama, adat-istiadat, lembaga, 
bahkan keseluruhan kehidupan masyarakat di Arabia pada saat 
Islam datang, khususnya Mekkah dan sekitarnya. Kedua, 
menggeneralisasikan respon-respon spesifik penurunan wahyu 
al-Qur‟an dan menyatakannya sebagai ungkapan-ungkapan yang 
memiliki tujuan moral sosial umum.39 

Contoh mengenai sebuah preposisi umum di dalam al-
Qur‟an, misalnya adalah pernyataan al-Qur‟an bahwa, “kekayaan 
tidak boleh beredar hanya di kalangan golongan kaya dalam 
masyarakat” (Qs. 59:7), tetapi harus beredar dalam seluruh 
masyarakat untuk kepentingan keadilan sosial dan ekonomis. 
Pernyataan ini merupakan petunjuk umum yang salah satu 
pengejawantahan hukumnya adalah institusi zakat yang 
diundangkan oleh Nabi sendiri dan siapa-siapa yang berhak 
menerimanya telah disebutkan secara jelas dalam surat al-
Tawbah ayat 60. Tetapi para fuqaha sepanjang abad pertengahan 
tidak mempertemukan petunjuk umum al-Qur‟an ini dengan 
institusi zakat. Zakat hanya dipandang sebatas sebagai bentuk 
dana bantuan untuk fakir miskin. Jika para ahli hukum Islam 
mempertautkan kedua ayat tersebut, maka sebenarnya mereka 
akan melihat bahwa institusi zakat pada faktanya merupakan 
salah cara di mana ajaran umum al-Qur‟an tentang keadilan 
sosio-ekonomis telah diimplemetasikan. Merupakan suatu 
kewajiban untuk merumuskan legislasi lainnya di samping zakat 

                                                             
39 Ilyas Supena, “Rekonstruksi Sistematik Epistemologi Ilmu-Ilmu 

Keislaman dalam Pemikiran Hermeneutika Fazlur Rahman (1919-1988)”, 
Ringkasan Disertasi, Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 
2007, 6-7  



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 61 

 

yang akan menempatkan kehidupan ekonomis masyarakat 
muslim di atas basis Islam yang sebenarnya.40 

Proses menggeneralisasikan respon spesifik penurunan 
wahyu al-Qur‟an dan menyatakannya sebagai ungkapan-
ungkapan yang memiliki tujuan moral sosial umum sejalan 
dengan apa yang diistilahkan oleh Kuntowijoyo sebagai proses 
demistifikasi. Kalau dekodifikasi teks dijabarkan kedalam teks dan 
islamisasi pengetahuan mengembalikan konteks ke teks, maka 
demistifikasi hendak menghubungkan teks dengan konteks. 
Selama ini harus diakui al-Qur‟an kehilangan kontaknya dengan 
kenyataan, dengan realitas, dengan aktualitas, dan dengan 
kehidupan. Untuk itu gerakan yang diperlukan adalah demistifikasi 
atau dengan bahasa lain yang ditawarkan Kuntowijoyo adalah 
pengilmuan Islam bukan Islamisasi ilmu sehingga umat 
mengenal lingkungan dengan lebih baik, baik lingkungan fisik, 
sosial, simbolis, maupun lingkungan sejarah.41 Dalam kerangka 
demistifikasi atau pengilmuan Islam inilah proyek paradigma 
Islam sebenarnya berada. Memandang realitas dengan kacamata 
al-Qur‟an berarti menghadapkan al-Qur‟an dengan kenyataan 
dan kehidupan. Dengan demikian al-Qur‟an akan secara nyata 
dapat menjadi sumber ilmu dalam pengertian untuk melihat 
gejala-gejala yang ada dan mengkonstruksinya sebagai sebuah 
pengetahuan ilmiah.  

Catatan Akhir 

Ilmu pengetahuan akan mengalami krisis ketika teori-teori 
yang dibangun tidak dapat lagi menjelaskan fakta-fakta yang ada. 
Dalam situasi krisis inilah ilmuwan akan melakukan revolusi 
sehingga melahirkan paradigma baru. Dewasa ini terlihat jelas 
krisis yang dialami oleh sains modern yang didominasi oleh 
paradigma berpikir rasional, sehingga dialektika keilmuan hanya 
bergerak untuk menguji teori (verifikasi) bukan bagaimana 
menghasilkan satu perspektif baru dari ilmu pengetahuan. 
Perspektif baru tersebut tercapai bila cara pandang baik terhadap 
subyek maupun obyek dapat dilampaui. Sebagaimana pendapat 

                                                             
40Adnan Amal, (ed.), Metode Alternatif..., 57. 
41Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 6. 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

62 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Kant, manusia melihat obyek senantiasa ditentukan oleh 
kategori-kategori tertentu. 

Wahyu al-Qur‟an sebagai sumber pokok dari agama Islam 
dapat menjadi paradigma baru, karena sebagaimana paradigma 
dalam konsepsi Thomas Kuhn, al-Qur‟an dapat dijadikan 
sebagai suatu konstruksi pengetahuan yang memungkinkan umat 
Islam memahami realitas sebagaimana al-Qur‟an memahaminya. 
Konstruksi pengetahuan tersebut akan menjadi dasar bagi umat 
untuk merumuskan desain besar mengenai sistem Islam 
termasuk sistem ilmu pengetahuannya. Dengan demikian 
paradigma al-Qur‟an tidak hanya berhenti pada kerangka 
aksiologis tetapi juga dapat berfungsi memberi kerangka 
epistemologis 

Pemikiran untuk menjadikan al-Qur‟an tidak hanya sekedar 
sumber ajaran agama, tetapi juga sumber ilmu pengetahuan 
karena al-Qur‟an dapat menjadi sebuah paradigma, 
meniscayakan pergeseran dalam ilmu al-Qur‟an. Studi al-Qur‟an 
harus mengesampingkan nuansa sakralitas dan ideologis-
primordial dan membangun studinya dengan metodologi yang 
ilmiah. Konstruksi metodologi ilmiah dimulai dengan mengubah 
cara pandang terhadap wahyu al-Qur‟an, tidak hanya sebatas teks 
suci yang membicarakan pesan-pesan ritual keagamaan, tetapi 
juga sebagai yang membicarakan realitas aktual. al-Qur‟an 
sebagai obyek kajian studi al-Qur‟an ditempatkan dalam hakikat 
ontologisnya sebagai teks kebahasaan yang terbuka terhadap 
pemahaman manusia. Posisi ontologis tersebut membawa 
konsekuensi epistemologis-metodologis yaitu terbukanya studi 
al-Qur‟an terhadap kerangka analisis modern seperti lingusitik, 
kritik sastra dan analisis historis. Dengan demikian, dialektika 
studi al-Qur‟an tidak hanya berputar pada lingkaran hukum-
hukum dan doktrin-doktrin keagamaan, tetapi juga dialektika al-
Qur‟an sebagai sebuah teks dan masyarakat kekinian sebagai 
sebuah konteks. Kebenaran tafsir al-Qur‟an dapat diuji 
sejauhmana nilai-nilai tersebut yang dihasilkan sanggup 
memberikan pencerahan dan transformasi terhadap dinamika 
sosial-kemanusiaan masyarakat yang dijumpainya. Wa al-Lāh 
a‘lam bi al-╣awāb.● 

 



Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 63 

 

Daftar Pustaka 
 

Abdullah, M. Amin. “al-Ta‟wil al-Ilmi: kearah Perubahan 
Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, dalam al-Jami’ah Journal of 
Islamic Studies IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, volume 39, 
No. 2, (Juli-Desember 2001) 

Amal, Taufik Adnan (ed.). 1987. Metode Alternatif Neomodernisme 
Islam Fazlur Rahman. Bandung: Mizan. 

Arief, Syamsuddin. Kisah Intelektual Nashr ╩amid Abū Zayd, 
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89, diakses 14 
Agustus 2010 

Dagun, Save. M. 1997. Kamus Besar Ilmu Pengetahuan. Jakarta: 
Lembaga Pengkajian Kebudayaan Nusantara (LPKN). 

Ichwan, Moch Nur. 2003. Meretas Kesarjanaan Kritis al-Qur’an,Teori 
Hermeneutika Nashr Abū Zayd. Jakarta: Teraju. 

Kaelan. 2005. Metode Penelitian Kualitatif bidang Filsafat. 
Yogyakarta: Penerbit “Paradigma” Yogyakarta.  

____________. 1998. Filsafat Bahasa, Masalah dan 
Perkembangannya. Yogyakarta: Paradigma. 

Kuntowijoyo. 2004. Islam Sebagai ilmu, Epistemologi, Metodologi, dan 
Etika. Bandung: Teraju Mizan. 

Meuleman, Johan. 1994. “Pengantar”, dalam Nalar Islami dan 
nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, Mohammed 
Arkoun; ter. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS. 

Muhadjir, Noeng. 2006. Filsafat Ilmu, Kualitatif dan Kuantitatif 
untuk Pengembangan Ilmu dan Penelitian, Edisi III. Yogyakarta: 
Rake Sarasin. 

____________. 2006. Filsafat Ilmu, Kualitatif dan Kuantitatif untuk 
Pengembangan Ilmu dan Penelitian. Yogyakarta: Penerbit Rake 
Sarasin. 

Mustaqim, Abdul dan Sahiron Syamsudin (ed.). 2002. Studi al-
Qur’an Kontemporer, Wacana Baru Berbagai Metodologi Tafsir. 
Yogyakarta: Tiara Wacana.  

al-Najdi, „Abd al-Rahmān bin Muhammad bin Qāsim al-„Ashim, 
1398 H. Majmū‘ Fatawa Syaykh al-Islām Ahmad bin Taymiyyah. 
tt: tpn. 

al-Qa╢╢an, Manna‟. 1973. Mabā╪ith fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Riyadh: 
Mansyurat al-„Ashr al-Hadis. 

http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89


Anwar Mujahidin, Epistemologi Islam: Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu 

64 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 

 

Rolston, Holmes. 1987. Science and Religion, a Critical Survey. New 
York: Random House. 

Russel, Bertrand. 2004. Sejarah Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko, 
dkk. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Soetomo, Greg. 1995. Sains dan Problem Ketuhanan. Yogyakarta: 
Kanisius. 

Supena, Ilyas. 2007. “Rekonstruksi Sistematik Epistemologi 
Ilmu-Ilmu Keislaman dalam Pemikiran Hermeneutika Fazlur 
Rahman (1919-1988)”, Ringkasan Disertasi. Yogyakarta: 
Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

Syahrur, Muhammad. 1990. al-Kitāb wa al-Qur’ān, Qira’ah 
Mu'ashirah. Damaskus: al-Ahali. 

Syihab, M. Quraish. 1999. Membumikan al-Qur’an, Fungsi dan Peran 
Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat, Bandung: Mizan. 

al-Zarkasyi, Badr al-Din Muhammad bin „Abd Allah. 1998. al-
Burhan fi’Ulūm al-Qur’ān. Beyrut: Dār al-Fikr.  

Zayd, Nashr Hamid Abu. tt. Mahfūm al-Nash, Dirāsah fī Ulūm al-
Qur’ān, Kairo: al-Hay‟ah al-Mishriyyah al-Ammah li al-Kitab 

____________. 2001. Tekstualitas al-Qur’an, Kritik terhadap 
Ulumul Qur’an, ter. Khoiron Nahdliyin. Yogyakarta: LKiS. 

 

 


