ISSN 1411-3457

.

LLIMLIN

Jurnal Studi Keislaman
Volume 17« Nomor 1+ Juni 2013

U

PERKEMBANGAN PARAD

EPISTEMOLOGI ISLAM

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-18 e Ismail Fahmi Arrauf,
“Mencerna Akar Filsafat dalam Islam”
19-40 e Fathul Mufid,
“Perkembangan Paradigma Epistemologi
dalam Filsafat Islam™

41-64 e Anwar Mujahidin
“Epistemologi Islam:
Kedudukan Wahyu Sebagai Sumber Ilmu”

65-96 e Ismail Toib dan Mukhlis
“Dari Islamisasi Ilmu Menuju Pengilmuan Islam:
Melawan Hegemoni Epistemologi Barat”

97-126 e Masdar Hilmy
“Induktivisme Sebagai Basis Pengembangan
Ilmu Pengetahuan dalam Islam”

127-152 e Hadarah Rajab
“Pertautan Ontologi Filsafat dan Tasawuf:
Telaah Relasi Tuhan, Manusia, dan Alam”

153-190 e Lalu Muchsin Effendi
“Pertautan Epistemologi Filsafat dan Tasawutf:
Telaah Sistem Pemikiran Abdul Halim Mahmud”

191-212 e Mustain
“Etika dan Ajaran Moral Filsafat Islam:
Pemikiran Para Filosof Muslim tentang Kebahagiaan”

213-230 e Asep Kurniawan
Pengembangan Sumber Daya Manusia
dalam Perspektif Epestimologi Filsafat Islam

APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

= E = g

@ = b [ = f

& = t 3 = q

5 = th d = k

c = d = 1

cC = h p = m

¢ = kh o = =

. = d 3 = w

i = dn > = h

J = r s = ’

J = z ) = y

o = S

s = sh Untuk Madd dan Diftong

ba = s i = i(apanjang)
g = d ¢l = i (i panjang)

L= t 3 = G (u panjang)
& = 4 3 = aw

e = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
o W OUacddl oo <l 3gel (a%dbu bi al-Lah min al-shaytan al-rajim);
a2l cyammy I <l qusy (bisr al-Lahy al-rapman al-rabim);
35580 SLeT G (nnd a'tayndka al-kawthar),
355 SY Liad (fasalli lirabbika wanpar);
5 2 laa (sabidh al-Rhay).

11



EPISTEMOLOGI ISLAM:
KEDUDUKAN WAHYU SEBAGAI SUMBER ILMU

Anwar Mujahidin
(Fakultas Ushuluddin STAIN Ponorogo, Jatim
Email: pranotogomo@yahoo.com)

Abstract: Modern  science  dominated by idealism, rationalism, and
empiricism has brought an acute humanity crisis. At the epistemology level,
religion provides knowledge which guarantees human values, beyond ration
and empirical findings. This paper aims at exploring texts of al-Qur'an as
a source of knowledge. The methodology construction starts from seeing it as
a paradigm-placing the holy text as an open corpus critically analyzed from
linguistics, literary, and historical points of views.

Abstrak: Sains modern yang diknasai oleh idealisme, rasionalisme dan
empirisme telah membawa krisis kemanusiaan yang akut. Pada ranah
epistenologis, agama menyediakan pengetabuan yang tidak disediakan oleh
rasio  manpun temuan empirik  yang menjamin  adanya nilai-nilai
kemanusiaan. Paper ini bertujuan mengeksplorasi peluang dijadikannya
wabyu  al-Qur'an  sebagai sumber ilmun. Konstruksi metodologi ilmiah
dimulai dengan mengubah cara pandang terhadap wahyu al-Qur'an sebagai
paradigma  yang berarti  menempatkan  al-Qur'an  dalam  hakekat
ontologisnya sebagai teks kebabasaan yang terbuka terbadap kerangka
analisis modern seperti lingusitik, kritik sastra dan analisis historis. Hasil
penclitian menunjukkan babwa teks suci al-Qur'an yang bersumber dari
wabyu dapat djjadikan sumber ilmn dengan persyaratan kajian dengan
metodologi yang ilmial.

Keywords: studi al-Qur'an, epistemologi, sumber ilpn, metodologi tafsir.

‘[//UMUI)Z Jurnal Stndi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013


mailto:pranotogomo@yahoo.com

Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

EPISTEMOLOGI adalah salah satu cabang filsafat yang membahas
tentang hakikat pengetahuan manusia. Persoalan pokok yang
berkembang dalam epistemologi adalah meliputi sumber-sumber
pengetahuan, watak dari pengetahuan manusia, apakah
pengetahuan itu benar (valid) ataukah tidak. Bagaimana
pengetahuan manusia itu didapat, dengan cara apa dan apa saja
syarat-syarat yang harus dipenuhi. Sehingga epistemologi sampai
pada problem hubungan metodologi dengan obyek dari ilmu
pengetahuan.!

Dalam lingkungan studi Islam, istilah epistemologi sering
dipertukarkan dengan istilah pemikiran. Pemikiran berasal dari
kata pikir yang berarti akal budi, ingatan, angan-angan, sehingga
pemikiran berarti proses, cara, perbuatan memikir. Dalam Kamus
Besar  Iimn  Pengetahnan, pikiran berarti suatu entitas yang
memperlihatkan fungsi-fungsi seperti mencerap, mengamati,
mengingat memungkinkan manusia merefleksikan  dunia
obyektif ke dalam tataran konsep, putusan dan teori lewat proses
abstraksi, analisis, sintesis, pemecahan dan hipotesis.? Menurut
Michel Foucault, sebagaimana dikutip Johan Meuleman dalam
kata pengantar penebitan karya Arkoun, pemikiran berarti
pemahaman dan pandangan seseorang terhadap suatu objek
(kenyataan). Pemahaman tersebut meliputi apa yang dianggap
penting dan tidak penting, hubungan apa yang diadakan antara
berbagai unsur kenyataan dalam penggolongan dan analisis, dan
lain sejenisnya.’

Dengan demikin pemikiran juga termasuk studi yang
menekuni hal-hal yang fundamental dalam pengetahuan yaitu
paradigma kefilsafatan yang menyangkut asumsi dasar yang
disusun sebagai landasan dan kerangka dari suatu bangunan
keilmuan. Asumsi dasar tersebut termasuk hal-hal yang
diorientasikan ~ untuk  memecahkan  berbagai  persoalan

U Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif bidang Filsafat  (Yogyakarta:
Paradigma, 2005), 36.

2Save. M. Dagun, Kammus Besar Ilmn Pengetabuan (Jakarta: Lembaga
Pengkajian Kebudayaan Nusantara (LPKN), 1997), 847.

3Johan Meuleman, ‘“Pengantar”, dalam Nalar Islami dan nalar Modern:
Berbagai Tantangan dan Jalan Baru, Mohammed Arkoun; ter. Rahayu S.
Hidayat (Jakarta: INIS, 1994), 21-2.

42 Uuraena Jurnal Studsi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

menyangkut hubungan subyek dan obyek, tolok ukur validasi
keilmuan dan prinsip-prinsip dasar lainnya.*

Ilmu pengetahuan mengalami perkembangan yang pesat
pada masa modern, di mana masyarakat dianggap telah
memasuki tahap berpikir rasional. Pada masa itulah dibangun
metodologi  yang menjamin  kebenaran  temuan-temuan
pengetahuan manusia. Masyarakat yang mempertahankan
keyakinan dan kebenaran agama, dinilai sebagai masyarakat non-
rasional yang naif dan subyektif. Bahkan lebih dari itu,
masyarakat yang berpola pikir non-rasional yang diidentikkan
dengan bangsa Timur, non Barat dianggap sebagai masyarakat
berbudaya primitif. Sebagaimana diceritakan Muhadjir, di
perguruan tinggi Indonesia sampai tahun 1950-an diajarkan
pembedaan antara gemeinschaft atau masyarakat paguyuban,
masyarakat Timur yang masih primitif dengan gesse/lschaft atau
masyarakat patembayan yaitu masyarakat Barat yang sudah
maju.’

Rasionalisme menjadi fondasi ilmu-ilmu pengetahuan
modern yang bercorak antroposentris sebagai antitesa terhadap
filsafat abad tengah vyang bercorak = zeosentris.  Dalam
antroposentrisme, manusia menjadi pusat kebenaran, etika,
kebijaksanaan, dan pengetahuan, sehingga terjadi diferensiasi
(pemisahan) dengan wahyu Tuhan. Kebenaran ilmu tidak
terletak di luarnya yaitu kitab suci, tetapi terletak dalam ilmu itu
sendiri yaitu korespondensi (kecocokan ilmu dengan obyek) dan
koherensi (keterpaduan) di dalam ilmu, antara bagian-bagian
keilmuan dengan seluruh bangunan ilmu. Ilmu sekuler dengan
demikian menganggap dirinya sebagai ilmu yang obyektif, value
free, dan bebas dari kepentingan lainnya. Alur pertumbuhan ilmu-
ilmu pengetahuan modern adalah sebagai berikut:

4 Lihat, M. Amin Abdullah, “al-Ta’wil al-Ilmi: Kearah Perubahan
Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, dalam al-Jami'ah Journal of Islamic Studies
LAIN Sunan Kaljjaga Yogyakarta, volume 39, No. 2, (Juli-Desember 2001),
366.

> Noeng Muhadjir, Filsafat Ilmn, Kualitatif dan Kuantitatif  untuk
Pengembangan 1lpn dan Penelitian, Edisi 111 (Yogyakarta: Rake Sarasin, 20006),
101.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

Filsafat — antroposentrisme — diferensiasi — ilmu sekuler

Ilmu pengetahuan rasional yang menjadi pilar utama peradaban
modern, pada perkembangan terakhirnya, tumbuh dari yang
semula mengagungkan manusia menjadi penguasa atas manusia.
Ilmu menggantikan kedudukan wahyu Tuhan sebagai petunjuk
kehidupan, bahkan ilmu itu sendiri yang diramalkan akan
menggantikan agama.¢

Era modern dengan rasionalisme membuka babak baru
hubungan agama dengan ilmu pengetahuan yang penuh konflik
dan saling menegasikan. August Comte (abad 19 M), bapak
sosiologi modern menyatakan bahwa peradaban modern terjadi
bila manusia telah berpikir rasional meninggalkan tahap berpikir
teologis dan metafisik. Bila pada tahap berpikir teologis manusia
percaya bahwa di balik gejala-gejala alam terdapat kekuasaan
adikodrati yang mengatur segalanya kemudian pada zaman
metafisika manusia masith dikuasai oleh kekuasaan adikodrati
namun melalui konsep-konsep dan prinsip-prinsip yang abstrak
seperti “kodrat” dan “penyebab” maka pada zaman yang disebut
positif sudah tidak ada lagi penyebab yang ada di belakang fakta-
takta. Atas dasar observasi dan dengan menggunakan rasionya
manusia berusaha menetapkan relasi-relasi atau urutan-urutan
yang terdapat di antara fakta-fakta. Dalam zaman inilah manusia
baru dicatat sebagai penghasil imu pengetahuan yang
sesungguhnya.”

Ambisi  ilmu  sekuler untuk meninggalkan agama
kenyataannya membawa malapetaka bagi manusia modern
sehingga terjadi krisis nilai dan kehidupan yang hampa makna.
Untuk itulah, diperlukan usaha untuk mengakurkan kembali
antara sains dan wahyu dengan istilah ilmu integralistik, yaitu
ilmu yang menyatukan (bukan sekedar menggabungkan) wahyu
Tuhan dan temuan pikiran manusia, tidak akan mengucilkan

¢ Kuntowijoyo, Isiam Sebagai ilmn, Epistemologi, Metodologi, dan Etika
(Bandung: Teraju Mizan, 2004), 51.

" Kaelan, Filsafat Bahasa, Masalah dan Perkembangannya (Yogyakarta:
Paradigma, 1998), 75-6.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

Tuhan (sekulerisme) dan juga tidak mengucilkan manusia (ozher
worldy asceticisme).

Tulisan ini bertujuan mendeskripsikan dialektika dalam
ranah epistemologi peluang wahyu-al-Qur’an untuk dijadikan
sebagai sumber ilmu pengetahuan. Analisis akan diperdalam
dengan mengelaborasi berbagai pemikiran kontemporer seperti
yang digagas oleh Nashr Hamid Abu Zayd, Mohammad Syahrur,
Fazlur Rahman dan Kuntowijoyo sehingga dapat dilihat horizon
baru dalam melihat masa depan sains dan agama.

Perlunya Revolusi Sains

Sain modern yang dikuasai oleh idealisme dan empirisme, di
mana keduanya sama-sama pada tingkat yang berbeda berobsesi
untuk meninggalkan segala sesuatu di luar yang ada. George
Berkeley, salah satu Filosof kelahiran Irlandia menyatakan bahwa
sama sekali tidak ada substansi-substansi material di luar kita,
yang ada hanyalah ciri-ciri yang diamati atau pengamatan dalam
roh saja. Segala pengetahuan menurutnya bersandar pada
pengamatan. Pengamatan adalah identik dengan gagasan yang
diamati. Obyek yang diamati pada hakikatnya terletak pada
pengamatan itu sendiri. Obyek berarti gagasan-gagasan atau ide-
ide.?

Empirisme adalah yang paling tegas menolak metafisika,
bahkan madzhab filsafat yang mencapai kematangannya dalam
Vienna Circle atau mazhab Wina ini, penolakan terhadap
metafisika telah menjadi tujuannya. Ungkapan-ungkapan tentang
segala sesuatu di luar yang ada perlu ditolak karena berpura-pura
sebagai ungkapan yang bersifat kognitif, ungkapan metafisika
sesungguhnya tidak menyatakan apa-apa sehingga bersifat
‘nirarti’ atau tidak bermakna.!?

Konstruksi sains modern kemudian dibangun dengan kokoh
dengan mesin yang bernama metode Ahyporetic-deduktive. Para
saintis mengoperasikan teorinya terhadap fakta-fakta dalam
model logika jika-maka atau if-then. Skema inilah yang menjamin
cksistensi sebuah teori dengan menguji secara terus menerus

8Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 51.
Kaelan, Filsafat Babasa..., 64.
10]bid., 122.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

dengan fakta. Rolston juga menampilkan uji verifikasi dan
talsifikasi. Verifikasi merupakan sarat penting bagi metode
deduktif agar preposisi yang diajukan dinilai bermakna. Suatu
dalil, teori atau aksioma dianggap memiliki makna bila secara
prinsip dapat diverifikasi. Uji verifikasi ini dianggap oleh
pengkritiknya sebagai hanya mengumpulkan data yang relevan
atau mendukung teorinya, untuk itu kelompok ilmuwan lain
mengeluarkan uji falsifikasi atau uji penolakan atas teorinya.
Metode deduktif dan alat-alat pengujinya merupakan bagian dari
sistem sains modern, bagaimana sesungguhnya dialektika
epistemologis di dalamnya?.

Hubungan subyek-obyek mengenai siapa itu manusia yang
menjadi subyek dari pengetahuan dan apa itu realitas sebagai
obyek dalam konstruksi sains modern menimbulkan keraguan.
Pertanyaan yang muncul mengamati konstruksi sains modern di
atas adalah apakah ada subyek yang sepenuhnya dapat
menangkap realitas obyek dan adakah realitas obyek yang
sepenuhnya dapat ditangkap oleh obyek. Para saintis dan filosof
yang bermadzhab kritis ragu atas kemutlakan baik kekuasaan
subyek atau obyek. Immanuel Kant (1724-1804), filosof asal
Jerman menyatakan bahwa manusia tidak akan pernah sampai
tethadap realitas itu sendiri (das ding an sich). Hal itu karena
penglihatan manusia terhadap suatu obyek sangat ditentukan
oleh perangkat mental yang telah terbentuk dalam pikiran
manusia akibat bentukan ruang waktu. Pengaruh ruang dan
waktu inilah yang dirumuskan oleh Kant sebagai kategori-
kategori dalam pikiran yang berperan menjadi semacam
kacamata bagi penglihatan mata. Apabila seseorang memakai
kacamata biru, maka obyek di luar akan tampak biru.!!

Pandangan Kant yang menyimpulkan bahwa dalam ilmu
pengetahuan manusia tidak dapat mencapai suatu kepastian
meruntuhkan mitos yang didengungkan sains modern terutama
oleh positivisme logis. Munculnya Kant sebenarnya pada puncak
perkembangan positivisme yang diketahui secara umum bahwa
ilmu pengetahuan yang telah dihasilkan oleh beberapa ilmuwan

11 Bertrand Russel, Searah Filsafar Barat, ter. Sigit Jatmiko, dkk.
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004), 923-4.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

mampu menemukan dalil atau hukum-hukum yang sifatnya
berlaku umum.!?

Pandangan Kant juga sekaligus memecah kebuntuan dimana
sains modern tidak lagi sanggup mengembangkan ilmu
pengetahuan. Dengan logika positivis, sains hanya bergerak
untuk menguji teori (verifikasi) bukan bagaimana menghasilkan
satu perspektif baru dari ilmu pengetahuan. Perspektif baru
tersebut tercapai bila cara pandang baik terhadap subyek
maupun obyek dapat dilampaui. Sebagaimana pendapat Kant,
manusia melihat obyek senantiasa ditentukan oleh kategori-
kategori tertentu. Menurut Thomas Kuhn bahwa pada dasarnya
realitas sosial itu dikonstruksi oleh mode of thought atau mode of
inquiry tertentu, yang pada gilirannya akan menghasilkan node of
knowing tertentu pula, Marx menamakannya sebagai ideologs, dan
Wittgenstain melihatnya sebagai cagar babasa. Kategori dan
istilah-istilah itulah yang disebut paradigma.!?

Konsep Kuhn tentang paradigma di atas digagas untuk
menolak anggapan yang selama ini berkembang dikalangan
ilmuwan bahwa ilmu itu terjadi secara kumulatif di mana
kebenaran suatu teori dikuatkan secara terus menerus dengan
hasil penelitian terbaru yang membuktikan kebenarannya.
Menurut Kuhn perkembangan ilmu pengetahuan terjadi secara
revolusi dengan skema sebagai berikut:

Paradi Normal Anom o Revol Paradi
L —> — . —
gma I Science alis Crisis usi gma
1I

Ilmu pengetahuan pada waktu tertentu didominasi oleh
suatu paradigma tertentu yang membimbing sang ilmuwan untuk
melakukan kegiatan ilmiahnya schingga terbangun suatu ilmu
pengetahuan (normal science). Pada saat tertentu akan terjadi krisis
di mana teori-teori yang dibangun tidak dapat lagi menjelaskan
takta-fakta yang ada. Dalam situasi krisis inilah ilmuwan akan
melakukan revolusi sehingga melahirkan paradigma baru.!#

12Kaelan, Filsafat Babasa..., 70.

BRuntowijoyo, Islam sebagai..., 11-2.

4 Greg Soetomo, Sains dan Problem Ketuhanan (Yogyakarta: Kanisius,
1995), 21.

‘[//[IMUI)Z Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

Bagi pengembangan ilmu, ilmuwan dapat mengkonstruk
paradigma baru, dan menawarkan atau dibuat orang paham
tentang paradigma yang ditawarkan. Setidaknya orang paham
paradigma baru tersebut dalam discourses, apakah ahli lain sepakat
atau tidak, itulah paradigma sebagai model.!>

Al-Qur’an Sebagai Paradigma

Melakukan revolusi sains diperlukan kehati-hatian dengan
tidak bersikap emosional sehingga seolah apa yang dihasilkan
pada masa lalu adalah gagal total. Umat Islam sering terjebak
pada apologi khususnya para ilmuwan di lingkuangan religious
studies. Mereka berangkat dari wilayah normative sehingga
memiliki asumsi bahwa hanya wahyu yang mutlak benar, dan
sains modern bersifat nisbi. Menurut Kuntowijoyo, seorang
cendekiawan muslim Indonesia, bahwa:

“IImu-ilmu sekuler tersebut adalah produk bersama seluruh manusia,
sedangkan ilmu-ilmu integralistik (nantinya) adalah produk bersama
seluruh manusia beriman. Karenanya, sekarang ini kami semua adalah
produk, partisipan, dan konsumen ilmu-ilmu sekuler. Maka kami tidak
akan gegabah memandang rendah dan menistakan ilmu-ilmu sekuler,
tempat kami lahir. Sebaliknya, kami ingin menghormatinya dengan
mengkritisi dan meneruskan perjalannya’1o.

Positivisme dengan berpandangan bahwa sains modern yang
bertumpu pada rasionalisme bermusuhan dengan agama yang
dinilai menyerukan cara berpikir mistis sudah saatnya ditinjau
kembali seiring dengan kebuntuan sains modern sebagaimana
terungkap dengan perspektif Thomas Khun di atas. Sains
modern dan agama, dari segi isi material, secara tipikal sama-
sama menawarkan alternatif interpretasi tentang pengalaman.
Perbedaannya bahwa interpretasi sains didasarkan pada
kausalitas, sedang interpretasi agama didasarkan pada makna. Di
dalam keduanya ada penekanan yang berbeda dalam bentuk
format logiknya, tetapi keduanya adalah rasional dan sama-sama
terbuka untuk mengembangkan diri melewati zaman. Baik
agama maupun sains, sama-sama menggunakan paradigma
teoritis sebagaimana mereka menghadapi pengalaman. Konflik

15> Noeng Muhadjir, Filsafat 1lmu, Kualitatif dan Kuantitatif untuk
Pengembangan Lmn dan Penelitian (Y ogyakarta: Rake Sarasin, 2006), 10.

16Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 51.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

antara interpretasi sains dan agama muncul hanya karena batas
antara kausalitas dan makna adalah tidak tetap.!”

Pernyataan di atas membuka masalah akademik yang
mendasar baik dalam level ontologis apa hakikat dari agama dan
sains, maupun pada level epistemologis apa sebenarnya yang
disebut pengetahuan yang benar, yang ilmiah dan yang obyektif.
Bila benar sains telah merebut klaim kebenaran yang dimiliki
agama dan sekarang terbukti bahwa klaim kebenaran universal
dari sainspun juga tidak meyakinkan, maka di masa yang akan
datang  sangat  dibutuhkan ilmu  pengetahuan  yang
mengintegrasikan antara sumber rasional dan agama (wahyu)
sebagai sumber pengetahuan. Ilmu pengetahuan yang
integralistik menempatkan dua sumber pengetahuan, yaitu
Tuhan yang berupa wahyu dan manusia yang berupa akal.

Agama menyediakan tolok ukur kebenaran ilmu (benar,
salah), bagaimana ilmu diproduksi (baik, buruk), dan tujuan-
tujuan imu (manfaat, merugikan). Hak manusia adalah
memikirkan dinamika internal ilmu sehingga menjadi ilmu yang
obyektif. Meskipun ilmu integralistik lahir dari agama, namun
menjadi gejala keilmuan yang obyektif yang dirasakan sebagai
gejala keilmuan bukan norma oleh pemeluk agama lain, non-
agama dan anti-agama. Alur ilmu-ilmu integralistik adalah
sebagai berikut:!8

Agama Teoantropo- Dediferen- Ilmu
sentrisme siasi Integralistik

Menjadikan wahyu (baca: al-Qur’an) sebagai paradigma
berarti menjadikan al-Qur’an sebagaimana dipahami Thomas
Kuhn  sebagai  suatu  konstruksi  pengetahuan  yang
memungkinkan umat Islam memahami realitas sebagaimana al-
Qur’an memahaminya. Konstruksi pengetahuan tersebut akan
menjadi dasar bagi umat untuk merumuskan desain besar
mengenai sistem Islam termasuk sistem ilmu pengetahuannya.
Dengan demikian paradigma al-Qur’an tidak hanya berhenti

7Holmes Rolston, Science and Religion, a Critical Survey (New York:
Random House, 1987), 1.

18Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 51.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 49



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

pada kerangka aksiologis tetapi juga dapat berfungsi memberi
kerangka epistemologis.!?

Kritik terhadap Pemikiran Studi al-Qur’an Klasik Sampai
Masa Pertengahan

Usaha untuk menjadikan al-Qur’an sebagai paradigma
sehingga bisa dijadikan sumber ilmu pengetahuan memerlukan
revolusi di bidang ilmu al-Qur’an dan ilmu tafsir al-Qut’an.
Konstruksi pemikiran Islam abad pertengahan yang cenderung
ortodoks, menjadikan usaha untuk mendekatkan al-Qur’an
dengan ilmu pengetahuan berjalan terseok-seok. Hubungan
dengan kalangan filosof dan ahli logika dalam interprestasi
tethadap sumber hukum Islam, yaitu al-Qur’an dan hadis,
diperketat bahkan cenderung dibatasi. Sebagaimana disinyalir
oleh Nashr Hamid Abu Zayd, sikap dan wacana keagamaan
terthadap ilmu-ilmu keislaman, khususnya al-Qur’an dan hadis
pada masa pertengahan adalah hanya sikap pengulangan. Hal
tersebut terjadi karena banyak diantara ulama yang berasumsi
bahwa ilmu-ilmu al-Qur’an dan al-Hadis termasuk ruang lingkup
ilmu yang sudah matang dan final (nadjat wa iptarakat).?’ Para
ulama memandang karya tafsir tidak sebagai upaya
mendialogkan teks al-Qur’an dengan realitas masyarakat yang
sedang berlangsung, tetapi pada konsistensinya untuk mengikuti
jejak ulama terhadulu (sa/af) yang menafsirkan al-Qur’an dengan
metode nagl yaitu dengan al-Qur’an sendiri, al-sunnah, pendapat
para sahabat dan tabi’in.

Ibn Taymiyyah, salah seorang ulama abad VIII Hijriah
menegaskan bahwa apabila telah diketahui pengertian atau tafsir
al-Qur’an dengan al-sunnah maka tidak diperlukan lagi pendapat
ahli bahasa dan yang lainnya. Bagi setiap mukmin tidak
diperkenankan berbicara mengenai agama kecuali mengikuti apa
yang datang dari Rasulullah saw., para sahabat dan orang-orang
yang mengikuti jejak mereka dari para tabi’in, yang tak

Y1bid., 11-2.
2Nashr Hamid Abu Zayd, Mabfim al-Nas, Dirasab fi Ulim al-Qur'an,
(Kairo: al-Hay’ah al-Mistiyyah al-Ammah li al-Kitab), 13.

50 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

seorangpun diantara mereka terbukti melakukan pertentangan
dengan al-Qur’an dengan rasionalitasnya.?!

Al-Zarkasyi, seorang ulama yang wafat pada tahun 794 H,
penulis kitab a/-Burhan fi ‘Uldim al-Qur'an, salah satu kitab rujukan
utama dalam bidang ilmu-ilmu al-Qur’an juga menyimpulkan
bahwa yang benar menurut ilmu tafsir adalah apa yang berasal
dari jalur nag/ (periwayatan) seperti asbab al-nuzil (sebab turunnya
ayat), al-nasikh wa al-mansukh (diberlakukan atau dihapuskannya
ketetapan hukum yang dikandung oleh suatu ayat yang belum
jelas) tain al-mubbam (penjelasan terhadap ayat yang belum
jelas), tabyin al-mujmal (penjelasan terhadap ayat yang masih
umum). Apabila tidak didapatkan penafsiran yang cukup dari
jalan nagq/, maka untuk mengetahui makna dan maksud dari ayat-
ayat al-Qur’an adalah dengan jalan pemahaman pada penjelasan
yang mu tabar (terkenal dan diakui oleh kebanyakan ulama).??

Tafsir dengan pendekatan seperti itu, yang disebut zafsir bi al-
ma’thar menurut al-Qattan, wajib diikuti dan dipedomani karena
ia adalah jalan pengetahuan yang benar dan merupakan jalan
paling aman untuk menjaga diri dari ketergelinciran dan
kesesatan dalam memahami kitabullah.?? Sebaliknya, tafsir yang
mencoba  merespon  perkembangan  zaman  dengan
menghadirkan ilmu-ilmu seperti bahasa, hukum, sastra, termasuk
filsafat sebagai ilmu bantu dalam menyingkap makna al-Qut’an
adalah karya yang dilarang (haram) yang berarti juga haram
megikutinya. Hal tersebut dikarenakan ketepatan dan kebenaran
suatu pendapat tidak meyakinkan dan hanya bersifat dugaan dan
perkiraan semata. Orang yang mengatakan sesuatu tentang
agama Allah menurut dugaan semata berati ia telah mengatakan
terthadap Allah sesuatu yang tidak ia ketahui.?* Ibn Taymiyyah
juga secara tegas mengklaim bahwa sebab-sebab kesesatan dalam

21‘Abd al-Rahman bin Muhammad bin Qasim al-‘Asim al-Najdi, Maynzi*
Fatawa Syaykh al-Isiam Apmad bin Taymiyyah (Tt: tpn, 1398 H), Juz 13 —Kitab
Mugaddimat al-Tafsir, 27 dan 63

2Badr al-Din Muhammad bin ‘Abd al-Lah al-Zarkashi, al-Burban fi
Ulsim al-Qur'an Beyrut: Dar al-Fikr, 1998), juz 2, 188-9

BManna’ al-Qattan, Mababith fi Uliim al-Qur'an (Riyad: Manshurat al-
‘Asr al-Hadith, 1973), 350.

241 bid., 352.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 51



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

penafsiran al-Qur’an adalah adanya interaksi dengan para
filosof.?>

Tafsir yang wajib dijadikan pedoman yaitu yang
menggunakan etode fafsir bi al-ma’thur, menunjukkan bahwa
gerak tafsir al-Qur’an yang diorientasikan oleh nalar Arab adalah
untuk mencari landasan teologis, pembenar dari Yang Maha
Benar (a/-Haq), kepastian dari Yang Maha Absolut terhadap
semua persoalan kebudayaan. Produk pemikiran manusia hanya
akan menghantarkan pada ketidakpastian dan menjerumuskan
pada kesesatan, maka sebagai jalan keluarnya adalah kembali
kepada pemahaman yang paling benar dari wahyu al-Qur’an dan
yang paling mengetahui maksud Tuhan sebagai pengirim wahyu
al-Qur’an adalah Nabi Muhammad dan para sahabat yang
disebut sebagai generasi terbaik (&bayr al-qurin). Antropologi
dikubur sebagai barang sesat dan manusia harus mengikuti
logika Tuhan yang sebenarnya hanyalah logika orang-orang Arab
(yang primitif).

Dialektika halal-haram dalam ilmu-ilmu al-Qur’an jelas
menutup dialektika keilmuan dan memasukkan ruang akademik
ke dalam ruang teologis yang hitam-putih. Hal ini berakibat pada
dinamika pemikiran Islam yang merujuk pada sumber al-Qur’an
dan al-Sunnah tidak terakomodasi dengan kerangka metodologi
yang memadai. Muhammad Syahrur, seorang insinyur muslim
yang menaruh minat pada studi al-Qur’an, dalam pengantar
bukunya a/-Kitab wa al-Qur'an, Qira’'ah Muna’shirah, ia menyatakan
bahwa telah berlalu paruh kedua dari abad ke-15 H, atau
bertepatan dengan paruh terakhir abad ke-20 M, tetapi
peradaban Islam sejak permulaan abad ke-20 masih saja
menyuguhkan Islam sebagai aqidah dan etika tanpa menyentuh
dimensi filosofis dari aqidah Islam. Peradaban Islam mengalami
stagnasi dan tidak mampu memecahkan problem fundamental
pemikiran ke-Islaman, karena masih dipenuhi berbagai taklid
tentang konsep qadha’ dan qadar, paham jabariah, problematika
pengetahuan, konsep negara, problem sosial ekonomi,
demokrasi dan penafsiran atas sejarah. Syahrur merumuskan
bahwa masalah utama dari semuanya adalah:

25‘Abd al-Rahman, Majmi’ Fatawa..., 206.

52 Uuraena Jurnal Studsi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

1. Tidak adanya pegangan berupa metode ilmiah objektif.

2. Adanya prakonsepsi terhadap semua masalah sebelum
kajian dilakukan. Contohnya penelitian mengenai “Posisi
Perempuan dalam Islam”. Para penelii muslim
berkesimpulan terlebih dahulu sebelum mengadakan
penelitian. Mereka berasumsi bahwa posisi perempuan
dalam Islam sudah proporsional dan Islam adalah agama
yang bersikap paling adil terhadap perempuan. Kemudian
peneliti tersebut mengarang buku mengenai perempuan.

3. Pemikiran Islam belum memanfaatkan konsep-konsep
dalam filsafat humaniora dan tidak berinteraksi dengan
dasar-dasar teorinya.

4. Tidak adanya teori Islam kontemporer dalam ilmu

humaniora yang disimpulkan secara langsung dari al-
Qur’an.26

Nashr Hamid Abu Zayd, menilai karya-karya ulama klasik
telah menyebabkan tergantikannya teks pertama (al-Qur’an)
dengan teks-teks sekunder (sunnah Nabi dan interpretasi-
interpretasi ulama). Pendapat Abu Zayd terhadap ulama
mutaqaddimin tersebut di antaranya diwujudkan dalam karyanya
al-Imam  al-Shafi’i wa Ta'sis al-Aydyilujiva al-Wasatiyyah (Imam
Syafi’i dan Pendirian Ideologi Moderat). Buku tersebut memuat
kritik atas pendiri madzhab hukum Islam Syafr’iyah, al-Imam al-
Shafit (150-204 H). Buku ini juga memuat kritik terhadap
ideologi moderat dalam Islam secara umum, yang dimapankan
oleh Abu Hasan al-Asy’ari (wafat 330 H) dalam bidang teologi,
dan Abu Hamid al-Ghazali (wafat 505 H) dalam bidang
pemikiran Islam dan tasawuf.?’

Tesis Magister Abu Zayd mengenai muktazilah dan
Disertasinya mengenai  Filsafat  Takwil Ibn  Araby juga
mengantarkannya pada kesimpulan bahwa pergulatan agama dan
teks-teks keagamaan yang direpresentasikan dalam wacana
keagamaan dominan di Mesir pada tahun 1950-an dan 1960-an

2 Muhammad Syahrur, a/-Kitab wa al-Qur'an, Qira’ah Mu'ashirah
(Damaskus: al-Ahali, 1990), 29-32

27 Moch Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis — al-Qur'an, Teori
Hermenentika Nashr Abu Zayd (Jakarta: Teraju, 2003), 21-2.

‘[//[IMUI)Z Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 53



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

sebagai sebuah agama sosialisme dan nasionalisme Arab, dan
sebagai sebuah agama pembangunan dan perdamaian pada
tahun 1970-an. Perubahan dalam perepresentasian Islam
tersebut menurut penelitian  Aba  Zayd disebabkan oleh
interpretasi ideologis terhadap Islam. Agama Islam dipaksakan
untuk mengabdi kepada ideologi hegemonik.2®

Kuntowijoyo, juga berkesimpulan bahwa selama ini gerak
studi keislaman masih belum keluar dari pola ideologis. Ada dua
cara pandang umat terhadap al-Qur’an sebagai kerangka rujukan,
1) dekodifikasi (penjabaran) yaitu menjaga nilai-nilai agama tetap
sesuai aslinya dengan menjabarkan al-Qur’an dan al-sunnah
kedalam ilmu-ilmu agama. Cara pandang ini melahirkan gerakan
dari teks ke teks, yaitu dari teks (al-Qur’an dan al-sunnah)
dijabarkan kedalam teks (tafsir, tasawuf, dan figh). 2) Islamisasi
pengetahuan, yaitu usaha agar umat Islam tidak asal meniru
metode-metode dari luar dengan mengembalikan pengetahuan
pada pusatnya, yaitu fawhid. Islamisasi pengetahuan berarti
mengembalikan pengetahuan pada tauhid, atau konteks kepada
teks, supaya pengetahuan tidak lepas dari iman. Baik
dekodifikasi, yang menjabarkan teks kedalam teks maupun
islamisasi pengetahuan yang mengembalikan konteks ke teks,
sama sekali belum meyentuh persoalan “konteks” di mana segala
persoalan kemanusiaan dan kemasrakatan berkembang.

Konstruksi Metodologi Tafsir Kontemporer

Niatan yang kuat untuk keluar dari krisis pemikiran dan sakit
mental yang traumatik terhadap dunia luar dengan mengarahkan
dunia akademik di era kontemporer lebih berorientasi kepada
usaha menemukan metode-metode ilmiah yang dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah dalam menafsirkan al-
Qur’an begitu dirasakan para cendekiawan muslim. Keresahan
tersebut terangkum dalam pernyataan Quraish Shihab, bahwa di
antara faktor-faktor yang mengakibatkan kelemahan dalam
penafsiran al-Qur’an antara lain:

1. Subyektivitas mufasir

2. Kekeliruan dalam menerapkan metode dan kaidah

21bid., 19.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

w

Kedangkalan dalam ilmu-ilmu alat

4. Kedangkalan pengetahuan tentang materi uraian
(pembicaraan) ayat

5. Tidak memperhatikan konteks, baik asbab al-nuzil,
hubungan antar ayat, maupun kondisi sosial masyarakat.

6. Tidak memperhatikan siapa pembicara dan terhadap

siapa pembicaraan ditujukan.?

Menurut Nashr Hamid Abu Zayd, membangun sebuah
metodologi yang ilmiah dalam studi al-Qur’an merupakan jalan
satu-satunya untuk mencapai obyektivitas pemahaman terhadap
al-Qur’an dan Islam secara keseluruhan. Ungkapan Abu Zayd
tersebut didasarkan pada kenyataan kuatnya tarikan-tarikan
ideologis dalam pemikiran Islam yang sulit dihindarkan oleh para
pengkaji dan peneliti ketika memasuki wilayah kajian Islam.30

Pembaharuan metodologi tafsir meniscayakan pergeseran
cara pandang terhadap al-Qur’an sebagai obyek kajian. Abu
Zayd, sebagai seorang pembaharu di era kontemporer telah
menegaskan bahwa masalah utama dalam studi al-Qur’an adalah
mengembalikan kaitan antara kajian-kajian al-Qur’an dengan
kajian-kajian dan kritik sastra. Antara kajian al-Qur’an dengan
sastra tersusun dari berbagai ilmu yang porosnya satu, yaitu teks,
baik teks tersebut berupa al-Qur’an ataupun hadis Nabi. Tidak
ada perbedaan metodologis dan pendekatan-pendekatan kritis
dalam mempelajari teks-teks sastra, perbedaannya hanya dalam
menentukan hakikat “teks”, karakteristik, dan fungsinya.3!

Statemen dari Abu Zayd di atas sangatlah menarik sebagai
sebuah langkah maju untuk menemukan metode ilmiah dalam
studi al-Qur’an, namun ide tersebut sekaligus menjadi ide yang
kontroversial. Keberatan yang segera muncul adalah bagaimana
mungkin menerapkan metode analisis teks terhadap teks
ketuhanan?. Meskipun tidak bersifat mengada-ada dan berpijak
dengan argumentasi baik historis maupun rasional yang kuat,

M. Quraish Syihab, Membumikan al-Qur'an, Fungsi dan Peran Wahyn
dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1999), 79.

'Nashr Hamid Abu Zayd, Tekstnalitas al-Qur'an, Kritik terbadap Ulnmmnl
Qur'an, ter. Khoiron Nahdliyin (Yogyakarta: LKiS, 2001), 16.

S Abu Zayd, Mabfim al-Nash...,18.

‘[//[IMUI)Z Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 55



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

namun pemikiran Abu Zayd mengenai tekstualitas al-Qur’an
untuk mengembalikan studi al-Qur’an pada porosnya sebagai
teks kebahasaan telah disalahpahami oleh sebagian ulama Mesir.
Ulama tersebut menganggap Abu Zayd murtad di antaranya
dengan alasan, pertama: Abu Zayd berpendapat dan mengatakan
bahwa al-Qur’an adalah produk budaya (mauntaj thaqafi), dan
karenanya mengingkari status azali al-Qur’an sebagai Kalamullah
yang telah ada dalam allawh al-Malfiz, dan kedna, Aba Zayd
berpendapat dan mengatakan bahwa al-Qur’an adalah teks
linguistik (was /ugawi), Ini sama dengan mengatakan bahwa
Rasulullah Saw. telah berdusta dalam menyampaikan wahyu dan
al-Qur’an adalah karangan beliau.3?

Abu Zayd sama sekali tidak mengingkari hakikat al-Qur’an
sebagai Kalamullah. Abu Zayd menyatakan bahwa dalam
hubungan linguistik terdapat interaksi antara pengirim dan
penerima. Dalam konteks al-Qur’an pengirimnya adalah Allah.
Oleh karena pengirim dalam konteks al-Qur’an adalah Allah,
maka tidak dapat dijadikan objek kajian. Abu Zayd kemudian
menawarkan objek kajian dalam studi al-Qur’an berupa realitas
budaya yang terjadi pada fase pembentukan dan
penyempurnaan. Dengan demikian, pendapat Abu Zayd bahwa
al-Qur’an adalah teks linguistik, tidaklah menafikan realitas al-
Quran sebagai Kalamullah pada masa pewahyuan. Karena
setelah masa pewahyuan berlangsung masa berikutnya sebagai
apa yang disebut masa pembentukan, di mana al-Qur’an sebagai
teks kebahasaan yang dibaca dan dikaji oleh umat manusia.
Interaksi masyarakat dengan al-Qur’an inilah yang dimaksud
Abu Zayd sebagai realitas budaya yang dapat dijadikan objek
studi al-Qur’an.?

Sejalan dengan usaha Abu Zayd untuk mendudukkan al-
Qur’an sebagai objek kajian dengan memilah antara sakralitas
dan tekstualitas al-Qur’an, Syahrur seorang pemerhati tafsir al-
Qur’an juga berusaha membedakan antara al-Qut’an sebagai teks
yang sakral dan al-Qur’an sebagai sebuah teks yang ditafsirkan.

32Syamsuddin Arief, Kisah Intelektnal Nashr Hamid Abu Zayd, Pengusung
Tafsir  Hermenentika, http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89, 14
Agustus 2010.

BAbu Zayd, Mahfiin: al-Nash..., 24.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘


http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89

Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

Syahrur membedakan antara istilah a/-kitab dengan al-Qur'an.
Menurut Syahrur a/-Kitab bukan teks budaya dalam pengertian
yang dihasilkan oleh manusia, tetapi wujud teks al-Kitab adalah
teks berbahasa Arab, dimana bahasa Arab adalah hasil budaya
masyarakat Arab yang tidak bisa dilepaskan dengan struktur
nalar dan sosial masyarakat Arab. Untuk itu Syahrur
berkesimpulan bahwa dari sisi kandungannya (almubtawa)
mengandung unsur Ilahiah yang absolut, namun pada sisi
pemahaman terhadap al-Kitab bersifat insani yang relatif.
Manusia tentu tidak bisa menangkap keseluruhan wahyu yang
absolut, untuk menangkapnya Tuhan telah menurunkan wahyu
dengan medium yang memungkinkan manusia  bisa
memahaminya yaitu bahasa. Dengan demikian, relatifitas yang
dimaksud Syahrur adalah relatifitas dalam kerangka hubungan
antara pembaca dengan teks al-Qur’an yang berbahasa Arab.34
Abu Zayd juga sependapat dengan Syahrur bahwa relatifitas
dalam konteks al-Qur’an adalah relatifitas dalam kerangka
hubungan antara pembaca dengan teks al-Qur’an yang berbahasa
Arab. Menurut Abu Zayd kata-kata literal (mantiqg) teks Qur’an
bersifat ilahiah, namun ia menjadi sebuah “konsep” (mafhun)
yang relatif dan bisa berubah ketika ia dilihat dari perspektif
manusia; ia menjadi sebuah teks manusiawi. Dari momen bahwa
teks diwahyukan dan dibaca oleh Nabi, ia tertransformasikan
dari sebuah teks ilahi (nas i/abi) menjadi sebuah konsep wafhim
atau teks manusiawi (was insani), karena ia secara langsung
berubah dari wahyu (fangi) menjadi interpretasi (fa'wil).
Pemahaman Muhammad atas teks merepresentasikan tahap
paling awal dalam interaksi teks dengan pemikiran manusia.3>
Konsep tekstualitas al-Qur’an dan hubungan subyek-obyek
dalam studi al-Qur'an di atas membawa konsekuensi
metodologis yang dapat dipilah dalam tiga hal berikut: pertama,
kata wahyn dalam Qur’an secara semantik setara dengan

perkataan Allah (kalam Allah) dan Qut’an adalah sebuah pesan

MSyahrur, al-Kitab wa al-Qur an..., 306.

»Moch Nur Ichwan, “al-Qur’an sebagai Teks (Teori Teks dalam
Hermeneutik Qur’an Nasr Hamid Abu Zayd)” dalam Abdul Mustaqim dan
Sahiron Syamsudin,ed., Studi al-Qur'an Kontemporer, Wacana Baru Berbagai
Metodologi Tafsir (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2002), 158.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 57



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

(risalah). Sebagai perkataan dan pesan, Qur’an meniscayakan
dirinya untuk untuk dikaji sebagai sebuah “teks”. Kedna, urutan
tekstual surat dan ayat dalam teks Qur’an tidak sama dengan
urutan kronologis pewahyuan. Urutan kronologis pewahyuan
(tamjim) Qur'an merefleksikan historisitas  teks, sementara
struktur dan urutan yang ada seperti sekarang merefleksikan
tekstualitasnya. Sebuah genre spesifik dalam ilmu Qur’an,
korelasi antara ayat dan surat (7w al-mundasabah bayn al-ayat wa al-
suwar), telah diciptakan untuk menyediakan kepada penafsir
sebuah interaksi aktif dengan teks, karena dalam korelasi ini
tersimpan kemungkinan-kemungkinan yang bisa terungkap
dalam proses pembacaan. Kefiga, Qur’an terdiri dari ayat-ayat
mupkamat (ayat-ayat yang jelas) yang merupakan induk (backbone)
teks, ayat-ayat smutashabipat (ayat-ayat ambigu), yang harus
dipahami berdasarkan atas ayat-ayat mupkamat. Keberadaan dua
macam ayat ini merangsang pembaca bukan hanya untuk
mengidentifikasi ayat-ayat mutashabihat, namun juga membuatnya
bisa menentukan bahwa ayat-ayat mupkamat adalah kunci untuk
melakukan penjelasan dan klarifikasi terhadap ayat-ayat
mutashabihat.’°

Hubungan pembaca dengan teks al-Qur’an yang berbahasa
Arab (insani) meniscayakan ilmu bahasa sebagai sebuah metode
penafsiran untuk menangkap makna al-Qur’an. Syahrur
menetapkan pemikiran linguistik kontemporer sebagai rujukan,
hal ini sebagai bentuk konsistensi Syahrur terhadap
pernyataannya tentang temporarilitas pemahaman. Sebagai
manusia yang hidup di zaman kontemporer, maka harus
memaksimalkan seluruh pemikiran kontemporer. Namun
Syahrur juga tidak asal comot dan pilih teori, terbukti Syahrur
berinteraksi dengan baik dengan linguis Arab kontemporer.

Berbeda dengan semua teks hasil budaya yang ada yang
ditulis sebagai ungkapan kegelisahannya pada masa itu atau
sebagai respon terhadap situasi zaman tertentu dimana ia
menetap dan berkarya, a/-Kitab sebagai wahyu ditujukan kepada
semua manusia di segala tempat dan segala zaman. Untuk itu
menurut Syahrur pemahaman kita terhadap teks a/-Kitab tidak
bisa dibatasi atau ditentukan oleh satu pemahaman dari periode

361bid., 154-5.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

masyarakat tertentu termasuk periode Nabi Muhammad saw.
Pemahaman yang dilakukan Nabi dan sahabat dianggap Syahrur
sebagai contoh pertama pemahaman terhadap al-Qur’an untuk
mengahadapi masalah zamannya.?” Di sinilah muncul persoalan
hermeneutik yaitu jarak antara teks yang diturunkan di sana pada
zaman dahulu dengan kita yang di sini yang hidup dengan
permasalah zaman ini.

Mengatasi kesenjangan makna antara yang dihasilkan
masyarakat Arab pada masa pewahyuan dengan tuntutan
masyarakat kekinian, maka Fazlur Rahman mengusulkan agar
pemahaman atas al-Quran tidak hanya menggunakan
pendekatan ilmu bahasa dan krittk sastra, namun juga
menyertakan  dimensi  historis-sosiologis yang menyertai
masyarakat Arab tersebut. Dialektika antara teks, Muhammad,
dan realitas sosial ini dapat menghasilkan makna yang kemudian
diambil darinya makna substantif untuk diterapkan dalam situasi
kekinian. Dimensi historis-sosiologis dipandang sebagai latar
belakang yang menjadi suatu kesatuan dalam memahami al-
Qur’an. Latar belakang pertamanya adalah aktivitas Nabi sendiri
dan perjuangannya selama kurang lebih dua puluh tiga tahun di
bawah bimbingan al-Qur’an. Karena perjuangan Nabi sendirilah
yang sesungguhnya berhak memperoleh sebutan Sunnah, maka
adalah penting untuk memahami sebaik mungkin milieu Arab
pada masa awal penyebaran Islam, sebab aktivitas Nabi
mensyaratkan adanya milieu tersebut. Dengan demikian adat
istiadat, pranata-pranata dan pandangan hidup orang-orang Arab
pada umumnya menjadi sangat penting untuk memahami
aktivitas Nabi. Situasi di Makkah, khususnya, segera sebelum
Islam datang juga membutuhkan suatu pemahaman yang
mendalam.38

Konsep metode penafsiran yang diusulkan Rahman di atas
kemudian dirumuskan menjadi metode penafsiran yang terdiri
dari dua gerakan (double movement). Pertama, dari yang khusus
(partikular) kepada yang umum (general) dan kedna, dari yang
umum kepada yang khusus. Gerakan pertama, bertujuan untuk

3Syahrur, al-Kitab wa al-Qur’an..., 44-5.
STaufik Adnan Amal, ed., Metode Alternatif Neomodernisme 1slam Faglur
Rabman (Bandung: Mizan, 1987), 55.

‘[//[IMUI)Z Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 59



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

memahami prinsip-prinsip umum al-Qur’an dan sunnah, sebagai
bagian organis dari al-Qur’an dan gerakan kedua bertujuan
merealisasikan tujuan moral sosial al-Qur’an tersebut pada situasi
atau kasus aktual sekarang ini.

Gerakan pertama, terdiri dari dua langkah yang harus
ditempuh, yaitu; pertama, memahami makna ayat-ayat spesifik al-
Qur’an dengan mengkaji situasi atau problem historis yang ingin
dijawab ayat tersebut. Selain itu, harus dikaji pula situasi makro
dalam batasan-batasan masyarakat, agama, adat-istiadat, lembaga,
bahkan keseluruhan kehidupan masyarakat di Arabia pada saat
Islam datang, khususnya Mekkah dan sekitarnya. Kedua,
menggeneralisasikan respon-respon spesifik penurunan wahyu
al-Qur’an dan menyatakannya sebagai ungkapan-ungkapan yang
memiliki tujuan moral sosial umum.?

Contoh mengenai sebuah preposisi umum di dalam al-
Qur’an, misalnya adalah pernyataan al-Qur’an bahwa, “kekayaan
tidak boleh beredar hanya di kalangan golongan kaya dalam
masyarakat” (Qs. 59:7), tetapi harus beredar dalam seluruh
masyarakat untuk kepentingan keadilan sosial dan ekonomis.
Pernyataan ini merupakan petunjuk umum yang salah satu
pengejawantahan hukumnya adalah institusi zakat yang
diundangkan oleh Nabi sendiri dan siapa-siapa yang berhak
menerimanya telah disebutkan secara jelas dalam surat al-
Tawbah ayat 60. Tetapi para fugaha sepanjang abad pertengahan
tidak mempertemukan petunjuk umum al-Qur’an ini dengan
institusi zakat. Zakat hanya dipandang sebatas sebagai bentuk
dana bantuan untuk fakir miskin. Jika para ahli hukum Islam
mempertautkan kedua ayat tersebut, maka sebenarnya mereka
akan melihat bahwa institusi zakat pada faktanya merupakan
salah cara di mana ajaran umum al-Qur’an tentang keadilan
sosio-ekonomis telah diimplemetasikan. Merupakan suatu
kewajiban untuk merumuskan legislasi lainnya di samping zakat

3 Ilyas Supena, “Rekonstruksi Sistematik Epistemologi Ilmu-Ilmu
Keislaman dalam Pemikiran Hermeneutika Fazlur Rahman (1919-1988)”,
Ringkasan Disertasi, Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta,
2007, 6-7

60 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 ‘



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

yang akan menempatkan kehidupan ekonomis masyarakat
muslim di atas basis Islam yang sebenarnya.*

Proses menggeneralisasikan respon spesifik penurunan
wahyu al-Qur’an dan menyatakannya sebagai ungkapan-
ungkapan yang memiliki tujuan moral sosial umum sejalan
dengan apa yang diistilahkan oleh Kuntowijoyo sebagai proses
demistifikasi. Kalau dekodifikasi teks dijabarkan kedalam teks dan
islamisasi pengetahuan mengembalikan konteks ke teks, maka
demistifikasi hendak menghubungkan teks dengan konteks.
Selama ini harus diakui al-Qur’an kehilangan kontaknya dengan
kenyataan, dengan realitas, dengan aktualitas, dan dengan
kehidupan. Untuk itu gerakan yang diperlukan adalah dewistifikasi
atau dengan bahasa lain yang ditawarkan Kuntowijoyo adalah
pengilmuan Islam bukan Islamisasi ilmu sehingga umat
mengenal lingkungan dengan lebih baik, baik lingkungan fisik,
sosial, simbolis, maupun lingkungan sejarah.#! Dalam kerangka
demistifikasi atau pengilmuan Islam inilah proyek paradigma
Islam sebenarnya berada. Memandang realitas dengan kacamata
al-Qur’an berarti menghadapkan al-Qur’an dengan kenyataan
dan kehidupan. Dengan demikian al-Qur’an akan secara nyata
dapat menjadi sumber ilmu dalam pengertian untuk melihat
gejala-gejala yang ada dan mengkonstruksinya sebagai sebuah
pengetahuan ilmiah.

Catatan Akhir

Ilmu pengetahuan akan mengalami krisis ketika teori-teori
yang dibangun tidak dapat lagi menjelaskan fakta-fakta yang ada.
Dalam situasi krisis inilah ilmuwan akan melakukan revolusi
sehingga melahirkan paradigma baru. Dewasa ini terlihat jelas
krisis yang dialami oleh sains modern yang didominasi oleh
paradigma berpikir rasional, sehingga dialektika keilmuan hanya
bergerak untuk menguji teori (verifikasi) bukan bagaimana
menghasilkan satu perspektif baru dari ilmu pengetahuan.
Perspektif baru tersebut tercapai bila cara pandang baik terhadap
subyek maupun obyek dapat dilampaui. Sebagaimana pendapat

“Adnan Amal, (ed.), Metode Alternatif..., 57.

#“Kuntowijoyo, Islam Sebagai..., 6.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 61



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu

Kant, manusia melihat obyek senantiasa ditentukan oleh
kategori-kategori tertentu.

Wahyu al-Qur’an sebagai sumber pokok dari agama Islam
dapat menjadi paradigma baru, karena sebagaimana paradigma
dalam konsepsi Thomas Kuhn, al-Qur’an dapat dijadikan
sebagai suatu konstruksi pengetahuan yang memungkinkan umat
Islam memahami realitas sebagaimana al-Qur’an memahaminya.
Konstruksi pengetahuan tersebut akan menjadi dasar bagi umat
untuk merumuskan desain besar mengenai sistem Islam
termasuk sistem ilmu pengetahuannya. Dengan demikian
paradigma al-Qur’an tidak hanya berhenti pada kerangka
aksiologis tetapi juga dapat berfungsi memberi kerangka
epistemologis

Pemikiran untuk menjadikan al-Qur’an tidak hanya sekedar
sumber ajaran agama, tetapi juga sumber ilmu pengetahuan
karena  al-Quran  dapat menjadi sebuah  paradigma,
meniscayakan pergeseran dalam ilmu al-Qur’an. Studi al-Qur’an
harus mengesampingkan nuansa sakralitas dan ideologis-
primordial dan membangun studinya dengan metodologi yang
ilmiah. Konstruksi metodologi ilmiah dimulai dengan mengubah
cara pandang terhadap wahyu al-Qur’an, tidak hanya sebatas teks
suci yang membicarakan pesan-pesan ritual keagamaan, tetapi
juga sebagai yang membicarakan realitas aktual. al-Qur’an
sebagai obyek kajian studi al-Qur’an ditempatkan dalam hakikat
ontologisnya sebagai teks kebahasaan yang terbuka terhadap
pemahaman manusia. Posisi ontologis tersebut membawa
konsekuensi epistemologis-metodologis yaitu terbukanya studi
al-Qur’an terhadap kerangka analisis modern seperti lingusitik,
kritik sastra dan analisis historis. Dengan demikian, dialektika
studi al-Qur’an tidak hanya berputar pada lingkaran hukum-
hukum dan doktrin-doktrin keagamaan, tetapi juga dialektika al-
Qur’an sebagai sebuah teks dan masyarakat kekinian sebagai
sebuah konteks. Kebenaran tafsir al-Qur’an dapat diuji
sejauhmana nilai-nilai tersebut yang dihasilkan sanggup
memberikan pencerahan dan transformasi terhadap dinamika
sosial-kemanusiaan masyarakat yang dijumpainya. Wa al-Lab
a'lam bi al-sawab.®

62 Uuraena Jurnal Studsi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber linn

Daftar Pustaka

Abdullah, M. Amin. “al-Ta’wil al-Ilmi: kearah Perubahan
Paradigma Penafsiran Kitab Suci”, dalam a/-Jami’ah Journal of
Islamic Studies LAIN Sunan Kaljjaga Yogyakarta, volume 39,
No. 2, (Juli-Desember 2001)

Amal, Taufik Adnan (ed.). 1987. Metode Alternatif Neomodernisme
Islam Fazlnr Rabman. Bandung: Mizan.

Arief, Syamsuddin. Kisah Intelektnal Nashr Hamid Abi Zayd,
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89, diakses 14
Agustus 2010

Dagun, Save. M. 1997. Kamus Besar Llmu Pengetabuan. Jakarta:
Lembaga Pengkajian Kebudayaan Nusantara (LPKN).

Ichwan, Moch Nur. 2003. Meretas Kesarjanaan Kritis al-Qur'an, Teori
Hermenentika Nashr Abi Zayd. Jakarta: Teraju.

Kaelan. 2005. Metode Penelitian — Kualitatif  bidang — Filsafat.
Yogyakarta: Penerbit “Paradigma” Yogyakarta.

1998.  Filsafat  Babasa, — Masalah  dan
Perkembangannya. Y ogyakarta: Paradigma.

Kuntowijoyo. 2004. Isiam Sebagai ilmn, Epistemologi, Metodologi, dan
Etika. Bandung: Teraju Mizan.

Meuleman, Johan. 1994. “Pengantar”, dalam Nalar Isiami dan
nalar Modern: Berbagai Tantangan dan Jalan Barn, Mohammed
Arkoun; ter. Rahayu S. Hidayat. Jakarta: INIS.

Muhadjir, Noeng. 2006. Filsafat Llmu, Kualitatif dan Kunantitatif
untuk Pengembangan Imu dan Penelitian, Edisi I11. Y ogyakarta:
Rake Sarasin.

. 2000. Filsafat Ilmu, Kualitatif dan Kuantitatif untuk
Pengembangan Iimn dan Penelitian. Yogyakarta: Penerbit Rake
Sarasin.

Mustaqim, Abdul dan Sahiron Syamsudin (ed.). 2002. Studi al-
Qur'an Kontemporer, Wacana Baru Berbagai Metodologi Tafsir.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

al-Najdi, ‘Abd al-Rahman bin Muhammad bin Qasim al-‘Ashim,
1398 H. Majmi‘ Fatawa Syaykh al-Isiam Abmad bin Taymiyyab.
tt: tpn.

al-Qattan, Manna’. 1973. Mabahith fi ‘Ulim al-Qur'an. Riyadh:
Mansyurat al-‘Ashr al-Hadjs.

‘[//[IMUI)Z Jurnal Studi Keislaman, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013 63


http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89
http://indrayogi.multiply.com/reviews/item/89

Anwar Mujahidin, Epistemologi Isiam: Kedudukan Wahyn Sebagai Sumber Linu |

Rolston, Holmes. 1987. Science and Religion, a Critical Survey. New
York: Random House.

Russel, Bertrand. 2004. Se¢arah Filsafat Barat, ter. Sigit Jatmiko,
dkk. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Soetomo, Greg. 1995. Sains dan Problem Ketubanan. Y ogyakarta:
Kanistus.

Supena, Ilyas. 2007. “Rekonstruksi Sistematik Epistemologi
IImu-Ilmu Keislaman dalam Pemikiran Hermeneutika Fazlur
Rahman (1919-1988)”, Ringkasan Disertasi. Yogyakarta:
Program Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Syahrur, Muhammad. 1990. a/-Kitab wa al-Qur'an, Qira’ah
Mu'ashirah. Damaskus: al-Ahali.

Syihab, M. Quraish. 1999. Membumikan al-Qur'an, Fungsi dan Peran
Wabyn dalam Kebidupan Masyarakat, Bandung: Mizan.

al-Zarkasyi, Badr al-Din Muhammad bin ‘Abd Allah. 1998. a4/
Burban fi’Ulnm al-Qur'an. Beyrut: Dar al-Fikr.

Zayd, Nashr Hamid Abu. tt. Mabfim al-Nash, Dirasab fi Uliin al-
Qur'an, Kairo: al-Hay’ah al-Mishriyyah al-Ammabh li al-Kitab

. 2001.  Tekstualitas al-Qur'an, Kritik terhadap

Ulnmnl Qur an, ter. Khoiron Nabdliyin. Y ogyakarta: LKiS.

Ularuna Jurnal Studi Keislanan, Volume 17 Nomor 1 (Juni) 2013



