
Ulumuna 
Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram 

Vol. 19, No. 1, 2015,  p. 205-224 
Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648 

Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna  

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

205 

MENGGAGAS FIQH AL-BĪ’AH SEBAGAI BASIS 
ETIS-PRAKTIS KONSERVASI ALAM 

Abdul Quddus 
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Mataram 

Email: aquddus999@gmail.com  

 
Abstract: Environmentalists are now seeking a new way to tackle 
environmental crises after the failure of the science-based 
approach to these issues. They look for an alternative perspective 
and mechanism on the basis of religion or wisdom of local 
tradition for the environment maintenance. Islamic law (fiqh) 
offers ethical grounds and norms for the conservation of nature. 
The grounds are not abstract norms but concrete guidance for 
humans as the God‘s vicegerent on earth. Furthermore, fiqh has 
provided individuals and society the standard of ethic and practice 
to deal with nature. This article examines the norms and history of 
fiqh regarding human-nature relations or fiqh al-bī’ah (Islamic law of 
nature preservation). It shows that fiqh offers a detailed h\alal-h\aram 
provision as the scheme of standard consumption, hima (wildlife 
protection) and ihyā’ al-mawat (cultivation of unowned land).  

Keywords: Fiqh al-bī’ah, krisis lingkungan, hima, ihyā’ al-mawat. 

DOI: http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v19i1.1258 

 

Melacak Benang Kusut Penyebab Krisis Lingkungan 

KENAIKAN suhu bumi (global warming) kini menjadi focus 
perhatian dunia. Perubahan iklim, akibat dari global warming 

menyebabkan bumi tidak lagi seimbang yang berdampak pada 
musim tidak lagi dapat diprediksi. Di belahan bumi yang lain 

curah hujan begitu tinggi hingga mengakibatkan banjir dan erosi 
sementara di belahan lainnya terjadi kekeringan yang 

berkepanjangan. Kerusakan sumber daya alam (tanah, air, 
udara), deforestasi, degradasi hutan dan kebakaran hutanpun makin 

sering terjadi, musnahnya berbagai spesies hayati, naiknya 
permukaan air laut dan tenggelamnya beberapa pulau, serta 

merebaknya berbagai jenis penyakit adalah beberapa bentuk 

mailto:aquddus999@gmail.com


206 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

masalah lingkungan yang menuntut perlunya solusi dengan 
segera.  

Perubahan iklim telah benar-benar terjadi, namun sampai 
saat ini prilaku negatif manusia di atas belum banyak berubah, 

belum ada upaya signifikan untuk merubah pola pikir terutama 
dalam mengelola sumber daya alam. Dampak negatif lingkungan 

tersebut secara dominan dan signifikan bersumber dan berakar 
pada prilaku eksploitatif dan konsumtif manusia yang 

berparadigma antroposentris dengan menempatkan manusia 
sebagai centre of the universe.1 Setiap tahunnya manusia masih 

menggunakan pola lama dengan membakar hutan untuk 
membuka ladang dan diperparah dengan perusahaan-perusahaan 

besar yang ikut memakai cara-cara tidak bersahabat dengan alam 
itu sehingga mengakibatkan kebakaran hutan dan berkontribusi 

melepaskan CO2 ke udara.2 
A. Sonny Keraf dengan tegas menyebut bahwa ekonomi 

global telah melahirkan krisis lingkungan. Secara jitu ia 
menunjukkan bagaimana negara-negara maju menerapkan 

strategi ekonominya untuk terus menjajah dunia ketiga melalui 
organisasi-organisasi ekonomi dunia. Pada awalnya strategi itu 

dimainkan oleh World Bank dan IMF dengan strategi utang luar 
negerinya. Kemudian melalui organisasi perdagangan dunia 

(WTO) dengan berbagai institusinya (GAAT, TRIPS, dan 
GAT), mereka mengeruk kekayaan alam dan kekayaan 

intelektual dunia ketiga dengan menciptakan ekonomi global dan 
pasar bebas. Lembaga-lembaga tersebut tidak ramah terhadap 

manusia penghuni dunia ketiga karena akhirnya berkembang 
menjadi polisi dagang dunia yang hanya menjaga agar tidak ada 

―pemain‖ yang dirugikan, bukan menjaga agar tidak ada yang 
dirugikan.3 

                                                                 
1Hadi S Alikodra and Syaukani HR, Bumi Makin Panas Banjir Makin Luas 

(Bandung: Yayasan Nuansa Cendikia, 2004), 21. Lihat Abdul Quddus, 
"Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan," 
ULUMUNA 16 (2012): 312, http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181. 

2Mangunjaya Fahrudin, Bertahan Di Bumi; Gaya Hidup Mengahadapi 
Perubahan Iklim (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), 3. 

3A. Sony Kerap, Etika Lingkungan (Jakarta: Kompas, 2006), 225. 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  702 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Dari uraian di atas, nampak jelas bahwa ekonomi kapitalisme 

tidak memberikan ruang pada prinsip-prinsip nilai, moral dan 
etika, bahkan kapitalisme melihat segala sesuatu dengan cara 

pandang (worldview) serba materi dan jauh dari nilai-nilai spiritual 
yang transenden. Berbagai efek negatif dimbulkan oleh 

kapitalisme ini diantaranya munculnya kesenjangan ekonomi 
antar masyarakat (unequality), mekanisme yang ekploitatif, 

serakah dan pola hidup konsumerisme karena tidak adanya 
kontrol terhadap sistem tersebut. Dan yang paling parah adalah 

munculya alienasi individualistik karena tersingkir dari 
mekompetisi mekanisme pasar. 

Para ahli lingkungan hidup Indonesia mengidentifikasi 
beberapa faktor yang menjadi penyebab timbulnya beberapa 

permasalahan lingkungan di Indonesia. Faktor-faktor tersebut 
digambarkan dalam tabel di bawah ini4: 

No Nama Pakar 
Tahun 

Publikasi 
Permasalahan Lingkungan Hidup 

1 M. T. Zen 1979 1) Manusia Indonesia 

2) Sumber Daya Alam 

3) Dinamika sosial yang bergejolak 

4) Teknologi 

2 St. Munajat 

Danusaputra 

1980 1) Kemiskinan  

2) Kependudukan 

3) Kekotoran 

4) Kebijaksanaan 

3 Koesnadi 

Hardjasoemantri 

1983 1) Perkembangan penduduk 

2) Perkembangan sumber alam dan 

lingkungan 

3) Perkembangan Teknologi dan 

kebudayaan 

4) Perkembangan ruang lingkup 

internasional 

4 Emil Salim 1988 1) Kependudukan dan SDM 

2) Jaminan Pangan 

3) Spesies dan ekosistem sebagai 

sumber daya bagi pembangunan 

4) Peranan Energi 

5) Industri 

                                                                 
4Pernyataan dalam tabel tersebut dibuat berdasarkan tahun pertama 

publikasi buku para pakar lingkungan hidup tersebut. Untuk perbandingan 
lihat juga Saifullah, Hukum Lingkungan: Paradigma Kebijakan Kriminal Di Bidang 
Konservasi Keanekragaman Hayati (Malang: UIN Malang Press, 2007), 23. 



208 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

No Nama Pakar 
Tahun 

Publikasi 
Permasalahan Lingkungan Hidup 

6) Perkembangan Kota 

5 Otto 

Soemarwoto 

1992 1) Kepunahan Jenis/ 

keanekaragaman hayati 

2) Pemanasan global/perubahan 

iklim 

3) Pelubangan lapisan ozon 

4) Hujan asam 

6 M. Soerjani 1997 1) Mutasi Gen terselubung 

2) Dampak kamar kaca 

3) Hujan Asam 

4) Lubang lapisan ozon 

5) Pencemaran limbah dan bahan 

berbahaya 

6) Kemerosostan kualitas dan 

Kuantitas sumber daya  

7) Kesenjangan sosial 

 

Tabel di atas menggambarkan berbagai aspek mendasar yang 
menyebabkan terjadinya krisis lingkungan di Indonesia, seperti; 

perkembangan industri dan teknologi, ledakan perkembangan 
penduduk. Penduduk Indonesia justru berada dalam tarap 

mayoritas miskin sehingga banyak menggantungkan hidupnya 
melalui pemanfaatan sumber daya alam Indonesia yang terbatas, 

sehingga terjadi ketidakseimbangan antara jumlah penduduk 
dengan sumber daya alam yang tersedia. Dampak ekologisnya 

mulai muncul seperti pencemaran limbah industri terhadap 
tanah, air dan udara, kepunahan jenis/keanekaragaman hayati, 

deforestasi dan degradasai hutan, perubahan iklim (climate change), 
penipisan lapisan ozon yang akan menimbulkan berbagai 

penyakit, serta dampak lainnya. 
Untuk mengatasi masalah di atas, selama ini pemerintah 

Indonesia telah melakukan berbagai upaya pengeloalaan 
lingkungan dan sumber daya alam. Minimal ada enam 

pendekatan yang pernah dilakukan, yaitu: pendekatan kebijakan 
dan perundangan, kelembagaan, politik, pengelolaan terpadu, 

sosial dan pendekatan pasar. Namun semua pendekatan di atas, 
dalam realitasnya belum mampu membendung kerusakan 

lingkungan setiap tahunnya. Dalam konteks inilah LIPI 
(Lembaga Ilmu Pengetahuan Indoneisa) mengusulkan satu 

model pendekatan baru yaitu pendekatan moral dan etika. Dunia 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  702 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

ini memerlukan agama untuk terlibat dan berperan aktif agar kita 

dapat keluar dari krisis lingkungan. Hadi S Ali Kodra 
mengatakan bahwa Persoalan lingkungan harus dipecahkan 

secara multidimensi. Bukan hanya dari dimensi ekonomi, 
ekologi, dan sosial-budaya semata, sesuai dengan asas 

pembangunan berkelanjutan, tetapi juga harus mencakup 
dimensi spiritual.5 

Kegagalan Konservasi Alam Berbasis Sains 

Kesadaran global tentang masalah lingkungan dalam bentuk 
gerakan berkembang pesat sejak momentum bersejarah 

mengawali peringatan "Hari Bumi", yakni tanggal 22 April 1970, 
yang diselenggarakan di Amerika Serikat atas inisiatif senator 

Gaylord Nelson dan Deklarasi Stockholm, Swedia tanggal 5-16 
Juni 19726 dan semakin intens sejak konferensi di Nairobi Kenya 

1982 serta Konferensi PBB tentang lingkungan di Rio de Janeiro 
Brasil Juni 1992. Pertemuan itu membahas bagaimana alam 

sudah berada di tingkat kritis karena peradaban industrialisasi 
modern dan mengakui bahwa perlindungan lingkungan haruslah 

menjadi unsur pokok dalam perkembangan sosial dan ekonomi.  
Selanjutnya UNFCC menyelengggarakan KTT perubahan Iklim 

diantaranya di Kyoto, Indonesia,7 dan KKT terkini ke-15 di 
Kopenhagen, 7-18 Desember 2009. Namun, tetap saja berbagai 

krisis lingkungan terus mewabah, bahkan lebih dasyat dari 
sebelumnya.  

Dalam peringatan hari bumi 22 April 1998 WALHI 
menyampaikan laporan tentang krisis lingkungan di Indonesia. 

Angka deforestasi hutan Indonesia pertahun mencapai 2,4 Juta 
hektar. Laut Indonesia telah mengalami kerusakan dengan 

kerusakan terumbu karang mencapai 70%. Dan Indonesia telah 
kehilangan 104 jenis burung, 57 jenis Mamalia, 21 Jenis reptil, 65 

                                                                 
5 Hadi S Alikodra, "Krisis Lingkungan Dan Platform Politik," 

REPUBLIKA, Selasa, 13 Juni 2006. 
6Saifullah, 3. Lihat juga WALHI, Seri Konvensi Internasional; Konvensi 

Ramsar, Cities, Konvensi Keanekaragaman Hayati, Konvensi Perubahan Iklim 
(Jakarta: Pustaka Pelajar Ofset, 1999). 

7Ko Nomura, ed. Environmnetal Education and Ngos in Indonesia (Jakarta: 
Yayasan Obor Indonesia, 2005). 



210 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

jenis ikan air tawar dan 281 jenis tumbuhan. Data ini juga 
didukung oleh data Kantor Menteri Negara Lingkungan Hidup 

(1998). Disebutkan bahwa ada 126 jenis burung dan 63 jenis 
mamalia dan 21 jenis reptil yang populasinya menurun .8 

Badan dunia FAO memposisikan Indonesia sebagai negara 
perusak hutan tercepat di dunia dengan 2% (1,87 juta hektar) 

pertahun atau sekitar 51 km persegi setiap harinya atau 300 kali 
luas lapangan sepak bola setiap jamnya. Berbagai bentuk 

kerusakan lingkungan terus terjadi mulai dari illegal loging, illegal 
trade, sampai forest fire.9 Lembaga UNEP misalnya 

mempublikasikan hasil penelitiannya tentang hutan Indonesia, 
khususnya Kalimantan dan Sumatera. Pada tahun 1950, hutan-

hutan di Kalimantan masih dipenuhi dengan warna hijau 
berbagai macam tumbuhan dan pepohonan, namun pada tahun 

2005 hutan Kalimantan sudah kehilangan 50% hutannya, dan 
pada 2020 diperkirakan hanya akan tersisa 25% saja, demikian 

juga dengan kondisi hutan Sumatera yang diperikarakan akan 
tersisa hanya 10% saja pada tahun 2010. Prediksi senada 

dikemukan oleh Departemen Kehutanan yang menyesalkan laju 
degradasi hutan yang dewasa ini hampir mencapai 3 juta hektar 

pertahun.10 
Berbagai konferensi internasional tentang lingkungan hidup 

mulai dari konferensi lingkungan hidup di Stocholm (1972), 
Naerobi, dan Kenya (1982), di adakan sebagai respon atas 

kondisi daya dukung bumi yang semakin memprihatinkan. 
Upaya global pengurangan gas emisi rumah kaca sebenarnya 

telah dilakukan diantaranya dengan pembuatan kerangka 
konvensi untuk perubahan iklim tahun 1992 di Rio Jeneiro 

                                                                 
8Hadi S. Alikodra, yang mengatakan bahwa butuh waktu 50 tahun 

untuk berusaha memulihkan kerusakan hutan-hutan Indonesia akibat ulah 
manusia. Terkait dengan hal tersebut, pemerintah telah mencabut izin 154 
pengusaha HPH/HTI dan perkebunan karena terbukti membakar hutan 
untuk membuka lahan usaha mereka. 26 perusahaan diantaranya diajukan ke 
polisi karena dicurigai melakukan hal tersebut dengan sengaja. 

9Budi Priyanto, Hukum Kehutanan Dan Sumber Daya Alam (Bogor: 
Lembaga Hukum dan Pengawas Kehutanan dan Lingkungan, 2004), 7. 

10Noor Hidayat, Pemberantasan Illegal Loging Melalui Pendekatan Kejahatan 
Lingkungan (Departemen Kehutanan Jakarta, 30 Agustus 2006). 

 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  722 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Brazil yang ditandatangani 167 negara yang mengikat secara 

moral bagi negara-negara industri untuk menstabilkan emisi 
karbondiaoksida-nya. Bahkan Setelah KTT Bumi di Rio De 

Jeneiro 1992, secara rutin setiap tahun digelar KTT Perubahan 
Iklim, dimulai pada tahun 1995 COP (Conference of Parties) 1 di 

Berlin, Jerman, COP ke-2 di Jenewa, Swiss pada Juli 1996, 
COP.3 di Kyoto, Jepang 1997, sampai COP ke-13 di Bali, 

Indonesia pada 3 - 15 Desember 2007, COP.14 di Poznań, 
Polandia dan COP ke-15 di Denmark 2009. 

Untuk mengatasi masalah di atas, selama ini pemerintah 
Indonesia telah melakukan berbagai upaya pengeloalaan 

lingkungan dan sumber daya alam. Minimal ada enam 
pendekatan yang pernah dilakukan, yaitu: pendekatan kebijakan 

dan perundangan, kelembagaan, politik, pengelolaan terpadu, 
sosial dan pendekatan pasar. Namun semua pendekatan di atas, 

dalam realitasnya belum mampu membendung kerusakan 
lingkungan setiap tahunnya. Dalam konteks inilah LIPI 

(Lembaga Ilmu Pengetahuan Indoneisa) mengusulkan satu 
model pendekatan baru yaitu pendekatan moral dan etika. Dunia 

ini memerlukan agama untuk terlibat dan berperan aktif agar kita 
dapat keluar dari krisis lingkungan. Hadi S Ali Kodra 

mengatakan bahwa Persoalan lingkungan harus dipecahkan 
secara multidimensi. Bukan hanya dari dimensi ekonomi, 

ekologi, dan sosial-budaya semata, sesuai dengan asas 
pembangunan berkelanjutan, tetapi juga harus mencakup 

dimensi spiritual.11 
Dalam konteks inilah, fiqh al-bī’ah mendapatkan 

momentumnya untuk tampil menjadi solusi bagi kerusakan alam 
yang selama ini dikelola hanya dengan pendekatan sains yang 

terlepas dari spiritualitas agama. Agama, menurut Evlyn, 
mempunyai lima resep dasar untuk menyelamatkan lingkungan 

dengan 5R yaitu Reference, Respect, Restrain, Redistribution, dan 
Responsibility.12 Begitupun dengan Vasudha Narayan, ia 

menyebutkan 3T sebagai modal dasar yang dapat menjadi 

                                                                 
11Alikodra,  Selasa, 13 Juni 2006. 
12Mary Evelyn Tucker, Hinduism and Ecology (Cambrigde: Harvard 

University Press, 2000), 12. 



212 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

sumber pemecahan masalah lingkungan berbasis agama yaitu: 
Text, Temple, dan Teacher.13  

Fiqh al-Bī’ah; Solusi Alternatif di tengah Kegamangan Sains 

Sebenarnya pemeliharaan lingkungan tidak hanya dibahas 

fiqih semata, namun juga dalam ushul fiqh terutama dalam 
penjelasan tujuan-tujuan utama syariat (maqās\īd al-sharī‘ah), inilah 

yang kemudian dinamakan al-d\arĭrah al-khamsa (lima kemaslahan 
mendasar) yang menjadi pondasi tegknya kehidupan manusia. 

Orang yang pertama meletakkan dasar pondasi ini adalah Imam 
al-Gazālī dalam kitabnya al-Must\afa min ilmi al-us\ĭl yang banyak 

membahas kepentingan publik (al-mas\lah\ah al-mursālah). 
Kemudian setelahnya datang ulama bernama Izuddin bin 

Abdussalam yang menulis Qawā’id al-Ah\kām fī Masālil al-Anam 
yang menjelaskan bahwa penurunan syariat adalah dalam rangka 

mewujudkan kemaslahana manusia di dunia dan akhirat.14  
Setelah Imam al-Gazālī, muncul juga imam al-Shāt\ibī dengan 

kitab al-Muwāfaqāt. Menurut al-Shāt\ibī dapat dibagi menjadi tiga 
tingkatan. Pertama, al-d\arĭriyyāt yaitu kemaslahatan yang bersifat 

primer, dimana ia menjadi acuan utama bagi implementasi 
syariat Islam. Seandainya hal ini tidak menjadi acuan utama maka 

akan berdampak pada terjadinya ketidakseimbangan dan 
rusaknya tatanan sosial. Kemaslahatan dalam kategori ini 

menjadi penyeimbang dan mediasi antara kecendrungan ukhrawi 
dan duniawi. Dalam kitab al-Muwāfaqāt, Abū Ish}āq al-Shāt\ibī 

membagi tujuan al-d\arĭriyyāh (maqās\īd al-sharī‘ah) menjadi lima 
hal: (1) penjagaan agama (H{ifz}  al-dīn), (2) memelihara jiwa (H{ifz}  

al-nafs), (3) memelihara akal (H{ifz}  al-‘aql), (4) memelihara 
keturunan (H{ifz}  al-nasl), dan (5) memelihara harta benda (H{ifz}  

al-māl).15 Al-Shāt\ibī juga menjelaskan bahwa sesungguhnya 
                                                                 

13Vasudha Narayan, "Water, Wood and Wisdom; Hindu Ecological 
Perspectives," in Vision of the Earth, ed. Harold Coward and Daniel McGuire 
(New York: State University of New York Press, 2000). 

14Yūsuf al-Qard}āwī, Ri’āyatu Al-Bī’ah Fī Al-Sharī’ati Al-Islāmiyyah 
[Agama Ramah Lingkungan], trans. Abdullah Hakam Shah et al (Jakarta: 
Pustaka Al-Kautsar, 2002), 64. 

 
15Muh}ammad  Abū Zahrah, Tārīkh Al-Madhāhib Al-Islāmiyyah Wa Al-

‘Aqā‘Id Wa Tārīkh Al-Madhāhib Al-Fiqhiyyah (Kairo: Dār al-Fikr al-‗Arabi, 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  722 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

maqās\īd al-sharī‘ah ditujukan untuk menegakkan kemaslahatan-

kemaslahatan agama dan dunia, di mana bila prinsip-prinsip itu 
diabaikan, maka kemaslahatan dunia tidak akan tegak berdiri, 

sehingga berakibat pada kerusakan dan hilangnya kenikmatan 
perikehidupan manusia.  

Dari lima kategori yang diuraikan di atas, nampak jelas 
bahwa setiap manusia mesti menghargai jiwa, menghargai 

kebebasan berpikir dan berpendapat, menjaga keturunan, serta 
menghargai kepemilikan harta setiap orang dan terakhir tentunya 

menghargai keberagamaan setiap orang.  
Dewasa ini terkait dengan beberapa kondisi kontemporer 

lingkungan, d\aruriyat al-Khams tersebut dianggap tidak memadai 
lagi dan perlu adanya revisi, bahkan perluanya penambahan satu 

unsur yang mewakili pemeliharaan lingkungan (H{ifz} al-bī’ah). 
Yusuf al-Qardlawi dalam Ri’āyatu al-Bī’ah fī al-Sharī’ati al-

Islāmiyyah menjelaskan bahwa pemeliharaan lingkungan setara 
dengan menjaga maqās\īd al-sharī‘ah yang lima tadi.16  

Sementara itu, Ali Yafie juga mengusulkan dimasukkannya 
H{ifz}  al-bī’ah ke dalam maqās\īd al-sharī‘ah sehingga menjadi al-

d\arĭriyyat al-sittu (enam kebutuhan dasar syari‘ah), sekaligus 
masuk dalam rub’u al-fiqh (unsur keempat dari kajian fiqh; ibadah, 

muamalah, munakah\ah, dan H{ifz}  al-bī’ah).17 
Dalam konteks sustainable environment sesungguhnya d\arĭriyyat 

al-khams tersebut sudah memadai dan tidak perlu ditambahkan 
bila pemahamnnya lebih diperluas. H{ifz} al-Nasl misalnya, 

mempunyai makna sesuai dengan konteks pemeliharaan 
lingkungan dan sumber daya alam demi keberlangsungannya 

untuk generasi yang akan datang. Artinya setiap manusia 
mempunyai kewajiban memelihara lingkungan dan berbagai 

                                                                 
t.th.), 220., untuk perbandingan  mengenai lima konsep tersebut lihat Juga 
Al-Gazālī, Ia mengatakan bahwa satu hal yang tidak mungkin merealisasi 
lima hal di atas apa bila manusia tidak dapat hidup dalam kondisi baik, aman 
dan situasi nyaman lingkungan dengan konsep h\ifz} al-bī’ah, selanjutnya lihat 
Abū H{āmid Muh}ammad bin Muh}ammad Al-Gazālī, Al-Mustahafa Min 'Ilm 
Al-Us\Ĭl, vol. 3 (Beirut: Dār Ih}yā al-Turāth al-Arabī, t.th.), 287. 

16al-Qard}āwī, 59.  
17Ali Yafie, Merintis Fiqih Lingkungan Hidup (Jakarta: Ufuk Press, 2006), 

176. 
 



214 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

sumber daya alam, demi terjaminnnya kehidupan generasi 
mereka yang akan datang.   

Di samping al-D{arĭriyyat, ada kemaslahatan yang kedua yang 
bersifat sekunder yaitu al-Hajiyat. Adalah kemaslahatan yang 

akibatnya tidak akan sampai pada rusaknya tatanan sosial, 
bahkan kemaslahatan ini bertujuan untuk adanya upaya 

meringankan bagi pelaksanaan sebuah hukum. Misalnya dalam 
ibadah dikenal istilah rukhs\ah al-Mukhaffafah (dispensasi) apabila 

ada kesulitan dalam proses pelaksanaannya. 
Ketiga, kemaslahatan suplementer (al-tahsiniyat) yaitu 

kemaslahatan yang memberikan perhatian pada masalah estetika 
dan etika. Misalnya ajaran tentang kebersihan, berhias, s\adaqah, 

dan bantuan kemanusiaan. Kemaslahatan ini menjadi penting 
karena berkaitan dengan kemaslahatan primer dan sekunder. 

Yusuf al-Qardlawi dalam Ri’āyatu al-Bī’ah fī al-Sharī’ati al-
Islāmiyyah menjelaskan mengenai posisi pemeliharaan ekologis 

(h\ifz} al-‘ālam) dalam Islam adalah pemeliharaan lingkungan setara 
dengan menjaga maqās\īd al-sharī‘ah yang lima tadi. Al-Shāt\ibī juga 

menjelaskan bahwa sesungguhnya maqās\īd al-sharī‘ah ditujukan 
untuk menegakkan kemaslahatan-kemaslahatan agama dan 

dunia, di mana bila prinsip-prinsip itu diabaikan, maka 
kemaslahatan dunia tidak akan tegak berdiri, sehingga berakibat 

pada kerusakan dan hilangnya kenikmatan perikehidupan 
manusia.18 

Tawaran Etis-Praktis Fiqh al-Bī’ah dalam Konservasi Alam 

Berbagai aturan substantif syari‘ah dalam hubungannya 

dengan lingkungan dapat ditemukan dalam kitab-kitab fiqih, 
terutama cabang mu‘āmalah atau perniagaan. Adapun tema dari 

kitab tersebut antara lain: menghidupkan lahan kosong (ih}yā’ al-
mawāt), kawasan dilindungi (h\imā), penggunaan air untuk irigasi 

dan sumber pangan (s\irb), pemberian lahan (h\imā), sewa lahan 
(ijārah), pemeliharaan (nafaqah), hukum memburu dan 

menyembelih (s\ayd dan dhaba’ih), harta benda (milk dan māl), 
transaksi ekonomi (buyu’), perdamaian (sulh\), pemberitaan (awqāf) 

                                                                 
18al-Qard}āwī, 80. 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  722 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dan zakat serta pajak. Berikut analisa beberapa konsep subtantif 

tersebut.  

Halal-Haram sebagai Geneologi Model Konsumsi dalam Islam  

Dalam konferensi ―consumption, population and the environment; 

religion and science envision equity for an altered creation November 
1995, muncul sebuah konsensus bahwa dewasa ini kita hidup di 

persimpangan kritis sejarah umat manusia. Untuk menghasilkan 
keadilan dan keberlanjutan yang lebih besar, masa depan 

mestilah berbeda secara fundamental dengan masa lampau dan 
masa kini. Dan bahwa hal tersebut mensyaratkan revolusi nilai-

nilai untuk melawan materialisme Barat modern. Revolusi nilai 
tersebut memiliki banyak dimensi personal dan sosial, 

lingkungan, ekonomi, moral dan spiritual.  
Fikih (jurisprudence) Islam kaya akan berbagai peraturan dan 

hukum yang mengatur pola hubungan manusia dengan alam. 
Osman Bakar menjelaskan bahwa agama Islam memiliki dimensi 

etis dan moral yang mesti diidentifikasikan dengan ajaran-ajaran 
syari‘ah. Bahkan ia menegaskan bahwa dalam merumuskan 

sebuah hubungan yang komprehensif antara Islam dan sains 
haruslah dihubungkan dengan syari‘ah. Dengan demikian 

aplikasi-aplikasi sains dalam masyarakat dan budaya muslim 
haruslah dipandu oleh hirarki nilai dari berbagai tindakan dan 

tujuan manusia menurut syari‘ah . Dalam sistem nilai ini, setiap 
tindakan manusia termasuk dalam salah satu dari lima kategori 

berikut: 1) wajib, 2) sunnat (mandĭb), 3) h\arām (terlarang), 4. 
makruh (tidak disukai), 5. mubāh (dibolehkan)19.  

Terkait dengan beberapa hirarki perbuatan manusia di atas, 
maka hal utama yang urgen menjadi prirotas adalah penilaian 

legal-etis atas berbagai aplikasi dalam bidang rekayasa genetika, 
berbagai teknologi yang digunakan dalam memproduksi senjata-

                                                                 
19Berbagai hirarki tindakan manusia ini secara prinsip memang telah 

disebutkan dalam al-Qur‘an. Namun klasifikasi amal tersebut baru muncul 
pada abad ke-3H ketika fiqih (Yurisprudensi Islam) muncul sebagai ilmu 
yang independen dan hukum Islam dikodifikasi dan disistematisasi dengan 
baik oleh tokoh-tokoh pemikir yang memiliki integritas tinggi. Diskusi lebih 
lanjut tentang hal tersebut selanjutnya lihat, Ahmed Hasan, The Early 
Development of Islamic Jurisprudence (Delhi: Adam Publishers and Distributors, 
1994 ). 



216 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

senjata pemusnah massal, teknologi pangan dan kedokteran, dan 
berbagai hal terkait isu-isu lingkungan. Seperti doktrin tentang 

tawh\īd, sharī’ah juga merupakan bagian yang integral dengan 
wahyu Islam. Oleh sebab itulah syari‘ah merupakan hukum 

religius dan suci serta berfungsi sebagai pembimbing bagi setiap 
muslim. Syari‘ah  merupakan sumber pengetahuan tentang yang 

benar dan salah.    
Konsep Halal dan haram ini juga terkait dengan pola 

konsumsi masyarakat, khususnya muslim.  Syari‗at Islam sangat 
tegas dengan legitimasi praktis yang mempunyai dampak umum 

terhadap prilaku konsumsi. Jika dilihat, prilaku memilih makanan 
yang baik dan halal (h\alālan t\ayyiban) terlihat jelas mempunyai 

korelasi erat dengan aspek kepentingan lingkungan dan 
ekosistem.  

Dalam konteks lingkungan, alam ini oleh syari‘ah Islam 
dikontrol oleh dua konsep (instrumen) yakni halal dan haram. 

Halal bermakna segala sesuatu yang baik, menguntungkan, 
menenteramkan hati, atau yang berakibat baik bagi seseorang, 

masyarakat maupun lingkungan. Sebaliknya segala sesuatu yang 
jelek, membahayakan atau merusak seseorang, masyarakat dan 

lingkungan adalah haram. 
Fikih mengharamkan memakan segala burung yang 

bercakar, seperti rajawali (elang) dan segala burung bercakar 
yang memakan bangkai. Dalam konteks pengharaman ini, Ahli 

ekologi sepakat bahwa burung-burung bercakar dan pemakan 
daging sangat diperlukan untuk menjaga ekosistem, karena dapat 

mengurangi hama tikus. Burung kondor –pemakan bangkai—di 
Afrika merupakan salah satu top predator yang sangat penting 

menjaga keseimbangan ekosistem savana Afrika. Begitipun 
dengan ketentuan fikih mengharamkan memakan segala 

binatang yang bertaring, seperti singa, harimau, serigala, beruang, 
kucing, gajah, dan lain-lainnya. Dari aspek ekologi, kehadiran 

binatang-binatang tersebut diperlukan untuk keseimbangan 
ekosistem. Jika populasi harimau berkurang karena dikonsumsi 

manusia, umpamanya, maka jumlah babi hutan akan meningkat. 
Di samping itu, dalam konsumsi hewan, manusia dibatasi 

pada hewan yang rata-rata mempunyai populasi yang banyak, 
dan bukan hewan yang langka yang populasi dan spesies hewan 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  722 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

tersebut langla dan punah.  Adapun dalam kasus pembolehan 

pembunuhan hewan, fiqih membatasinya pada hewan atau 
binatang yang liar (al-fawāsiq al-khams) yang mengancam 

kehidupan manusia. Dari konteks ini maka hewan yang tidak 
menyerang atau mengancam manusia, wajib dilestarikan 

hidupnya, baik yang halal dikonsumsi amaupun tidak. 
Peranan penting syari‗ah sebagai solusi menghadapi prilaku 

konsumsi manusia sekarang ini merupakan hal yang mendesak. 
Banyak sekali perubahan yang terjadi pada alam, termasuk 

punahnya beberapa spesies hewan di muka bumi ini diakibatkan 
perburuan, perdagangan (baik legal maupun illegal), yang 

ujungnya adalah untuk konsumsi manusia, baik secara langsung 
ataupun tidak. 

Pada zaman sekarang, konsep halal dan haram ini, secara 
tidak disadari, merupakan cikal bakal kesamaan pandangan 

masyarakat modern dalam mengarahkan para konsumen untuk 
mengkonsumsi produk yang berwawasan lingkungan melalui 

mekanisme ekolabel atau label hijau (green label). Setiap produk 
makanan diberikan label halal yang dapat dikonotasikan bahwa 

seorang muslim aman untuk mengkonsumsinya. 

H{imā (حمى); Konsep Perlindungan Binatang dan Tumbuhan  

Dalam Islam, ketentuan mengenai perlindungan alam, 

seperti hutan, air dan hewan  termasuk dalam kerangka aturan 
syari‗at.32 Kehidupan liar (wildlife) termasuk dalam ketentuan 

yang dikenal dengan h\imā dalam aturan hukum Islam. Konsep 
h\imā, menurut Omar Naseef adalah -reserves established solely for the 

conservation of wildlife and forest, from the core of the environmental 
legislation of Islam”6 (Kawasan yang didirikan khusus untuk 

perlindungan kehidupan liar dan hutan, yang merupakan inti 
undang-undang lingkungan Islam). Dengan demikian, h\imā 

adalah suatu usaha dalam melindungi hak-hak sumber daya alam 
yang asli. H\imā ditetapkan semata-mata untuk melestarikan 

kehidupan liar dan hutan. Dalam konsep sekarang, seperti juga 
digunakan di Indonesia, h\imā ini sama fungsinya dengan cagar 

alam (nature reserve).  

                                                                 
32Abdullah Omar Naseeff, 11. dan lihat juga Fahrudin Mangunjaya, 

Konservasi Alam Dalam Islam (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), 5. 



218 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Nabi Muhammad saw. mencagarkan wilayah sekitar 
Madinah sebagai h\imā untuk melindungi tumbuh-tumbuhan dan 

kehidupan liar lainnya,33 sebagaimana telah diungkapkan dimuka. 
Nabi Saw. juga membangun h\imā al-Naqi di Madinah, melarang 

perburuan dalam radius 4 mil dan dilarang merusak pohon dan 
tumbuhan dalam radius 12 mil.   

Mencontoh Nabi Muhammad Saw., sejumlah Khalifah 
menetapkan pula beberapa h\imā. Khalifah Umar Ibn Khattab, 

misalnya, menetapkan h\imā al-sharaf dan h\imā al-rabdah yang 
cukup luas di dekat Dariyah. Khalifah Uthman Ibn Affan, 

memperluas h\imā al-rabdah tersebut yang diriwayatkan mampu 
menampung 1000 ekor binatang setiap tahunnya. Sejumlah h\imā 

yang ditetapkan di Arabia Barat ditanami rumput sejak awal 
Islam dan dianggap oleh Organisasi Pangan dan Pertanian PBB 

(FAO) sebagai contoh yang paling lama bertahan dalam 
pengelolaan padang rumput secara bijaksana di dunia.34 

Dalam Islam, tradisi h\imā harus memenuhi empat 
persyaratan sesuai yang dicontohkan dalam h\imā Rasulullah dan 

h\imā para sahabatnya, yaitu: pertama; harus diputuskan oleh 
pemerintah Islam, kedua; harus dibangun sesuai dengna ajaran 

Islam, terutama terkait dengan tujuan kesejahteraan umum, 
ketiga; harus terbebas dari kesultan pada masyarakat setempat, 

dengan tidak mencabut sumber-sumber penghidupan mereka 
yang tak tergantikan, keempat: harus mewujudkan manfaat nyata 

yang lebih besar untuk masyarakat dibanding dengan kerusakan 
yang akan ditimbulkannnya.35  

                                                                 
33Ziauddin Sardar, Islamic Futures (New York: Mensell Publishing 

Limited, 1985), 240. 
34Ziaudin Sardar menguraikan beberapa tipe h\imā yang terdapat di 

Semenanjung Arabia, diantaranya: 1). H{imā (kawasan) yang dilarang untuk 
menggembala ternak, 2) H{imā (kawasan lindung) yang tidak diperbolehkan 
untuk menebang kayu, 3), H{imā (kawasan lindung) yang melarang untuk 
tempat penggembalaan hewan dalam musim tertentu, 4) H{imā (kawasan 
lindung) terbatas untuk spesies tertentu dan jumlah hewan yang terbatas, 5) 
H{imā (kawasan lindung) untuk memelihara lebah, dimana penggembalaan di 
tempat ini dilarang pada musim berbunga, 6). H{imā (kawasan lindung)  yang 
dikelola untuk kemaslahatan desa-desa tertentu.   

35S. Nomanul Haq, Islam and Ecology: Toward Retrieval and Reconstruction, 
Islam and Ecology: A Bestowed Trust (1984), 144. Dan uraian lebih lengkapnya 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  722 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Konsep H\imā pada akhirnya dapat menjadi sebuah karakter 

bagi pembangunan berkelanjutan dalam Islam. Karena h\imā 
tampil sebagai instrumen paling penting syari‘ah  dalam upaya 

konservasi alam.  
Dalam konteks akhlak atau etika terhadap hewan, nabi 

mengajarkan hal tersebut dalam banyak sunnahnya. Dalam 
hukum Islam, hampir tidak mungkin menghindarkan 

pembahasan mengenai hak-hak binatang (h\uqĭq al-bahā’im wal 
h\ayawān) dalam posisinya sebagai kategori h\uqĭq al-ibād lainnya. 

Walaupun hewan memiliki hak-hak yang terbatas, namun sangat 
jelas bahwa hak tersebut dimaksudkan untuk dilindungi dalam 

penerapan hukum. 
Diantara etika tersebut adalah larangan-larangan untuk 

menjadikan hewan sebagai objek atau sasaran kepuasan manusia. 
Rasulullah Saw bersabda: 

 وح غزضالز لا تتخذوا أشياء فيه ا

Janganlah kalian menjadikan sesuatu yang mempunyai jiwa (ruh) sebagai 
objek atau sasaran. 

Nabi SAW, memperingatkan agar hewan-hewan pengangkut 

dan alat transportasi diperlakukan dengan baik selama di 
perjalanan. Sebagai contoh, beliau mengatakan :  

Ketika kamu melakukan perjalanan melalui sebuah daerah yang subur, 
maka perlambatlah agar unta-untamu sempat makan rumput.   
Dan jika kamu melewati sebuah wilayah yang tandus dan kering, 
percepatlah langkahmu untuk menyedikitkan rasa lapar yang menimpa 
binatang-binatang itu...36 

Ketika menghentikan perjalanan untuk menunaikan shalat, 

Nabi SAW, juga menganjurkan para sahabatnya agar mereka 

                                                                 
selanjutnya lihat Wahbah Al-Zuhaylī, Al-Fiqhu Al-Islāmī Wa Adillatuhu, vol. 5 
(Damaskus: Dār al-Fikr, 1984), 23. 

36Abū al-H{usayn ‗Asākir ad-Dīn Muslim ibn al-H{ajjāj, S}Ah\Īh\ Muslim, 
vol. 4, Kitab Al-Imarah (Kairo: Dār al-Sha‘b, t.th.), Hadist no.174, 585. Untuk 
hadis sejenis lihat juga  Imam Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash'ath as-
Sijistānī Abū Dāwūd, Sunan Abĭ Dāwĭd, vol. 3 (t.th), Hadist no.2567, 27. 



220 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

mengurangi beban pada binatang-binatang itu serta memberinya 
makanan.37 

Dari hadis-hadis tersebut nampak bagaimana sebenarnya 
etika Islam yang telah dipraktekkan oleh Rasulullah. Islam 

melarang untuk memperlakukan hewan tersebut sebagai objek,38 
misalnya dengan menjadikannya pengangkut beban secara 

berlebihan, dilarang memisahkan anak hewan dari induknya, 
kemudian juga pelarangan terhadap perusakan habitat hewan 

beserta ekosistemnya yang ada di hutan. Adapun apabila hendak 
mengkonsumsi hewan tersebut maka hendaklah memenuhi 

syarat-syarat untuk membolehkan penyembelihan hewan. 
Dimana hewan dalam keadaan sehat, alat sembelihan harus 

tajam sehingga tidak lama menyakiti hewan tersebut.39 
Nabi SAW juga melarang membunuh binatang tanpa ada 

tujuan yang jelas. Beliau bersabda: Barang siapa membunuh 
(bahkan) seekor burung pipit atau binatang-binatang yang lebih 

kecil lagi tanpa ada hak untuk melakukannya, maka Allah akan 
meminta pertanggungjawaban orang itu kelak.40 

Dengan demikian nampak jelas bahwa setiap prilaku dan 
sikap kita terhadap mahluk Allah, baik tumbuhan maupun 

hewan dan mikroorganisme lainnya akan berimplikasi dan 
menuntut pertanggungjawaban moral.41  

                                                                 
37James Robson, Jihad, vol. 3, Misykat Al-Masbabih (Lahore: sh. 

Muhammad Asyraf, 1964 ), 829. Dan Al-Hafizh B.A. Mashri, Animals in 
Islam (Petersfield: The Athene Trust, 1989), 28.  

38Pemanfaatan hewan sebagai objek eksperimen dalam dunia 
kedokteran, selanjutnya lihat Abul Fadl Mohsen Ibrahim, Organ 
Transplantation, Euthanasia, Cloning and Animal Experimentation: An Islamic View 
(Leicester: The Islamic Foundation, 2001). 

39Muslim ibn al-Hajjaj al-Naysaburi, Al-S}Ayd Wa Al-Dhaba’ih, vol. 4, 
Shahih Muslim (t.th), Hadist no. 54, 622.  

40Abū `Abd al-Rah}mān Ah}mad ibn Shu`ayb ibn 'Alī ibn Sīnān al-Nasā'ī, 
Kitab Al-S}Ayd Wa Al-Dhaba’ih, vol. 7, Sunan Al-Nasā'ī (Kairo: al-Maktabah 
al-Tajiriyyah, 1398), 207. 

41Dalam hadis nabi banyak diceritakan bagaimana kisah prilaku manusia 
dengan mahluk lainnya. Seperti kisah seorang perempuan yang masuk 
neraka karena prilaku yang tidak baik terhadap seekor kucing. Dan seorang 
kisah laki-laki yang masuk surga karena menyelamatkan anjing dan 

memberinya minum. Selanjutnya lihat Abū ‗Abd Allāh Muḥammad ibn 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  772 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Ih\yā‘ al-Mawāt; Pengelolaan dan Pemanfaatan Tanah  

Secara etimologi ih\yā’ berarti menghidupkan dan ih\yā’ al-

mawāt (tanah yang belum dikelola sehingga tidak produktif). 
Sehingga ih\yā’ al-mawāt dapat didefinisikan sebagai usaha 

mengelola lahan yang masih belum bermanfaat menjadi berguna 
bagi manusia. 

Rasulullah Saw bersabda: 
 من احيا أرضا ميتة فهى له.

Siapa saja yang memakmurkan sebidang tanah (bukan hak/milik 

orang lain), maka dialah yang berhak hidup di dalamnya. 

Dalam konteks ini, sesungguhnya syari‘ah memberikan 

peluang kepada setiap muslim untuk mengelola tanah atau lahan 
yang belum dikelola secara produktif. Menghidupkan lahan 

terlantar (yang tidak produktif) merupakan isu penting dalam 
lingkungan dewasa ini. 

Islam menempatkan hutan sebagai wilayah bebas (al-
mubāh\at) dengan status bumi mati (al-mawāt) dalam hutan-hutan 

liar, serta berstatus bumi pinggiran (marafiq al-Balad) dalam hutan 
yang secara geografis berada di sekitar wilayah pemukiman. 

Kedua jenis hutan ini memiliki persamaan dalam prinsip-prinsip 
pengaturannya, dimana semua masih menjadi bidang garapan 

pemerintah. Dan pemerintah juga berhak memberikan izin 
penebangan hutan selama tidak berdampak negatif terhadap 

daerah lingkungan tersebut.42 

Catatan Akhir  

Menyeruaknya wacana fiqh al-bī’ah dalam perdebatan 

ekologis dunia merupakan lompatan paradigma baru untuk 
melakukan pengelolaan lingkungan dengan pendekatan 

spiritualitas dan kearifan lokal sebagai solusi alternatif di tengah 
ketidakberdayaan sains rasional. Indonesia dengan mayoritas 

                                                                 
Ismā‗īl ibn Ibrāhīm ibn al-Mughīrah ibn Bardizbah al-Ju‗fī al-Bukhārī, Kitāb 
Al-Wālah, vol. 1, S}Ah\Īh\ Al-Bukhārī (Kairo: Dār al-Sha'b, t.th), 147. 

42An‘im Fahruddin Mahrus, "Syariat Islam Dan  Penanganan 
Lingkungan Hidup," in Menanam Sebelum Kiamat: Islam, Ekologi Dan Gerakan 
Lingkungan Hidup, ed. Fahrudin Mangunjaya (Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia, 2007), 18. 



222 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

berpenduduk muslim memegang peran signifikan dalam upaya-
upaya pelestarian lingkungan. Islam dengan ajaran kitab sucinya 

yang sarat akan perintah konservasi ligkungan, modal komunitas 
muslim terbesar dunia dan tauladan para ulama dipercaya dapat 

berada di garis terdepan dalam misi penyelamatan bumi.    
Fiqh al-bī’ah dipandang memenuhi syarat-syarat aplikasinya 

dengan berbagai tawaran etis praktisnya yang mampu melawan 
laju faktor perusak lingkungan. Diantaranya adalah prinsip h\alāl-

h\arām sebagai pola meredam karakter eksploitatif dan 
konsumerisme manusia, konsep h\imā sebagai model 

perlindungan air, tanah dan spesies tumbuhan dan hewan, dan 
ih\yā’ al-mawāt untuk pengelolaan tanah atau lahan tidak produktif 

menjadi produktif.  
 

Daftar Pustaka 

 
Abū Dāwūd, Imam Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash'ath as-

Sijistānī. Sunan Abĭ Dāwĭd. Vol. 3, t.th. 
Abū Zahrah, Muh}ammad Tārīkh Al-Madhāhib Al-Islāmiyyah Wa 

Al-‘Aqā‘Id Wa Tārīkh Al-Madhāhib Al-Fiqhiyyah. Kairo: Dār 
al-Fikr al-‗Arabi, t.th. 

al-Bukhārī, Abū ‗Abd Allāh Muḥammad ibn Ismā‗īl ibn Ibrāhīm 
ibn al-Mughīrah ibn Bardizbah al-Ju‗fī. Kitāb Al-Wālah. Vol. 

1. S}Ah\Īh\ Al-Bukhārī. Kairo: Dār al-Sha'b, t.th. 
Al-Gazālī, Abū H{āmid Muh}ammad bin Muh}ammad. Al-

Mustahafa Min 'Ilm Al-Us\Ĭl. Vol. 3. Beirut: Dār Ih}yā al-
Turāth al-Arabī, t.th. 

al-H{ajjāj, Abū al-H{usayn ‗Asākir ad-Dīn Muslim ibn. S}Ah\Īh\ 
Muslim. Vol. 4. Kitab Al-Imarah. Kairo: Dār al-Sha‘b, t.th. 

al-Nasā'ī, Abū `Abd al-Rah}mān Ah}mad ibn Shu`ayb ibn 'Alī ibn 
Sīnān. Kitab Al-S}Ayd Wa Al-Dhaba’ih. Vol. 7. Sunan Al-

Nasā'ī. Kairo: al-Maktabah al-Tajiriyyah, 1398. 
al-Naysaburi, Muslim ibn al-Hajjaj. Al-S}Ayd Wa Al-Dhaba’ih. 

Vol. 4. Shahih Muslim, t.th. 
al-Qard}āwī, Yūsuf. Ri’āyatu Al-Bī’ah Fī Al-Sharī’ati Al-Islāmiyyah 

[Agama Ramah Lingkungan]. Translated by Abdullah 
Hakam Shah et al. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002. 



Abdul Quddus, Menggagas Fiqh al-Bī’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam  772 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Al-Zuhaylī, Wahbah. Al-Fiqhu Al-Islāmī Wa Adillatuhu. Vol. 5. 

Damaskus: Dār al-Fikr, 1984. 
Alikodra, Hadi S. "Krisis Lingkungan Dan Platform Politik." 

REPUBLIKA. 
Alikodra, Hadi S and Syaukani HR. Bumi Makin Panas Banjir 

Makin Luas. Bandung: Yayasan Nuansa Cendikia, 2004. 
Fahrudin, Mangunjaya. Bertahan Di Bumi; Gaya Hidup 

Mengahadapi Perubahan Iklim. Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia, 2008. 

Haq, S. Nomanul. Islam and Ecology: Toward Retrieval and 
Reconstruction. Islam and Ecology: A Bestowed Trust, edited 

by Richard Foltz, 1984. 
Hasan, Ahmed. The Early Development of Islamic Jurisprudence. 

Delhi: Adam Publishers and Distributors, 1994  
Hidayat, Noor. Pemberantasan Illegal Loging Melalui Pendekatan 

Kejahatan Lingkungan. Departemen Kehutanan Jakarta, 30 
Agustus 2006. 

Ibrahim, Abul Fadl Mohsen. Organ Transplantation, Euthanasia, 
Cloning and Animal Experimentation: An Islamic View. Leicester: 

The Islamic Foundation, 2001. 
Kerap, A. Sony. Etika Lingkungan. Jakarta: Kompas, 2006. 

Mahrus, An‘im Fahruddin. "Syariat Islam Dan  Penanganan 
Lingkungan Hidup." In Menanam Sebelum Kiamat: Islam, 

Ekologi Dan Gerakan Lingkungan Hidup, edited by Fahrudin 
Mangunjaya. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2007. 

Mangunjaya, Fahrudin. Konservasi Alam Dalam Islam. Jakarta: 
Yayasan Obor Indonesia, 2005. 

Mashri, Al-Hafizh B.A. Animals in Islam. Petersfield: The Athene 
Trust, 1989. 

Narayan, Vasudha. "Water, Wood and Wisdom; Hindu 
Ecological Perspectives." In Vision of the Earth, edited by 

Harold Coward and Daniel McGuire. New York: State 
University of New York Press, 2000. 

Nomura, Ko, ed. Environmnetal Education and Ngos in Indonesia. 
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005. 

Priyanto, Budi. Hukum Kehutanan Dan Sumber Daya Alam. Bogor: 
Lembaga Hukum dan Pengawas Kehutanan dan 

Lingkungan, 2004. 



224 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Quddus, Abdul. "Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi 
Krisis Lingkungan." ULUMUNA 16 (2012): 311. 

http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181. 
Robson, James. Jihad. Vol. 3. Misykat Al-Masbabih. Lahore: sh. 

Muhammad Asyraf, 1964  
Saifullah. Hukum Lingkungan: Paradigma Kebijakan Kriminal Di 

Bidang Konservasi Keanekragaman Hayati. Malang: UIN Malang 
Press, 2007. 

Sardar, Ziauddin. Islamic Futures. New York: Mensell Publishing 
Limited, 1985. 

Tucker, Mary Evelyn. Hinduism and Ecology. Cambrigde: Harvard 
University Press, 2000. 

WALHI. Seri Konvensi Internasional; Konvensi Ramsar, Cities, Konvensi 
Keanekaragaman Hayati, Konvensi Perubahan Iklim. Jakarta: 

Pustaka Pelajar Ofset, 1999. 
Yafie, Ali. Merintis Fiqih Lingkungan Hidup. Jakarta: Ufuk Press, 

2006. 
 

 

http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181

