Ulumunz

Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram

Vol. 19, No. 1, 2015, p. 205-224
‘ Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648
Journal of Islamic Studies Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna

MENGGAGAS FIQH AI-BI’AH SEBAGAI BASIS
ETIS-PRAKTIS KONSERVASI ALAM

Abdul Quddus
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Mataram
Email: aquddus999@gmail.com

Abstract: Environmentalists are now secking a new way to tackle
environmental crises after the failure of the science-based
approach to these issues. They look for an alternative perspective
and mechanism on the basis of religion or wisdom of local
tradition for the environment maintenance. Islamic law (figh)
offers ethical grounds and norms for the conservation of nature.
The grounds are not abstract norms but concrete guidance for
humans as the God’s vicegerent on earth. Furthermore, figh has
provided individuals and society the standard of ethic and practice
to deal with nature. This article examines the norms and history of
Jfigh regarding human-nature relations or figh al-bi'ah (Islamic law of
nature preservation). It shows that figh offers a detailed jalal-haram
provision as the scheme of standard consumption, hiza (wildlife
protection) and #hyd’ al-mawat (cultivation of unowned land).

Keywords: Figh al-bi'ab, krisis lingkungan, hima, ya’ al-mawat.
DOTI: http:/ /dx.doiorg/10.20414/ujis.v19i1.1258

Melacak Benang Kusut Penyebab Krisis Lingkungan

KENAIKAN suhu bumi (global warming) kini menjadi focus
perhatian dunia. Perubahan iklim, akibat dari global warming
menyebabkan bumi tidak lagi seimbang yang berdampak pada
musim tidak lagi dapat diprediksi. Di belahan bumi yang lain
curah hujan begitu tinggi hingga mengakibatkan banjir dan erosi
sementara di  belahan lainnya terjadi kekeringan yang
berkepanjangan. Kerusakan sumber daya alam (tanah, air,
udara), deforestasi, degradasi hutan dan kebakaran hutanpun makin
sering terjadi, musnahnya berbagai spesies hayati, naiknya
permukaan air laut dan tenggelamnya beberapa pulau, serta
merebaknya berbagai jenis penyakit adalah beberapa bentuk

205

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA


mailto:aquddus999@gmail.com

Il Llumuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

masalah lingkungan yang menuntut perlunya solusi dengan
segera.

Perubahan iklim telah benar-benar terjadi, namun sampai
saat ini prilaku negatif manusia di atas belum banyak berubah,
belum ada upaya signifikan untuk merubah pola pikir terutama
dalam mengelola sumber daya alam. Dampak negatif lingkungan
tersebut secara dominan dan signifikan bersumber dan berakar
pada prilaku eksploitatif dan konsumtif manusia yang
berparadigma  antroposentris  dengan menempatkan manusia
sebagai centre of the wniverse.” Setiap tahunnya manusia masih
menggunakan pola lama dengan membakar hutan untuk
membuka ladang dan diperparah dengan perusahaan-perusahaan
besar yang ikut memakai cara-cara tidak bersahabat dengan alam
itu sehingga mengakibatkan kebakaran hutan dan berkontribusi
melepaskan CO2 ke udara.?

A. Sonny Keraf dengan tegas menyebut bahwa ekonomi
global telah melahirkan krisis lingkungan. Secara jitu ia
menunjukkan bagaimana negara-negara maju menerapkan
strategi ekonominya untuk terus menjajah dunia ketiga melalui
organisasi-organisasi ekonomi dunia. Pada awalnya strategi itu
dimainkan oleh World Bank dan IMF dengan strategi utang luar
negerinya. Kemudian melalui organisasi perdagangan dunia
(WTO) dengan berbagai institusinya (GAAT, TRIPS, dan
GAT), mereka mengeruk kekayaan alam dan kekayaan
intelektual dunia ketiga dengan menciptakan ekonomi global dan
pasar bebas. Lembaga-lembaga tersebut tidak ramah terhadap
manusia penghuni dunia ketiga karena akhirnya berkembang
menjadi polisi dagang dunia yang hanya menjaga agar tidak ada
“pemain” yang dirugikan, bukan menjaga agar tidak ada yang
dirugikan.’

1Hadi S Alikodra and Syaukani HR, Buwmi Makin Panas Banjir Makin Luas
(Bandung: Yayasan Nuansa Cendikia, 2004), 21. Lihat Abdul Quddus,
"Ecotheology Islam: Teologi Konstruktf Atasi Krisis Lingkungan)
ULUMUNA 16 (2012): 312, http:/ /dx.doi.org/10.20414/ ujis.v16i2.181.

Mangunjaya Fahrudin, Bertaban Di Bumi; Gaya Hidup Mengabadapi
Perubaban ITklim (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), 3.

3A. Sony Kerap, Etika Lingkungan (Jakarta: Kompas, 20006), 225.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi'ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam AU

Dari uraian di atas, nampak jelas bahwa ekonomi kapitalisme
tidak memberikan ruang pada prinsip-prinsip nilai, moral dan
etika, bahkan kapitalisme melihat segala sesuatu dengan cara
pandang (worldview) serba materi dan jauh dari nilai-nilai spiritual
yang transenden. Berbagai efek negatif dimbulkan oleh
kapitalisme ini diantaranya munculnya kesenjangan ekonomi
antar masyarakat (umequality), mekanisme yang ekploitatif,
serakah dan pola hidup konsumerisme karena tidak adanya
kontrol terhadap sistem tersebut. Dan yang paling parah adalah
munculya alienasi  individualistik  karena  tersingkir  dari
mekompetisi mekanisme pasar.

Para ahli lingkungan hidup Indonesia mengidentifikasi
beberapa faktor yang menjadi penyebab timbulnya beberapa
permasalahan lingkungan di Indonesia. Faktor-faktor tersebut
digambarkan dalam tabel di bawah ini"

No Nama Pakar PIl:l}ilE:si Permasalahan Lingkungan Hidup
1 M. T. Zen 1979 1) Manusia Indonesia
2) Sumber Daya Alam
3) Dinamika sosial yang bergejolak
4) 'Teknologi
2 St. Munajat 1980 1) Kemiskinan
Danusaputra 2) Kependudukan
3) Kekotoran
4) Kebijaksanaan
3 Koesnadi 1983 1) Perkembangan penduduk
Hardjasoemantri 2) Petkembangan sumber alam dan
lingkungan
3) Petkembangan Teknologi dan
kebudayaan
4) Petkembangan ruang lingkup
internasional
4 Emil Salim 1988 1) Kependudukan dan SDM
2) Jaminan Pangan
3) Spesies dan ckosistem sebagai
sumber daya bagi pembangunan
4) Peranan Energi
5) Industr

‘Pernyataan dalam tabel tersebut dibuat berdasarkan tahun pertama
publikasi buku para pakar lingkungan hidup tersebut. Untuk perbandingan
lihat juga Saifullah, Hukum Lingkungan: Paradigma Kebijakan Kriminal Di Bidang
Konservasi Keanekragaman Hayati (Malang: UIN Malang Press, 2007), 23.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



IR Llumuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

Tahun

No Nama Pakar Publikasi Permasalahan Lingkungan Hidup
6) Perkembangan Kota
5 Otto 1992 1) Kepunahan Jenis/
Soemarwoto keanekaragaman hayati
2) Pemanasan global/perubahan
iklim

3) Pelubangan lapisan ozon

4) Hujan asam

6 M. Soetjani 1997 1) Mutasi Gen terselubung

2) Dampak kamar kaca

3) Hujan Asam

4) Lubang lapisan ozon

5) Pencemaran limbah dan bahan
berbahaya

6) Kemerosostan kualitas dan

Kuantitas sumber daya
7) Kesenjangan sosial

Tabel di atas menggambarkan berbagai aspek mendasar yang
menyebabkan terjadinya krisis lingkungan di Indonesia, seperti;
perkembangan industri dan teknologi, ledakan perkembangan
penduduk. Penduduk Indonesia justru berada dalam tarap
mayoritas miskin sehingga banyak menggantungkan hidupnya
melalui pemanfaatan sumber daya alam Indonesia yang terbatas,
sechingga terjadi ketidakseimbangan antara jumlah penduduk
dengan sumber daya alam yang tersedia. Dampak ekologisnya
mulai muncul seperti pencemaran limbah industri terhadap
tanah, air dan udara, kepunahan jenis/keanckaragaman hayati,
deforestasi dan degradasai hutan, perubahan iklim (cimate change),
penipisan lapisan ozon yang akan menimbulkan berbagai
penyakit, serta dampak lainnya.

Untuk mengatasi masalah di atas, selama ini pemerintah
Indonesia telah melakukan berbagai upaya pengeloalaan
lingkungan dan sumber daya alam. Minimal ada enam
pendekatan yang pernah dilakukan, yaitu: pendekatan kebijakan
dan perundangan, kelembagaan, politik, pengelolaan terpadu,
sosial dan pendekatan pasar. Namun semua pendekatan di atas,
dalam realitasnya belum mampu membendung kerusakan
lingkungan setiap tahunnya. Dalam konteks inilah LIPI
(Lembaga Ilmu Pengetahuan Indoneisa) mengusulkan satu
model pendekatan baru yaitu pendekatan moral dan etika. Dunia

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ab sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam QA

ini memerlukan agama untuk terlibat dan berperan aktif agar kita
dapat keluar dari krisis lingkungan. Hadi S Ali Kodra
mengatakan bahwa Persoalan lingkungan harus dipecahkan
secara multidimensi. Bukan hanya dari dimensi ekonomi,
ckologi, dan sosial-budaya semata, sesuai dengan asas

pembangunan berkelanjutan, tetapi juga harus mencakup
dimensi spiritual.’

Kegagalan Konservasi Alam Berbasis Sains

Kesadaran global tentang masalah lingkungan dalam bentuk
gerakan berkembang pesat sejak momentum  bersejarah
mengawali peringatan "Hari Bumi", yakni tanggal 22 April 1970,
yang diselenggarakan di Amerika Serikat atas inisiatif senator
Gaylord Nelson dan Deklarasi Stockholm, Swedia tanggal 5-16
Juni 19726 dan semakin intens sejak konferensi di Nairobi Kenya
1982 serta Konferensi PBB tentang lingkungan di Rio de Janeiro
Brasil Juni 1992. Pertemuan itu membahas bagaimana alam
sudah berada di tingkat kritis karena peradaban industrialisasi
modern dan mengakui bahwa perlindungan lingkungan haruslah
menjadi unsur pokok dalam perkembangan sosial dan ekonomi.
Selanjutnya UNFCC menyelengggarakan KTT perubahan Iklim
diantaranya di Kyoto, Indonesia,” dan KKT terkini ke-15 di
Kopenhagen, 7-18 Desember 2009. Namun, tetap saja berbagai
krisis lingkungan terus mewabah, bahkan lebih dasyat dari
sebelumnya.

Dalam peringatan hari bumi 22 April 1998 WALHI
menyampaikan laporan tentang krisis lingkungan di Indonesia.
Angka deforestasi hutan Indonesia pertahun mencapai 2,4 Juta
hektar. Laut Indonesia telah mengalami kerusakan dengan
kerusakan terumbu karang mencapai 70%. Dan Indonesia telah
kehilangan 104 jenis burung, 57 jenis Mamalia, 21 Jenis reptil, 65

5 Hadi S Alikodra, "Krisis Lingkungan Dan Platform Politk,"
REPUBLIKA, Selasa, 13 Juni 2006.

6Saifullah, 3. Lihat juga WALHIL, Seri Komvensi Internasional; Konvensi
Ramsar, Cities, Konvensi  Keanekaragaman Hayati, Konvensi Perubaban 1klim
(Jakarta: Pustaka Pelajar Ofset, 1999).

Ko Nomura, ed. Environmmnetal Education and Ngos in Indonesia (Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2005).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



pANNY Llumuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

jenis ikan air tawar dan 281 jenis tumbuhan. Data ini juga
didukung oleh data Kantor Menteri Negara Lingkungan Hidup
(1998). Disebutkan bahwa ada 126 jenis burung dan 63 jenis
mamalia dan 21 jenis reptil yang populasinya menurun .8

Badan dunia FAO memposisikan Indonesia sebagai negara
perusak hutan tercepat di dunia dengan 2% (1,87 juta hektar)
pertahun atau sekitar 51 km persegi setiap harinya atau 300 kali
luas lapangan sepak bola setiap jamnya. Berbagai bentuk
kerusakan lingkungan terus terjadi mulai dari illegal loging illegal
trade, — sampai  forest  fire® Lembaga UNEP  misalnya
mempublikasikan hasil penelitiannya tentang hutan Indonesia,
khususnya Kalimantan dan Sumatera. Pada tahun 1950, hutan-
hutan di Kalimantan masih dipenuhi dengan warna hijau
berbagai macam tumbuhan dan pepohonan, namun pada tahun
2005 hutan Kalimantan sudah kehilangan 50% hutannya, dan
pada 2020 diperkirakan hanya akan tersisa 25% saja, demikian
juga dengan kondisi hutan Sumatera yang diperikarakan akan
tersisa hanya 10% saja pada tahun 2010. Prediksi senada
dikemukan oleh Departemen Kehutanan yang menyesalkan laju
degradasi hutan yang dewasa ini hampir mencapai 3 juta hektar
pertahun.!®

Berbagai konferensi internasional tentang lingkungan hidup
mulai dari konferensi lingkungan hidup di Stocholm (1972),
Naerobi, dan Kenya (1982), di adakan sebagai respon atas
kondisi daya dukung bumi yang semakin memprihatinkan.
Upaya global pengurangan gas emisi rumah kaca sebenarnya
telah dilakukan diantaranya dengan pembuatan kerangka
konvensi untuk perubahan iklim tahun 1992 di Rio Jeneiro

8Hadi S. Alikodra, yang mengatakan bahwa butuh waktu 50 tahun
untuk berusaha memulihkan kerusakan hutan-hutan Indonesia akibat ulah
manusia. Terkait dengan hal tersebut, pemerintah telah mencabut izin 154
pengusaha HPH/HTI dan perkebunan karena terbukti membakar hutan
untuk membuka lahan usaha mereka. 26 perusahaan diantaranya diajukan ke
polisi karena dicurigai melakukan hal tersebut dengan sengaja.

9Budi Priyanto, Hukum Kebutanan Dan Sumber Daya Alam (Bogor:
Lembaga Hukum dan Pengawas Kehutanan dan Lingkungan, 2004), 7.

WNoor Hidayat, Pemberantasan 1llegal Loging Melalui Pendekatan Kejahatan
Lingkungan (Departemen Kehutanan Jakarta, 30 Agustus 2000).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis KonservasiAlam

Brazil yang ditandatangani 167 negara yang mengikat secara
moral bagi negara-negara industri untuk menstabilkan emisi
karbondiaoksida-nya. Bahkan Setelah KTT Bumi di Rio De
Jeneiro 1992, secara rutin setiap tahun digelar KTT Perubahan
Iklim, dimulai pada tahun 1995 COP (Conference of Parties) 1 di
Berlin, Jerman, COP ke-2 di Jenewa, Swiss pada Juli 1990,
COP.3 di Kyoto, Jepang 1997, sampai COP ke-13 di Bali,
Indonesia pada 3 - 15 Desember 2007, COP.14 di Poznan,
Polandia dan COP ke-15 di Denmark 2009.

Untuk mengatasi masalah di atas, selama ini pemerintah
Indonesia telah melakukan berbagai upaya pengeloalaan
lingkungan dan sumber daya alam. Minimal ada enam
pendekatan yang pernah dilakukan, yaitu: pendekatan kebijakan
dan perundangan, kelembagaan, politik, pengelolaan terpadu,
sosial dan pendekatan pasar. Namun semua pendekatan di atas,
dalam realitasnya belum mampu membendung kerusakan
lingkungan setiap tahunnya. Dalam konteks inilah LIPI
(Lembaga Ilmu Pengetahuan Indoneisa) mengusulkan satu
model pendekatan baru yaitu pendekatan moral dan etika. Dunia
ini memerlukan agama untuk terlibat dan berperan aktif agar kita
dapat keluar dari krisis lingkungan. Hadi S Ali Kodra
mengatakan bahwa Persoalan lingkungan harus dipecahkan
secara multidimensi. Bukan hanya dari dimensi ekonomi,
ckologi, dan sosial-budaya semata, sesuai dengan asas
pembangunan berkelanjutan, tetapi juga harus mencakup
dimensi spiritual.!!

Dalam  konteks  inilah,  figh  al-bi'ah  mendapatkan
momentumnya untuk tampil menjadi solusi bagi kerusakan alam
yang selama ini dikelola hanya dengan pendekatan sains yang
terlepas dari spiritualitas agama. Agama, menurut Evlyn,
mempunyai lima resep dasar untuk menyelamatkan lingkungan
dengan 5R vyaitu Reference, Respect, Restrain, Redistribution, dan
Responsibility.'>  Begitupun dengan Vasudha Narayan, ia
menyebutkan 3T sebagai modal dasar yang dapat menjadi

1Alikodra, Selasa, 13 Juni 2000.
2Mary Evelyn Tucker, Hinduism and Ecolpgy (Cambrigde: Harvard
University Press, 2000), 12.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



WA Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

sumber pemecahan masalah lingkungan berbasis agama vyaitu:

Text, Temple, dan Teacher.3

Figh al-Br'ab; Solusi Alternatif di tengah Kegamangan Sains
Sebenarnya pemeliharaan lingkungan tidak hanya dibahas
figih semata, namun juga dalam ushul figh terutama dalam
penjelasan tujuan-tujuan utama syariat (waqasid al-shari‘ah), inilah
yang kemudian dinamakan a/-darirah al-kbamsa (lima kemaslahan
mendasar) yang menjadi pondasi tegknya kehidupan manusia.
Orang yang pertama meletakkan dasar pondasi ini adalah Imam
al-Gazalt dalam kitabnya a/-Mustafa min ilmi al-usil yang banyak
membahas  kepentingan  publik  (almaslabab  al-mursalab).
Kemudian setelahnya datang ulama bernama Izuddin bin
Abdussalam yang menulis Qawa’id al-Abhkam fi Masalil al-Anam
yang menjelaskan bahwa penurunan syariat adalah dalam rangka
mewujudkan kemaslahana manusia di dunia dan akhirat.!#
Setelah Imam al-Gazali, muncul juga imam al-Shatibi dengan
kitab a/-Muwuwafagat. Menurut al-Shatibi dapat dibagi menjadi tiga
tingkatan. Pertama, al-daririyyat yaitu kemaslahatan yang bersifat
primer, dimana ia menjadi acuan utama bagi implementasi
syariat Islam. Seandainya hal ini tidak menjadi acuan utama maka
akan berdampak pada terjadinya ketidakseimbangan dan
rusaknya tatanan sosial. Kemaslahatan dalam kategori ini
menjadi penyeimbang dan mediasi antara kecendrungan ukhrawi
dan duniawi. Dalam kitab a/-Muwafagat, Abu Ishaq al-Shatibi
membagi tujuan al-daririyyah (maqasid al-shari‘ah) menjadi lima
hal: (1) penjagaan agama (Hifzy al-din), (2) memelihara jiwa (Hifzy
al-nafs), (3) memelihara akal (Hifz  al-‘aql), (4) memelihara
keturunan (Hifz al-nas/), dan (5) memelihara harta benda (Hifz
al-mal).’>  Al-Shatibi juga menjelaskan bahwa sesungguhnya

3Vasudha Narayan, "Water, Wood and Wisdom; Hindu Ecological
Perspectives," in Vision of the Earth, ed. Harold Coward and Daniel McGuire
(New York: State University of New York Press, 2000).

wYasuf al-Qardawl, Rigyatu Al-Biah Fi Al-Shariati Al-Islimiyyah
[Agama Ramah Lingkungan]|, trans. Abdullah Hakam Shah et al (Jakarta:
Pustaka Al-Kautsar, 2002), 64.

15Muhammad Abu Zahrah, Tarikh Al-Madbahib Al-Islamiyyah Wa Al-
‘Agald Wa Tarikh Al-Madhahib Al-Fighiyyah (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis KonservasiAlam

magqasid al-shari‘ah ditujukan untuk menegakkan kemaslahatan-
kemaslahatan agama dan dunia, di mana bila prinsip-prinsip itu
diabaikan, maka kemaslahatan dunia tidak akan tegak berdiri,
schingga berakibat pada kerusakan dan hilangnya kenikmatan
perikehidupan manusia.

Dari lima kategori yang diuraikan di atas, nampak jelas
bahwa setiap manusia mesti menghargai jiwa, menghargai
kebebasan berpikir dan berpendapat, menjaga keturunan, serta
menghargai kepemilikan harta setiap orang dan terakhir tentunya
menghargai keberagamaan setiap orang.

Dewasa ini terkait dengan beberapa kondisi kontemporer
lingkungan, daruriyat al-Khams tersebut dianggap tidak memadai
lagi dan perlu adanya revisi, bahkan perluanya penambahan satu
unsur yang mewakili pemeliharaan lingkungan (Hify al-bi'ab).
Yusuf al-Qardlawi dalam Ri'@yatu al-Bi'ah fi  al-Shari’ati  al-
Islamiyyah menjelaskan bahwa pemeliharaan lingkungan setara
dengan menjaga magqasid al-shari‘ab yang lima tadi.1¢

Sementara itu, Ali Yafie juga mengusulkan dimasukkannya
Hify  al-bi'ah ke dalam magasid al-shari‘ah sehingga menjadi a/-
dardiriyyat al-sittn (enam  kebutuhan dasar syari’ah), sekaligus
masuk dalam rb’u alfigh (unsur keempat dari kajian figh; ibadah,
muamalah, munakahah, dan Hifz al-bi’ah)."”

Dalam konteks sustainable environment sesungguhnya daririyyat
al-kbams tersebut sudah memadai dan tidak perlu ditambahkan
bila pemahamnnya lebih diperluas. Hify a/-Nas/ misalnya,
mempunyai makna sesuai dengan konteks pemeliharaan
lingkungan dan sumber daya alam demi keberlangsungannya
untuk generasi yang akan datang. Artinya setiap manusia
mempunyai kewajiban memelihara lingkungan dan berbagai

t.th.), 220., untuk perbandingan mengenai lima konsep tersebut lihat Juga
Al-Gazali, Ia mengatakan bahwa satu hal yang tidak mungkin merealisasi
lima hal di atas apa bila manusia tidak dapat hidup dalam kondisi baik, aman
dan situasi nyaman lingkungan dengan konsep Aifz al-biah, selanjutnya lihat
Abu Hamid Muhammad bin Muhammad Al-Gazali, A/-Mustabafa Min 'Tin
ALUsU/L vol. 3 (Beirut: Dar Thya al-Turath al-Arabi, t.th.), 287.

1631-Qardawi, 59.

VAl Yafie, Merintis Figih Lingkungan Hidup (Jakarta: Ufuk Press, 2000),
176.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



AP Linmuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

sumber daya alam, demi terjaminnnya kehidupan generasi
mereka yang akan datang.

Di samping a/-Daririyyat, ada kemaslahatan yang keduna yang
bersifat sekunder yaitu a/Hajiyat. Adalah kemaslahatan yang
akibatnya tidak akan sampai pada rusaknya tatanan sosial,
bahkan kemaslahatan ini bertujuan untuk adanya upaya
meringankan bagi pelaksanaan sebuah hukum. Misalnya dalam
ibadah dikenal istilah rukhsah al-Mukbaffafah (dispensasi) apabila
ada kesulitan dalam proses pelaksanaannya.

Ketiga,  kemaslahatan  suplementer  (a/-tabsiniyal)  yaitu
kemaslahatan yang memberikan perhatian pada masalah estetika
dan etika. Misalnya ajaran tentang kebersihan, berhias, sadagab,
dan bantuan kemanusiaan. Kemaslahatan ini menjadi penting
karena berkaitan dengan kemaslahatan primer dan sekunder.

Yusuf al-Qardlawi dalam Ri'gyatu al-Bi'ah fi al-Shari’ati al-
Islamiyyah menjelaskan mengenai posisi pemeliharaan ekologis
(hifz al-‘alam) dalam Islam adalah pemeliharaan lingkungan setara
dengan menjaga maqasid al~shari‘ah yang lima tadi. Al-Shatibi juga
menjelaskan bahwa sesungguhnya mwaqdsid al-shari‘ah ditujukan
untuk menegakkan kemaslahatan-kemaslahatan agama dan
dunia, di mana bila prinsip-prinsip itu diabaikan, maka
kemaslahatan dunia tidak akan tegak berdiri, sehingga berakibat
pada kerusakan dan hilangnya kenikmatan perikehidupan
manusia.!®

Tawaran Etis-Praktis Figh al-Bi'ah dalam Konservasi Alam
Berbagai aturan substantif syari’ah dalam hubungannya
dengan lingkungan dapat ditemukan dalam kitab-kitab figih,
terutama cabang mu‘amalah atau perniagaan. Adapun tema dari
kitab tersebut antara lain: menghidupkan lahan kosong (zhya’ al-
mawal), kawasan dilindungi (hima), penggunaan air untuk irigasi
dan sumber pangan (sirb), pemberian lahan (imd), sewa lahan
(zjarah), pemeliharaan  (nafagah), hukum memburu dan
menyembelih (sayd dan dbaba’ih), harta benda (wilk dan mal),
transaksi ekonomi (buyx’), perdamaian (su/), pemberitaan (awgady)

183]-Qardawi, 80.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis Konservasi Alam

dan zakat serta pajak. Berikut analisa beberapa konsep subtantif
tersebut.

Halal-Haram sebagai Geneologi Model Konsumsi dalam Islan:

Dalam konferensi “consumption, population and the environment;
religion and science envision equity for an altered creation November
1995, muncul sebuah konsensus bahwa dewasa ini kita hidup di
persimpangan kritis sejarah umat manusia. Untuk menghasilkan
keadilan dan keberlanjutan yang lebih besar, masa depan
mestilah berbeda secara fundamental dengan masa lampau dan
masa kini. Dan bahwa hal tersebut mensyaratkan revolusi nilai-
nilai untuk melawan materialisme Barat modern. Revolusi nilai
tersebut memiliki banyak dimensi personal dan sosial,
lingkungan, ekonomi, moral dan spiritual.

Fikih (jurisprudence) Islam kaya akan berbagai peraturan dan
hukum yang mengatur pola hubungan manusia dengan alam.
Osman Bakar menjelaskan bahwa agama Islam memiliki dimensi
etis dan moral yang mesti diidentifikasikan dengan ajaran-ajaran
syari’ah. Bahkan ia menegaskan bahwa dalam merumuskan
sebuah hubungan yang komprehensif antara Islam dan sains
haruslah dihubungkan dengan syari’ah. Dengan demikian
aplikasi-aplikasi sains dalam masyarakat dan budaya muslim
haruslah dipandu oleh hirarki nilai dari berbagai tindakan dan
tujuan manusia menurut syari’ah . Dalam sistem nilai ini, setiap
tindakan manusia termasuk dalam salah satu dari lima kategori
berikut: 1) wajib, 2) sunnat (mandib), 3) haram (tetlarang), 4.
makruh (tidak disukai), 5. wubah (dibolehkan)!.

Terkait dengan beberapa hirarki perbuatan manusia di atas,
maka hal utama yang urgen menjadi prirotas adalah penilaian
legal-etis atas berbagai aplikasi dalam bidang rekayasa genetika,
berbagai teknologi yang digunakan dalam memproduksi senjata-

YBerbagai hirarki tindakan manusia ini secara prinsip memang telah
disebutkan dalam al-Qur’an. Namun klasifikasi amal tersebut baru muncul
pada abad ke-3H ketika figih (Yurisprudensi Islam) muncul sebagai ilmu
yang independen dan hukum Islam dikodifikasi dan disistematisasi dengan
baik oleh tokoh-tokoh pemikir yang memiliki integritas tinggi. Diskusi lebih
lanjut tentang hal tersebut selanjutnya lihat, Ahmed Hasan, The Early
Development of Islamic Jurisprudence (Delhi: Adam Publishers and Distributors,
1994).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



AR Llumuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

senjata pemusnah massal, teknologi pangan dan kedokteran, dan
berbagai hal terkait isu-isu lingkungan. Seperti doktrin tentang
tawhid, shari’ah juga merupakan bagian yang integral dengan
wahyu Islam. Oleh sebab itulah syari’ah merupakan hukum
religius dan suci serta berfungsi sebagai pembimbing bagi setiap
muslim. Syari’ah merupakan sumber pengetahuan tentang yang
benar dan salah.

Konsep Halal dan haram ini juga terkait dengan pola
konsumsi masyarakat, khususnya muslim. Syari‘at Islam sangat
tegas dengan legitimasi praktis yang mempunyai dampak umum
terhadap prilaku konsumsi. Jika dilihat, prilaku memilih makanan
yang baik dan halal (balilan tayyiban) terlihat jelas mempunyai
korelasi erat dengan aspek kepentingan lingkungan dan
ckosistem.

Dalam konteks lingkungan, alam ini oleh syari’ah Islam
dikontrol oleh dua konsep (instrumen) yakni halal dan haram.
Halal bermakna segala sesuatu yang baik, menguntungkan,
menenteramkan hati, atau yang berakibat baik bagi seseorang,
masyarakat maupun lingkungan. Sebaliknya segala sesuatu yang
jelek, membahayakan atau merusak seseorang, masyarakat dan
lingkungan adalah haram.

Fikih mengharamkan memakan segala burung yang
bercakar, seperti rajawali (elang) dan segala burung bercakar
yang memakan bangkai. Dalam konteks pengharaman ini, Ahli
ckologi sepakat bahwa burung-burung bercakar dan pemakan
daging sangat diperlukan untuk menjaga eckosistem, karena dapat
mengurangi hama tikus. Burung kondor —pemakan bangkai—di
Afrika merupakan salah satu top predator yang sangat penting
menjaga keseimbangan eckosistem savana Afrika. Begitipun
dengan ketentuan fikih mengharamkan memakan segala
binatang yang bertaring, seperti singa, harimau, serigala, beruang,
kucing, gajah, dan lain-lainnya. Dari aspek ekologi, kehadiran
binatang-binatang tersebut diperlukan untuk keseimbangan
ckosistem. Jika populasi harimau berkurang karena dikonsumsi
manusia, umpamanya, maka jumlah babi hutan akan meningkat.

Di samping itu, dalam konsumsi hewan, manusia dibatasi
pada hewan yang rata-rata mempunyai populasi yang banyak,
dan bukan hewan yang langka yang populasi dan spesies hewan

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis KonservasiAlam

tersebut langla dan punah. Adapun dalam kasus pembolehan
pembunuhan hewan, figih membatasinya pada hewan atau
binatang yang liar (a/fawasiq —al-khams) yang mengancam
kehidupan manusia. Dari konteks ini maka hewan yang tidak
menyerang atau mengancam manusia, wajib dilestarikan
hidupnya, baik yang halal dikonsumsi amaupun tidak.

Peranan penting syari‘ah sebagai solusi menghadapi prilaku
konsumsi manusia sekarang ini merupakan hal yang mendesak.
Banyak sekali perubahan yang terjadi pada alam, termasuk
punahnya beberapa spesies hewan di muka bumi ini diakibatkan
perburuan, perdagangan (baik legal maupun illegal), yang
ujungnya adalah untuk konsumsi manusia, baik secara langsung
ataupun tidak.

Pada zaman sekarang, konsep halal dan haram ini, secara
tidak disadari, merupakan cikal bakal kesamaan pandangan
masyarakat modern dalam mengarahkan para konsumen untuk
mengkonsumsi produk yang berwawasan lingkungan melalui
mekanisme ekolabel atau label hijau (green /label). Setiap produk
makanan diberikan label halal yang dapat dikonotasikan bahwa
seorang muslim aman untuk mengkonsumsinya.

Hima (==); Konsep Perlindungan Binatang dan Tumbuban

Dalam Islam, ketentuan mengenai perlindungan alam,
seperti hutan, air dan hewan termasuk dalam kerangka aturan
syari‘at.’> Kehidupan liar (wildlife) termasuk dalam ketentuan
yang dikenal dengan jimd dalam aturan hukum Islam. Konsep
hima, menurut Omar Naseef adalah -reserves established solely for the
conservation of wildlife and forest, from the core of the environmental
legislation  of Islam”6 (Kawasan yang didirikan khusus untuk
petlindungan kehidupan liar dan hutan, yang merupakan inti
undang-undang lingkungan Islam). Dengan demikian, jima
adalah suatu usaha dalam melindungi hak-hak sumber daya alam
yang asli. Hima ditetapkan semata-mata untuk melestarikan
kehidupan liar dan hutan. Dalam konsep sekarang, seperti juga
digunakan di Indonesia, Jzza ini sama fungsinya dengan cagar
alam (nature reserve).

32Abdullah Omar Naseeff, 11. dan lihat juga Fahrudin Mangunjaya,
Konservasi Alam Dalam Islam (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), 5.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



AR Llumuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

Nabi Muhammad saw. mencagarkan wilayah sekitar
Madinah sebagai Jzma untuk melindungi tumbuh-tumbuhan dan
kehidupan liar lainnya,? sebagaimana telah diungkapkan dimuka.
Nabi Saw. juga membangun jima al-Nagi di Madinah, melarang
perburuan dalam radius 4 mil dan dilarang merusak pohon dan
tumbuhan dalam radius 12 mil.

Mencontoh Nabi Muhammad Saw., sejumlah Khalifah
menetapkan pula beberapa Jzza. Khalifah Umar Ibn Khattab,
misalnya, menetapkan Jima al~sharaf dan hima al-rabdah yang
cukup luas di dekat Dariyah. Khalifah Uthman Ibn Affan,
memperluas jima al-rabdah tersebut yang diriwayatkan mampu
menampung 1000 ekor binatang setiap tahunnya. Sejumlah jimad
yang ditetapkan di Arabia Barat ditanami rumput sejak awal
Islam dan dianggap oleh Organisasi Pangan dan Pertanian PBB
(FAO) sebagai contoh yang paling lama bertahan dalam
pengelolaan padang rumput secara bijaksana di dunia.*

Dalam Islam, tradisi jima harus memenuhi empat
persyaratan sesuai yang dicontohkan dalam jiwa Rasulullah dan
hima para sahabatnya, yaitu: pertama; harus diputuskan oleh
pemerintah Islam, kedua; harus dibangun sesuai dengna ajaran
Islam, terutama terkait dengan tujuan kesejahteraan umum,
ketiga; harus terbebas dari kesultan pada masyarakat setempat,
dengan tidak mencabut sumber-sumber penghidupan mereka
yang tak tergantikan, keempat. harus mewujudkan manfaat nyata
yang lebih besar untuk masyarakat dibanding dengan kerusakan
yang akan ditimbulkannnya.?>

37Ziauddin Sardar, Islamic Futures (New York: Mensell Publishing
Limited, 1985), 240.

#Ziaudin Sardar menguraikan beberapa tipe Jiwd yang terdapat di
Semenanjung Arabia, diantaranya: 1). Hiwa (kawasan) yang dilarang untuk
menggembala ternak, 2) Hima (kawasan lindung) yang tidak diperbolehkan
untuk menebang kayu, 3), Himi (kawasan lindung) yang melarang untuk
tempat penggembalaan hewan dalam musim tertentu, 4) Hiwa (kawasan
lindung) terbatas untuk spesies tertentu dan jumlah hewan yang terbatas, 5)
Hima (kawasan lindung) untuk memelihara lebah, dimana penggembalaan di
tempat ini dilarang pada musim berbunga, 6). Hiwa (kawasan lindung) yang
dikelola untuk kemaslahatan desa-desa tertentu.

358, Nomanul Haq, Isiam and Ecology: Toward Retrieval and Reconstruction,
Lslam and Ecology: A Bestowed Trust (1984), 144. Dan uraian lebih lengkapnya

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis KonservasiAlam

Konsep Hima pada akhirnya dapat menjadi sebuah karakter
bagi pembangunan berkelanjutan dalam Islam. Karena jima
tampil sebagai instrumen paling penting syari’ah dalam upaya
konservasi alam.

Dalam konteks akhlak atau etika terhadap hewan, nabi
mengajarkan hal tersebut dalam banyak sunnahnya. Dalam
hukum  Islam, hampir tidak mungkin  menghindarkan
pembahasan mengenai hak-hak binatang (buqiq al-babd’im wal
hayawan) dalam posisinya sebagai kategori Juqiq al-ibad lainnya.
Walaupun hewan memiliki hak-hak yang terbatas, namun sangat
jelas bahwa hak tersebut dimaksudkan untuk dilindungi dalam
penerapan hukum.

Diantara etika tersebut adalah larangan-larangan untuk
menjadikan hewan sebagai objek atau sasaran kepuasan manusia.
Rasulullah Saw bersabda:

Loyt 790l dud sledl gdzn ¥

Janganlah kalian menjadikan sesuatu yang mempunyai jiwa (ruh) sebagai

objek atau sasaran.

Nabi SAW, memperingatkan agar hewan-hewan pengangkut
dan alat transportasi diperlakukan dengan baik selama di
perjalanan. Sebagai contoh, beliau mengatakan :

Ketika kamu melakukan perjalanan melalui sebuah daerah yang subur,
maka perlambatlah agar unta-untamu sempat makan rumput.
Dan jika kamu melewati sebuah wilayah yang tandus dan kering,
percepatlah langkahmu untuk menyedikitkan rasa lapar yang menimpa
binatang-binatang itu...36

Ketika menghentikan perjalanan untuk menunaikan shalat,
Nabi SAW, juga menganjurkan para sahabatnya agar mereka

selanjutnya lihat Wahbah Al-Zuhayli, A~Fighn Al-Islami Wa Adillatubu, vol. 5
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1984), 23.

36Aba al-Husayn ‘Asakir ad-Din Muslim ibn al-Hajjaj, S.A4hIh Muslim,
vol. 4, Kitab Al-Imarah (Kairo: Dar al-Sha’b, t.th.), Hadist no.174, 585. Untuk
hadis sejenis lihat juga Imam Abu Dawud Sulayman ibn al-Ash'ath as-
Syjistant Abu Dawuad, Sunan Abi Dawdid, vol. 3 (t.th), Hadist no.2567, 27.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



At Llumuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

mengurangi beban pada binatang-binatang itu serta memberinya
makanan.?’

Dari hadis-hadis tersebut nampak bagaimana sebenarnya
etika Islam yang telah dipraktekkan oleh Rasulullah. Islam
melarang untuk memperlakukan hewan tersebut sebagai objek,3
misalnya dengan menjadikannya pengangkut beban secara
berlebihan, dilarang memisahkan anak hewan dari induknya,
kemudian juga pelarangan terhadap perusakan habitat hewan
beserta ekosistemnya yang ada di hutan. Adapun apabila hendak
mengkonsumsi hewan tersebut maka hendaklah memenuhi
syarat-syarat untuk membolehkan penyembelihan  hewan.
Dimana hewan dalam keadaan sehat, alat sembelihan harus
tajam sehingga tidak lama menyakiti hewan tersebut.

Nabi SAW juga melarang membunuh binatang tanpa ada
tujuan yang jelas. Beliau bersabda: Barang siapa membunuh
(bahkan) seekor burung pipit atau binatang-binatang yang lebih
kecil lagi tanpa ada hak untuk melakukannya, maka Allah akan
meminta pertanggungjawaban orang itu kelak.4

Dengan demikian nampak jelas bahwa setiap prilaku dan
sikap kita terhadap mahluk Allah, baik tumbuhan maupun
hewan dan mikroorganisme lainnya akan berimplikasi dan
menuntut pertanggungjawaban moral.#!

3ames Robson, [ibad, vol. 3, Misykat AlL-Masbabih (Lahore: sh.
Muhammad Asyraf, 1964 ), 829. Dan Al-Hafizh B.A. Mashri, Animals in
Isiam (Peterstield: The Athene Trust, 1989), 28.

BPemanfaatan hewan sebagai objek ceksperimen dalam dunia
kedokteran, selanjutnya lihat Abul Fadl Mohsen Ibrahim, Organ
Transplantation, Euthanasia, Cloning and Animal Excperimentation: An Lslamic 1 iew
(Leicester: The Islamic Foundation, 2001).

¥Muslim ibn al-Hajjaj al-Naysaburi, A~SAyd Wa Al-Dhaba’ih, vol. 4,
Shabih Muslim (t.th), Hadist no. 54, 622.

“Abu "Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu'ayb ibn 'Alf ibn Sinan al-Nasa'i,
Kitab Al-SAyd Wa Al-Dhaba’ib, vol. 7, Sunan Al-Nasa't (Kairo: al-Maktabah
al-Tajiriyyah, 1398), 207.

#“Dalam hadis nabi banyak diceritakan bagaimana kisah prilaku manusia
dengan mahluk lainnya. Seperti kisah seorang perempuan yang masuk
neraka karena prilaku yang tidak baik terhadap seekor kucing. Dan seorang
kisah laki-laki yang masuk surga karena menyelamatkan anjing dan
memberinya minum. Selanjutnya lihat Aba ‘Abd Allah Muhammad ibn

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis KonservasiAlam

Ihya’ al-Mawat; Pengelolaan dan Pemanfaatan Tanabh

Secara etimologi z)ya’ berarti menghidupkan dan ifya’ al-
mawat (tanah yang belum dikelola sehingga tidak produktif).
Sehingga 7pya’ al-mawat dapat didefinisikan sebagai usaha
mengelola lahan yang masih belum bermanfaat menjadi berguna
bagi manusia.

Rasulullah Saw bersabda:

A g2 Lue Lyl Lsl e
Siapa saja yang memakmurkan sebidang tanah (bukan hak/ milik
orang lain), maka dialah yang berbak hidup di dalamnya.

Dalam konteks ini, sesungguhnya syari’ah memberikan
peluang kepada setiap muslim untuk mengelola tanah atau lahan
yang belum dikelola secara produktif. Menghidupkan lahan
terlantar (yang tidak produktif) merupakan isu penting dalam
lingkungan dewasa ini.

Islam menempatkan hutan sebagai wilayah bebas (a/-
mubahal) dengan status bumi mati (a/-mawaf) dalam hutan-hutan
liar, serta berstatus bumi pinggiran (marafiq al-Balad) dalam hutan
yang secara geografis berada di sekitar wilayah pemukiman.
Kedua jenis hutan ini memiliki persamaan dalam prinsip-prinsip
pengaturannya, dimana semua masih menjadi bidang garapan
pemerintah. Dan pemerintah juga berhak memberikan izin
penebangan hutan selama tidak berdampak negatif terhadap
daerah lingkungan tersebut.*?

Catatan Akhir

Menyeruaknya wacana figh al-bi'ah dalam perdebatan
ekologis dunia merupakan lompatan paradigma baru untuk
melakukan  pengelolaan  lingkungan  dengan  pendekatan
spiritualitas dan kearifan lokal sebagai solusi alternatif di tengah
ketidakberdayaan sains rasional. Indonesia dengan mayoritas

Isma‘l ibn Ibrahim ibn al-Mughirah ibn Bardizbah al-Ju‘ft al-Bukhari, Kitab
AlWailah, vol. 1, § Apl} Al-Bukhdri (Kairo: Dar al-Sha'b, t.th), 147.

“2An’im  Fahruddin Mahrus, "Syariat Islam Dan  Penanganan
Lingkungan Hidup," in Menanam S ebelum Kiamat: Islam, Ekologi Dan Gerakan
Lingkungan Hidup, ed. Fahrudin Mangunjaya (Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 2007), 18.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



A Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

berpenduduk muslim memegang peran signifikan dalam upaya-
upaya pelestarian lingkungan. Islam dengan ajaran kitab sucinya
yang sarat akan perintah konservasi ligkungan, modal komunitas
muslim terbesar dunia dan tauladan para ulama dipercaya dapat
berada di garis terdepan dalam misi penyelamatan bumi.

Figh al-bi’ah dipandang memenuhi syarat-syarat aplikasinya
dengan berbagai tawaran etis praktisnya yang mampu melawan
laju faktor perusak lingkungan. Diantaranya adalah prinsip jalal-
haram  sebagai pola meredam karakter eksploitatif dan
konsumerisme  manusia, konsep  Jimd  sebagai  model
perlindungan air, tanah dan spesies tumbuhan dan hewan, dan
thya’ al-mawat untuk pengelolaan tanah atau lahan tidak produktif
menjadi produktif.

Daftar Pustaka

Abu Dawud, Imam Aba Dawtd Sulayman ibn al-Ash'ath as-
Sijistant. Sunan Abu Dawnd. Vol. 3, t.th.

Abu Zahrah, Muhammad Tarikh Al-Madhahib Al-Islamiyyah Wa
Al-Aga‘ld Wa Tarikh Al-Madbahib Al-Fighiyyah. Kairo: Dar
al-Fikr al-‘Arabi, t.th.

al-Bukhari, Abtu ‘Abd Allah Muhammad ibn Isma‘il ibn Ibrahim
ibn al-Mughirah ibn Bardizbah al-Ju‘fi. Kitab A/-Walah. Vol.
1. SAhTh Al-Bukhari. Kairo: Dar al-Sha'b, t.th.

Al-Gazali, Abt Hamid Muhammad bin Muhammad. A/
Mustabafa Min 'lim AFUsUL Vol. 3. Beirut: Dar Ihya al-
Turath al-Arabi, t.th.

al-Hajjaj, Aba al-Husayn ‘Asakir ad-Din Muslim ibn. SAAI)
Mouslim. Vol. 4. Kitab Al-Imarah. Kairo: Dar al-Sha’b, t.th.

al-Nasa'l, Abu "Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu’ayb ibn 'Alf ibn
Sinan. Kitab Al-SAyd Wa Al-Dhaba’ih. Vol. 7. Sunan Al-
Nasa'l. Kairo: al-Maktabah al-Tajiriyyah, 1398.

al-Naysaburi, Muslim ibn al-Hajjaj. ALSAyd Wa Al-Dhaba’ib.
Vol. 4. Shahih Muslim, t.th.

al-Qardawi, Yuasuf. Ri'gyamn Al-Bi'ah Fi Al-Shariati Al-Islamiyyah
[Agama Ramah Lingkungan|. Translated by Abdullah
Hakam Shah et al. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2002.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Abdul Quddus, Menggagas Figh al-Bi’ah sebagai Basis Etis-Praktis KonservasiAlam

Al-Zuhayli, Wahbah. A/-Fighn Al-Islami Wa Adillatubu. Vol. 5.
Damaskus: Dar al-Fikr, 1984.

Alikodra, Hadi S. "Krisis Lingkungan Dan Platform Politik."
REPUBIIKA.

Alikodra, Hadi S and Syaukani HR. Bwwi Makin Panas Banjir
Makin Luas. Bandung: Yayasan Nuansa Cendikia, 2004.

Fahrudin, Mangunjaya. Bertahan Di  Bumi; Gaya  Hidup
Mengahadapi ~ Perubaban — Iklim.  Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 2008.

Haq, S. Nomanul. Islam and Ecology: Toward Retrieval and
Reconstruction. Islam and Ecology: A Bestowed Trust, edited
by Richard Foltz, 1984.

Hasan, Ahmed. The Early Development of Islamic Jurisprudence.
Delhi: Adam Publishers and Distributors, 1994

Hidayat, Noot. Pemberantasan lllegal 1.oging Melalui Pendekatan
Kejahatan  Lingkungan. Departemen Kehutanan Jakarta, 30
Agustus 2000.

Ibrahim, Abul Fadl Mohsen. Organ Transplantation, Eunthanasia,
Cloning and Animal Experimentation: An Islamic View. Leicester:
The Islamic Foundation, 2001.

Kerap, A. Sony. Etika Lingkungan. Jakarta: Kompas, 2000.

Mahrus, An’im Fahruddin. "Syariat Islam Dan  Penanganan
Lingkungan Hidup." In Menanam Sebelum Kiamat:  Islam,
Ekologi Dan Gerakan Lingkungan Hidup, edited by Fahrudin
Mangunjaya. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2007.

Mangunjaya, Fahrudin. Konservasi Alam  Dalam  Islam. Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2005.

Mashri, Al-Hafizh B.A. Aunimals in Islam. Petersfield: The Athene
Trust, 1989.

Narayan, Vasudha. "Water, Wood and Wisdom; Hindu
Ecological Perspectives." In Vision of the Earth, edited by
Harold Coward and Daniel McGuire. New York: State
University of New York Press, 2000.

Nomura, Ko, ed. Emvironmnetal Education and Ngos in Indonesia.
Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005.

Priyanto, Budi. Hukum Kebutanan Dan Sumber Daya Alam. Bogor:
Lembaga Hukum dan Pengawas Kehutanan dan
Lingkungan, 2004.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



¥ Llnuna, Vol 19,No. 1 (June) 2015

Quddus, Abdul. "Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi
Krisis  Lingkungan." ULUMUNA 16 (2012): 311.
http://dx.doi.org/10.20414 /ujis.v16i2.181.

Robson, James. Jibad. Vol. 3. Misykat Al-Masbabih. Lahore: sh.
Muhammad Asyraf, 1964

Saifullah. Hukwum Lingkungan: Paradigma Kebijakan Kriminal Di
Bidang Konservasi Keanekragaman Hayati. Malang: UIN Malang
Press, 2007.

Sardar, Ziauddin. Islamic Futures. New York: Mensell Publishing
Limited, 1985.

Tucker, Mary Evelyn. Hinduism and Ecology. Cambrigde: Harvard
University Press, 2000.

WALHIL Serz Konvensi Internasional; Konvensi Ramsar, Cities, Konvensi
Keanekaragaman Hayati, Konvensi  Perubabhan Iklim. Jakarta:
Pustaka Pelajar Ofset, 1999.

Yafie, Ali. Merintis Figih Lingkungan Hidup. Jakarta: Ufuk Press,
2006.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA


http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v16i2.181

