Ulumunz

Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram

Vol. 19, No. 1, 2015, p. 181-204
‘ Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648
Journal of Islamic Studies Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna

DINAMIKA EPISTEMOLOGI YURIDIS
EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA
PERSPEKTIF TRANSISI HUKUM H.L.A. HART

Mohamad Nur Yasin
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang
Email:yasinm.nuryasin@yahoo.co.id

Abstract: The dynamic of the juridical epistemology of Islamic
economy in Indonesia passed through four phases, i.e. shariab, figh,
ganin, and gada’. The first two phases have normative doctrinal
characteristics while the last two show positive legal formal
characteristics. The transformation of Islamic economic law started
at the level of normative moral doctrinal to the level of legal
formal. It has a methodological spirit which is closely related to the
theory of legal transition by H.L.A. Hart. According to Hart, the
transition from moral to law involves two concepts. First, primary
rules which define the moral values embraced by the people.
Second, secondary rules which modify and dynamite the primary
rules to be legal binding for all the people. In this case, state
authority is required to execute the rules. In Hart’s perspective on
the transition of law, shariah and figh are the rules of etiquette and
obligation. Meanwhile, gansin, and qadi’ are the rules of
recognition, rules of change, and rules of adjudication. In the
transition of law, there is an interconnection between law and
Islamic economy sustainably, professionally, and proportionally.

Keywords: Islamic economy, law, transition, rules of recognition

DOT: http:/ /dx.doiorg/10.20414/ujis.v19i1.1257

Pendahuluan

HUKUM Islam merupakan ikhtisar intelektualisme Islam,
pengejawantahan paling berkarakter dari aktivitas kehidupan
manusia Muslim, dan unsur pokok dari saripati Islam. Terlalu
sulit bahkan mustahil mengenali Islam secara sungguh-sungguh

181

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulimuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

tanpa memahami hukum Islam.! Di antara produk-produk
intelektualisme Islam, hukum Islam menempati posisi teratas
dan paling banyak tersebar di seantero dunia Islam. Sehingga,
berimplikasi terhadap perilaku individu dan membentuk pola
pikir serta pola tindakan masyarakat Muslim.? Implikasi
pengembangan  hukum dalam bidang ekonomi  adalah
munculnya berbagai regulasi yang mempengaruhi kinerja
ckonomi untuk mewujudkan kesejahteraan manusia. Hukum
berusaha memberi refleksi bagi terciptanya keadilan ekonomi
(economic justice).> Di antara dimensi signifikan hukum Islam yang
kontributif terhadap tegaknya keadilan ekonomi di tengah
kehidupan masyarakat adalah ekonomi Islam yang dalam
terminologi Indonesia lebih populer dengan istilah ekonomi
syariah. Pasang surut perkembangan peradaban masyarakat
Muslim Indonesia memperoleh kontribusi penting dari dinamika
ckonomi syariah. Dalam konteks ini tidak bisa dipungkiri adanya
relasi antara pengembangan hukum Islam dan dinamika hukum
eckonomi syariah di Indonesia.

Dinamika hukum eckonomi syariah di Indonesia terus
berproses dan bergulir yang secara epistemologi yuridis terpola
dalam empat fase.* Pertama, ftase shari‘ah, yakni fase di mana
ckonomi syariah masih berada pada tataran moral doktrinal
normatif yang ditandai oleh ketersediaan nilai-nilai dan prinsip
ckonomi syariah di dalam al-Quran dan hadis. Kedua, fase figh,
ditandai oleh maraknya penggunaan literatur figh klasik dan
interpretasi oleh para mujtahid Indonesia terhadap teks-teks
ckonomi dalam al-Quran dan hadis yang kemudian terkodifikasi

l]oseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford
University Press, 1964), 1.

?Muhammad ‘Abid al-Jabitt, Taqwin al-‘Aqgl al-‘Arab (Beirut: Markaz al-
Wahdah al-‘Arabiyah, 1989), 96.

3]ohnny Ibrahim, Pendekatan Ekonomi  Terbadap Hukum, Teori dan
Implikasi Penerapannya dalam Penegakan Hukum (Surabaya: PMN & ITS Press,
2009), 5.

*Bandingkan dengan Muh. Atho Mudzhat, Membaca Gelombang Ijtibad:
antara Tradisi dan Liberasi (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1998), 91. Lihat
juga, M. Cholil Nafis, Teori Hukum Ekonomi Syariah (Jakarta: UI-Press, 2011),
1; Rifyal Ka’bah, Hukum Islam di Indonesia Perspeketif Mubammadiyah dan NU
(Jakarta: Universitas Yarsi Press, 1999), 53.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dizamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah. .. [JEK)

dan terunifikasi dalam berbagai dokumen bahan hukum, seperti
Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) dan Fatwa Dewan
Syariah Nasional (DSN) Majelis Ulama Indonesia (MUI). Kefiga,
tase gansin, ditandai oleh internalisasi prinsip ekonomi syariah
yang terdapat dalam al-Quran, hadis, kitab klasik, KHES, dan
fatwa DSN MUI ke dalam perundang-undangan negara (lega/
posotivism), seperti Undang-Undang (UU) Nomor 18 Tahun 2008
tentang Surat Berharga Syariah Negara (SBSN), UU No. 21
Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah, Peraturan Bank
Indonesia (PBI), dan Surat Edaran Bank Indonesia (SEBI).
Keempat, tase gada’, yakni fase di mana perundang-undangan
negara tentang ekonomi syariah, seperti UU No 3 Tahun 2006
tentang Perubahan atas UU No 7 Tahun 1989 tentang Peradilan
Agama, Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA), dan Peraturan
Mahkamah Agung (Perma) menjadi sumber hukum formal bagi
hakim Pengadilan Agama untuk memproses, memutus, dan
menyelesaikan sengketa ekonomi syariah di Indonesia.

Proses dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di
Indonesia mulai fase shari‘ah (tataran moral) sampai fase gada’
(tataran hukum nasional) memiliki semangat metodologis yang
berdekatan dengan teori Transisi Hukum HLA Hart. Menurut
Hart, transisi dari moral menuju hukum melibatkan dua konsep,
yaitu primary rules (norma moral yang dianut masyarakat) dan
secondary rules, yaitu modifikasi dan dinamisasi dari ketentuan
primer menjadi hukum yang mengikat seluruh warga negara dan
memerlukan kekuasaan negara untuk pelaksanaannya. Secondary
rules bersifat menggantung (parasitic) dan merupakan follow wup
dari aturan pertama.>

Menurut H.L.A. Hart, nilai budaya masuk kategori primary
rules. Sebagai konsekuensi dari primary rules, penganut nilai
budaya mula-mula dianggap sebagai masyarakat primitif yang
hidup tanpa hukum dan hanya dikendalikan oleh rules of
obligation sebagai  primary rules of obligation  (aturan primer
kewajiban) yang menyamai rules of etiguette (aturan etika) atau
aturan moral. Keadaaan tanpa hukum dapat bertahan karena

SH.L.A. Hart, The Concept of Law (Oxford: Oxford at The Clarendon
Press, 1988), 78-95.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulimuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

natural pressure dan  social pressure, sedangkan hukum nasional
sebagai dinamisasi dari nilai budaya masuk kelompok secondary
rules.

Untuk mengetahui lebih jauh relasi teori Transisi Hukum
Hart dan dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di
Indonesia, diperlukan suatu analisis yang mendalam tentang
fenomena tersebut. Urgensi tulisan ini semakin terasa setelah
diketahui ternyata belum ada satupun tulisan di berbagai jurnal
baik di dalam maupun di luar negeri yang secara spesifik
mengkaji dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di
Indonesia dalam perspektif teori Transisi Hukum Hart. Tulisan
ini berusaha menjawab dua permasalahan mendasar: pertama,
karakter dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di
Indonesia; kedua, dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah
di Indonesia dalam bingkai teori Transisi Hukum Hart.

Pembahasan dalam tulisan ini terstruktur ke dalam: (a)
konstruksi teoritik, (b) ekonomi syariah di Indonesia dalam
bingkai rules of recognition, (c) ekonomi syariah di Indonesia dalam
bingkai rules of change, (d) ekonomi syariah di Indonesia dalam
bingkai rules of adjudication, (€) interkoneksi transisi hukum Hart
dengan dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di
Indonesia.

Konstruksi Teoretik

Untuk mendapatkan hasil analisis yang akurat dan mendalam
terlebih dulu diuraikan teori terkait. Positivisasi hukum Islam
adalah usaha sungguh-sungguh untuk menjadikan hukum Islam
sebagai hukum positif yang berlaku di suatu negara. Istilah
positivisasi hukum Islam memiliki semangat metodologis yang
sama dengan “transformasi hukum Islam, pelembagaan hukum
Islam, kodifikasi atau kompilasi hukum Islam, zslamization of
Mubammadan law, tagnin, dan siyasal”.” Dalam konteks yang lebih
luas, beberapa terma metodologis agak sepadan bisa
ditambahkan, yaitu harmonisasi hukum, interkoneksi hukum,
rekonstruksi hukum, dan transisi hukum. Konsep transisi

61bid., 89.
"Mohammad Abdun Nasit, Positwisasi Hukum Islam di - Indonesia
(Mataram: IAIN Mataram Press, 2004), 19.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. . .

hukum secara khusus dikembangkan oleh Herbert Lionel
Adolphus Hart yang populer dengan panggilan HLLA Hart. Hart
adalah seorang profesor hukum pada Oxford University Inggris
sekaligus Direktur Brasenose College Oxford. Dia lahir di
Harrogate, Britania Raya 18 Juli 1907 dan meninggal 19
Desember 1962 di Oxford Britania Raya. Salah satu karya
monumental HLA Hart adalah The Concept of Law, terbit pertama
pada 1961.

Dalam The Concept of Law HLA Hart menegaskan bahwa
masyarakat yang berciri khas primary rules of obligation ditandai
tiga kekurangan. Pertama, jika muncul ketidakjelasan aturan, teks
standar dan otoritatif untuk dijadikan sumber hukum tidak ada
dan Dberimplikasi pada ketidakpastian  (wncertainty).  Kedua,
ketentuannya bercorak statis.  Kefiga, ketentuannya tidak
efisien  (inefficiency), sebab  tidak  terdapat institusi yang
berwenang. Kekurangan ini bisa ditiadakan jika primary rules of
obligation didukung  tiga unsur secondary  rules. Pertama, untuk
antisipasi ketidakpastian ketentuan diterbitkan rule of recognition,
yakni pengakuan terhadap kearifan lokal menjadi referensi
otentik apabila terdapat ketidakjelasan aturan. Kemudian muncul
individu dan badan otoritatif yang menerbitkan primary rules of
obligation, melakukan unifikasi dan kodifikasi terhadap tradisi
lama atau melalui putusan peradilan. Kedua, sebagai jawaban atas
ketentuan yang statis didesain rules of change untuk mewujudkan
primary rules baru dan memperbaiki atau menghapus yang lama.
Ketiga, sebagai tindak lanjut znefficiency bisa diterbitkan rules of
adjudication, yakni siapa yang punya kewenangan mengadili,
bagaimana mekanismenya, dan sanksi untuk yang tidak taat pada
primary rules of obligation. Sehingga terwujud peraturan perundang-
undangan legal formal, mulai yang lemah sampai sampai yang
kuat, meliputi dimensi-dimensi hukum sampai munculnya sistem
hukum. Norma keadilan (mworal justice)y yang awalnya hanya
mengatur individu berubah menjadi norma hukum (lega/ justice)
yang wajib ditaati seluruh warga negara dan bagi pelaku
pelanggaran mendapat sanksi.®

8Hart, The Concept, 92-3.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Konsep Hart tentang rule of recognition memiliki kesamaan
dengan pemikiran Rudolph von Jhering, bahwa hukum untuk
setengahnya merupakan karakter bangsa dan sebagiannya lagi
merupakan hasil resepsi pengaruh luar, baik konsekuensi logis
dari interaksi dengan bangsa lain maupun bangsa itu memiliki
interest terhadap dunia luar.® Gagasan Jhering menggambarkan
bahwa selain berawal dari moral spiritual dan budaya bangsa,
munculnya hukum melewati proses rekonstruksi hukum.
Gagasan Jhering dikembangkan oleh Paul Scholten, bahwa
dalam rangka pengembangan metode penalaran logis, metode
konstruksi merupakan satu-satunya metode yang menentukan.
Scholten menawarkan tiga syarat konstruksi hukum. Pertama,
konstruksi harus mencakup keseluruhan bidang hukum positif
terkait. Kedna, wajib dihindari adanya kontradiksi logis di dalam
hukum. Kefiga, konstruksi harus dilengkapi persyaratan
keindahan. !0

Ekonomi Syariah di Indonesia dalam Bingkai Ruwles of
Recognition

Masyarakat ekonomi syariah Indonesia era 80-an dan
sebelumnya bisa dikategorikan sebagai masyarakat yang
bertipikal primary rules of obligation, yakni masyarakat yang pola
pikir dan pola tindakannya dalam kehidupan ekonomi syariah
mengacu pada nilai dan doktrin moral yang adakalanya
bersumber dari tradisi lokal (local wisdom) dan ada juga yang
bersumber dari ajaran Islam.

Local Wisdom sebagai Rules of Etignette

Prinsip etis moral tradisional lokal masa lalu (focal wisdom)
yang sangat populer antara lain gofong royong, tepo seliro, dan guyup
ruknn.  Prinsip-prinsip etis moral lokal merupakan bahan
potensial (persuasive source) untuk perumusan substansi hukum
nasional. Mantan Presiden Soecharto pernah memberikan

9Bernard L. Tanya, Yoan N. Simanjutak, and Markus Y. Hage, Teors
Hukum, Strategi Tertib Manusia Lintas Ruang dan Generasi (Surabaya: CV. Kita,
2007), 120-2.

WSadjipto Rahardjo, Imu Hukum (Bandung: Citra Aditya, 1991), 103.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. . .

apresiasi kepada ekonomi syariah lebih disebabkan adanya
korelasi positif antara praktek ekonomi syariah dengan budaya
adilubung seperti yang terpelihara dalam tradisi Jawa dan tradisi
Lombok. Budaya adilubung merupakan tradisi genuine Indonesia
yang kemudian termatangkan oleh interaksinya dengan pengaruh
luar.

Kebudayaan genuine yang mendominasi bumi Indonesia
ketika budaya India belum datang adalah kultur tradisi yang
secara  ckonomis menurut Werner Sombart  bercorak
bedarfsdeckung, bukan erwerbwirschaft. Ernverbwirschaft adalah pilihan
hidup yang mempersyaratkan sejumlah modal, mengejar
keuntungan yang banyak, dan bebas kompetisi.!! Di sisi lain,
bedarfsdeckung — berarti  menunjukkan  pragmatisme  dalam
kehidupan ekonomi masyarakat. Gotong royong sebagai spirit
berorganisasi di bidang ekonomi baru terbatas pada tataran
moral organisasi ekonomi, bukan konsep ekonomi.

Kehadiran  ajaran  Hindu-India ~ memunculkan  tipe
kebudayaan Hindu-Indonesia yang melahirkan budaya feodal,
yakni struktur masyarakat yang tertata bersusun (bierarchy) sesuai
silsilah keturunan dan moral sosial ekonomi yang diupayakan
masyarakat.!? Kebudayaan hirarkhis Hindu-India  banyak
perbedaannya dengan kebudayaan Islam-Arab. Budaya Islam-
Arab muncul di tengah pergulatan bangsa Semit yang dalam
perspektif sosio-ekonomi sudah terlibat dalam dialog peradaban
secara intensif pada saat berinteraksi dengan logika kebudayaan
Yunani yang konsen pada kebersamaan (egelitarian), upaya
sungguh-sungguh, dan ekspedisi dunia.'?

Perkembangan Islam merupakan proses yang teramat urgen
dalam hamparan sejarah Indonesia, tetapi paling tidak jelas.!4

A, Mukti Ali, "Agama dan Perkembangan Ekonomi di Indonesia," in
Kontekstualisasi Ajaran Islam: 70 Tabun Prof. Dr. H. Munawir S adzali, MA, ed.
etal. Muhammad Wahyuni Nafis (Jakarta: Paramadina, 1995), 589.

2Gavin Flood, An Introduction to Hinduism (Cambridge: Cambridge
University Press, 1996), 54-74.

53] bid.

UM.C. Ricklests, Searah Indonesia  Modern, trans. Dharmono
Hardjowidjono (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1998), 3.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulimuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

Kajian terbaru tentang pembawa Islam ke Indonesia,!s
menunjukkan ada kesepakatan para peneliti bahwa aktivis
ckonomi syariah (pedagang) sangat besar kontribusinya. Beberapa
peneliti sepakat bahwa masuknya Islam ke Indonesia abad ke-8
M dan ada yang setuju abad ke-13 M. Dalam pandangan
Mohamad Ardani, masuknya Islam ke Indonesia melewati lima
pintu, yaitu pintu perdagangan, perkawinan, tasawuf, pendidikan,
dan seni.!® Oleh karena itu, bisa ditegaskan bahwa semua
argumen tentang masuknya Islamke Indonesia selalu terkait
dengan ekonomi syariah, khususnya perdagangan. Pada
momentum inilah cikal bakal ekonomi syariah Indonesia mulai
ditanam. Dalam pandangan Dawam Raharjo, aktivitas ekonomi
dan bisnis menjadi inspirasi yang kuat bagi diskursus ekonomi.!”

Hufkum Islam sebagai Rules of Obligation

Rules of obligation adalah suatu aturan yang belum memiliki
kekuatan hukum, tetapi dipraktekkan banyak pihak karena ada
ikatan tertentu. Wacana ekonomi syariah dalam konteks etik
moral juga bisa ditemukan dalam al-Quran. Dalam bingkai
hukum positif (legal positivism), al-Quran dan hadis adalah sumber
hukum Islam. Hukum Islam adalah salah satu sumber hukum

materiil atau bahan penyusunan (persuasive soumrce) hukum
nasional. Tiga prinsip yang merupakan gagasan paling mendasar
(the most fundamental idea) dalam hukum Islam yang fokus pada
ckonomi syariah adalah jual beli, gadai, dan syirkah. Al-Quran
surat al-Baqarah ayat 275 menegaskan bahwa Allah
menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba (wa aballa Allabhu
al-bay‘a wa harrama al-riba). Surat al-Bagarah ayat 283 menegaskan
bahwa jika kamu dalam perjalanan (dan bermuamalah tidak

t5Lihat, antara lain, Azyumardi Azra, Jaringan Ulama: Tinpur Tengah dan
Repulanan Nusantara Abad X111 dan X111 (Bandung: Mizan, 1994), 24-35;
Muh. Atho Mudzhar, "Islam in Indonesia: The Politics of Recycling and
The Collapse of Paradigm" (paper presented at the The Conference of
Asian Pederation of Middle Eastern Studies Association (AFMA), Keizei
University Tokyo, Japan1999).

16"Republika,”" Jumat 3 November, 2000. 15.

"Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial-Ekonomi (Jakarta:
Lembaga Studi Agama dan Filsafat, 1999), vi.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. . .

secara tunai) sedang kamu tidak mendapatkan seorang penulis,
maka hendaklah ada barang jaminan yang dipegangi (wa in
kuntum ‘ald  safarin wa lam  tajidi  katiban faribanun  maqbidab).
Rasulullah Saw bersabda, bahwa Allah Swt berfirman, “Aku
adalah pihak ketiga dari dua orang yang berserikat selama salah
seorang dari mereka tidak mengkhianati pihak yang lain” (Ana
thalithun al-sharikayni ma lam yakhun ahadubuma sahibahn (H.R. Abu
Daud).

Ketiga ide dasar ekonomi syariah tersebut ikut menjadi
pijakan berbagai perilaku dan kehidupan ekonomi masyarakat.
Dalam konteks perilaku ekonomi, bisa ditegaskan bahwa
masyarakat ~ Muslim  Indonesia ~ mendasarkan  perilaku
ckonominya pada kebiasaan yang bersumber pada ajaran moral
al-Quran dan Sunnah Rasulullah.

Sebagai ajaran moral agama yang kemudian termanifestasi
dalam kebiasaan dan perilaku kehidupan sehari-hari, prinsip
syirkah, jual beli, dan gadai terpraktekkan secara terus menerus,
atas dasar saling pengertian, dan tanpa disertai bukti-bukti
otentik atas segala transaksi yang dibuat di tengah masyarakat.
Masyarakat yang kondisi dan perilaku ekonomi kesehariannya
seperti inilah yang oleh HLA Hart disebut sebagai penganut nilai
budaya awal (w#la-mula) dan secara ekstrem dianggap sebagai
masyarakat primitif yang hidup tanpa hukum dan hanya
dikendalikan oleh rules of obligation sebagai primary rules of
obligation  (aturan primer kewajiban) yang menyamai rules  of
etiquette (aturan etika) atau aturan moral. Keadaaan tanpa hukum
dapat bertahan karena natural pressure dan social pressure.'® Kondisi
ini menggambarkan salah satu karakter epistemologi yuridis
kehidupan ekonomi syariah fase awal di tengah pergulatan
masyarakat Muslim Indonesia.

Pelaku ekonomi syariah di Indonesia pernah mengalami
masa-masa di mana amaliah praktis kehidupan ekonominya
belum tertulis menjadi suatu aturan kenegaraan formal yang
perumusannya melibatkan lembaga negara yang berwenang
membuat pearaturan  perundang-undangan, yaitu Dewan
Perwakilan Rakyat (DPR) dan Presiden. Hal ini terjadi pada era

18Hart, The Concept, 89.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



IR Limuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

sebelum 90-an, suatu era di mana konsep ekonomi syariah masih
menjadi phobia dan trauma bagi elit negara. Indah dalam wacana
tetapi salah kaprah dalam pemahamannya. Sehingga, ekonomi
syariah berada pada suhu terendah dinamika sejarahnya, tidak
memiliki kepastian hukum dalam kehidupan bernegara, dan
bahkan ditakuti. Pada kondisi yang demikian dan dalam suasana
sosial politik yang tidak kondusif posisi ekonomi syariah
berstatus sebagai rules of obligation, yaitu aturan yang banyak
dipraktekan masyarakat tetapi tidak secara formal diatur oleh
negara.

Ekonomi Syariah, dari Rules of Ettiquette dan Rules of Obligation
Menuju Rules of Recognition

Perkembangan pesat perekonomian dunia yang kemudian
berimbas pada perkembangan perekonomian Indonesia sangat
berpengaruh signifikan terhadap munculnya berbagai kesadaran
akan urgensi dan manfaat ekonomi syariah di Indonesia. Setelah
mengalami pasang surut respon oleh masyarakat dan negara,
pada tahun 1992 terbitlah UU No. 10 tahun 1992 tentang
Perbankan Syariah. Di dalam UU tersebut ditegaskan bahwa
selain diakui adanya perbankan konvensional juga diakui adanya
perbankan berdasarkan prinsip bagi hasil. Berikutnya pada 1998
terbit UU No. 7 Tahun 1998 tentang Perbankan. Salah satu
pasal UU 1998 menegaskan bahwa selain diakui ada perbankan
konvensional, juga diakui adanya perbankan syariah. Di susul
berikutnya muncul UU No 19 Tahun 2008 tentang Surat
Berharga Syariah Negara dan UU No. 21 Tahun 2008 tentang
perbankan Syariah.

Kehadiran dan proses transformasi ekonomi syariah dari
prinsip moral etis dalam al-Quran dan hadis Rasulullah yang
kemudian menjelma menjadi tradisi berkehidupan ekonomi

sehari-hati  (rules  of  ettiguette) sampai menjadi peraturan
perundang-undangan negara dengan jelas dan tegas melalui
proses kenegaraan yang melibatkan berbagai lembaga negara.
Berbagai lembaga negara tersebut ikut meningkatkan status
epistemologi yuridis ekonomi syariah dari sebelumnya yang
berada pada level rules of obligatian, yakni prinsip moral yang
berlaku karena alami dan tuntutan sosial yang belum memiliki

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. .. [JRAI

kepastian hukum. Bila terjadi ketidakjelasan aturan tidak ada teks
otoritatif yang menjadi referensi dan potensial menimbulkan
ketidakpastian (wncertainty). Semua itu berubah menjadi rules of
recognition, yakni perundangan-undangan negara yang memiliki
kepastian hukum yang kuat dan mengikat seluruh warga negara
Indonesia.

Dapat ditegaskan bahwa eckonomi syariah sebagai rule of
recognition mengalami dinamika. Berawal dari adanya pengakuan
terhadap prinsip moral etis (rules of ettiquette) yang belum memiliki
kepastian hukum berubah menjadi rujukan otentik jika terjadi
ketidakjelasan hukum. Kemudian muncul individu-individu
mujtahid, akademisi, pemikir ekonomi syariah, dan muncul pula
institusi formal pemegang kekuasaan membuat undang-undang
(power of legeslative) sebagai badan otoritatif, yaitu DPR dan
Presiden. DPR dan Presiden melakukan transformasi substansi
hukum dari kondisi tidak pasti (#ncertainty) menjadi ada kepastian
hukum certainty) dan terus merasuk ke dalam peraturan
perundang-undangan negara (rules of recognition) untuk melakukan
penggalian terhadap kebiasaan lama yang kemudian dilakukan
unifikasi, kodifikasi, dan memutuskan lewat DPR dan Presiden
sebagai lembaga negara.

Ekonomi Syariah di Indonesia dalam Bingkai Rules of
Change

Ada dua prinsip rules of change. Pertama, diawali pra-kondisi
berupa suasana statis yang melingkupi epistemologi yuridis
ekonomi syariah. Kedua, ada kondisi baru sebagai pembatalan
atau revisi terhadap aturan lama yang statis. Aturan lama yang
statis tergambar dari episode awal epistemologi yuridis ekonomi
syariah yang diperankan dengan baik oleh Bank Muamalah
Indonesia (BMI). BMI merupakan Bank Umum Syariah pertama
di Indonesia dan simbol kulminasi cita masyarakat Indonesia
yang telah lama memimpikan kehadiran perbankan syariah
sekaligus ~ berusaha membangun paradigma epistemologi
yuridisnya melalui  pengembangan  prinsip-prinsip  produk
perbankan syariah.Periodisasi perumusan produk-produk BMI
ada tiga tahap, yaitu periode taklid, periode instropeksi, dan

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

periode independen.’ Klasterisasi era ke dalam tiga periode

didasarkan pada tingkat independensi BMI dalam melakukan
fjtihad.

Periode Taklid (Me: 1992-April 1995)

Sebelum berdiri, BMI menugaskan dua orang ke Iran dan
sebelas orang ke Bank Islam Malaysia Benhard (BIMB) untuk
mengkaji perbankan Islam. Setelah berdiri, BMI menugaskan lagi
dua orang ke Iran, sebab Iran dianggap sebagai negara yang
cukup konsisten mempraktekkan perbankan Islam. Walaupun
menugaskan empat orang ke Iran, BMI tidak ezjoy dengan model
Iran dan justru lebih memilih model Malaysia. Era ini adalah
awal sejarah BMI dan disebut periode taklid. Dinamakan periode
taklid, sebab BMI mengadopsi secara persis model Malaysia.
Segala yang dipraktekkan Malaysia juga dilaksanakan secara
persis oleh BMIL?® Sehingga, pada periode taklid BMI hampir
tidak pernah melakukan ijtihad.

Periode Intropeksi diri (Mei 1995-Februari 1999)

Pada periode ini, BMI mulai melakukan instrospeksi dan
berbenah diri, tepatnya sesudah Indonesia bertindak sebagai
tuan rumah Expert Meeting ke-9 Persatuan Bank-Bank Islam se-
dunia di Jakarta pada 7-8 April 1995. Berbagai interaksi dan
komunikasi internasional diperluas. BMI mulai mendatangkan
ahli dari Timur Tengah. Akhirnya muncul kesadaran, bahwa apa
yang dipelajari masyarakat Indonesia tentang Bank Islam selama

WM. Nur Yasin, Hukum Ekonomi Syariah, Geliat Perbankan Syariah di
Indonesia (Malang: UIN Malang Press, 2009), 50.

2Ada beberapa contoh yang bisa dikemukakan di sini. Pertama, istilah
ba'i bitsaman ajil. Istilah ini murni berasal dari Malaysia. Tata bahasa yang
dipakai juga tata bahasa Melayu. Dalam bahasa Arab, konsep ini disebut b4
muajjal. Konsep yang dipakai di Malaysia ini sedikit lebih halus dengan
memakai istilah ba7 bitsaman ajil dan bukan ba'i muajjal. Bisa dikatakan bahwa
BMI merupakan fotokopi dari BIMB. Kedua, dalam hal bagi hasil, seperti
cara menghitung uang dan prosentase bagian masing-masing, pada periode
ini BMI belum berpengalaman, sehingga mengikuti konsep Malaysia. Keziga,
produk berupa setifikat al-dayn. Dalam terminologi figh muamalah biasanya
disebut ba'i dayn bi al-dayn. Sertifikat al-dayn merupakan istilah produk yang
murni diluncurkan BIMB Malaysia. [bzd.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dizamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah. .. [JRI8)

ini baru sebatas bank Islam mazhab Malaysia. Ternyata di
belahan dunia yang lain banyak mazhab bank Islam. Hal ini
mendorong BMI untuk introspeksi.

Introspeksi  dilakukan sejak 1996  ketika BMI mulai
membangun jaringan kerjasama dengan Bahrain dan Yordania.
Dua Negara ini membuka wawasan masyarakat ekonomi syariah
di Indonesia bahwa ternyata bank Islam tidak sekadar seperti
yang telah dipelajari. Masukan-masukan juga diperoleh BMI dari
Accounting and Aunditing Standard for Islamic Financial Institutions
(AAOIFI) yang Dberpusat di Bahrain. AAOIFI yang
berkedudukan di Bahrain mengeluarkan standar akuntansi Islam.
Standar yang dikeluarkan AAOIFI tidak mengacu kepada
konsep Malaysia. Di era antara 1996 sampai Pebruari 2000 BMI
tidak lagi taklid kepada mazhab Malaysia dan melakukan ijtihad
sendiri. Mekanisme dan prosesi ijtthad BMI dilakukan secara
sistematis dan substansi ijtihadnya bersifat inklusif.

Periode independen (Maret 1999 dan seternsnya)

Periode ini ditandai oleh terbentuknya Dewan Syariah
Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN MUI).2l DSN MUI
dibentuk berdasarkan SK MUI No. Kep-754/MUI/II/1999
tanggal 10 Pebruari 1999 tentang Pembentukan Dewan Syariah
Nasional. Periode Mei 1992 sampai Februari 1999 DPS BMI
mempunyai dua tugas. Perfama, mengeluarkan dan mengesahkan
fatwa suatu produk. Kedna, mengawasi pelaksanaan fatwa di
lapangan yang bertujuan agar BMI betul-betul melaksanakan
produknya tanpa menyimpang dari fatwa DPS BMI.??

Dengan terbentuknya DSN MUIL DPS BMI berkurang tugas
dan fungsinya, hanya mengontrol pelaksanaan fatwa produk
yang dikeluarkan DSN MUIL Mulai Maret 1999 satu-satunya

2DSN MUI merupakan satu-satunya badan yang berwenang dan
mempunyai tugas utama mengeluarkan fatwa atas jenis-jenis kegiatan,
produk, dan jasa keuangan syariah serta mengawasi penerapan fatwa
dimaksud oleh lembaga-lembaga keuangan syariah di Indonesia. Lihat,
Keputusan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia No. 02 Tabun 2000
tentang Pedoman Rumabh Tangga Dewan Syariah Nasional Mejelis Ulama Indonesia
(PRT DSN-MUI).pasal 1 ayat 2

2] aporan Tabunan 1999 Bank Muamalah Indonesia, (Jakarta: BMI, 1999).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulimuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

lembaga yang berhak mengeluarkan dan mengesahkan fatwa
produk perbankan syariah di Indonesia adalah DSN MUI Mufti
di bidang ekonomi syariah terpusat secara nasional dan seragam.
Fatwanya juga seragam dan berlaku untuk seluruh Lembaga
Keuangan Syariah (LKS) di Indonesia. Sedangkan yang
mengawasi pelaksanaan fatwa produk yang dikeluarkan DSN
MUI adalah DPS yang ada di setiap LKS, termasuk DPS BMI
untuk pelaksanaan fatwa di BMI itu sendiri.

Pertimbangan mendasar pembentukan DSN MUI adalah
untuk mengawasi dan mengerahkan lembaga-lembaga keuangan
syariah untuk mendorong penerapan nilai-nilai ajaran Islam
dalam kegiatan perekonomian dan keuangan. Selain itu, DSN
MUI diharapkan dapat berperan secara pro-aktif dalam
menanggapi perkembangan masyarakat Indonesia yang dinamis
dalam bidang ekonomi dan keuangan.?

Gerak epistemologi yuridis BMI di atas mulai periode taklid,
periode introspeksi diri, sampai periode independen
menggambarkan bahwa ada ketidakpuasan sistemik dan kolektif
terthadap pra-kondisi (primary rules) sebagai konsep dan rumusan
ckonomi syariah lama yang statis. Secara kolektif dan sistemik
pula upaya perbaikan dan penyempurnaan terus dilakukan
sebagai respon terhadap kondisi dan rumusan lama (primary rules)
yang statis sebagai pembatalan atau revisi untuk mewujudkan
rumusan syariah baru yang lebih dinamis dan progresif (scondary
rules). Dengan menempatkan pembaharuan sistemik sebagai
upaya konkrit revisi rumusan lama menjadikan ekonomi syariah
sampal pada level yang oleh HLA Hart disebut sebagai rules of
change.

Ekonomi Syariah di Indonesia dalam Bingkai Rules of
Adjudication

Rules of adjudication model HLA Hart mempersyaratkan dua
hal. Pertama, aturan atau rumusan lama tidak

efisien  (Znefficiency), karena tidak ada lembaga yang bertanggung

3"Keputusan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia No. 02
Tahun 2000 tentang Pedoman Rumah Tangga Dewan Syariah Nasional
Mejelis Ulama Indonesia (PRT DSN-MUTI)."

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. . .

jawab. Kedua, kelemahan ini dapat dihilangkan bila primary rules of
obligation dilengkapi dengan unsur ketiga dari struktur secondary
rules, yaita rules of adjudication yang fokus pada siapa yang
mengadili, prosedur, dan hukuman bagi pelanggar primary rules of
obligation. Akhirnya,muncul hirarkhi aturan, dari bawah sampai
ke atas, meliputi aspek-aspek hukum, sehingga lahir sistem
hukum. Norma keadilan (woral justice) yang sebelumnya sebatas
mengikat individu sekarang menjadi norma hukum (lega/ justice)
yang mengikat semua masyarakat disertai sanksi jika ada
pelanggaran.

Rules of adjudication sangat terkait dengan aspek penyelesaian
sengketa ekonomi syariah. Penyelesaian sengketa ekonomi
syariah di Indonesia bukan saja penuh liku pengaturannya di era
orde lama, orde baru, tetapi di era reformasi juga tetap menemui
jalan terjal. Era sebelum 2006 muncul dua interpretasi
penyelesaian sengketa ekonomi syariah. Menurut Muhammad
Syafii Antonio, penyelesaian sengketa ekonomi syariah merujuk
hukum syariah.?* Sedangkan menurut Sutan Remy Syahdeini,
penyelesaian sengketa ekonomi syariah mengacu KUH Perdata
karena hukum positif.?> Setelah terbit UU No. 3 Tahun 2006
tentang Perubahan atas UU No. 7 Tahun 1989 tentang Peradilan
Agama, penyelesaian sengketa ekonomi syariah mulai ada titik
terang. Dalam Pasal 49 UU No. 3 Tahun 2006 dinyatakan:

“Pengadilan agama bertugas dan berwenang memeriksa, memutus, dan
menyelesaikan perkara di tingkat pertama antara orang-orang yang
beragama Islam di bidang: a. perkawinan; b. watis; c. wasiat; d. hibah; e.
wakaf; f. zakat; g. infaq, h. shadagah; dan 1. ekonomi syariah.”

Merujuk Pasal 49 UU No. 3 Tahun 2006, Mahkamah Agung
(MA) menerbitkan Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA)
No. 08 Tahun 2008 yang menegaskan bahwa eksekusi putusan
Badan  Arbitrase  Syariah  dilakukan  Peradilan ~ Agama.
Penyelesaian sengketa ekonomi syariah seperti disebutkan pada

Pasal (49) UU No. 3 Tahun 2006 direduksi oleh UU No. 21

#Muhammad Syafii Antonio, Bank Syariah, Bagi Bankir dan Praktisi
Kenangan (Jakarta: Bank Indonesia dan Tazkiyah Institute, 1999), 30, 214.

BSutan Remi Syahdeini, Perbankan Isiam dan Kedudukannya dalam Tata
Hukum Perbankan Indonesia (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1999), 134.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



IRLY Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah. Pada Pasal 55 UU No.

21 Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah dinyatakan:

(1) Penyelesaian sengketa Perbankan Syariah dilakukan olehpengadilan
dalam lingkungan Peradilan Agama.

(2) Dalam hal para pihak telah memperjanjikan penyelesaiansengketa
selain sebagaimana dimaksud pada ayat (1), penyelesaian sengketa
dilakukan sesuai dengan isi Akad.

(3) Penyelesaian sengketa sebagaimana dimaksud pada ayat (2) tidak
boleh bertentangan dengan Prinsip Syariah.

Kemudian, pada penjelasan Pasal 55 ayat (2) UU No. 21
Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah ditegaskan:

Yang dimaksud dengan “penyelesaian sengketa dilakukansesuai dengan
isi Akad” adalah upaya sebagai berikut: a. musyawarah; b. mediasi
perbankan; c. melalui Badan Arbitrase Syariah Nasional (Basyarnas)
atau lembaga arbitrase lain; dan/atau; d. melalui pengadilan dalam

lingkungan Peradilan Umum.

Mengacu pada Pasal 55 dan Penjelasan Pasal 55 UU No. 21
Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah tersebut, bisa
ditegaskan bahwa terdapat dua cara penyelesaian sengketa
ckonomi syariah di Indonesia. Perfama, penyelesaian non-litigasi,
yakni dilaksanakan di luar pengadilan, melalui musyawarah,
mediasi perbankan, Basyarnas atau lembaga arbitrase lain. Kedua,
penyelesaian secara litigasi, yakni melalui peradilan. Hal yang
urgen bahwa jika dalam klausula perjanjian (akad) tidak
menyebutkan institusi penyelesai sengketa, maka sengketa yang
muncul dikemudian hari menjadi kewenangan Peradilan Agama.
Jika tidak, maka ada peluang bagi Peradilan Umum untuk
menyelesaikan sengketa ekonomi syariah.

Merujuk pada UU No. 3 Tahun 2006 tentang Peradilan
Agama dan UU No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah,
MA menerbitkan SEMA No. 08 Tahun 2008 yang menegaskan
bahwa Ketua Pengadilan Agama berwenang memerintahkan
pelaksanaan putusan Badan Arbitrase Syariah. Namun, jalan
berliku muncul lagi seiring dengan tebitnya UU No. 48 Tahun
2009 tentang Kekuasaan Kehakiman. Pasal 59 ayat 3 UU No. 48
Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman menyebutkan:

Dalam hal para pihak tidak melaksanakan putusan arbitrase secara
sukarela, putusan dilaksanakan berdasarkan perintah Ketua Pengadilan
Negeri atas permohonan salah satu pihak yang bersengketa.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. . .

Paparan Pasal 59 UU No. 48 Tahun 2009 tentang
Kekuasaan Kehakiman menyebutkan, “yang dimaksud dengan
“arbitrase” dalam ketentuan ini termasuk juga arbitrase syariah”.
Kemudian, dengan merujuk pada Pasal 59 ayat 3 UU No. 48
Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman dan penjelasannya,
MA menerbitkan SEMA No. 08 Tahun 2010 tentang penegasan
tidak berlakunya SEMA No. 08 Tahun 2008 tentang Eksekusi
Putusan Badan Arbitrase Syariah. Dalam SEMA No. 08 Tahun
2010 ditegaskan:

Bahwa terhitung sejak berlakunya Undang-Undang Nomor 48 Tahun
2009 tentang Kekuasaan Kehakiman, Surat Edaran Mahkamah Agung
Nomor: 08 Tahun 2008 tentang Eksekusi Putusan Badan Arbitrase
Syariah tersebut berdasarkan Pasal 59 ayat (3) Undang-Undang Nomor
48 Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman dan penjelasannya,
dinyatakan tidak berlaku.

Berdasarkan paparan di atas dapat dipahami bahwa satu sisi
penyelesaian sengketa ekonomi syariah menjadi kewenangan
Peradilan Agama. Di sisi lain, penyelesaian sengketa ekonomi
syariah dilakukan Peradilan Umum. Pada akhirnya muncul
putusan Mahkamah Konstitusi (MK) Nomor 93/X-PUU/2012
yang membatalkan penjelasan Pasal 55 ayat 2 dan 3 UU No 21
Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Dengan adanya putusan
MK ini maka penyelesaian sengketa ekonomi syariah menjadi
kewenangan Peradilan Agama.

Proses pelembagaan penyelesaian sengketa ekonomi syariah
yang kadang antagonis dan kadang protagonis mulai tidak
adanya kejelasan sampai terbitnya UU No. 3 Tahun 2006, UU 21
Tahun 2008, SEMA No. 8 Tahun 2008, UU No. 48 Tahun
2009, SEMA No. 8 Tahun 2010, dan diakhiri Putusan MK No.
93/X-PUU/2012 menunjukkan adanya upaya sungguh-sungguh
untuk merubah primary rules yang tidak efisien menuju rules of
adjudication yang jelas, tegas, dan efisien. Dengan adanya rules of
adjudication dalam hal ini UU No. 3 Tahun 2006, UU 21 Tahun
2008, SEMA No. 8 Tahun 2008, dan Putusan MK No 93/X-
PUU/2012 maka siapa yang menyelesaikan sengketa ckonomi
syariah sangat jelas, yaitu Peradilan Agama.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulimuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

Interkoneksi  Transisi Hukum HLA Hart dengan
Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah di
Indonesia

Dalam pandangan David M Trubek, di era sekarang ini
sangat diperlukan upaya sistemik guna menganalis interkoneksi
dan interaksi antara hukum, sosial, ekonomi, dan politik. Jika
terjadi kegagalan interkoneksi, maka akan muncul krisis hukum
(erisis of law).?0 Krisis hukum di Indonesia yang terus meningkat
kuantitas dan kualitasnya selalu bersinggungan dengan sektor
ckonomi. Peran hukum untuk pembangunan ekonomi kedepan
harus dibuat secara sistematis dan komprehensif agar arah dan
tujuan yang ingin dicapai dan instrumen yang digunakan jelas.
Sebaliknya, keberhasilan restorasi perekonomian tergantung
pada berfungsinya sistem hukum dengan baik.?” Fenomena yang
demikian memiliki semangat argumen yang sejalan dengan
konsep Max Weber, bahwa hukum merupakan faktor utama
dalam pembangunan ekonomi.?® Dalam konteks ini, Adam
Smith menekankan bahwa tujuan keadilan adalah untuk
melindungi setiap orang dari kerugian (zhe end of justice is to secure
from injury).?

Keharusan berinteraksinya hukum dengan ekonomi idealnya
tidak menghapus esensi dan eksistensi hukum sebagai dimensi
yang harus independen dan otonom. Max Weber menegaskan
bahwa hukum relatif otonom, meskipun dipengaruhi sistem
eckonomi. Hukum juga mempengaruhi ekonomi, mekanisme,
dan proses sosial di masyarakat. Kondisi ekonomi tidak
sertamerta membentuk sistem hukum baru. Ekonomi sebatas
memberikan peluang bagi perkembangan prinsip hukum yang
telah ditemukan. Meskipun tidak ditentukan oleh kekuatan
ckonomi, hukum merupakan komponen yang sangat krusial. dan

2%David M. Trubek, "Max Weber On Law and The Rise of Capitalism,"
Wisconsin Law Review 3 (1972): 720.

ZBismar Nasution, “Mengkaji Ulang Hukum Sebagai Landasan
Pembangunan Ekonomi” (Pidato Pengukuhan sebagai Guru Besar,
Universitas Sumatera Utara), 6.

STrubek, "Max Weber," 720.

YR.L. D.D. Raphael Meck and P.G. Stein, eds., Lectures on Jurisprudence
(Indianapolis: Liberty Fund, 1982), 9.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. . .

rasional. Menurut Weber, hukum rasional adalah sistem hukum
yang dipandu prinsip-prinsip fundamental dari hukum itu sendiri
dan bukan sistem hukum yang kharismatik yang disebut /aw
prophet (hukum agama), tetapi sistem hukum yang dibangun dan
dikembangkan melalui sistem keadilan serta disusun oleh
individu-individu ~ profesional  yang  telah  mendapatkan
pendidikan hukum secara formal.?® Sehingga, hukum harus
diposisikan sebagai supremasi utama untuk mengontrol
dinamika ekonomi dan sekaligus menjadi instrumen konkrit
penyelesaian sengketa ekonomi.’! Dalam konteks ini pandangan
Trubek menemukan signifikansinya, bahwa jika hukum sudah
diposisikan secara tepat dan akurat, akan sangat mudah
menyelesaikan problematika ekonomi praktis. Penggalian bisa
dilakukan secara proporsional terhadap prinsip-prinsip dan
fungsi-fungsi sosial, ekonomi,dan politik pranata hukum.3?
Dalam konteks pembangunan hukum ekonomi syariah di
Indonesia, penempatan hukum nasional secara tepat dan
proporsional harus menjadi piranti dan supremasi utama.
Perlakuan kehidupan sosial dan politik di Indonesia yang tidak
pararel dengan hukum ekonomi syariah berimplikasi pada
kegagalan hukum itu sendiri. Untuk menghindari kegagalan
fungsi hukum, maka perumusan hukum ekonomi syariah di
Indonesia harus mengacu pada sumber-sumber hukum materiil
yang dalam hal ini adalah hukum Islam. Sebaliknya, nilai-nilai
moral yuridis ekonomi syariah yang tertuang dalam al-Quran,
Sunnah Rasulullah Saw, dan tradisi adilubung islami akan semakin
maksimal dan komprehensif fungsi sosial yuridisnya jika
ditransformasikan ke dalam substansi perundang-undangan
nasional. Sehingga, transisi nilai-nilai ekonomi syariah dari
tataran moral doktrinal normatif ke dalam tataran legal formal
positif menjadi keniscayaan di era kebernegaraan modern saat
ini. Transisi hukum ini terutama dipakai untuk merumuskan
bahan hukum tak tertulis ke dalam hukum tertulis. Dalam

SM.D.A. Freeman, Lloyd’s Introduction to Jurisprudence London: Sweet &
Maxwell Ltd, 2001), 663.

3\ Nasution, "Mengkaji Ulang," 4.

32David M. Trubek, "Toward a Social Theory of Law: An Essay on The
Study of Law and Development," The Yale Law Journal 82, no. 1 (1972): 1.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



RIS Lliumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

pandangan HLA Hart, situasi yang demikian betul-betul
merepresentasikan transisi dari  primary rules (norma moral)
menuju secondary rules (sistem hukum yang mengikat seluruh
warga negara).

Penting untuk dicatat bahwa meskipun transisi hukum
adalah suatu keniscayaan, pembuatan hukum secara tidak
profesional atau terburu-buru berpotensi menjadikan hukum
tidak efektif dalam mengatur pertumbuhan ekonomi. David M.
Trubek menegaskan bahwa ru/e of law adalah aspek mendasar dan
urgen bagi pertumbuhan ekonomi dan memiliki implikasi luas
bagi reformasi sistem ekonomi dunia. Oleh karena itu, rule of law
sangat  dibutuhkan untuk pembangunan hukum  dalam
perubahan ekonomi.

Dengan demikian, dalam konteks ekonomi syariah,
perubahan ekonomi syariah dari tataran moral doktrinal
normatif menuju tataran legal formal positif memerlukan
konsistensi dan fleksibilitas substansi hukum Islam. Syariah atau
tidak syariahnya suatu perekonomian tidaklah selalu ditentukan
oleh ada atau tidak adanya peran serta budaya Arab, ada atau
tidak adanya nilai-nilai moral doktrinal ~ normatif  yang
mengatur, juga tidak hanya ditentukan oleh disebut atau tidaknya
term-term Islam atau syariah setelah term ekonomi, tetapi sangat
dipengaruhi oleh proses manifestasi yang bergulir secara
prosedural  dijiwai  oleh  keikhlasan  perjuangan  untuk
menegakkan kemaslahatan secara maksimal. Meskipun tidak
diiringi terma-terma Islam atau syariah apabila suatu kegiatan
perekonomian dilaksanakan sesuai konsensus bersama (‘an
taradin), tanpa ada paksaan, dan dengan itikad baik yang
sungguh-sungguh  tegas (7ma’ sarih) untuk merealisasikan
kemaslahatan umat manusia (rahmatan il ‘alamin) maka secara
otomatis nilai-nilai Islam sudah tersublimasi di dalamnya (wa
rahu al-muslimina hasanan fabuwa ‘inda Allahi hasanun).

33David M. Trubek, "2002-2003 ELRC Annual Report: Law and
Economic Development: Critiques and Beyond" (paper presented at the
Spring Conference Harvard Law School, April 13-14, 2003), 1.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Y nridis Ekonomi Syariah. .. [JPAUNI

Penutup

Apresiasi bagi pengembangan ekonomi syariah di Indonesia
secara luas dan luwes merupakan suatu keniscayaan. Pertama, luas
ruang lingkupnya. Dalam arti sektor perekonomian syariah
tersedia luas. Hal ini boleh dikembangkan oleh siapapun
(Muslim atau non-Muslim), kapanpun (dalam kondisi normal
atau krisis), dan di manapun juga (di negara Islam, negara
Muslim, maupun negara Islami). Sejauh tidak ada larangan baik
dalam dokumen yang tercipta (kawniyah) maupun dokumen yang
terkata (gawliyah), sektor ekonomi syariah boleh dikembangkan
untuk sebesar-besarnya kemakmuran umat. Hal ini tergambar
dari semangat hukum yang terkandung dalam asas hukum yang
menyatakan bahwa “asal dari aktifitas ekonomi adalah boleh
sampal ada dalil yang mengharamkan (al-aslu fi al-mu‘amalah al-
thahah hatta  yadulln al-dalil ‘ala  al-tahrim)”. Asas hukum ini
memperjelas bahwa sektor ekonomi syariah menganut sistem
terbuka, bahkan liberal. Hal ini berbeda dengan sektor teologi
Islam (‘ubrdiyah) yang secara rigit bersifat tertutup. Jika dibuat
suatu perbandingan, dengan menempatkan ekonomi sosialis dan
liberalis pada titik yang berbeda, maka ekonomi syariah relatif
lebih condong ke sistem ekonomi liberal.

Kedna, lowes penerapannya. Artinya, ekonomi syariah tidak
selalu sama persis dengan perekonomian Arab, meskipun tak
bisa dipungkiri adanya beberapa unsur perekonomian Arab yang
terserap ke dalam komposisi elementer paradigma ekonomi
syariah, seperti perserikatan (shirkah), jual beli (buyx’), dan gadai
(rabn). Kondisi yang demikian menunjukkan bahwa praktik
ekonomisyariah menghargai keunggulan dan kearifan lokal (/oca/
wisdom?) yang berkembang di setiap komunitas sosial, termasuk
Indonesia.

Dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di Indonesia

telah melalui empat fase, yaitu fase shari‘ah, fase figh, fase qganin,
dan fase gada’. Dalam konteks positivisme hukum (legal positivism),
dua fase yang awal (shari‘ah dan figh) masuk kategori nilai-nilai
moral atau bahan hukum, sedangkan dua fase yang akhir (ganin
dan gada’) sudah berstatus sebagai hukum. Setiap fase
menggambarkan bukan saja sfl umat memperlakukan hukum
ckonomi syariah di masanya tetapi juga karakter tantangan

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



RIOYA Liumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

peradaban sosial dan politik yang dilaluinya. Paradigma transisi
hukum HLA Hart dengan jelas hanya membagi dinamika hukum
ke dalam dua tahap. Pertama, primary rules, yaitu norma-norma
moral yang dianut masyarakat. Kedwa, secondary rules, yaitu
modifikasi dan dinamisasi dari aturan primer menjadi aturan
yang diatur oleh sistem hukum yang menyatakan berlakunya
norma tertentu menjadi norma hukum yang mengikat seluruh
warga negara dalam sistem hukum tersebut yang membutuhkan
kekuasaan negara untuk pelaksanaannya.

Dengan demikian bisa ditegaskan bahwa terdapat beberapa
keselarasan fungsionalyuridis antara paradigma transisi hukum
model Hart dan dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah
di Indonesia. Perfama, memudahkan identifikasi terhadap tipologi
dan karakter setiap nilai moral, bahan hukum, dan hukum itu
sendiri.  Kedna, tidak setiap penganut nilai moral atau bahan
hukum bisa disebut primitif. Hanya moral yang dibangun dari
tradisi turun temurun yang tidak akomodatif terhadap nilai-nilai
modernitas yang bisa dikategorikan sebagai budaya primitif.
Sedangkan pengamal nilai moral dan bahan hukum yang digali
dari al-Quran dan hadis Rasulullah Saw tidak bisa disebut
primitif, karena al-Quran itu sendiri sangat akomodatif dengan
prinsip-prinsip universal kehidupan modern, seperti keadilan,
kesejahteraan, kemakmuran, dan perdamaian.

Daftar Pustaka

al-Jabirf, Muhammad ‘Abid. Tagwin al-‘Agl al-‘Arab. Beirut:
Markaz al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989.

Ali, A. Mukti. "Agama dan Perkembangan Ekonomi di
Indonesia." In Kontekstualisasi Ajaran Islam: 70 Tabun Prof. Dr.
H. Munawir Sadzali, MA, edited by etal. Muhammad
Wahyuni Nafis. Jakarta: Paramadina, 1995.

Antonio, Muhammad Syafii. Bank Syariah, Bagi Bankir dan
Praktisi  Kenangan. Jakarta: Bank Indonesia dan Tazkiyah
Institute, 1999.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulanan
Nusantara Abad XV1I dan XT71Il. Bandung: Mizan, 1994.
Flood, Gavin. An Introduction to Hinduism. Cambridge: Cambridge

University Press, 1996.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Mohamad Nur Yasin, Dizamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah. .. |JAUS)

Freeman, M.D.A. Lilyd’s Introduction to Jurisprudence. London:
Sweet & Maxwell Ltd, 2001.

Hart, H.L.A. The Concept of Law. Oxford: Oxford at The
Clarendon Press, 1988.

Ibrahim, Johnny. Pendekatan Ekonomi Terbadap Hukum, Teori dan
Implikasi  Penerapannya  dalam  Penegakan Hukum. Surabaya:
PMN & ITS Press, 2009.

Ka’bah, Rifyal. Hukum Islam di Indonesia Perspektif Mubammadiyah
dan NU. Jakarta: Universitas Yarsi Press, 1999.

Reputusan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia No. 02
Tabun 2000 tentang Pedoman Rumah Tangga Dewan Syariah
Nasional Mejelis Ulama Indonesia (PRT DSN-MUI).

Laporan Tabunan 1999 Bank Munamalah Indonesia. Jakarta: BMI,
1999.

Meek, R.L. D.D. Raphael and P.G. Stein, eds. Lectures on
Jurisprudence. Indianapolis: Liberty Fund, 1982.

Mudzhar, Muh. Atho. Membaca Gelombang ljtibad: antara Tradisi
dan Liberasi. Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1998.

——————— "Islam in Indonesia: The Politics of Recycling and The
Collapse of Paradigm." revised version of the paper
presented, The Conference of Asian Federation of Middle
Eastern Studies Association (AFMA), Keizei University
Tokyo, Japan, 1999.

Nafis, M. Cholil. Teori Hukum Efkonomi Syariah. Jakarta: UI-Press,
2011.

Nasit, Mohammad Abdun. Positivisasi Hukum Islam di Indonesia.
Mataram: IAIN Mataram Press, 2004.

Nasution, Bismar. "Mengkaji Ulang Hukum Sebagai Landasan
Pembangunan Ekonomi." Pidato Pengukuhan sebagai Guru
Besar, Universitas Sumatera Utara.

Rahardjo, Dawam. Islam dan Transformasi Sosial-Ekonomi. Jakarta:
Lembaga Studi Agama dan Filsafat, 1999.

Rahardjo, Sadjipto. I/mu Hukum. Bandung: Citra Aditya, 1991.

"Republika." Jumat 3 November, 2000.

Ricklests, M.C. Segarah Indonesia  Modern. Translated by
Dharmono Hardjowidjono. Yogyakarta: Gajah Mada
University Press, 1998.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



RIOZN Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Oxford
University Press, 1964.

Syahdeini, Sutan Remi. Perbankan Isiam dan Kedudukannya dalanm:
Tata Hunkwum Perbankan Indonesia. Jakarta: Pustaka Utama
Grafiti, 1999.

Tanya, Bernard L., ez al. Teori Hukum, Strateg Tertib Manusia
Lintas Ruang dan Generasi. Surabaya: CV. Kita, 2007.

Trubek, David M. "Max Weber On Law and The Rise of
Capitalism." Wisconsin Law Review 3 (1972).

——————— . "Toward a Social Theory of Law: An Essay on The Study
of Law and Development." The Yale Law Journal 82, no. 1
(1972).

——————— , "2002-2003 ELRC Annual Report: Law and Economic
Development: Critiques and Beyond." Spring Conference
Harvard Law School, April 13-14, 2003.

Yasin, M. Nur. Hukum Ekonomi Syariah, Geliat Perbankan Syariah
di Indonesia. Malang: UIN Malang Press, 2009.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



