
Ulumuna 
Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram 

Vol. 19, No. 1, 2015,  p. 181-204 
Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648 

Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna  

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

181 

DINAMIKA EPISTEMOLOGI YURIDIS  

EKONOMI SYARIAH DI INDONESIA  
PERSPEKTIF TRANSISI HUKUM H.L.A. HART 

Mohamad Nur Yasin 
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang 
Email:yasinm.nuryasin@yahoo.co.id  

 
Abstract: The dynamic of the juridical epistemology of Islamic 
economy in Indonesia passed through four phases, i.e. sharī‘ah, fiqh, 
qānūn, and qad\ā’. The first two phases have normative doctrinal 
characteristics while the last two show positive legal formal 
characteristics. The transformation of Islamic economic law started 
at the level of normative moral doctrinal to the level of legal 
formal. It has a methodological spirit which is closely related to the 
theory of legal transition by H.L.A. Hart. According to Hart, the 
transition from moral to law involves two concepts. First, primary 
rules which define the moral values embraced by the people. 
Second, secondary rules which modify and dynamite the primary 
rules to be legal binding for all the people. In this case, state 
authority is required to execute the rules. In Hart‟s perspective on 
the transition of law, sharī‘ah and fiqh are the rules of etiquette and 
obligation. Meanwhile, qānūn, and qad\ā’ are the rules of 
recognition, rules of change, and rules of adjudication. In the 
transition of law, there is an interconnection between law and 
Islamic economy sustainably, professionally, and proportionally.  

Keywords: Islamic economy, law, transition, rules of recognition 

DOI: http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v19i1.1257 

 

Pendahuluan 

HUKUM  Islam merupakan ikhtisar intelektualisme Islam, 
pengejawantahan paling berkarakter dari aktivitas kehidupan 

manusia Muslim, dan unsur pokok dari saripati Islam. Terlalu 
sulit bahkan mustahil mengenali Islam secara sungguh-sungguh 



182 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

tanpa memahami hukum Islam.1 Di antara produk-produk 

intelektualisme Islam, hukum Islam menempati posisi teratas 
dan paling banyak tersebar di seantero dunia Islam. Sehingga, 

berimplikasi terhadap perilaku individu dan membentuk pola 
pikir serta pola tindakan masyarakat Muslim.2 Implikasi 

pengembangan hukum dalam bidang ekonomi adalah 
munculnya berbagai regulasi yang mempengaruhi kinerja 

ekonomi untuk mewujudkan kesejahteraan manusia. Hukum 
berusaha memberi refleksi bagi terciptanya keadilan ekonomi 

(economic justice).3 Di antara dimensi signifikan hukum Islam yang 
kontributif terhadap tegaknya keadilan ekonomi di tengah 

kehidupan masyarakat adalah ekonomi Islam yang dalam 
terminologi Indonesia lebih populer dengan istilah ekonomi 

syariah. Pasang surut perkembangan peradaban masyarakat 
Muslim Indonesia memperoleh kontribusi penting dari dinamika 

ekonomi syariah. Dalam konteks ini tidak bisa dipungkiri adanya 
relasi antara pengembangan hukum Islam dan dinamika hukum 

ekonomi syariah di Indonesia.  
Dinamika hukum ekonomi syariah di Indonesia terus 

berproses dan bergulir yang secara epistemologi yuridis terpola 
dalam empat fase.4 Pertama, fase sharī‘ah, yakni fase di mana 

ekonomi syariah masih berada pada tataran moral doktrinal 
normatif yang ditandai oleh ketersediaan nilai-nilai dan prinsip 

ekonomi syariah di dalam al-Quran dan hadis. Kedua, fase fiqh, 
ditandai oleh maraknya penggunaan literatur fiqh klasik dan 

interpretasi oleh para mujtahid Indonesia terhadap teks-teks 
ekonomi dalam al-Quran dan hadis yang kemudian terkodifikasi 

                                                 
1
Joseph Schacht, An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford 

University Press, 1964), 1.  
2
Muh}ammad „Ābid al-Jābirī, Taqwin al-‘Aql al-‘Arab (Beirut: Markaz al-

Wah}dah al-„Arabiyah, 1989), 96. 
3
Johnny Ibrahim, Pendekatan Ekonomi Terhadap Hukum, Teori dan 

Implikasi Penerapannya dalam Penegakan Hukum (Surabaya: PMN & ITS Press, 
2009), 5.  

4
Bandingkan dengan Muh. Atho Mudzhar, Membaca Gelombang Ijtihad: 

antara Tradisi dan Liberasi (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1998), 91. Lihat 
juga, M. Cholil Nafis, Teori Hukum Ekonomi Syariah (Jakarta: UI-Press, 2011), 
1; Rifyal Ka‟bah, Hukum Islam di Indonesia Perspektif Muhammadiyah dan NU 
(Jakarta: Universitas Yarsi Press, 1999), 53. 



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  381 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dan terunifikasi dalam berbagai dokumen bahan hukum, seperti 

Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) dan Fatwa Dewan 
Syariah Nasional (DSN) Majelis Ulama Indonesia (MUI). Ketiga, 

fase qānūn, ditandai oleh internalisasi prinsip ekonomi syariah 
yang terdapat dalam al-Quran, hadis, kitab klasik, KHES, dan 

fatwa DSN MUI ke dalam perundang-undangan negara (legal 
posotivism), seperti Undang-Undang (UU) Nomor 18 Tahun 2008 

tentang Surat Berharga Syariah Negara (SBSN), UU No. 21 
Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah, Peraturan Bank 

Indonesia (PBI), dan Surat Edaran Bank Indonesia (SEBI). 
Keempat, fase qad\ā’, yakni fase di mana perundang-undangan 

negara tentang ekonomi syariah, seperti UU No 3 Tahun 2006 
tentang Perubahan atas UU No 7 Tahun 1989 tentang Peradilan 

Agama, Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA), dan Peraturan 
Mahkamah Agung (Perma) menjadi sumber hukum formal bagi 

hakim Pengadilan Agama untuk memproses, memutus, dan 
menyelesaikan sengketa ekonomi syariah di Indonesia.  

Proses dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di 
Indonesia mulai fase sharī‘ah (tataran moral) sampai fase qad\ā’ 

(tataran hukum nasional) memiliki semangat metodologis yang 
berdekatan dengan teori Transisi Hukum HLA Hart. Menurut 

Hart, transisi dari moral menuju hukum melibatkan dua konsep, 
yaitu primary rules (norma moral yang dianut masyarakat) dan 

secondary rules, yaitu modifikasi dan dinamisasi dari ketentuan 
primer menjadi hukum yang mengikat seluruh warga negara dan 

memerlukan kekuasaan negara untuk pelaksanaannya. Secondary 
rules bersifat menggantung  (parasitic)  dan merupakan follow up 

dari aturan pertama.5 
Menurut H.L.A. Hart, nilai budaya masuk kategori primary 

rules. Sebagai konsekuensi dari primary rules, penganut nilai 
budaya mula-mula dianggap sebagai masyarakat primitif  yang 

hidup  tanpa  hukum  dan  hanya  dikendalikan oleh rules of 
obligation sebagai primary rules of obligation  (aturan primer 

kewajiban) yang menyamai rules of etiquette  (aturan etika) atau 
aturan moral. Keadaaan tanpa hukum dapat bertahan karena 

                                                 
5H.L.A. Hart, The Concept of Law (Oxford: Oxford at The Clarendon 

Press, 1988), 78-95.  



184 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

natural pressure dan social pressure, sedangkan hukum nasional 

sebagai dinamisasi dari nilai budaya masuk kelompok secondary 
rules.6 

Untuk mengetahui lebih jauh relasi teori Transisi Hukum 
Hart dan dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di 

Indonesia, diperlukan suatu analisis yang mendalam tentang 
fenomena tersebut. Urgensi tulisan ini semakin terasa setelah 

diketahui ternyata belum ada satupun tulisan di berbagai jurnal 
baik di dalam maupun di luar negeri yang secara spesifik 

mengkaji dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di 
Indonesia dalam perspektif teori Transisi Hukum Hart. Tulisan 

ini berusaha menjawab dua permasalahan mendasar: pertama, 
karakter dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di 

Indonesia; kedua, dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah 
di Indonesia dalam bingkai teori Transisi Hukum Hart.  

Pembahasan dalam tulisan ini terstruktur ke dalam: (a) 
konstruksi teoritik, (b) ekonomi syariah di Indonesia dalam 

bingkai rules of recognition, (c) ekonomi syariah di Indonesia dalam 
bingkai rules of change, (d) ekonomi syariah di Indonesia dalam 

bingkai rules of adjudication, (e) interkoneksi transisi hukum Hart 
dengan dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di 

Indonesia. 

Konstruksi Teoretik  

Untuk mendapatkan hasil analisis yang akurat dan mendalam 

terlebih dulu diuraikan teori terkait. Positivisasi hukum Islam 
adalah usaha sungguh-sungguh untuk menjadikan hukum Islam 

sebagai hukum positif yang berlaku di suatu negara. Istilah 
positivisasi hukum Islam memiliki semangat metodologis yang 

sama dengan “transformasi hukum Islam, pelembagaan hukum 
Islam, kodifikasi atau kompilasi hukum Islam, islamization of 

Muhammadan law, taqnin, dan siyasah”.7 Dalam konteks yang lebih 
luas, beberapa terma metodologis agak sepadan bisa 

ditambahkan, yaitu harmonisasi hukum, interkoneksi hukum, 
rekonstruksi hukum, dan transisi hukum. Konsep transisi 

                                                 
6Ibid., 89.  
7Mohammad Abdun Nasir, Positivisasi Hukum Islam di Indonesia 

(Mataram: IAIN Mataram Press, 2004), 19.  



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  381 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

hukum secara khusus dikembangkan oleh Herbert Lionel 

Adolphus Hart yang populer dengan panggilan HLA Hart. Hart 
adalah seorang profesor hukum pada Oxford University Inggris 

sekaligus Direktur Brasenose College Oxford. Dia lahir di 
Harrogate, Britania Raya 18 Juli 1907 dan meninggal 19 

Desember 1962 di Oxford Britania Raya. Salah satu karya 
monumental HLA Hart adalah The Concept of Law, terbit pertama 

pada 1961.  
Dalam The Concept of Law HLA Hart menegaskan bahwa 

masyarakat yang berciri khas  primary rules of obligation ditandai 
tiga kekurangan. Pertama, jika muncul ketidakjelasan aturan, teks 

standar dan otoritatif untuk dijadikan sumber hukum tidak ada 
dan berimplikasi pada ketidakpastian (uncertainty). Kedua, 

ketentuannya bercorak statis. Ketiga, ketentuannya tidak 
efisien  (inefficiency), sebab tidak terdapat institusi yang 

berwenang. Kekurangan ini bisa ditiadakan jika primary rules of 
obligation didukung tiga unsur secondary rules. Pertama, untuk 

antisipasi ketidakpastian ketentuan diterbitkan rule of recognition, 
yakni pengakuan terhadap kearifan lokal menjadi referensi 

otentik apabila terdapat ketidakjelasan aturan. Kemudian muncul 
individu dan badan otoritatif yang menerbitkan primary rules of 

obligation, melakukan unifikasi dan kodifikasi terhadap tradisi 
lama atau melalui putusan peradilan. Kedua, sebagai jawaban atas 

ketentuan yang statis didesain rules of change untuk mewujudkan 
primary rules  baru dan memperbaiki atau menghapus yang lama. 

Ketiga, sebagai tindak lanjut inefficiency bisa diterbitkan rules of 
adjudication,  yakni siapa yang punya kewenangan mengadili, 

bagaimana mekanismenya, dan sanksi untuk yang tidak taat pada 
primary rules of obligation. Sehingga terwujud peraturan perundang-

undangan legal formal, mulai  yang lemah sampai sampai yang 
kuat, meliputi dimensi-dimensi hukum sampai munculnya sistem 

hukum. Norma keadilan (moral justice) yang awalnya hanya 
mengatur individu berubah menjadi norma hukum (legal justice) 

yang wajib ditaati seluruh warga negara dan bagi pelaku 
pelanggaran mendapat sanksi.8 

                                                 
8Hart, The Concept, 92-3. 



186 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Konsep Hart tentang rule of recognition memiliki kesamaan 

dengan pemikiran Rudolph von Jhering, bahwa hukum untuk 
setengahnya merupakan karakter bangsa dan sebagiannya lagi 

merupakan hasil resepsi pengaruh luar, baik konsekuensi logis 
dari interaksi dengan bangsa lain maupun bangsa itu memiliki 

interest terhadap dunia luar.9 Gagasan Jhering menggambarkan 
bahwa selain berawal dari moral spiritual dan budaya bangsa, 

munculnya hukum melewati proses rekonstruksi hukum. 
Gagasan Jhering dikembangkan oleh Paul Scholten, bahwa 

dalam rangka pengembangan metode penalaran logis, metode 
konstruksi merupakan satu-satunya metode yang menentukan. 

Scholten menawarkan tiga syarat konstruksi hukum. Pertama, 
konstruksi harus mencakup keseluruhan bidang hukum positif 

terkait. Kedua, wajib dihindari adanya kontradiksi logis di dalam 
hukum. Ketiga, konstruksi harus dilengkapi persyaratan 

keindahan.10 

Ekonomi Syariah di Indonesia dalam Bingkai Rules of 

Recognition 

Masyarakat ekonomi syariah Indonesia era 80-an dan 

sebelumnya bisa dikategorikan sebagai masyarakat yang 
bertipikal primary rules of obligation, yakni masyarakat yang pola 

pikir dan pola tindakannya dalam kehidupan ekonomi syariah 
mengacu pada nilai dan doktrin moral yang adakalanya 

bersumber dari tradisi lokal (local wisdom) dan ada juga yang 
bersumber dari ajaran Islam. 

Local Wisdom sebagai Rules of Etiquette   

Prinsip etis moral tradisional lokal masa lalu (local wisdom) 
yang sangat populer antara lain gotong royong, tepo seliro, dan guyup 

rukun. Prinsip-prinsip etis moral lokal merupakan bahan 
potensial (persuasive source) untuk perumusan substansi hukum 

nasional. Mantan Presiden Soeharto pernah memberikan 

                                                 
9Bernard L. Tanya, Yoan N. Simanjutak, and Markus Y. Hage, Teori 

Hukum, Strategi Tertib Manusia Lintas Ruang dan Generasi (Surabaya: CV. Kita, 
2007), 120-2.  

10Sadjipto Rahardjo, Ilmu Hukum (Bandung: Citra Aditya, 1991), 103.  



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  381 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

apresiasi kepada ekonomi syariah lebih disebabkan adanya 

korelasi positif antara praktek ekonomi syariah dengan budaya 
adiluhung seperti yang terpelihara dalam tradisi Jawa dan tradisi 

Lombok. Budaya adiluhung merupakan tradisi genuine Indonesia 
yang kemudian termatangkan oleh interaksinya dengan pengaruh 

luar.  
Kebudayaan genuine yang mendominasi bumi Indonesia 

ketika budaya India belum datang adalah kultur tradisi yang 
secara ekonomis menurut Werner Sombart bercorak 

bedarfsdeckung, bukan erwerbwirschaft. Erwerbwirschaft adalah pilihan 
hidup yang mempersyaratkan sejumlah modal, mengejar 

keuntungan yang banyak, dan bebas kompetisi.11 Di sisi lain, 
bedarfsdeckung berarti menunjukkan pragmatisme dalam 

kehidupan ekonomi masyarakat. Gotong royong sebagai spirit 
berorganisasi di bidang ekonomi baru terbatas pada tataran 

moral organisasi ekonomi, bukan konsep ekonomi. 
Kehadiran ajaran Hindu-India memunculkan tipe 

kebudayaan Hindu-Indonesia yang melahirkan budaya feodal, 
yakni struktur masyarakat yang tertata bersusun (hierarchy) sesuai 

silsilah keturunan dan moral sosial ekonomi yang diupayakan 
masyarakat.12 Kebudayaan hirarkhis Hindu-India banyak 

perbedaannya dengan kebudayaan Islam-Arab. Budaya Islam-
Arab muncul di tengah pergulatan bangsa Semit yang dalam 

perspektif sosio-ekonomi sudah terlibat dalam dialog peradaban 
secara intensif pada saat berinteraksi dengan logika kebudayaan 

Yunani yang konsen pada kebersamaan (egelitarian), upaya 
sungguh-sungguh, dan ekspedisi dunia.13  

Perkembangan Islam merupakan proses yang teramat urgen 
dalam hamparan sejarah Indonesia, tetapi paling tidak jelas.14 

                                                 
11A. Mukti Ali, "Agama dan Perkembangan Ekonomi di Indonesia," in 

Kontekstualisasi Ajaran Islam: 70 Tahun Prof. Dr. H. Munawir Sadzali, MA, ed. 
et.al. Muhammad Wahyuni Nafis (Jakarta: Paramadina, 1995), 589.  

12Gavin Flood, An Introduction to Hinduism (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1996), 54-74.  

13Ibid. 
14M.C. Ricklesfs, Sejarah Indonesia Modern, trans. Dharmono 

Hardjowidjono (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 1998), 3.  



188 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Kajian terbaru tentang pembawa Islam ke Indonesia,15 

menunjukkan ada kesepakatan para peneliti bahwa aktivis 
ekonomi syariah (pedagang) sangat besar kontribusinya. Beberapa 

peneliti sepakat bahwa masuknya Islam ke Indonesia abad ke-8 
M dan ada yang setuju abad ke-13 M. Dalam pandangan 

Mohamad Ardani, masuknya Islam ke Indonesia melewati lima 
pintu, yaitu pintu perdagangan, perkawinan, tasawuf, pendidikan, 

dan seni.16 Oleh karena itu, bisa ditegaskan bahwa semua 
argumen tentang masuknya Islamke Indonesia selalu terkait 

dengan ekonomi syariah, khususnya perdagangan. Pada 
momentum inilah cikal bakal ekonomi syariah Indonesia mulai 

ditanam. Dalam pandangan Dawam Raharjo, aktivitas ekonomi 
dan bisnis menjadi inspirasi yang kuat bagi diskursus ekonomi.17 

Hukum Islam sebagai Rules of Obligation 

Rules of obligation adalah suatu aturan yang belum memiliki 
kekuatan hukum, tetapi dipraktekkan banyak pihak karena ada 

ikatan tertentu. Wacana ekonomi syariah dalam konteks etik 
moral juga bisa ditemukan dalam al-Quran. Dalam bingkai 

hukum positif (legal positivism), al-Quran dan hadis adalah sumber 
hukum Islam. Hukum Islam adalah salah satu sumber hukum 

materiil atau bahan penyusunan (persuasive source) hukum 
nasional. Tiga prinsip yang merupakan gagasan paling mendasar 
(the most fundamental idea) dalam hukum Islam yang fokus pada 

ekonomi syariah adalah jual beli, gadai, dan syirkah. Al-Quran 
surat al-Baqarah ayat 275 menegaskan bahwa Allah 

menghalalkan jual beli dan mengharamkan riba (wa ah\alla Allāhu 
al-bay‘a wa h\arrama al-ribā). Surat al-Baqarah ayat 283 menegaskan 

bahwa jika kamu dalam perjalanan (dan bermuamalah tidak 

                                                 
15Lihat, antara lain, Azyumardi Azra, Jaringan Ulama: Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII (Bandung: Mizan, 1994), 24-35; 
Muh. Atho Mudzhar, "Islam in Indonesia: The Politics of Recycling and 
The Collapse of Paradigm" (paper presented at the The Conference of 
Asian Federation of  Middle Eastern Studies Association (AFMA), Keizei 
University Tokyo, Japan1999).  

16"Republika," Jumat 3 November, 2000. 15. 
17Dawam Rahardjo, Islam dan Transformasi Sosial-Ekonomi (Jakarta: 

Lembaga Studi Agama dan Filsafat, 1999), vi.  



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  381 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

secara tunai) sedang kamu tidak mendapatkan seorang penulis, 

maka hendaklah ada barang jaminan yang dipegangi (wa in 
kuntum ‘alā safarin wa lam tajidū kātiban farihānun maqbūd\ah). 

Rasulullah Saw bersabda, bahwa Allah Swt berfirman, “Aku 
adalah pihak ketiga dari dua orang yang berserikat selama salah 

seorang dari mereka tidak mengkhianati pihak yang lain” (Anā 
thālithun al-sharīkayni ma lam yakhun ah\aduhuma s\ah\ibahu (H.R. Abu 

Daud).  
Ketiga ide dasar ekonomi syariah tersebut ikut menjadi 

pijakan berbagai perilaku dan kehidupan ekonomi masyarakat. 
Dalam konteks perilaku ekonomi, bisa ditegaskan bahwa 

masyarakat Muslim Indonesia mendasarkan perilaku 
ekonominya pada kebiasaan yang bersumber pada ajaran moral 

al-Quran dan Sunnah Rasulullah.  
Sebagai ajaran moral agama yang kemudian termanifestasi 

dalam kebiasaan dan perilaku kehidupan sehari-hari, prinsip 
syirkah, jual beli, dan gadai terpraktekkan secara terus menerus, 

atas dasar saling pengertian, dan tanpa disertai bukti-bukti 
otentik atas segala transaksi yang dibuat di tengah masyarakat.  

Masyarakat yang kondisi dan perilaku ekonomi kesehariannya 
seperti inilah yang oleh HLA Hart disebut sebagai penganut nilai 

budaya awal (mula-mula) dan secara ekstrem dianggap sebagai 
masyarakat primitif  yang hidup  tanpa  hukum  dan  hanya  

dikendalikan oleh rules of obligation sebagai primary rules of 
obligation  (aturan primer kewajiban) yang menyamai rules of 

etiquette  (aturan etika) atau aturan moral. Keadaaan tanpa hukum 
dapat bertahan karena natural pressure dan social pressure.18 Kondisi 

ini menggambarkan salah satu karakter epistemologi yuridis 
kehidupan ekonomi syariah fase awal di tengah pergulatan 

masyarakat Muslim Indonesia.  
Pelaku ekonomi syariah di Indonesia pernah mengalami 

masa-masa di mana amaliah praktis kehidupan ekonominya 
belum tertulis menjadi suatu aturan kenegaraan formal yang 

perumusannya melibatkan lembaga negara yang berwenang 
membuat pearaturan perundang-undangan, yaitu Dewan 

Perwakilan Rakyat (DPR) dan Presiden. Hal ini terjadi pada era 

                                                 
18Hart, The Concept, 89.  



190 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

sebelum 90-an, suatu era di mana konsep ekonomi syariah masih 

menjadi phobia dan trauma bagi elit negara. Indah dalam wacana 
tetapi salah kaprah dalam pemahamannya. Sehingga, ekonomi 

syariah berada pada suhu terendah dinamika sejarahnya, tidak 
memiliki kepastian hukum dalam kehidupan bernegara, dan 

bahkan ditakuti. Pada kondisi yang demikian dan dalam suasana 
sosial politik yang tidak kondusif posisi ekonomi syariah 

berstatus sebagai rules of obligation, yaitu aturan yang banyak 
dipraktekan masyarakat tetapi tidak secara formal diatur oleh 

negara. 

Ekonomi Syariah, dari Rules of Ettiquette dan Rules of Obligation 

Menuju Rules of Recognition 

Perkembangan pesat perekonomian dunia yang kemudian 
berimbas pada perkembangan perekonomian Indonesia sangat 

berpengaruh signifikan terhadap munculnya berbagai kesadaran 
akan urgensi dan manfaat ekonomi syariah di Indonesia. Setelah 

mengalami pasang surut respon oleh masyarakat dan negara, 
pada tahun 1992 terbitlah UU No. 10 tahun 1992 tentang 

Perbankan Syariah. Di dalam UU tersebut ditegaskan bahwa 
selain diakui adanya perbankan konvensional juga diakui adanya 

perbankan berdasarkan prinsip bagi hasil. Berikutnya pada 1998 
terbit UU No. 7 Tahun 1998 tentang Perbankan. Salah satu 

pasal UU 1998 menegaskan bahwa selain diakui ada perbankan 
konvensional, juga diakui adanya perbankan syariah. Di susul 

berikutnya muncul UU No 19 Tahun 2008 tentang Surat 
Berharga Syariah Negara dan UU No. 21 Tahun 2008 tentang 

perbankan Syariah.  
Kehadiran dan proses transformasi ekonomi syariah dari 

prinsip moral etis dalam al-Quran dan hadis Rasulullah yang 
kemudian menjelma menjadi tradisi berkehidupan ekonomi 

sehari-hari (rules of ettiquette) sampai menjadi peraturan 
perundang-undangan negara dengan jelas dan tegas melalui 
proses kenegaraan yang melibatkan berbagai lembaga negara. 

Berbagai lembaga negara tersebut ikut meningkatkan status 
epistemologi yuridis ekonomi syariah dari sebelumnya yang 

berada pada level rules of obligatian, yakni prinsip moral yang 
berlaku karena alami dan tuntutan sosial yang belum memiliki 



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  313 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

kepastian hukum. Bila terjadi ketidakjelasan aturan tidak ada teks 

otoritatif yang menjadi referensi dan potensial menimbulkan 
ketidakpastian (uncertainty). Semua itu berubah menjadi rules of 

recognition, yakni perundangan-undangan negara yang memiliki 
kepastian hukum yang kuat dan mengikat seluruh warga negara 

Indonesia.  
Dapat ditegaskan bahwa ekonomi syariah sebagai rule of 

recognition mengalami dinamika. Berawal dari adanya pengakuan 

terhadap prinsip moral etis (rules of ettiquette) yang belum memiliki 
kepastian hukum berubah menjadi rujukan otentik jika terjadi 

ketidakjelasan hukum. Kemudian muncul individu-individu 
mujtahid, akademisi, pemikir ekonomi syariah, dan muncul pula 

institusi formal pemegang kekuasaan membuat undang-undang 
(power of legeslative) sebagai badan otoritatif, yaitu DPR dan 

Presiden. DPR dan Presiden melakukan transformasi substansi 
hukum dari kondisi tidak pasti (uncertainty) menjadi ada kepastian 

hukum(certainty) dan terus merasuk ke dalam peraturan 
perundang-undangan negara (rules of recognition) untuk melakukan 

penggalian terhadap kebiasaan lama yang kemudian dilakukan 
unifikasi, kodifikasi, dan memutuskan lewat DPR dan Presiden 

sebagai lembaga negara. 

Ekonomi Syariah di Indonesia dalam Bingkai Rules of 

Change  

Ada dua prinsip rules of change. Pertama, diawali pra-kondisi 

berupa suasana statis yang melingkupi epistemologi yuridis 
ekonomi syariah. Kedua, ada kondisi baru sebagai pembatalan 

atau revisi terhadap aturan lama yang statis. Aturan lama yang 
statis tergambar dari episode awal epistemologi yuridis ekonomi 

syariah yang diperankan dengan baik oleh Bank Muamalah 
Indonesia (BMI). BMI merupakan Bank Umum Syariah pertama 

di Indonesia dan simbol kulminasi cita masyarakat Indonesia 
yang telah lama memimpikan kehadiran perbankan syariah 

sekaligus berusaha membangun paradigma epistemologi 
yuridisnya melalui pengembangan prinsip-prinsip produk 

perbankan syariah.Periodisasi perumusan produk-produk BMI 
ada tiga tahap, yaitu periode taklid, periode instropeksi, dan 



192 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

periode independen.19 Klasterisasi era ke dalam tiga periode 

didasarkan pada tingkat independensi BMI dalam melakukan 
ijtihad. 

Periode Taklid (Mei 1992-April 1995) 

Sebelum berdiri, BMI menugaskan dua orang ke Iran dan 
sebelas orang ke Bank Islam Malaysia Benhard (BIMB) untuk 

mengkaji perbankan Islam. Setelah berdiri, BMI menugaskan lagi 
dua orang ke Iran, sebab Iran dianggap sebagai negara yang 

cukup konsisten mempraktekkan perbankan Islam. Walaupun 
menugaskan empat orang ke Iran, BMI tidak enjoy dengan model 

Iran dan justru lebih memilih model Malaysia. Era ini adalah 
awal sejarah BMI dan disebut periode taklid. Dinamakan periode 

taklid, sebab BMI mengadopsi secara persis model Malaysia. 
Segala yang dipraktekkan Malaysia juga dilaksanakan secara 

persis oleh BMI.20 Sehingga, pada periode taklid BMI hampir 
tidak pernah melakukan ijtihad. 

Periode Intropeksi diri (Mei 1995-Februari 1999) 

Pada periode ini, BMI mulai melakukan instrospeksi dan 

berbenah diri, tepatnya sesudah Indonesia bertindak sebagai 
tuan rumah Expert Meeting ke-9 Persatuan Bank-Bank Islam se-

dunia di Jakarta pada 7-8 April 1995. Berbagai interaksi dan 
komunikasi internasional diperluas. BMI mulai mendatangkan 

ahli dari Timur Tengah. Akhirnya muncul kesadaran, bahwa apa 
yang dipelajari masyarakat Indonesia tentang Bank Islam selama 

                                                 
19M. Nur Yasin, Hukum Ekonomi Syariah, Geliat Perbankan Syariah di 

Indonesia (Malang: UIN Malang Press, 2009), 50.  
20Ada beberapa contoh yang bisa dikemukakan di sini. Pertama,  istilah 

ba'i bitsaman ajil. Istilah ini murni berasal dari Malaysia. Tata bahasa yang 
dipakai juga tata bahasa Melayu. Dalam bahasa Arab, konsep ini disebut ba'i 
muajjal. Konsep yang dipakai di Malaysia ini sedikit lebih halus dengan 
memakai istilah bai bitsaman ajil dan bukan ba'i muajjal. Bisa dikatakan bahwa 
BMI merupakan fotokopi dari BIMB. Kedua, dalam hal bagi hasil, seperti 
cara menghitung uang dan prosentase bagian masing-masing, pada periode 
ini BMI belum berpengalaman, sehingga mengikuti konsep Malaysia. Ketiga, 
produk berupa setifikat al-dayn. Dalam terminologi fiqh muamalah biasanya 
disebut ba'i dayn bi al-dayn. Sertifikat al-dayn merupakan istilah produk yang 
murni diluncurkan BIMB Malaysia. Ibid. 



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  311 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

ini baru sebatas bank Islam mazhab Malaysia. Ternyata di 

belahan dunia yang lain banyak mazhab bank Islam. Hal ini 
mendorong BMI untuk introspeksi. 

Introspeksi dilakukan sejak 1996 ketika BMI mulai 
membangun jaringan kerjasama dengan Bahrain dan Yordania. 

Dua Negara ini membuka wawasan masyarakat ekonomi syariah 
di Indonesia bahwa ternyata bank Islam tidak sekadar seperti 

yang telah dipelajari. Masukan-masukan juga diperoleh BMI dari 
Accounting and Auditing Standard for Islamic Financial Institutions 

(AAOIFI) yang berpusat di Bahrain. AAOIFI yang 
berkedudukan di Bahrain mengeluarkan standar akuntansi Islam. 

Standar yang dikeluarkan AAOIFI tidak mengacu kepada 
konsep Malaysia. Di era antara 1996 sampai Pebruari 2000 BMI 

tidak lagi taklid kepada mazhab Malaysia dan melakukan ijtihad 
sendiri. Mekanisme dan prosesi ijtihad BMI dilakukan secara 

sistematis dan substansi ijtihadnya bersifat inklusif.  

Periode independen (Maret 1999 dan seterusnya) 

Periode ini ditandai oleh terbentuknya Dewan Syariah 

Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN MUI).21 DSN MUI 
dibentuk berdasarkan SK MUI No. Kep-754/MUI/II/1999 

tanggal 10 Pebruari 1999 tentang Pembentukan Dewan Syariah 
Nasional. Periode Mei 1992 sampai Februari 1999 DPS BMI 

mempunyai dua tugas. Pertama, mengeluarkan dan mengesahkan 
fatwa suatu produk. Kedua, mengawasi pelaksanaan fatwa di 

lapangan yang bertujuan agar BMI betul-betul melaksanakan 
produknya tanpa menyimpang dari fatwa DPS BMI.22 

Dengan terbentuknya DSN MUI, DPS BMI berkurang tugas 
dan fungsinya, hanya mengontrol pelaksanaan fatwa produk 

yang dikeluarkan DSN MUI. Mulai Maret 1999 satu-satunya 

                                                 
21DSN MUI merupakan satu-satunya badan yang berwenang dan 

mempunyai tugas utama mengeluarkan fatwa atas jenis-jenis kegiatan, 
produk, dan jasa keuangan syariah serta mengawasi penerapan fatwa 
dimaksud oleh lembaga-lembaga keuangan syariah di Indonesia. Lihat, 
Keputusan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia No. 02 Tahun 2000 
tentang Pedoman Rumah Tangga Dewan Syariah Nasional Mejelis Ulama Indonesia 
(PRT DSN-MUI).pasal 1 ayat 2  

22Laporan Tahunan 1999 Bank Muamalah Indonesia,  (Jakarta: BMI, 1999). 



194 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

lembaga yang berhak mengeluarkan dan mengesahkan fatwa 

produk perbankan syariah di Indonesia adalah DSN MUI. Mufti 
di bidang ekonomi syariah terpusat secara nasional dan seragam. 

Fatwanya juga seragam dan berlaku untuk seluruh Lembaga 
Keuangan Syariah (LKS) di Indonesia. Sedangkan yang 

mengawasi pelaksanaan fatwa produk yang dikeluarkan DSN 
MUI adalah DPS yang ada di  setiap LKS, termasuk DPS BMI 

untuk pelaksanaan fatwa di BMI itu sendiri. 
Pertimbangan mendasar pembentukan DSN MUI adalah 

untuk mengawasi dan mengerahkan lembaga-lembaga keuangan 
syariah untuk mendorong penerapan nilai-nilai ajaran Islam 

dalam kegiatan perekonomian dan keuangan. Selain itu, DSN 
MUI diharapkan dapat berperan secara pro-aktif dalam 

menanggapi perkembangan masyarakat Indonesia yang dinamis 
dalam bidang ekonomi dan keuangan.23 

Gerak epistemologi yuridis BMI di atas mulai periode taklid, 
periode introspeksi diri, sampai periode independen 

menggambarkan bahwa ada ketidakpuasan sistemik dan kolektif 
terhadap pra-kondisi (primary rules) sebagai konsep dan rumusan 

ekonomi syariah lama yang statis. Secara kolektif dan sistemik 
pula upaya perbaikan dan penyempurnaan terus dilakukan 

sebagai respon terhadap kondisi dan rumusan lama (primary rules) 
yang statis sebagai pembatalan atau revisi untuk mewujudkan 

rumusan syariah baru yang lebih dinamis dan progresif (scondary 
rules). Dengan menempatkan pembaharuan sistemik sebagai 

upaya konkrit revisi rumusan lama menjadikan ekonomi syariah 
sampai pada level yang oleh HLA Hart disebut sebagai rules of 

change. 

Ekonomi Syariah di Indonesia dalam Bingkai Rules of 

Adjudication 

Rules of adjudication model HLA Hart mempersyaratkan dua 

hal. Pertama, aturan atau rumusan lama tidak  
efisien   (inefficiency),  karena tidak ada lembaga yang bertanggung 

                                                 
23"Keputusan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia No. 02 

Tahun 2000 tentang Pedoman Rumah Tangga Dewan Syariah Nasional 
Mejelis Ulama Indonesia (PRT DSN-MUI)." 



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  311 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

jawab. Kedua, kelemahan ini dapat dihilangkan bila  primary rules of 

obligation dilengkapi dengan unsur ketiga dari struktur secondary 
rules, yaitu rules of adjudication yang fokus pada siapa yang 

mengadili, prosedur, dan hukuman bagi pelanggar primary rules of 
obligation.  Akhirnya,muncul hirarkhi aturan, dari bawah sampai 

ke atas, meliputi aspek-aspek hukum, sehingga lahir sistem 
hukum. Norma keadilan (moral justice) yang sebelumnya sebatas 

mengikat individu sekarang menjadi norma hukum (legal justice) 
yang mengikat semua masyarakat disertai sanksi jika ada 

pelanggaran. 
Rules of adjudication sangat terkait dengan aspek penyelesaian 

sengketa ekonomi syariah. Penyelesaian sengketa ekonomi 
syariah di Indonesia bukan saja penuh liku pengaturannya di era 

orde lama, orde baru, tetapi di era reformasi juga tetap menemui 
jalan terjal. Era sebelum 2006 muncul dua interpretasi 

penyelesaian sengketa ekonomi syariah. Menurut Muhammad 
Syafii Antonio, penyelesaian sengketa ekonomi syariah merujuk 

hukum syariah.24 Sedangkan menurut Sutan Remy Syahdeini, 
penyelesaian sengketa ekonomi syariah mengacu KUH Perdata 

karena hukum positif.25 Setelah terbit UU No. 3 Tahun 2006 
tentang Perubahan atas UU No. 7 Tahun 1989 tentang Peradilan 

Agama, penyelesaian sengketa ekonomi syariah mulai ada titik 
terang. Dalam Pasal 49 UU No. 3 Tahun 2006 dinyatakan: 

“Pengadilan agama bertugas dan berwenang memeriksa, memutus, dan 
menyelesaikan perkara di tingkat pertama antara orang-orang yang 
beragama Islam di bidang: a. perkawinan; b. waris; c. wasiat; d. hibah; e. 
wakaf; f. zakat; g. infaq; h. shadaqah; dan i. ekonomi syariah.” 

Merujuk Pasal 49 UU No. 3 Tahun 2006, Mahkamah Agung  

(MA) menerbitkan Surat Edaran Mahkamah Agung (SEMA) 
No. 08 Tahun 2008 yang menegaskan bahwa eksekusi putusan 

Badan Arbitrase Syariah dilakukan Peradilan Agama. 
Penyelesaian sengketa ekonomi syariah seperti disebutkan pada 

Pasal (49) UU No. 3 Tahun 2006 direduksi oleh UU No. 21 

                                                 
24Muhammad Syafii Antonio, Bank Syariah, Bagi Bankir dan Praktisi 

Keuangan (Jakarta: Bank Indonesia dan Tazkiyah Institute, 1999), 30, 214.  
25Sutan Remi Syahdeini, Perbankan Islam dan Kedudukannya dalam Tata 

Hukum Perbankan Indonesia (Jakarta: Pustaka Utama Grafiti, 1999), 134.  



196 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah. Pada Pasal 55 UU No. 

21 Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah dinyatakan: 
(1)  Penyelesaian sengketa Perbankan Syariah dilakukan olehpengadilan 

dalam lingkungan Peradilan Agama. 
(2)  Dalam hal para pihak telah memperjanjikan penyelesaiansengketa 

selain sebagaimana dimaksud pada ayat (1), penyelesaian sengketa 
dilakukan sesuai dengan isi Akad. 

(3)  Penyelesaian sengketa sebagaimana dimaksud pada ayat (2) tidak 
boleh bertentangan dengan Prinsip Syariah. 

Kemudian, pada penjelasan Pasal 55 ayat (2) UU No. 21 
Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah ditegaskan: 

Yang dimaksud dengan “penyelesaian sengketa dilakukansesuai dengan 
isi Akad” adalah upaya sebagai berikut: a. musyawarah; b. mediasi 
perbankan; c. melalui Badan Arbitrase Syariah Nasional (Basyarnas) 
atau lembaga arbitrase lain; dan/atau; d. melalui pengadilan dalam 
lingkungan Peradilan Umum. 

Mengacu pada Pasal 55 dan Penjelasan Pasal 55 UU No. 21 
Tahun 2008 Tentang Perbankan Syariah tersebut, bisa 

ditegaskan bahwa terdapat dua cara penyelesaian sengketa 
ekonomi syariah di Indonesia. Pertama, penyelesaian non-litigasi, 

yakni dilaksanakan di luar pengadilan, melalui musyawarah, 
mediasi perbankan, Basyarnas atau lembaga arbitrase lain. Kedua, 

penyelesaian secara litigasi, yakni melalui peradilan. Hal yang 
urgen bahwa jika dalam klausula perjanjian (akad) tidak 

menyebutkan institusi penyelesai sengketa, maka sengketa yang 
muncul dikemudian hari menjadi kewenangan Peradilan Agama. 

Jika tidak, maka ada peluang bagi Peradilan Umum untuk 
menyelesaikan sengketa ekonomi syariah.  

Merujuk pada UU No. 3 Tahun 2006 tentang Peradilan 
Agama dan UU No. 21 Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah, 

MA menerbitkan SEMA No. 08 Tahun 2008 yang menegaskan 
bahwa Ketua Pengadilan Agama berwenang memerintahkan 

pelaksanaan putusan Badan Arbitrase Syariah. Namun, jalan 
berliku muncul lagi seiring dengan tebitnya UU No. 48 Tahun 

2009 tentang Kekuasaan Kehakiman. Pasal 59 ayat 3 UU No. 48 
Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman menyebutkan: 

Dalam hal para pihak tidak melaksanakan putusan arbitrase secara 
sukarela, putusan dilaksanakan berdasarkan perintah Ketua Pengadilan 
Negeri atas permohonan salah satu pihak yang bersengketa. 



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  311 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Paparan Pasal 59 UU No. 48 Tahun 2009 tentang 

Kekuasaan Kehakiman menyebutkan, “yang dimaksud dengan 
“arbitrase” dalam ketentuan ini termasuk juga arbitrase syariah”.  

Kemudian, dengan merujuk pada Pasal 59 ayat 3 UU No. 48 
Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman dan penjelasannya, 

MA menerbitkan SEMA No. 08 Tahun 2010 tentang penegasan 
tidak berlakunya SEMA No. 08 Tahun 2008 tentang Eksekusi 

Putusan Badan Arbitrase Syariah. Dalam SEMA No. 08 Tahun 
2010 ditegaskan: 

Bahwa terhitung sejak berlakunya Undang-Undang Nomor 48 Tahun 
2009 tentang Kekuasaan Kehakiman, Surat Edaran Mahkamah Agung 
Nomor: 08 Tahun 2008 tentang Eksekusi Putusan Badan Arbitrase 
Syariah tersebut berdasarkan Pasal 59 ayat (3) Undang-Undang Nomor 
48 Tahun 2009 tentang Kekuasaan Kehakiman dan penjelasannya, 
dinyatakan tidak berlaku.  

Berdasarkan paparan di atas dapat dipahami bahwa satu sisi 

penyelesaian sengketa ekonomi syariah menjadi kewenangan 
Peradilan Agama. Di sisi lain, penyelesaian sengketa ekonomi 

syariah dilakukan Peradilan Umum. Pada akhirnya muncul 
putusan Mahkamah Konstitusi (MK) Nomor 93/X-PUU/2012 

yang membatalkan penjelasan Pasal 55 ayat 2 dan 3 UU No 21 
Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah. Dengan adanya putusan 

MK ini maka penyelesaian sengketa ekonomi syariah menjadi 
kewenangan Peradilan Agama.  

Proses pelembagaan penyelesaian sengketa ekonomi syariah 
yang kadang antagonis dan kadang protagonis mulai tidak 

adanya kejelasan sampai terbitnya UU No. 3 Tahun 2006, UU 21 
Tahun 2008, SEMA No. 8 Tahun 2008, UU No. 48 Tahun 

2009, SEMA No. 8 Tahun 2010, dan diakhiri Putusan MK No. 
93/X-PUU/2012 menunjukkan adanya upaya sungguh-sungguh 

untuk merubah primary rules yang tidak efisien menuju rules of 
adjudication yang jelas, tegas, dan efisien. Dengan adanya rules of 

adjudication dalam hal ini UU No. 3 Tahun 2006, UU 21 Tahun 
2008, SEMA No. 8 Tahun 2008, dan Putusan MK No 93/X-

PUU/2012 maka siapa yang menyelesaikan sengketa ekonomi 
syariah sangat jelas, yaitu Peradilan Agama. 



198 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Interkoneksi Transisi Hukum HLA Hart dengan 

Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah di 
Indonesia 

Dalam pandangan David M Trubek, di era sekarang ini 

sangat diperlukan upaya sistemik guna menganalis interkoneksi 
dan interaksi antara hukum, sosial, ekonomi, dan politik. Jika 

terjadi kegagalan interkoneksi, maka akan muncul krisis hukum 
(crisis of law).26 Krisis hukum di Indonesia yang terus meningkat 

kuantitas dan kualitasnya selalu bersinggungan dengan sektor 
ekonomi. Peran hukum untuk pembangunan ekonomi kedepan 

harus dibuat secara sistematis dan komprehensif agar arah dan 
tujuan yang ingin dicapai dan instrumen yang digunakan jelas. 

Sebaliknya, keberhasilan restorasi perekonomian tergantung 
pada berfungsinya sistem hukum dengan baik.27 Fenomena yang 

demikian memiliki semangat argumen yang sejalan dengan 
konsep Max Weber, bahwa hukum merupakan faktor utama 

dalam pembangunan ekonomi.28 Dalam konteks ini, Adam 
Smith menekankan bahwa tujuan keadilan adalah untuk 

melindungi setiap orang dari kerugian (the end of justice is to secure 
from injury).29 

Keharusan berinteraksinya hukum dengan ekonomi idealnya 
tidak menghapus esensi dan eksistensi hukum sebagai dimensi 

yang harus independen dan otonom. Max Weber menegaskan 
bahwa hukum relatif otonom, meskipun dipengaruhi sistem 

ekonomi. Hukum juga mempengaruhi ekonomi, mekanisme, 
dan proses sosial di masyarakat. Kondisi ekonomi tidak 

sertamerta membentuk sistem hukum baru. Ekonomi sebatas 
memberikan peluang bagi perkembangan prinsip hukum yang 

telah ditemukan. Meskipun tidak ditentukan oleh kekuatan 
ekonomi, hukum merupakan komponen yang sangat krusial. dan 

                                                 
26David M. Trubek, "Max Weber On Law and The Rise of Capitalism," 

Wisconsin Law Review 3 (1972): 720.  
27Bismar Nasution, “Mengkaji Ulang Hukum Sebagai Landasan 

Pembangunan Ekonomi” (Pidato Pengukuhan sebagai Guru Besar, 
Universitas Sumatera Utara), 6.  

28Trubek, "Max Weber," 720.  
29R.L. D.D. Raphael Meek and P.G. Stein, eds., Lectures on Jurisprudence 

(Indianapolis: Liberty Fund, 1982), 9.  



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  311 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

rasional. Menurut Weber, hukum rasional adalah sistem hukum 

yang dipandu prinsip-prinsip fundamental dari hukum itu sendiri 
dan bukan sistem hukum yang kharismatik yang disebut law 

prophet (hukum agama), tetapi sistem hukum yang dibangun dan 
dikembangkan melalui sistem keadilan serta disusun oleh 

individu-individu profesional yang telah mendapatkan 
pendidikan hukum secara formal.30 Sehingga, hukum harus 

diposisikan sebagai supremasi utama untuk mengontrol 
dinamika ekonomi dan sekaligus menjadi instrumen konkrit 

penyelesaian sengketa ekonomi.31 Dalam konteks ini pandangan 
Trubek menemukan signifikansinya, bahwa jika hukum sudah 

diposisikan secara tepat dan akurat, akan sangat mudah 
menyelesaikan problematika ekonomi praktis. Penggalian bisa 

dilakukan secara proporsional terhadap prinsip-prinsip dan 
fungsi-fungsi sosial, ekonomi,dan politik pranata hukum.32 

Dalam konteks pembangunan hukum ekonomi syariah di 
Indonesia, penempatan hukum nasional secara tepat dan 

proporsional harus menjadi piranti dan supremasi utama. 
Perlakuan kehidupan sosial dan politik di Indonesia yang tidak 

pararel dengan hukum ekonomi syariah berimplikasi pada 
kegagalan hukum itu sendiri. Untuk menghindari kegagalan 

fungsi hukum, maka perumusan hukum ekonomi syariah di 
Indonesia harus mengacu pada sumber-sumber hukum materiil 

yang dalam hal ini adalah hukum Islam. Sebaliknya, nilai-nilai 
moral yuridis ekonomi syariah yang tertuang dalam al-Quran, 

Sunnah Rasulullah Saw, dan tradisi adiluhung islami akan semakin 
maksimal dan komprehensif fungsi sosial yuridisnya jika 

ditransformasikan ke dalam substansi perundang-undangan 
nasional. Sehingga, transisi nilai-nilai ekonomi syariah dari 

tataran moral doktrinal normatif ke dalam tataran legal formal 
positif menjadi keniscayaan di era kebernegaraan modern saat 

ini.Transisi hukum ini terutama dipakai untuk merumuskan 
bahan hukum tak tertulis ke dalam hukum tertulis. Dalam 

                                                 
30M.D.A. Freeman, Lloyd’s Introduction to Jurisprudence (London: Sweet & 

Maxwell Ltd, 2001), 663.  
31Nasution, "Mengkaji Ulang," 4.  
32David M. Trubek, "Toward a Social Theory of Law: An Essay on The 

Study of Law and Development," The Yale Law Journal 82, no. 1 (1972): 1.  



200 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

pandangan HLA Hart, situasi yang demikian betul-betul 

merepresentasikan transisi dari primary rules (norma moral) 
menuju secondary rules (sistem hukum yang mengikat seluruh 

warga negara).  
Penting untuk dicatat bahwa meskipun transisi hukum 

adalah suatu keniscayaan, pembuatan hukum secara tidak 
profesional atau terburu-buru berpotensi menjadikan hukum 

tidak efektif dalam mengatur pertumbuhan ekonomi. David M. 
Trubek menegaskan bahwa rule of law adalah aspek mendasar dan 

urgen bagi pertumbuhan ekonomi dan memiliki implikasi luas 
bagi reformasi sistem ekonomi dunia. Oleh karena itu, rule of law 

sangat dibutuhkan untuk pembangunan hukum dalam 
perubahan ekonomi.33 

Dengan demikian, dalam konteks ekonomi syariah, 
perubahan ekonomi syariah dari tataran moral doktrinal 

normatif menuju tataran legal formal positif memerlukan 
konsistensi dan fleksibilitas substansi hukum Islam. Syariah atau 

tidak syariahnya suatu perekonomian tidaklah selalu ditentukan 
oleh ada atau tidak adanya peran serta budaya Arab, ada atau 

tidak adanya nilai-nilai moral doktrinal  normatif  yang 
mengatur, juga tidak hanya ditentukan oleh disebut atau tidaknya 

term-term Islam atau syariah setelah term ekonomi, tetapi sangat 
dipengaruhi oleh proses manifestasi yang bergulir secara 

prosedural dijiwai oleh keikhlasan perjuangan untuk 
menegakkan kemaslahatan secara maksimal. Meskipun tidak 

diiringi terma-terma Islam atau syariah apabila suatu kegiatan 
perekonomian dilaksanakan sesuai konsensus bersama (‘an 

tarad\in), tanpa ada paksaan, dan dengan itikad baik yang 
sungguh-sungguh tegas (ijma’ s\arīh) untuk merealisasikan 

kemaslahatan umat manusia (rah\matan lil ‘ālamīn) maka secara 
otomatis nilai-nilai Islam sudah tersublimasi di dalamnya (ma 

rāhu al-muslimūna h\asanan fahuwa ‘inda Allāhi h\asanun). 

                                                 
33David M. Trubek, "2002-2003 ELRC Annual Report: Law and 

Economic Development: Critiques and Beyond" (paper presented at the 
Spring Conference Harvard Law School, April 13-14, 2003), 1.  



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  103 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Penutup  

Apresiasi bagi pengembangan ekonomi syariah di Indonesia 

secara luas dan luwes merupakan suatu keniscayaan. Pertama, luas 
ruang lingkupnya. Dalam arti sektor perekonomian syariah 

tersedia luas. Hal ini boleh dikembangkan oleh siapapun 
(Muslim atau non-Muslim), kapanpun (dalam kondisi normal 

atau krisis), dan di manapun juga (di negara Islam, negara 
Muslim, maupun negara Islami). Sejauh tidak ada larangan baik 

dalam dokumen yang tercipta (kawniyah) maupun dokumen yang 
terkata (qawliyah), sektor ekonomi syariah boleh dikembangkan 

untuk sebesar-besarnya kemakmuran umat. Hal ini tergambar 
dari semangat hukum yang terkandung dalam asas hukum yang 

menyatakan bahwa “asal dari aktifitas ekonomi adalah boleh 
sampai ada dalil yang mengharamkan (al-as\lu fi al-mu‘amalah al-

ibāh\ah h\attā yadullu al-dalīl ‘alā al-tah\rīm)”. Asas hukum ini 
memperjelas bahwa sektor ekonomi syariah menganut sistem 

terbuka, bahkan liberal. Hal ini berbeda dengan sektor teologi 
Islam („ubūdiyah) yang secara rigit bersifat tertutup. Jika dibuat 

suatu perbandingan, dengan menempatkan ekonomi sosialis dan 
liberalis pada titik yang berbeda, maka ekonomi syariah relatif 

lebih condong ke sistem ekonomi liberal.  

Kedua, luwes penerapannya. Artinya, ekonomi syariah tidak 
selalu sama persis dengan perekonomian Arab, meskipun tak 

bisa dipungkiri adanya beberapa unsur perekonomian Arab yang 
terserap ke dalam komposisi elementer paradigma ekonomi 

syariah, seperti perserikatan (shirkah), jual beli (buyu‟), dan gadai 
(rahn). Kondisi yang demikian menunjukkan bahwa praktik 

ekonomisyariah menghargai keunggulan dan kearifan lokal (local 
wisdom) yang berkembang di setiap komunitas sosial, termasuk 

Indonesia. 
Dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah di Indonesia 

telah melalui empat fase, yaitu fase sharī‘ah, fase fiqh, fase qānūn, 
dan fase qad\ā’. Dalam konteks positivisme hukum (legal positivism), 

dua fase yang awal (sharī‘ah dan fiqh) masuk kategori nilai-nilai 
moral atau bahan hukum, sedangkan dua fase yang akhir (qānūn 

dan qad\ā’) sudah berstatus sebagai hukum. Setiap fase 
menggambarkan bukan saja style umat memperlakukan hukum 

ekonomi syariah di masanya tetapi juga karakter tantangan 



202 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

peradaban sosial dan politik yang dilaluinya. Paradigma transisi 

hukum HLA Hart dengan jelas hanya membagi dinamika hukum 
ke dalam dua tahap. Pertama, primary rules, yaitu norma-norma 

moral yang dianut masyarakat. Kedua, secondary rules, yaitu 
modifikasi dan dinamisasi dari aturan primer menjadi aturan 

yang diatur oleh sistem hukum yang menyatakan berlakunya 
norma tertentu menjadi norma hukum yang mengikat seluruh 

warga negara dalam sistem hukum tersebut yang membutuhkan 
kekuasaan negara untuk pelaksanaannya. 

Dengan demikian bisa ditegaskan bahwa terdapat beberapa 
keselarasan fungsionalyuridis antara paradigma transisi hukum 

model Hart dan dinamika epistemologi yuridis ekonomi syariah 
di Indonesia. Pertama, memudahkan identifikasi terhadap tipologi 

dan karakter setiap nilai moral, bahan hukum, dan hukum itu 
sendiri.  Kedua, tidak setiap penganut nilai moral atau bahan 

hukum bisa disebut primitif. Hanya moral yang dibangun dari 
tradisi turun temurun yang tidak akomodatif terhadap nilai-nilai 

modernitas yang bisa dikategorikan sebagai budaya primitif. 
Sedangkan pengamal nilai moral dan bahan hukum yang digali 

dari al-Quran dan hadis Rasulullah Saw tidak bisa disebut 
primitif, karena al-Quran itu sendiri sangat akomodatif dengan 

prinsip-prinsip universal kehidupan modern, seperti keadilan, 
kesejahteraan, kemakmuran, dan perdamaian. 

 
Daftar Pustaka 

al-Jābirī, Muh}ammad „Ābid. Taqwin al-‘Aql al-‘Arab. Beirut: 
Markaz al-Wah}dah al-„Arabiyah, 1989. 

Ali, A. Mukti. "Agama dan Perkembangan Ekonomi di 
Indonesia." In Kontekstualisasi Ajaran Islam: 70 Tahun Prof. Dr. 

H. Munawir Sadzali, MA, edited by et.al. Muhammad 
Wahyuni Nafis. Jakarta: Paramadina, 1995. 

Antonio, Muhammad Syafii. Bank Syariah, Bagi Bankir dan 
Praktisi Keuangan. Jakarta: Bank Indonesia dan Tazkiyah 

Institute, 1999. 
Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama: Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara Abad XVII dan XVIII. Bandung: Mizan, 1994. 
Flood, Gavin. An Introduction to Hinduism. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1996. 



Mohamad Nur Yasin, Dinamika Epistemologi Yuridis Ekonomi Syariah…  101 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Freeman, M.D.A. Lloyd’s Introduction to Jurisprudence. London: 

Sweet & Maxwell Ltd, 2001. 
Hart, H.L.A. The Concept of Law. Oxford: Oxford at The 

Clarendon Press, 1988. 
Ibrahim, Johnny. Pendekatan Ekonomi Terhadap Hukum, Teori dan 

Implikasi Penerapannya dalam Penegakan Hukum. Surabaya: 
PMN & ITS Press, 2009. 

Ka‟bah, Rifyal. Hukum Islam di Indonesia Perspektif Muhammadiyah 
dan NU. Jakarta: Universitas Yarsi Press, 1999. 

Keputusan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia No. 02 
Tahun 2000 tentang Pedoman Rumah Tangga Dewan Syariah 

Nasional Mejelis Ulama Indonesia (PRT DSN-MUI). 
Laporan Tahunan 1999 Bank Muamalah Indonesia. Jakarta: BMI, 

1999. 
Meek, R.L. D.D. Raphael and P.G. Stein, eds. Lectures on 

Jurisprudence. Indianapolis: Liberty Fund, 1982. 
Mudzhar, Muh. Atho. Membaca Gelombang Ijtihad: antara Tradisi 

dan Liberasi. Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1998. 
-------, "Islam in Indonesia: The Politics of Recycling and The 

Collapse of Paradigm." revised version of the paper 
presented, The Conference of Asian Federation of  Middle 

Eastern Studies Association (AFMA), Keizei University 
Tokyo, Japan, 1999. 

Nafis, M. Cholil. Teori Hukum Ekonomi Syariah. Jakarta: UI-Press, 
2011. 

Nasir, Mohammad Abdun. Positivisasi Hukum Islam di Indonesia. 
Mataram: IAIN Mataram Press, 2004. 

Nasution, Bismar. "Mengkaji Ulang Hukum Sebagai Landasan 
Pembangunan Ekonomi." Pidato Pengukuhan sebagai Guru 

Besar, Universitas Sumatera Utara. 
Rahardjo, Dawam. Islam dan Transformasi Sosial-Ekonomi. Jakarta: 

Lembaga Studi Agama dan Filsafat, 1999. 
Rahardjo, Sadjipto. Ilmu Hukum. Bandung: Citra Aditya, 1991. 

"Republika." Jumat 3 November, 2000. 
Ricklesfs, M.C. Sejarah Indonesia Modern. Translated by 

Dharmono Hardjowidjono. Yogyakarta: Gajah Mada 
University Press, 1998.  



204 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Schacht, Joseph. An Introduction to Islamic Law. Oxford: Oxford 

University Press, 1964. 
Syahdeini, Sutan Remi. Perbankan Islam dan Kedudukannya dalam 

Tata Hukum Perbankan Indonesia. Jakarta: Pustaka Utama 
Grafiti, 1999. 

Tanya, Bernard L., et al. Teori Hukum, Strategi Tertib Manusia 
Lintas Ruang dan Generasi. Surabaya: CV. Kita, 2007. 

Trubek, David M. "Max Weber On Law and The Rise of 
Capitalism." Wisconsin Law Review 3 (1972). 

-------. "Toward a Social Theory of Law: An Essay on The Study 
of Law and Development." The Yale Law Journal 82, no. 1 

(1972). 
-------, "2002-2003 ELRC Annual Report: Law and Economic 

Development: Critiques and Beyond." Spring Conference 
Harvard Law School, April 13-14, 2003. 

Yasin, M. Nur. Hukum Ekonomi Syariah, Geliat Perbankan Syariah 
di Indonesia. Malang: UIN Malang Press, 2009. 

 


