Ulumunz

Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram

Vol. 19, No. 1, 2015, p.159-180
‘ Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648
Journal of Islamic Studies Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna

MODEL PENGEMBANGAN HUKUM ISLAM
BERBASIS KEDAERAHAN:
KAJIAN TERHADAP [JMA’ AHL AL-MADINAH
DAN IMPLIKASINYA

Muhammad Hasan
Fakultas Syari’ah dan Ekonomi Islam TAIN Pontianak
Email: hasaniain@gmail.com

Abstract: The basic spitit of Islamic law is salihun likulli zaman wa
makan. Meanwhile, Islamic law delivered by the Prophet
Muhammad and developed by his companions, even by Imam of
the schools, is still limited to the mindset and culture of Arab
society. Therefore, efforts to resolve various issues of Islamic law
that arise in different patts of the world need a prototype
methodology of thinking so that the Islamic law produces
humanist characteristics. This paper offers a study on the
development of Islamic law methods by taking a model of jmwa* ‘ah/
al-Madinab. In this case, gma‘ ‘abl al-Madinab is seen as a model of
manhaj istinbat of Islamic law on the ground of region. In the
present context, in addition to masadir al-ahkan, jjma‘ ‘abl al-Madinah
needs to be positioned as the methodology of Islamic law which
results in humanist Islamic legal perspective. Since gjma‘ ‘abl al-
Madinah as masadir al-abkam has grounded reason then gwa‘ ‘ahl al-
Madinah as manbaj alfikr has a logical argument. Its implication is
that the consensus (j") based on the regional jurisprudence has
become a valid method and source of Islamic law.

Keywords: Iima‘ ‘abl al-Madimah, methodology, regional based

consensus, development, Islamic law.

DOI: http:/ /dx.doi.org/10.20414/ujis.v19i1.1255

Pendahuluan

HUKUM Islam pada awalnya, muncul dan berkembang di negeri
Arab, sebagaimana yang telah disampaikan oleh Rasulullah,
dikembangkan oleh para sahabat, tabi’in, dan tabi’tabi’in.
Namun demikian, bukan berarti hukum Islam bersifat absolut

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA


mailto:hasaniain@gmail.com

¥ Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

dan harus sama dengan budaya Arab, karena e/an dasar hukum
Islam adalah salihun li kulli  zamdan wa makan. Karena itu,
pengembangan hukum Islam (khususnya yang belum diatur
scara ¢gat?) memungkinkan akan sangat bervariasi dan
terkontaminasi oleh multikultur. Kemungkinan pengembangan
hukum Islam yang bervariasi didukung oleh kandungan al-
Qur’an dan Sunnah yang bersifat global dan universal.

Umat Islam sepakat bahwa segala persoalan harus berpegang
pada al-Quran dan Sunnah. Al-Qur’an merupakan sumber
hukum Islam yang pertama dan utama. Sementara Sunnah
merupakan sumber hukum Islam yang kedua. Akan tetapi, kaum
muslimin menyadari bahwa umumnya ketentuan hukum yang
terdapat dalam al-Qur’an dan Sunnah masih bersifat umum dan
ymal, tidak mencakup rincian yang menyeluruh dan mendetail.!
Bila menelaah kandungan al-Qur’an dan Sunnah, maka masih
memerlukan penjabaran dan penjelasan lebih rinci. Keadaan
kandungan hukum al-Qur’an yang masih bersifat global, apalagi
ketika dihadapkan pada berbagai kondisi, situasi, dan tempat,
dirasa sangat perlu akan adanya ijtthad untuk merespon berbagai
persoalan yang muncul.

Pada awal perkembangan Islam, penggunaan metode ijtihad
masih bersifat global dan simpel.? Sebagai alternatif, apabila para
fuqaha’ tidak menemukan dalil dari al-Qur’an dan Sunnah,
mereka berbeda pendapat dalam menggunakan dasar pijakan
penetapan hukum. Di antara pijakan hukum yang digunakan
para fugaha’ sebagai metode ijtthad di antaranya: zmwa’, giyas,
istibsan, maslahah mursalah, istishab, ‘urf, shar'u man gablana, madbhab

sahabi, dan sadd al-dhari’ah.?

1Abu Ishaq al-Shatibi, a/-Mmwvafagat (Kairo: al-Maktabat al-Tijariyah al-
Kubra, 1975), 366.

2Baca, Muhammad Salam Madhkur, a’-Ijtihad fi al-Tasri’ al-Iskami (Kairo:
Dar al-Nahdiyah al- Arabiyah, 1984), 19.

3Secara umum sumber-sumber hukum Islam digolongkan menjadi dua,
yaitu (1) sumber hukum yang tidak diperselisihkan (adillah al-abkam al-
mttafaq ‘alaih), dan (2) sumber hukum yang diperselisihkan (adillat al-abkdm
yang mukbtalaf fiba). Baca, Wahbah al-Zuhayl, Ui/ al-Figh al-Islami
(Damaskus: Dar al-Fikr, 19806). Bandingkan dengan Abd al-Wahab Khallaf,
T Uil al-Figh (Kuwait: Dar al-Qalam, 1978).Wahbah Al-Zuhayli, a/-Wasith
i Usil al-Figh (Damaskus: al-Matba’ah al-Islamiyah, 1969), 417.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

Proses pengembangan hukum Islam tentunya tidak terlepas
dari kaidah-kaidah keilmiahan, dalam arti hukum Islam harus
dikembangkan secara ilmiyah. Oleh karena itu, proses
pengembangan hukum Islam tidak bisa menafikan pemikiran
hukum yang sebelumnya, sehingga, menganggap seolah-olah
ajaran Islam ajaran yang baru. Dalam konteks inilah diperlukan
prototype dalam pengembangan hukum Islam. Keberadaan tulisan
ini akan mendeskripsikan zima’ abl al-Madinah serta berusaha
mengungkap  peranannya  dalam  memecahkan  masalah
kontemporer dewasa ini.

Kajian mengenai formulasi hukum Islam berdasarkan pola
pikit @b/ al-Madinah menjadi lebih menarik ketika melihat
penjelasan Sirry. Menurut Sirry kota Madinah merupakan kota
yang menjadi sumber ilmu-ilmu Islam, yang pada waktu itu
sebagian besar ulama berkumpul di Madinah. Madinah
merupakan gudangnya hadis Nabi dan keadaan masyarakatnya
masih terbiasa hidup sederhana sebagaimana contoh yang
mereka dapatkan dari Nabi. Kondisi yang demikian, menurut
sirry tidak menyebabkan munculnya banyak permasalahan, yang
mengharuskan para ulamanya berijtihad. Ketika muncul suatu
persoalan, maka mereka melihat jawabannya dalam al-Qur’an
dan Sunnah Nabi. Oleh karena itu, mereka merasa cukup
dengan hanya mengandalkan pemahaman literal terhadap al-
Qur’an, Sunnah, ijma’ sahabat, dan sedikit yang terpaksa
menggunakan ra’yu*.

Konsep Dasar Ijma’ dan hubungannya dengan Ijma’ ahl al-
Madinab

Secara etimologi ijma’ dapat berarti ketetapan hati untuk
melakukan sesuatu atau keputusan berbuat sesuatu,> dan dapat
berarti sepakat.® Secara terminologi, definisi ijma’ terdapat

‘Mun'im A. Sitry, Segarah Figh Isiam, Sebuab Pengantar (Surabaya: Risalah
Gust, 1996), 59.

SPengertian ijma’ seperti ini ditemui dalam ungkapan Qs. Yunus (10:
71): “Karena itu buatlah keputusanmu dan (kumpulkanlah sekutu-sekutumu
untuk membinasakanmu....”.

SPengertian ijma’sepertl ini ditemui dalam Qs. Yusuf (12: 15), “Maka
tatkala mereka membawanya dan sepakat memasukkannya ke dasar sumur..”

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



FPA Ulumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

perbedaan di kalangan ulama. Perbedaan ini dapat dilihat dari
sudut pandang yang merumuskan definisi ijma’. Menurut al-
Shawkanti, ijma’ adalah kesepakatan (consensus) para mujtahid (dari
kalangan) ummat Muhammad Saw. setelah beliau wafat, pada
suatu masa, atas hukum suatu masalah’. Menurut al-Shawkani
(ada tiga unsur pokok dalam ijma’® yaitu: (1) adanya kesepakatan
segenap mujtahid dari kalangan ummat Islam, dari segenap
penjuru dunia Islam, tidak boleh tertinggal seorang mujtahid pun
dalam kesepakatan tersebut; (2) terjadinya kesepakatan tersebut
adalah dalam suatu masa sesudah meninggalnya Nabi
Muhammad Saw.; (3) kesepakatan itu adalah menyangkut
segenap permasalahan yang muncul dalam masyarakat, seperti
masalah keagamaan, pemikiran, adat, bahasa, dan sebagainya.
Al-Shawkani juga mengemukakan kemungkinan adanya ijma’
yang terbatas di kalangan para ilmuan dalam berbagai cabang
ilmu, sesuai dengan cabang ilmu yang ditekuni oleh ilmuan
tersebut, seperti nahwu, ilmu kalam, ilmu tafsir, ilmu hadis, ilmu
ckonomi, dan ilmu pendidikan.’ Berdasarkan definisi dan unsur-
unsur tersebut dapat dipahami bahwa ijma’ menurut al-Syawkani
merupakan kesepakatan bulat para mujtahid umat Muhammad
Saw. pada suatu masa tertentu mengenai suatu persoalan yang
dihadapi oleh umat. Disini al-Shawkani tidak mengharuskan
fjma’, hanya menyangkut persoalan keagamaan. Dengan
demikian, objek ijma’ menurut al-Shawkani sangat luas. Namun
demikian, Ijma’ ulama dalam bidang ilmu tertentu sangat
dimungkinkan. Dalam konteks ini tidak memerlukan kebulatan
pendapat semua mujtahid, tetapi yang diperlukan hanya
kebulatan pendapat orang-orang yang membidangi ilmu yang
menjadi objek ijma’. Dengan kata lain, pembatasan makna ijma’
seperti ini berarti menyempitkan bidang ijma menjadi lebih
spesifik. Konsep ini, dalam tulisan ini memiliki kemiripan
dengan jma’ ahl al-Madinah. Hanya saja, kalau ijma’ ah/ al-Madinah
memfokuskan pada aspek kedaerahan, sedangkan ijma’ yang

"Muhammad ibn 'Ali ibn 'Abd Allah al-Shawkani, Irshad al-Fubil ila
Tahgiq al-Hagq min T al-Ugil (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), 71.

81bid., 71-2.

ol bid., 88.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

ditawarkan al-Syawkani memfokuskan pada salah satu bidang
persoalan tertentu.

Menurut  al-Gazali i{jma’ adalah  kesepakatan  umat
Muhammad secara khusus atas suatu urusan agama.l® Di sini al-
Gazali menekankan bahwa ijma’ mesti dilakukan oleh umat
Muhamad Saw. hanya dalam persoalan keagamaan. Dengan
demikian, sesuatu yang berada di luar persoalan keagamaan,
seperti persoalan sosial, budaya dan lainnya, menurut al-Gazali
bukan termasuk ijma’. Jadi, perbedaan antara al-Gazali dan al-
Shawkani dalam memberikan batasan ijma’ terletak pada objek
garapan ijma’. Menurut al-Gazali objek ijma’ hanya terbatas pada
persoalan keagamaan, sementara menurut al-Shawkani objek
fjma’ tidak hanya terbatas pada persoalan keagamaan, tetapi
menyangkut semua aspek kehidupan.

Menurut al-Amidi, Ijma’ adalah kesepakatan sejumlah ab/u
al-halli wa al-aqdi (para ahli yang berkompeten mengurus umat)
dari umat Muhammad Saw. pada suatu masa atas hukum suatu
kasus. Di sini al-Amidi memunculkan peran ahlu al halli wa al-aqdi
sebagai wakil umat dalam menentukan ijma’.!" Jadi, al-Amidi
memberikan pembatasan bahwa ijma’ hanya dapat dilakukan
oleh orang-orang yang memiliki keahlian agama dan kompetensi
dalam mengurus dan membimbing umat. Karena itu,
kesepakatan yang dilakukan oleh selain orang yang berkompeten
mengurus umat tidak dapat dikatakan ijma’.

Muhammad Abu Zahrah menyatakan bahwa ulama berbeda
pendapat mengenai jumlah pelaku kesepakatan yang dapat
dianggap sebagai ijma’ yang mengikat umat Islam. Menurut
Mazhab Maliki, kesepakatan sudah dianggap ijma’ meskipun
hanya merupakan kesepakatan penduduk Madinah yang dikenal
dengan ijma’ ah! al-Madinah. Menurut kalangan Syi’ah, ijma’
adalah kesepakatan para imam di kalangan mereka. Sedangkan
menurut jumhur ulama, ijma’ sudah dianggap sah dengan adanya

WAbu Hamid Muhammad bin Muhammad al-Gazali, a-Mustasfa min
T al-Usal (Mesir: Al-Maktabah al-Amiriyah, 1327); Sa’di Abu Habib,
Ensiklopedi Ljmak, trans. Sahal Machfudz (Jakarta: Pustaka Firdaus, 20006),
XXXl

Yal- Amidi, al-lhkam fi Ugil al-Apkam, vol. 1 (Beirut-Libanon: Dar- al-
Kutub al-lIlmiyah, t.th.), 186.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



FYR Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

kesepakatan dari mayoritas ulama mujtahid, dan menurut ‘Abd
Karim Zaydan, ijma’ baru dianggap terjadi bilamana merupakan
kesepakatan seluruh ulama mujtahid.'”> Menurut al-Shawkant
ijma’ yang diterima oleh segenap ulama adalah ijma’ para
sahabat, karena pada masa itu kaum muslimin masih berdomisili
dalam batal-batas wilayah yang memungkinkan berkumpulnya
para mujtahid untuk melakukan suatu kesepakatan tentang
hukum satu masalah.!3

‘Abd al-Wahhab Khallaf mengemukakan rukun zma’ ada
empat, yakni (1) jumlah mujtahid lebih dari seorang pada suatu
peristiwa, (2) kesepakatan mujtahid atas hukum syar’i tentang
suatu peristiwa, (3) ada kesepakatan yang dimulai secara
perorangan atau muncul secara  bersama-sama  dalam
menyatakan kesepakatan, dan (4) menetapkan kesempatan dari
semua mujtahid terhadap suatu hukum.!#

Mengacu pada konsep ijma’, sebagaimana yang telah
dideskripsikan di atas, ditemukan bahwa ulama ushul figh sangat
bervariasi dalam  memberikan  batasan  terhadap  ijma’.
Berdasarkan pendapal-pendapat tersebut dapat dipahami bahwa
konsep ijma’ berbeda-beda yang ditawarkan ulama’. Konsep
tersebut dapat dilihat dari segi pelaku ijma’, kuantitas pelaku
fjma’, dan keberlakuan ijma’. Dari perbedaal-perbedaan tersebut,
baik perbedaan dari segi pelaku ijma’, dan kuantitas pelaku ijma’
maupun perbedaan keberlakuan ijma’ memberikan pemahaman
bahwa ijma’ kadang-kadang merupakan manbaj ijtihad dan
kadang-kadang pula merupakan masadir al-ahkam atau dalil-dalil
hukum atau sumber hukum. Ijma’ sebagai wmasadir al-ahkam
tergambar dari konsep ulama yang hanya memberikan peluang
terjadinya ijma’ pada masa sahabat dan menganggap tidak
mungkin terjadi ijma’ setelah sahabat.

Iima’ sebagal masadir al-abkam tergambar dari pendapat al-
Shawkani dan ibn Hazm. Berdasarkan pendapat ini, ijma’
merupakan produk hukum yang lahir pada masa sahabat, karena
hanya pada masa tersebut yang dimungkinkan berkumpulnya
ulama. Misalnya ijma’ sahabat mengenai kewajiban iddah

12M. Zein and Satria Efendi, Ushu/ Figh (Jakarta: Kencana, 2005), 125.
133)-Shaw kani, Irshad al-Fubiil, 82.
Khallaf, Tim Usul, 49.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

seorang wanita yang telah berduaan dengan suaminya dalam
kamar tertutup kemudian ditalak oleh suaminya, meskipun
belum pernah disenggamahi. Ijma’ sebagai wasadir al-ahkam tidak
dapat terjadi pasca sahabat, karena pasca sahabat ulama telah
berpencar dan tidak mungkin berkumpul. Oleh karena itu,
periode berikutnya tidak ada lagi ijma’. Dengan demikian, ijma’
yang dilahirkan oleh sahabat menjadi pedoman dan sumber
hukum bagi ulama sesudahnya.

Iima’ sebagai masadir al-abkam, juga tergambar dari pendapat
M. Zein. M. Zein mengemukakan contoh ijma’ tentang
keharaman menikahi nenek dan cucu perempuan.!® Ijma’ yang
demikian menurut M. Zein disandarkan kepada Qs. al-Nisa’ (4:
23). Menurut M. Zein para ulama sepakat bahwa yang dimaksud
dengan kata “wmmahat/para ibu” dalam ayat tersebut mencakup
ibu kandung dan nenek, dan kata banat (anak-anak wanita) dalam
ayat tersebut mencakup anak perempuan dan cucu perempuan.’¢

Ijma sebagaimana dicontohkan oleh M. Zein di atas
merupakan ijma’ sebagai produk, bukan ijma’ sebagai metode.
Oleh karena itu, ijma’ seperti ini menjadi masadir al-abkdam atau
sumber hukum bagi para mujtahid berikutnya. Contoh lain ijma’
sebagai masadir al-abkdm misalnya kesepakatan ulama bahwa haul
dalam zakat adalah 12 bulan.” Ijma’ sahabat mengenai
kewajiban seorang wanita yang telah dinikahi untuk beriddah,
jika ia berduaan dengan suaminya dalam kamar yang tertutup,
meskipun belum pernah disenggamahi.!®

Ijma’ sebagai metode ijtihad tergambar dari pendapat ulama
yang mengatakan bahwa ijma’ dapat terjadi setiap saat. Pendapat
seperti ini, misalnya dikemukakan oleh asy-Shafi’i, Imam Malik,
dan al-Amidi. Berdasarkan pendapat ini ijma’ dapat dijadikan
manhaj ijtibad. Oleh karena itu, kapanpun dapat melahirkan
produk hukum yang didasarkan pada ijma’ ulama.

Berdasarkan pada deskripsi di atas dapat disimpulkan bahwa
ulama berbeda pendapat mengenai konsep ijma’. Terdapat ulama
yang berpandangan bahwa ijma merupakan kesepakatan utuh

15Zein and Efendi, Ushul Figh, 127.
16] bid.

"Habib, Ensiklopedi Ljmatk, 203.
181bid., 221.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Y Ulumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

seluruh ulama berkaitan dengan suatu persoalan keagamaan.
Pada sisi lain, terdapat ulama yang berpandangan bahwa ijma’
dapat berupa kesepakatan ulama pada daerah tertentu, bahkan
daerah tertentu dalam persoalan tertentu. Misalnya, pendapat al-
Amidi, Imam Malik dan ulama Malikiyah, dan al-Syawkant. Iwa’
abl al-Madinah memiliki posisi sebagai ijma’ yang bersifat
kedaerahan dan dilahirkan dari kebiasaal-kebiasaan masyarakat
Madinah yang berkesinambungan.

Konsep Iima’ abl al-Madinah sebagai Model Istinbat Hukum
Islam: Dari Masadir al-Abkam ke Manbaj al-Fikr

Iima’ abl al-Madinah adalah perbuatan/kebiasaan penduduk
Madinah yang disepakati oleh ulama Madinah dan dipraktekkan
secara berkesinambungan.’” Dalam figh Maliki, ijma’ ab/ al-
Madinah terkadang disebut dengan istilah amal ahl al-Madinab.

Iima’ abl al-Madinah merupakan salah satu bentuk figh yang
didasarkan pada kedaerahan. Berbeda dengan konsep ijma’
secara umum, sebagaimana yang telah dideskripsikan di atas,
yyjma’ abl al-Madinah hanya merupakan kesepakatan ulama
Madinah. Karena itu ijma’ ab/ al-Madinah identik dengan figh ah/
al-Madinah. Azizy mendeskripsikan bahwa pada masa sahabat
terdapat empat mazhab kota atau daerah tertentu, yang menjadi
konsensus (ijma’) dari masyarakat kota atau daerah tersebut yaitu
mazhab Hijazi, mazhab Iraqi, mazhab Syami, dan mazhab
Mesir.?

Pertama, mazhab Hijazi, yaitu pendapat tentang hukum
Islam, yang bermula dari pendapat perseorangan kemudian diikuti
oleh murid-muridnya dan melebar dikuti oleh orang-orang yang
berada di wilayah Hijaz (Madinah dan Makkah). Kedna, mazhab
Iraqi, yaitu pendapat tentang hukum Islam, yang bermula dari
pendapat perorangan kemudian diikuti murid-muridnya dan
melebar diikuti oleh orang-orang di sebuah daerah di wilayah

Irak (Kufah dan Basrah). Kefiga, mazhab Syami, yaitu mazhab

T M. Hasbi Ash Shiddiqie, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bulan
Bintang, 1967), 117.

0A.Qadri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional (Yogyakarta: Gama
Media, 2002), 39-40.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

yang muncul di wilayah Syam. Keempat, mazhab Mesir, yaitu
mazhab yang muncul dan populer di Mesir serta memiliki
karakter tersendiri.

Mazhab abl al-Madinah merupakan mazhab penduduk kota
yang baik pada abad permulaan. Hal ini dikarenakan ab/ al-
Madinah lebih banyak mendasarkan dirinya pada athar/sunnah
Rasulullah dibandingkan penduduk kota lainnya. Di Madinah
tidak ditemukan bid’ah yang nyata pada masa itu, seperti bid’'ab
pada masalah wsu/ al-din sebagaimana yang terjadi di beberapa
kota lain. Misalnya, di Basrah ditemukan a/-gadar dan 7’tizal, dan
al-nusuk al-fasidah (tbadah fasik), di Syam ditemukan nusub dan al-
gadar, dan di Kufah ditemukan za-fasayyn’ dan al-’irja’?!

Iima’ abl al-Madinah merupakan salah satu figh dalam
khazanah keilmuan Islam yang dinisbatkan pada Madinah.
Dengan demikian, Ijma’ ab/ al-Madinah merupakan Figh yang
bersifat kedaerahan. Ijma’ @b/ al-Madinah merupakan suatu
metode dalam menetapkan hukum bagi Imam Malik. Artinya,
fjma’ abl al-Madinah dijadikan Imam Malik sebagai sumber
hukum, ketika tidak ditemukan dalilnya dalam al-Qur’an.

Ensiklopedi Hukum Islam mendeskripsikan bahwa dalam
al-Muwatta’, terdapat 48 masalah figh yang disandarkan pada
fjma’ penduduk Madinah.?> Sementara, Nursaif menyatakan
bahwa ijma’ ah/ al-Madinah ditemukan dalam kitab a/-Muwatta’
sebanyak 62 persoalan dan dalam kitab a/-Mudawwanah sebanyak
4 persoalan.?® Di antara ijma’ ab/ al-Madinah adalah mengenai
puasa enam hari pada bulan Syawwal. Dalam hadis dinyatakan
bahwa puasa enam hari pada bulan Syawal hukumnya Sunnah.
Sebagaimana dinyatakan dalam kitab Shahih Bukhari Muslim
“Siapa yang puasa bulan Ramadhan, kemudian diiringi dengan
puasa enam hari pada bulan Syawal, maka yang demikian itu
seolah-olah berpuasa sepanjang masa” 24

2AM. Nur Saif, Amal Abl al-Madinah bayn Mustalahat wa Ara'a al-

Usiliyyin (Diba Hatif: Imarah al-Arabiyyah al-Muttahah, 1997), 72.

2H.A. Hafiz Dasuki and dkk., Ensiglopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar
Baru Van Hoeve, 1997), 98.

BNur Saif, ‘Amal Abl al-Madinah, 372.

#Abu al-Husayn ‘Asakir ad-Din Muslim ibn al-Hajjaj Muslim, Sabib
Muslim (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), 271.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



I3y Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Kalangan jumhur ulama mensunnahkan puasa enam hari
pada bulan Syawwal. Pendapat jumhur ini, dipraktekan secara
luas oleh umat Islam. Namun, ulama Madinah memakruhkan
berpuasa selama enam hari setelah hari raya idul fitri, mereka
khawatir melakukan bid’ah karena dalam kebiasaan masyarakat
Madinah tidak ada puasa enam hari setelah idul fitri.?>

Imam Malik merupakan salah satu ulama yang banyak
mengikuti pendapat ulama Madinah. Mengenai puasa enam hari
pada bulan Syawal beliau menyatakan bahwa tidak ada seorang
pun ablu al-"tlmi (ahl athar) atau ahli figh yang berpuasa enam hari
setelah Tdul fitri. Demikian juga, tidak ada seorangpun ulama
salaf yang menganjurkan puasa tersebut. Oleh karena itu, Imam
Malik memakruhkan berpuasa enam hari pada bulan Syawal,
sebagaimana ulama Madinah memakruhkan.?

Ajaran ulama Madinah banyak digunakan Imam Malik,
terutama figh alfugaha’ al-sab‘al?’. Oleh karena itu, jika Imam
Malik menemukan persoalan yang gayr mansus (tidak didapati
dalam makna zahir al-Qur’an dan Hadis), maka Ia menggalinya
dari sunnah ahl al-Madinah, baik yang disepakati maupun yang
tidak disepakati.?® Sementara, jika terdapat sunnah ab/ al-Madinah
yang tidak disepakati, maka Imam Malik memilih sunnah @b/ a/-
Madinah yang sesuai dengan makna gwhir al-Qur’an. Dengan
demikian, dapat dipahami bahwa praktek ab/ al-Madinah yang
dipegangi oleh Malik adalah praktek yang disepakati (comsesus),

%Imam Malik Ibn Anas al-Asbahi, a/Mudawwanah al-Kubra, ed. Ibn
Rusd Abi al-Walid Muhammad bin Ahmad (Beirut-Libanon: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyah, t.th.), 290.

26] bid.

2Fugaha Sab'ah maksudnya adalah tujuh serangkaian ulama Madinah
yang terkemuka di bidang figih, ketujuh orang itu ialah Said al-Musayyab,
Urwah Ibn Zubair, ‘Ubaidillah Ibn Abdullah, Sulaiman Ibn Yasar A., Qasim
Ibn Muhammad, Abu Bakar Ibn ar-Rahman, dan Kharrizh Ibn Zaid bin
thabit. Selanjutnya, baca, al-Mahdi al-Wafi, Figh al-Fugaha’ al-Sab'ah wa
atarabu fi figh al-Imam Malik, vol. 1 (al-Qahirah: Maktabah al-Turab al-Islami,
t.th.(. Mereka hidup sebelum kelahiran Imam Malik. al-Dahlawi, Hujjah al-
Baligah (Beirat: Dar al-Ma'rifat, t.th.), 45.

28Nastun Haroen, Ugil Figh I (Jakarta: Logos, 1997.( baca juga Farouq
Abu Zaid, Ug#. ..., 10

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

dan yang tidak disepakati dikonfirmasikan dengan makna gwhir
teks al-Qur’an.

Iima’ penduduk Madinah dipandang Imam Malik sebagai
sumber hukum yang berkedudukan lebih tinggi dari hadis ahad.
Praktek penduduk Madinah di pandang sebagai pengamalan
Islam sesuai dengan tuntunan Nabi yang dilestarikan dari
generasi ke generasi. Bagi Imam Malik, ajaran sunnah ahli
Madinah merupakan bagian dari sunnah nabi. Bahkan, Imam
Malik mengatakan bahwa kedudukan praktek ijma’ ahli Madinah
sama dengan kedudukan hadis mutawatir.?? Berdasarkan
penjelasan ini nampak bahwa ijma’ ab/ al-Madinah, sangat
diutamakan Imam Malik karena menurutnya ijma’ ah/ al-Madinah
sebagai Sunnah Rasulullah Saw. yang sahih.

Menurut Imam Malik dan sebagian ahli figh, praktik ijma’
penduduk Madinah merupakan hujjah (argumentasi) dan
merupakan dalil hukum Islam  (wagadir al-ahkam). Karena
Madinah memiliki  keistimewaal-keistimewaan yang tidak
didapati di kota lainnya. Diantara keistimewaan Madinah
menurut Malik adalah: (1) kota tujuan hijrahnya Nabi Saw.; (2)
kota tempat berdirinya negara Islam; (3) kota tempat turunnya
wahyu al-Qur’an; (4) penduduknya hadir ketika turunnya wahyu
itu; (5) mereka taat dan melaksanakan ajaran wahyu tersebut; (6)
setelah wafatnya Nabi Saw., misi agama Islam dilanjutkan oleh
para sahabat yang mayoritas menetap di Madinah; (7) para
sahabat itu dikenal sebagai orang yang paling taat melaksanakan
ajaran agama; dan (8) para tabi’in di Madinah melanjutkan tradisi
yang dikembangkan para sahabat. Dengan mendasarkan pada
keistimewaal-keistimewaan ini, maka mereka menaruh perhatian
pada kota Madinah dan memandang pendapat dan praktik ajaran
Islam yang dilakukan kota ini lebih baik daripada pendapat dan
praktek hukum yang lain.

Kecenderungan pemikiran Imam Malik yang didominasi
oleh pola pikir ulama Madinah, karena dilithat dari riwayat
pendidikannya, secara mayoritas guru-gurunya adalah ulama-
ulama Madinah. Di samping itu Imam Malik tidak pernah
meninggalkan Madinah dalam jangka waktu yang lama.

»Abdul Aziz Dahlan and dkk., Eksiklopedi Hukum Islan (Jakarta: Ichtiar
Baru Van Hoeve, 1996), 2093.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



0] Ulumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Pengalaman Malik yang demikian, sangat memungkinkan bagi
Imam Malik untuk menggunakan pendapat ulama Madinah dan
praktek penduduk Madinah.

Tidak diragukan bahwa zma’ abl al-Madinah sebagai masadir
al-abkam dipedomani dengan kuat oleh Imam Malik. Bahkan,
terkadang kebiasaan (athar) penduduk Madinah dijadikan
sandaran hukum oleh Imam malik dan diposisikan setara dengan
hadis mutawatir. Kondisi saat itu belum terlalu banyak persoalan
yang dihadapi hukum Islam, apalagi hukum Islam sendiri
dibangun dan dibesarkan dari Madinah. Saat ini, zma’ abl al-
Madinah sebagal masadir al-abkam masih diperlukan, namun
ketika berhadapan dengan berbagai problema hukum Islam yang
memerlukan jawaban, tampaknya zma' abl al-Madinah dapat
dijadikan  model  manbhaj  istinbath  hukum yang  dapat
dikembangkan di setiap tempat dengan memperhatikan kondisi
setempat.

Kehujjahan Ijma’ abl alMadinab: Argumentasi Metode
Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan

Ulama usul figh mengatakan bahwa ijma’ penduduk Madinah
dapat digolongkan menjadi dua. Pertama, 1jma’ ahl al-Madinah
yang diturunkan dan dinukil dari Rasulullah Saw. baik perkataan,
perbuatan, maupun ketetapannya. Kedua, ijma’ ahl al-Madinah
yang disandarkan pada 7z ’yu.

Berkaitan dengan pendapat yang pertama, sebagian ahli
hadis berpendapat bahwa periwayatan (ijma’) seperti ini lebih
diutamakan dari riwayat (hadis abad) yang bukan berasal dari me-
reka. Apabila antara hadis ahad dan hadis mutawatir terjadi
pertentangan yang tidak mungkin dikompromikan, seperti dalam
perkara doa qunut dalam shalat subuh. Imam Bukhari termasuk
golongan ini. Akan tetapi, jumhur ulama terutama Imam asy-
Shafi’i, dan sebagian ahli hadis berpendapat bahwa periwayatan
(hadis) penduduk Madinah tidak mempunyai keistimewaan
tertentu, karena penilaian kesahihan riwayat tidak didasarkan
pada kota atau negeri tertentu, tetapi pada keadilan dan kekuatan
hafalan perawi.

Berkaitan dengan pendapat kedua pengikut mazhab Maliki
sendiri terbagi menjadi tiga golongan: (1) tidak termasuk ijma’

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

dan tidak lebih kuat dari ijtthad orang lain; (2) bukan Alujab,
tetapi lebih kuat dari ijtthad orang lain; dan (3) dapat dijadikan
bujjah,  tetapi  tidak  haram  meninggalkannya. Namun,
sebagaimana dikatakan oleh al-Qadi ‘Abd al-Wahhab al-Maliki,
ulama mazhab Maliki, apabila ijma’ seperti ini bertentangan
dengan hadis sahih, maka mayoritas pengikut mazhab Maliki
memandang bahwa hadis itu lebih diutamakan. Akan tetapi ada
juga golongan mazhab Maliki, seperti Imam al-Qurtubi, yang
berpendapat bahwa ijma’ seperti itu lebih utama daripada hadis
ahad bila keduanya bertentangan, karena ia merupakan ijma’.

Imam Malik berpendapat bahwa ijma’ penduduk Madinah
dapat dijadikan hujjah. Di dalam kitabnya, a/-Muwatta’, terdapat
48 masalah figh yang disandarkan pada ijma’ penduduk
Madinah. Dalam Eksiklopedi Hukum Islam disebutkan bahwa
para pengikut Mazhab Maliki berbeda pendapat dalam
menafsirkan pendapat Imam Malik itu. Perbedaan pendapat
pengikut mazhab Maliki ini terbagi menjadi: pertama, ijma’
mereka itu dijadikan Jwjah, karena mereka lebih mengetahui
keadaan Rasulullah Saw. daripada orang lain, schingga riwayat
mereka juga lebih kuat; kedna, ijma’ mereka itu menjadi Jujjab
dalam perkara-perkara yang diturunkan dan dinukil dari Nabi
Saw. secara masyhur (populer), seperti azan dan iqamat; ketiga,
ijma’ mereka pada umumnya adalah j#ujah, karena penduduk
Madinah tidak mungkin bersepakat kecuali dengan bersandar
pada dalil-dalil yang kuat. Keempat, ijma’ penduduk Madinah yang
dimaksud oleh Imam Malik adalah ijma’ yang berupa kelanjutan
perbuatal-perbuatan yang sudah ada sejak zaman Nabi
Muhammad Saw. dan berlangsung terus sampai masa Imam
Malik, seperti lafal adzan dan igamat, dan tidak dizakatkannya
sayur-mayur.>"

Berkaitan dengan pendapat keempat, Ibnu Qayyim al-
Jauziah, ahli figh mazhab Hanbali, berpendapat bahwa ijma’
seperti itu, adalah Jujah yang harus diikuti. Demikian juga
menurut Imam al-Qurtubi bahwa ijma’ seperti itu tidak mungkin
bertentangan dengan hadis, karena ia merupakan periwayat yang
mutawatir (diriwayatkan oleh orang banyak). Oleh karena itu,

WDasuki and dkk., Ensiklopedi Hukum, 98.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



@A Ulumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

fjma’ penduduk Madinah seperti itu lebih diutamakan daripada
hadis a)ad dan giyas.

Ulama Malikiyah mengatakan bahwa ijma’ ab/ al-Madinah
adalah ijma’ yang mempunyai kekuatan jujjah terhadap ulama
lain. Di antara ulama Malikiyah menjelaskan mengenai yang
dimaksud dengan ke-j#jjah-an kesepakatan ulama Madinah itu,
adalah periwayatan ulama Madinah lebih kuat dibandingkan
dengan periwayatan ulama lain di luar Madinah. Alasan ulama
Malikiyah adalah: (1) dari segi 7ass Nabi mengatakan: “Madinah
itu suci yang dapat melenyapkan kotoran yang ada padanya
sebagaimana bengkel besi melenyapkan karal-karat besi”; (2)
secara logika, Madinah adalah tempat hijrahnya Nabi dan tempat
makamnya, tempat turunya wahyu, tempat kedudukan Islam dan
tempat berkumpul para sahabat, karena itu kebenaran tidak akan
menghindar dari para ahlinya; (3) warga Madinah menyaksikan
sendiri ayal-ayat hukum dan merupakan orang yang paling tahu
tentang keadaan Rasul dibandingkan dengan warga kota lain; (4)
periwayatan Ahli Madinah lebih diutamakan dari periwayatan
ahli lainnya. Karena itu kesepakatan ulama Madinah menjadi
hujjah bagi orang lain.3!

Pengamalan ijma’ ah/ al-Madinah sebagai sumber hukum
Islam didukung oleh Imam Malik, ulama Malikiyah dan beberapa
ulama ushul figh sebagaimana dipaparkan di atas. Namun, di
tolak oleh beberapa ulama figh, di antara ulama yang menolak
ke-hujjah-an 1ijma’ ahl al-Madinah adalah Imam Shaf’i dan al-Lais
bin Sa’ad.

Amir Syarifuddin menyatakan bahwa menurut Jumhur
ulama, kesepakatan wulama Madinah saja tidak merupakan
kekuatan Jujjah terhadap ulama lain yang tidak sependapat
dengan itu; karena kesepakatan ulama Madinah itu bukan ijma’.
Alasan jumhur ulama bahwa dalil-dalil yang menunjukkan ke-
hujjah-an ijma’ itu, juga mencakup ulama-ulama lain di luar
Madinah. Tanpa keikutsertaan ulama lain di dalamnya, maka
tidak dapat dinamakan kesepakatan. Karenanya kesepakatan
mereka tidak disebut ijma’ dan dengan demikian tidak berdaya

S1IAmir Syarifuddin, Ushu/ Figh, vol. 1 (Jakarta: Kencana Prenada Media
Group, 2008), 124.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode! Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. .. |46}

hujjab terhadap yang lain.’?> Pendapat ini layak dipertimbangkan,
namun perlu diperhatikan bahwa ijma ab/ al-Madinah sangat
mengikat penduduk Madinah dan diamalkan oleh penduduk
Madinah dengan penuh kesadaran dan ketaatan. Ini dikarenakan
Iima ahl al-Madinah terbangun dari kebiasaan masyarakat
Madinah yang telah diamalkan secara turun-temurun dari sejak
awal keislaman Madinah.

Al-Lais bin Sa’ad menyatakan, walaupun Madinah adalah
kota para sahabat yang terdiri dari Muhajirin dan Anshar, tetapi
banyak di antara mereka yang meninggalkan kota Madinah dan
menetap di kota Islam lainnya, baik untuk tujuan jihad maupun
untuk tujuan menyebarkan dan mengajarkan ajaran agama Islam.
Karena ulama sudah banyak meninggalkan Madinah, maka kota
Madinah tidak lagi dapat dikatakan mendominasi ilmu-ilmu
keagamaan. Imam al-Lais menemukan banyak fatwa para
sahabat di kota-kota lain yang berbeda dengan fatwa ulama
Madinah. Misalnya, praktik penduduk Madinah membenarkan
para tentara menjama’ shalat pada saat hujan, sementara para
sahabat yang bermukim di Syam (Syuriah) dan Mesir tidak
pernah melakukannya.?® Perdebatan yang dipaparkan al-Lais
bukanlah perdebatan di kalangan ah/ al-Madinah, tetapi
perdebatan antardaerah. Ini berarti ada kecenderungan
perkembangan dan pengembangan hukum di setiap daerah
berbeda-beda. Perkembangan dan pengembangan tersebut tidak
terkontaminasi oleh ah/ al-Madinah, tetapi terkontaminasi oleh
kondisi setempat dan pengetahuan ulama yang mengembangkan
Islam di daerah tersebut. Dengan kata lain, jma ah/ al-Madinah
tetap eksis di Madinah dan tidak terkontaminasi oleh daerah lain.

Para sahabat yang bermukim di luar kota Madinah juga
melakukan ijtthad dalam perkara-perkara yang tidak terdapat
dalam al-Qur’an dan Sunnah. Hasil ijtthad mereka itu tidak
disalahkan oleh tiga khalifah pertama. Kalau hasil ijtthad mereka
keliru, tentu akan ada teguran dari khalifah. Ini menunjukkan
bahwa dalam masalah-masalah hukum, sudah terjadi perbedaan
pendapat di kalangan para sahabat. Perbedaan itu makin banyak

32]bid., 123.
3Al-Lais bin Sa’ad adalah ulama yang hidup semasa dengan Imam
Malik.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



R Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

terjadi di generasi tabi’in. Karena itu, Kondisi yang demikian
semakin membuka peluang bagi timbulnya perbedaan hukum di
daerah lain, yang keabsahannya di akui oleh para khalifah.

Perdebatan seputar kehujjahan  ijma’  abl  al-Madinah
tampaknya bukan hanya sekedar perdebatan dalam persoalan
esensi zma abl al-Madinah, tetapi merupakan implikasi dari
perdebatan persyaratan terjadinya ijma’. Dalam Persoalan
persyaratan terjadinya ijma’ sendiri terdapat perbedaan
dikalangan ulama. Misalnya, Al-Amidi dan ulama Hanabilah
cenderung tidak mensyaratkan jumlah mutawatir dalam proses
terjadinya ijma.>* Mereka dan ulama yang tidak mensyaratkan
jumlah mutawatir beralasan bahwa kekuatan jujah ijma’ hanya
dapat ditetapkan dengan dalil naqli, tidak mungkin dengan dalil
‘agliy. Atas dasar ini, meskipun jumlah peserta ijma’ itu kurang
dari ukuran mutawatir dapat dikategorikan sebagai “umat” dan
“orang-orang mukmin” yang berdasarkan dalil naqli, suara
mereka terhindar dari kesalahan, oleh karenanya mempunyai
bujjah yang wajib diikuti umat Islam.% Bila melihat pendapat ini,
dapat dipahami bahwa ijma’ ab/ al-Madinah sebagai sandaran
hukum (masadir al-abkam ) mengikat seluruh umat Islam.

Terlepas dari perdebatan mengenai kehujjahan ijma’ ab/ al-
Madinah sebagai produk hukum (masadir al-ahkam ), yang jelas
keberadaan ijma’ ab/ al-Madinah diamalkan secara totalitas oleh
penduduk Madinah. Di samping itu, kehujjahan gma’ abl al-
Madinah yang diakui oleh sebagian kalangan ulama ushul figh
merupakan sumber inspirasi dan argumentasi bagi metode
pengembangan hukum Islam. Ijma’ @b/ al-Madinah sebagai
metode (manhaj ijtihad), menjadi contoh dalam memformulasikan
hukum Islam yang bersifat kedaerahan, dalam arti, hukum Islam
yang humanis dan sesuai dengan elan dasar ajaran Islam.
Sehingga, hukum Islam benar-benar menjadi hukum yang hidup
dan diamalkan secara berkesinambungan dalam masyarakat.

Argumentasi kehujjahan ijma’ ah/ al-Madinah menurut Imam
Malik,  kalangan  malikiyah, al-Amidi, dan Hanabilah
mengisyaratkan bahwa ijma’ ahl al-Madinah menjadi contoh
formulasi hukum Islam. Era sekarang model formulasi hukum

USyarituddin, Ushul Figh, 128.
351 bid.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

yang demikian menjadi profotpe argumentasi pengembangan
hukum Islam berbasis kedaerahan. Ini memiliki urgensi
signifikan dalam upaya mengembangkan hukum Islam yang
humanis dan mengikat umat Islam yang berada pada daerah
tersebut, khususnya yang terkait dengan persoalal-persoalan
muamalah.

Ijma’ Abl al-Madinah sebagai model penerapan Hukum
Islam berbasis Kedaerahan: Implikasinya di Indonesia

Iima’ ahl al-Madinah merupakan salah satu bentuk ijma’ yang
diakui oleh Imam Malik dan kalangan Malikiyah. Sebagai salah
satu bentuk ijma’, ijma’ ah/ al-Madinah merupakan model
pengembangan ijma’ yang bersifat lokal. Misalnya, di Turki
lahirnya al-ahkam al-adliyah yang merupakan ijma’ ulama Turki.
Hukum-hukum yang terkandung dalam alabkam  al-adliyab
tersebut merupakan produk ulama Turki yang dirumuskan saat
itu untuk kebutuhan yang terkait hukum perdata Islam.3

Dalam konteks keindonesiaan lahirnya Kompilasi Hukum
Islam (KHI) dan Kompilasi Hukum Ekonomi Syari’ah (KHES)
merupakan ijma’ ulama Indonesia. Ijma’ seperti ini merupakan
fjima’ yang dinisbatkan pada ijma’ ah/ al-Madinah. Apalagi jika
melihat jma’ ah/ al-Madinah, yang tidak semata-mata berdasarkan
ra’yu, namun hasil ijmanya’ lebih didasarkan pada sunnah.
Demikian juga halnya dengan proses kelahiran KHI, KHI
dilahirkan dengan melihat Qur’an, Sunnah, dan Pendapat ulama
sebelumnya (kitab-kitab klasik), bukan semata-mata didasarkan
pada ra’yu.

Mengacu pada pendapat ulama #u/ figh yang mengatakan
bahwa ijma’ penduduk Madinah terdiri dari ijma’ ab/ al-
Madinah yang diturunkan dan dinukil dari Rasulullah Saw. dan
fjima’ abl al-Madinah yang disandarkan pada raz’yu. Maka ijma’
abhl al-Madinah yang diturunkan dan dinukil dari Rasulullah
Saw. memiliki wurgensi dan signifikansi dalam formulasi
hukum periode berikutnya. Ijma’ yang demikian diamalkan
oleh umat Islam, bukan hanya pada periode klasik, namun

36Majlis Idarah Awgqaf Rais wa Milkiyah Majallah wa Qanun Aradi
Mu’allimi Marhu, Majallah Abkam ‘Adliyah (Istambul: Bab ‘Ali, 1327.(

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



yf@ Ulumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

pada periode pertengahan dan periode modern pun masih
diamalkan secara terus menerus. Sebagai contoh; adzan,
iqamat, dan tidak diwajibkan zakat atas sayur-sayuran.

Pada masa Islam klasik ada tiga model penisbatan figh, yaitu:
(1) Penisbatan figh pada area tertentu, seperti figh Misri, figh
Hijazy, dan sejenisnya; (2) Penisbatan Figh kepada tokoh pribadi
ulama tertentu, seperti figh Hanafiah, figh Malikiyah, figh
Shaf’iyah dan figh Hanabilah, dan (3) Penisbatan figh pada
Ideologis, seperti figh syiah, figh khawarij, dan figh mu’tazilah.
Penisbatan figh pada daerah tertentu seperti penisbatan figh
pada Mesir, Hijaz, Syam, Madinah, dan Kupah merupakan figh
yang dikembangkan oleh ulama setempat. Misalnya, di Hijaz
berkembang figh karya ulama Haramain dan yang sependapat
dengannya, serta di Madinah berkembang figh fugaba’ sab’ah.
Penisbatan figh seperti ini dilakukan oleh ulama yang hidup dan
menetap di daerah tersebut. Misalnya di Madinah berkembang
figh yang disepakati oleh ulama-ulama Madinah, antara lain Said
al-Musayyab, Urwah Ibn Zubair, ‘Ubaidillah Ibn Abdullah,
Sulaiman Ibn Yasar, al-Qasim Ibn Muhammad, Abu Bakar Ibn
al-Rahman, Kharizah Ibn Zaid bin Tsabit, dan Imam Malik.

Menurut Azizy penisbatan figh pada kedaerahan berakhir
dengan munculnya Imam al-Shafi’i. Pasca Shafi’i, mazhab tidak
lagi berkembang secara kedaerahaan, namun yang berkembang
adalah mazhab perorangan, dengan munculnya empat mazhab
yang terkenal. Kemudian selama berabal-abad empat mazhab ini
mendominasi ~ perkembangan  hukum  Islam.  Bahkan,
perkembangan hukum Islam selama berabal-abad didominasi
oleh pemikirannya dengan mengikuti mazhab dari pendapat
yang sudah matang. Selama berabal-abad hanya mengikuti imam
mazhabnya (mazhab fi al-aqwal) tanpa mempelajari atau mengikuti
metodologinya (mazhab fi al-manbay)¥ .

Dalam realitasnya, walaupun menurut Azizy, figh yang
dinisbatkan pada kedaerahan berakhir sejak masa asy-Shafi’i.
Namun, ijma’ ah/ al-Madinah tetap dipraktekkan oleh umat Islam,
misalnya adzan, iqamat, dan tidak dizakatkan sayur-mayur, dan

3 Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional, 40.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

binatang buas yang bertaring haram di makan®. Ini merupakan
contoh sebagian kecil ijma’ @b/ al-Madinah yang dipraktekkan
oleh umat Islam sepanjang zaman. Dari contoh yang kecil ini
sangat nampak bahwa ijma’ ah/ al-Madinah memiliki implikasi
formulasi hukum yang sangat signifikan.

Menurut Marzuki, menisbatkan figh pada daerah tertentu
yang pernah populer pada waktu yang lalu menjadi tidak relevan
lagi. Karena penisbatan ini tidak jelas pertanggungjawaban
ilmiah dan moralnya. Di samping itu penisbatan figh
berdasarkan area cenderung bernuansa homogenisasi daripada
membiarkan pluralitas ijtihad itu tumbuh seperti adanya. Hal ini
bertentangan dengan figh dalam maknanya yang genuine. Watak
dasar figh yang tidak boleh digantikan oleh sejarah manapun
adalah adanya ketersediaan pilihal-pilihan hukum lebih dari satu
dalam satu soal kehidupan bagi umat. Figh dalam sejarahnya
tidak pernah tunggal dan tak bisa ditunggalkan. Ijma’ Ab/ al-
Madinah termasuk dalam kategori penisbatan figh pada area
tertentu.?

Memperhatikan pendapat Marzuki Wahid di atas, tampaknya
ijima’ Abl al-Madinah tidak mempunyai tempat untuk hidup.
Karena menurutnya figh vyang dinisbatkan pada daerah
cenderung bernuansa homogenisasi dan menghilangkan watak
figh yang gemuine. Pendapat ini sepertinya kurang tepat jika
diterapkan pada ijma’ Ab/ al-Madinah. Dikatakan demikian,
karena terdapat ijma’ ah/ al-Madinah yang selalu diterapkan oleh
seluruh  umat Islam  /kwlli  zaman wa  makan. Misalnya,
sebagaimana yang dikemukakan oleh penulis pada bagian
terdahulu. Pada sisi lain, pengembangan hukum Islam sangat
terkait dengan perkembangan zaman dan perubahan tempat
sebagaimana kaidah ushul figh menyatakan: “Tagayyir al-ahkam bi
tagayyir  al-azminab wa  al-amkinah”. Karena itu, figh yang
bernuansa kedaerahan masih diperlukan dan memiliki urgensi
serta signifikansi.

3Mengenai keharaman binatang buas yang bertaring menurut gmd ahl
al-Madinah, secara lebih mendetailnya, baca Nur Saif, “Awal Ahl al-Madinah ,

¥Marzuki and Rumadi, Figh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik Hukum
Lslam di Indonesia (Y ogyakarta: LKIS, 2001), xi.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ay Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Melihat urgensi dan signifikansi pengembangan hukum
Islam berbasis kedaerahan, dalam konteks ke-Indonesiaan perlu
figh yang dinisbatkan pada keindonesiaan, yang khas Indonesia
atau “Figh Indonesia”. Walaupun sebenarnya kurang tepat jika
keinginan untuk mewujudkan “Figh Indonesia” dinisbatkan
secara ansib kepada ijma’ abl al-Madinah, Namun setidaknya hal
tersebut cukup menjadi inspirasi bagi pengembangan figh ala
Indonesia, karena pada masa klasik pernah berkembang figh
sesuai konteks daerah tertentu.

lijma’  abl  al-Madinah menjadi lebih penting dalam
pengembangan hukum yang bersifat lokal dan kedaerahan ketika
dikaitkan dengan kaedah a/-bratu bi ‘wmnmi al-lafdi la bi kbususi al-
sabab. Dalam konteks ini ijma’ ah/ al-Madinah lebih memiliki
makna dan urgensi dalam pengembangan hukum berbasis
kedaerahan. Ijma’ ah/ al-Madinah yang tadinya hanya untuk
konteks Madinah, jika dikaitkan dengan kaedah di atas akan
dapat diterapkan di setiap daerah. Dengan demikian, konsep
fjma’ universal dan mendunia dalam hal tertentu menjadi kurang
relevan. Terutama jika dihadapkan dengan uf yang berkembang
pada setiap daerah. Untuk melegitimasi kebiasaal-kebiasaan
masyarakat seperti 7/ diperlukan legitimasi kesepakatan ulama
(ijma’ ulama daerah setempat).

Menisbatkan figh dengan Indonesia atau “Figh Indonesia”
bertujuan lebih menfungsionalkan figh itu sendiri atau untuk
memudahkan pengkajian hukum Islam secara lebih empiris-
praktis, sebagaimana yang terjadi pada masa Islam klasik, seperti
IIma’ wulama Madinah. Walaupun demikian, harus diakui
penyebutan ini belumlah memadai kecuali sebagai langkah awal
untuk menuju ke arah figh yang memiliki karakteristik
keindonesiaan.

Catatan Akhir

Iima’ abl al-Madinah adalah perbuatan/kebiasaan penduduk
Madinah yang disepakati oleh ulama Madinah dan dipraktekkan
secara terus-menerus oleh penduduk Madinah. Dilihat dari
pelakunya, ulama berbeda pendapat mengenai eksistensi ijma’ ah/
al-Madinah. Menurut Imam Malik dan Mazhab  Maliki,
kesepakatan sudah dianggap ijma’ meskipun hanya merupakan

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Muhammad Hasan, Mode/ Pengembangan Hukum Isiam Berbasis Kedaeraban. . .

kesepakatan penduduk Madinah. Al-Amidi dan Hanabilah juga
menguatkan ~ bahwa  kesepakatan  dalam  ijma’  tidak
mengharuskan kesepakatan semua mujtahid, bahkan al-Amidi
mengatakan bahwa kesepakatan dalam Ijma adalah kesepakatan
mujtahid pada wilayah tertentu yang mengurus umat (ah/ al-hal
wa al-‘aqgd). Kehujjahan ijma’ abl al-Madinah yang demikian
menjadi contoh argumentasi pengembangan hukum Islam
berbasis kedaerahan.

Walaupun Imam Shafi’i dan al-Lais bin Sa’ad menolak ke-
hujjab-an ijma’ abl al-Madinah sebagai masadir al-abkdam. Namun,
ketika berhadapan dengan berbagai problema hukum Islam yang
bersifat kedaerahan yang memerlukan jawaban, gma’ ahl al-
Madinah merupakan alternatif model manbaj istimbath hukum
yang dapat dikembangkan di setiap tempat dengan
memperhatikan kondisi setempat. Di samping itu, ijma’ b/ al-
Madinah menjadi penting dalam pengembangan hukum Islam
yang bersifat lokal dan kedaerahan ketika dikaitkan dengan
kaedah al-%bratu bi ‘wmimi al-lafdbi la bi kbusisi al-sabab. Dalam
konteks ini ijma’ ab/ al-Madinah lebih memiliki makna dan
urgensi bagi pengembangan hukum berbasis kedaerahan.

Dalam kontek ke-Indonesiaan, figh berbasis kedaerahan
berimplikasi pada pentingnya menyatukan pendapat ulama yang
berbeda-beda, sehingga bisa diterapkan oleh umat Islam dengan
tanpa keraguan. Penyatuan pendapat ini lebih penting lagi,
khususnya  yang  terkait dengan  hukum-hukum  yang
dikembangkan melalui kaidah “f. Walaupun ada perbedaan
sudut pandang terhadap penisbatan figh berbasis kedaerahan,
namun dalam konteks ke Indonesiaan figh seperti ini
terimplikasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan
Kompilast Hukum Ekonomi Syari’ah (KHES).

Daftar Pustaka

al-Amidi. al-lhkam fi Usil al-Abkam. Vol. 1. Beirat-Libanon: Dar-
al-Kutub al-Ilmiyah, t.th.

al-Asbahi, Imam Malik Ibn Anas. a/-Mudawwanah al-Kubra. Edited
by Ibn Rusd Abi al-Walid Muhammad bin Ahmad. Beirut-
Libanon: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, t.th.

al-Dahlawi. Hujjah al-Baligah. Beirut: Dar al-Ma’rifat, t.th.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



B0 Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

al-Gazali, Abu Hamid Muhammad bin Muhammad. a/-Mustasfa min
T al-Usil. Mesir: Al-Maktabah al-Amiriyah, 1327.

al-Shatibi, Abu Ishaq. a/-Muwafaqat. Kairo: al-Maktabat al-Tijariyah
al-Kubra, 1975.

al-Shawkani, Muhammad ibn 'Ali ibn 'Abd Allah. Irshad al-Fubal ila
Tahqiq al-Haqq min ‘lim al-Usil. Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

al-Wafi, al-Mahdi. Figh al-Fugaha’ al-Sab’ab wa atarabu fi figh al-Imam
Malik. Vol. 1. al-Qahirah: Maktabah al-Turab al-Islami, t.th.

Al-Zuhayli, Wahbah. a/-Wasith fi Usil al-Figh. Damaskus: al-
Matba’ah al-Islamiyah, 1969.

——————— . Usil al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

Ash Shiddigie, T.M. Hasbi. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Bulan
Bintang, 1967.

Azizy, A.Qadri. Eklektisisme Hukum Nasional. Yogyakarta: Gama
Media, 2002.

Dahlan, Abdul Aziz and dkk. Eksiklopedi Hukum Islam. Jakarta:
Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996.

Dasuki, H.A. Hafiz and dkk. Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta:
Ichtiar Baru Van Hoeve, 1997.

Habib, Sa’di Abu. Ensiklopedi ljmak. Translated by Sahal Machfudz.
Jakarta: Pustaka Firdaus, 20006.

Haroen, Nasrun. Us#/ Figh 1. Jakarta: Logos, 1997.

Khallaf, Abd al-Wahab. T/m Usil al-Figh. Kuwait: Dar al-Qalam,
1978.

Madhkur, Muhammad Salam. al-ljzihad fi al-Tasri’ al-Islami. Kairo:
Dar al-Nahdiyah al-Arabiyah, 1984.

Marhu, Majlis Idarah Awqaf Rais wa Milkiyah Majallah wa Qanun
Aradi Mu’allimi. Majallah Abkam ‘Adliyah. Istambul: Bab ‘Alj,
1327.

Marzuki and Rumadi. Figh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik
Hukum Islam di Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2001.

Muslim, Abu al-Husayn ‘Asakir ad-Din Muslim ibn al-Hajjaj. Sabib
Muslim. Beirut: Dar al-Fikr, 1997.

Nur Saif, AM. ‘Amal Abl al-Madinah bayn Mustalahat wa Ara’a al-
Usuliyyin. Diba Hatif: Imarah al-Arabiyyah al-Muttahah, 1997.

Sitry, Mun’im A. Searah Figh Islam, Sebuah Pengantar. Surabaya:
Risalah Gusti, 1996.

Syarifuddin, Amir. Ushul Figh. Vol. 1. Jakarta: Kencana Prenada
Media Group, 2008.

Zein, M. and Satria Efendi. Ushul/ Figh. Jakarta: Kencana, 2005.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



