
Ulumuna 
Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram 

Vol. 19, No. 1, 2015, p. 159-180 
Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648 

Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna  

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

159 

MODEL PENGEMBANGAN HUKUM ISLAM  

BERBASIS KEDAERAHAN:  
KAJIAN TERHADAP IJMA’ AHL AL-MADĪNAH 

DAN IMPLIKASINYA 

Muhammad Hasan 
Fakultas Syari‟ah dan Ekonomi Islam IAIN Pontianak 

Email: hasaniain@gmail.com 

 
Abstract:  The basic spirit of Islamic law is s\ālih\un likulli zamān wa 
makān. Meanwhile, Islamic law delivered by the Prophet 
Muhammad and developed by his companions, even by Imam of 
the schools, is still limited to the mindset and culture of Arab 
society. Therefore, efforts to resolve various issues of Islamic law 
that arise in different parts of the world need a prototype 
methodology of thinking so that the Islamic law produces 
humanist characteristics. This paper offers a study on the 
development of Islamic law methods by taking a model of ijmā‘ ‘ahl 
al-Madīnah. In this case, ijmā‘ ‘ahl al-Madīnah is seen as a model of 
manhaj istinbāt\ of Islamic law on the ground of region. In the 
present context, in addition to masādir al-ah\kām, ijmā‘ ‘ahl al-Madīnah 
needs to be positioned as the methodology of Islamic law which 
results in humanist Islamic legal perspective. Since ijmā‘ ‘ahl al-
Madīnah as masādir al-ah\kām has grounded reason then ijmā‘ ‘ahl al-
Madīnah as manhaj al-fikr has a logical argument. Its implication is 
that the consensus (ijmā‘) based on the regional jurisprudence has 
become a valid method and source of Islamic law. 

Keywords: Ijmā‘ ‘ahl al-Madīnah, methodology, regional based 
consensus, development, Islamic law. 

DOI: http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v19i1.1255 

 

Pendahuluan 

HUKUM  Islam pada awalnya, muncul dan berkembang di negeri 

Arab, sebagaimana yang telah disampaikan oleh Rasulullah, 
dikembangkan oleh para sahabat, tabi‟in, dan tabi‟tabi‟in. 

Namun demikian, bukan berarti hukum Islam bersifat absolut 

mailto:hasaniain@gmail.com


160 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dan harus sama dengan budaya Arab, karena elan dasar hukum 
Islam adalah s\ālihun li kulli zamān wa makān. Karena itu, 

pengembangan hukum Islam (khususnya yang belum diatur 
scara qat\‘ī) memungkinkan akan sangat bervariasi dan 

terkontaminasi oleh multikultur. Kemungkinan pengembangan 
hukum Islam yang bervariasi didukung oleh kandungan al-

Qur‟an dan Sunnah yang bersifat global dan universal.  
Umat Islam sepakat bahwa segala persoalan harus berpegang 

pada al-Qur‟an dan Sunnah. Al-Qur‟an merupakan sumber 
hukum Islam yang pertama dan utama. Sementara Sunnah 

merupakan sumber hukum Islam yang kedua. Akan tetapi, kaum 
muslimin menyadari bahwa umumnya ketentuan hukum yang 

terdapat dalam al-Qur‟an dan Sunnah masih bersifat umum dan 
ijmāl, tidak mencakup rincian yang menyeluruh dan mendetail.1 

Bila menelaah kandungan al-Qur‟an dan Sunnah, maka masih 
memerlukan penjabaran dan penjelasan lebih rinci. Keadaan 

kandungan hukum al-Qur‟an yang masih bersifat global, apalagi 
ketika dihadapkan pada berbagai kondisi, situasi, dan tempat, 

dirasa sangat perlu akan adanya ijtihad untuk merespon berbagai 
persoalan yang muncul.  

Pada awal perkembangan Islam, penggunaan metode ijtihad 
masih bersifat global dan simpel.2 Sebagai alternatif, apabila para 

fuqaha‟ tidak menemukan dalil dari al-Qur‟an dan Sunnah, 
mereka berbeda pendapat dalam menggunakan dasar pijakan 

penetapan hukum. Di antara pijakan hukum yang digunakan 
para fuqaha‟ sebagai metode ijtihad di antaranya: ijma’, qiyas, 

istih\sān, mas\lah\ah mursalah, istishāb, ‘urf, shar’u man qablana, madhhab 
sahābī, dan sadd al-dharī’ah.3 

                                                 
1Abū Ish}āq al-Shāt\ibī, al-Muwāfaqat (Kairo: al-Maktabat al-Tijariyah al-

Kubrā, 1975), 366.  
2Baca, Muh}ammad Salam Madhkur, al-Ijtihād fī al-Tasrī’ al-Islāmī (Kairo: 

Dār al-Nahdiyah al-Arabiyah, 1984), 19.  
3Secara umum sumber-sumber hukum Islam digolongkan menjadi dua, 

yaitu (1) sumber hukum yang tidak diperselisihkan (adillah al-ahkām al-
muttafaq ‘alaih), dan (2) sumber hukum yang diperselisihkan (adillat al-ahkām 
yang mukhtalaf fīha). Baca, Wahbah al-Zuhaylī, Us\ūl al-Fiqh al-Islāmī 
(Damaskus: Dār al-Fikr, 1986). Bandingkan dengan Abd al-Wahab Khallāf, 
‘Ilm Us\ūl al-Fiqh (Kuwait: Dār al-Qalam, 1978).Wahbah Al-Zuhaylī, al-Wasith 
fī Us\ūl al-Fiqh (Damaskus: al-Matba‟ah al-Islamiyah, 1969), 417.  



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  161 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Proses pengembangan hukum Islam tentunya tidak terlepas 
dari kaidah-kaidah keilmiahan, dalam arti hukum Islam harus 

dikembangkan secara ilmiyah. Oleh karena itu, proses 
pengembangan hukum Islam tidak bisa menafikan pemikiran 

hukum yang sebelumnya, sehingga, menganggap seolah-olah 
ajaran Islam ajaran yang baru. Dalam konteks inilah diperlukan 

prototype dalam pengembangan hukum Islam. Keberadaan tulisan 
ini akan mendeskripsikan ijma’ ahl al-Madīnah serta berusaha 

mengungkap peranannya dalam memecahkan masalah 
kontemporer dewasa ini.  

Kajian mengenai formulasi hukum Islam berdasarkan pola 
pikir ahl al-Madīnah menjadi lebih menarik ketika melihat 

penjelasan Sirry. Menurut Sirry kota Madinah merupakan kota 
yang menjadi sumber ilmu-ilmu Islam, yang pada waktu itu 

sebagian besar ulama berkumpul di Madinah. Madinah 
merupakan gudangnya hadis Nabi dan keadaan masyarakatnya 

masih terbiasa hidup sederhana sebagaimana contoh yang 
mereka dapatkan dari Nabi. Kondisi yang demikian, menurut 

sirry tidak menyebabkan munculnya banyak permasalahan, yang 
mengharuskan para ulamanya berijtihad. Ketika muncul suatu 

persoalan, maka mereka melihat jawabannya dalam aI-Qur‟an 
dan Sunnah Nabi. Oleh karena itu, mereka merasa cukup 

dengan hanya mengandalkan pemahaman literal terhadap al-
Qur‟an, Sunnah, ijma‟ sahabat, dan sedikit yang terpaksa 

menggunakan ra‟yu4.  

Konsep Dasar Ijma’ dan hubungannya dengan Ijma’ ahl al-

Madīnah  

Secara etimologi ijma‟ dapat berarti ketetapan hati untuk 
melakukan sesuatu atau keputusan berbuat sesuatu,5 dan dapat 

berarti sepakat.6 Secara terminologi, definisi ijma‟ terdapat 

                                                 
4Mun‟im A. Sirry, Sejarah Fiqh Islam, Sebuah Pengantar (Surabaya: Risalah 

Gusti, 1996), 59.  
5Pengertian ijma‟ seperti ini ditemui dalam ungkapan Qs. Yunus (10: 

71): “Karena itu buatlah keputusanmu dan (kumpulkanlah sekutu-sekutumu 
untuk membinasakanmu….”.  

6Pengertian ijma‟seperti ini ditemui dalam Qs. Yusuf (12: 15), “Maka 
tatkala mereka membawanya dan sepakat memasukkannya ke dasar sumur..” 



162 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

perbedaan di kalangan ulama. Perbedaan ini dapat dilihat dari 
sudut pandang yang merumuskan definisi ijma‟. Menurut al-

Shawkanī, ijma‟ adalah kesepakatan (consensus) para mujtahid (dari 
kalangan) ummat Muhammad Saw. setelah beliau wafat, pada 

suatu masa, atas hukum suatu masalah7. Menurut al-Shawkanī 
(ada tiga unsur pokok dalam ijma‟8 yaitu: (1) adanya kesepakatan 

segenap mujtahid dari kalangan ummat Islam, dari segenap 
penjuru dunia Islam, tidak boleh tertinggal seorang mujtahid pun 

dalam kesepakatan tersebut; (2) terjadinya kesepakatan tersebut 
adalah dalam suatu masa sesudah meninggalnya Nabi 

Muhammad Saw.; (3) kesepakatan itu adalah menyangkut 
segenap permasalahan yang muncul dalam masyarakat, seperti 

masalah keagamaan, pemikiran, adat, bahasa, dan sebagainya.  
Al-Shawkanī juga mengemukakan kemungkinan adanya ijma‟ 

yang terbatas di kalangan para ilmuan dalam berbagai cabang 
ilmu, sesuai dengan cabang ilmu yang ditekuni oleh ilmuan 

tersebut, seperti nahwu, ilmu kalam, ilmu tafsir, ilmu hadis, ilmu 
ekonomi, dan ilmu pendidikan.9 Berdasarkan definisi dan unsur-

unsur tersebut dapat dipahami bahwa ijma‟ menurut al-Syawkanī 
merupakan kesepakatan bulat para mujtahid umat Muhammad 

Saw. pada suatu masa tertentu mengenai suatu persoalan yang 
dihadapi oleh umat. Disini al-Shawkanī tidak mengharuskan 

ijma‟, hanya menyangkut persoalan keagamaan. Dengan 
demikian, objek ijma‟ menurut al-Shawkanī sangat luas. Namun 

demikian, Ijma‟ ulama dalam bidang ilmu tertentu sangat 
dimungkinkan. Dalam konteks ini tidak memerlukan kebulatan 

pendapat semua mujtahid, tetapi yang diperlukan hanya 
kebulatan pendapat orang-orang yang membidangi ilmu yang 

menjadi objek ijma‟. Dengan kata lain, pembatasan makna ijma‟ 
seperti ini berarti menyempitkan bidang ijma menjadi lebih 

spesifik. Konsep ini, dalam tulisan ini memiliki kemiripan 
dengan ijma’ ahl al-Madīnah. Hanya saja, kalau ijma‟ ahl al-Madīnah 

memfokuskan pada aspek kedaerahan, sedangkan ijma‟ yang 

                                                 
7Muh}ammad ibn 'Ali ibn 'Abd Allāh al-Shawkānī, Irshād al-Fuhūl ilā 

Tah\qīq al-Haqq min ‘Ilm al-Us\ūl (Beirut: Dār al-Fikr, t.th.), 71.  
8Ibid., 71-2.  
9Ibid., 88. 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  161 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

ditawarkan al-Syawkanī memfokuskan pada salah satu bidang 
persoalan tertentu.  

Menurut al-Gazālī ijma‟ adalah kesepakatan umat 
Muhammad secara khusus atas suatu urusan agama.10 Di sini al-

Gazālī menekankan bahwa ijma‟ mesti dilakukan oleh umat 
Muhamad Saw. hanya dalam persoalan keagamaan. Dengan 

demikian, sesuatu yang berada di luar persoalan keagamaan, 
seperti persoalan sosial, budaya dan lainnya, menurut al-Gazālī 

bukan termasuk ijma‟. Jadi, perbedaan antara al-Gazālī dan al-
Shawkanī dalam memberikan batasan ijma‟ terletak pada objek 

garapan ijma‟. Menurut al-Gazālī objek ijma‟ hanya terbatas pada 
persoalan keagamaan, sementara menurut al-Shawkanī objek 

ijma‟ tidak hanya terbatas pada persoalan keagamaan, tetapi 
menyangkut semua aspek kehidupan. 

Menurut al-Amīdī, Ijma‟ adalah kesepakatan sejumlah ahlu 
al-halli wa al-aqdi (para ahli yang berkompeten mengurus umat) 

dari umat Muhammad Saw. pada suatu masa atas hukum suatu 
kasus. Di sini al-Amīdī memunculkan peran ahlu al halli wa al-aqdi 

sebagai wakil umat dalam menentukan ijma‟.11 Jadi, al-Amīdī 
memberikan pembatasan bahwa ijma‟ hanya dapat dilakukan 

oleh orang-orang yang memiliki keahlian agama dan kompetensi 
dalam mengurus dan membimbing umat. Karena itu, 

kesepakatan yang dilakukan oleh selain orang yang berkompeten 
mengurus umat tidak dapat dikatakan ijma‟. 

Muhammad Abū Zahrah menyatakan bahwa ulama berbeda 
pendapat mengenai jumlah pelaku kesepakatan yang dapat 

dianggap sebagai ijma‟ yang mengikat umat Islam. Menurut 
Mazhab Maliki, kesepakatan sudah dianggap ijma‟ meskipun 

hanya merupakan kesepakatan penduduk Madinah yang dikenal 
dengan ijma‟ ahl al-Madīnah. Menurut kalangan Syi‟ah, ijma‟ 

adalah kesepakatan para imam di kalangan mereka. Sedangkan 
menurut jumhur ulama, ijma‟ sudah dianggap sah dengan adanya 

                                                 
10Abū H{āmid Muh}ammad bin Muh}ammad al-Gazālī, al-Mustas\fā min 

‘Ilm al-Us\ūl (Mesir: Al-Maktabah al-Amiriyah, 1327); Sa‟di Abu Habib, 
Ensiklopedi Ijmak, trans. Sahal Machfudz (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2006), 
xxxiii.  

11al-Amīdī, al-Ihkām fī Us\ūl al-Ah\kām, vol. 1 (Beirūt-Libanon: Dār- al-

Kutub al-Ilmiyah, t.th.), 186.  



164 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

kesepakatan dari mayoritas ulama mujtahid, dan menurut „Abd 
Karīm Zaydan, ijma‟ baru dianggap terjadi bilamana merupakan 

kesepakatan seluruh ulama mujtahid.12 Menurut al-Shawkanī 
ijma‟ yang diterima oleh segenap ulama adalah ijma‟ para 

sahabat, karena pada masa itu kaum muslimin masih berdomisili 
dalam batal-batas wilayah yang memungkinkan berkumpulnya 

para mujtahid untuk melakukan suatu kesepakatan tentang 
hukum satu masalah.13  

„Abd al-Wahhāb Khallaf mengemukakan rukun ijma’ ada 
empat, yakni (1) jumlah mujtahid lebih dari seorang pada suatu 

peristiwa, (2) kesepakatan mujtahid atas hukum syar‟i tentang 
suatu peristiwa, (3) ada kesepakatan yang dimulai secara 

perorangan atau muncul secara bersama-sama dalam 
menyatakan kesepakatan, dan (4) menetapkan kesempatan dari 

semua mujtahid terhadap suatu hukum.14 
Mengacu pada konsep ijma‟, sebagaimana yang telah 

dideskripsikan di atas, ditemukan bahwa ulama ushul fiqh sangat 
bervariasi dalam memberikan batasan terhadap ijma‟. 

Berdasarkan pendapal-pendapat tersebut dapat dipahami bahwa 
konsep ijma‟ berbeda-beda yang ditawarkan ulama‟. Konsep 

tersebut dapat dilihat dari segi pelaku ijma‟, kuantitas pelaku 
ijma‟, dan keberlakuan ijma‟. Dari perbedaal-perbedaan tersebut, 

baik perbedaan dari segi pelaku ijma‟, dan kuantitas pelaku ijma‟ 
maupun perbedaan keberlakuan ijma‟ memberikan pemahaman 

bahwa ijma‟ kadang-kadang merupakan manhaj ijtihad dan 
kadang-kadang pula merupakan masādir al-ah\kām atau dalil-dalil 

hukum atau sumber hukum. Ijma‟ sebagai masādir al-ah\kām 
tergambar dari konsep ulama yang hanya memberikan peluang 

terjadinya ijma‟ pada masa sahabat dan menganggap tidak 
mungkin terjadi ijma‟ setelah sahabat. 

Ijma‟ sebagai masādir al-ah\kām tergambar dari pendapat al-
Shawkanī dan ibn Hazm. Berdasarkan pendapat ini, ijma‟ 

merupakan produk hukum yang lahir pada masa sahabat, karena 
hanya pada masa tersebut yang dimungkinkan berkumpulnya 

ulama. Misalnya ijma‟ sahabat mengenai kewajiban iddah 

                                                 
12M. Zein and Satria Efendi, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana, 2005), 125.  
13al-Shawkānī, Irshād al-Fuhūl, 82.  
14Khallāf, ‘Ilm Us\ūl, 49. 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  161 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

seorang wanita yang telah berduaan dengan suaminya dalam 
kamar tertutup kemudian ditalak oleh suaminya, meskipun 

belum pernah disenggamahi. Ijma‟ sebagai masādir al-ah\kām tidak 
dapat terjadi pasca sahabat, karena pasca sahabat ulama telah 

berpencar dan tidak mungkin berkumpul. Oleh karena itu, 
periode berikutnya tidak ada lagi ijma‟. Dengan demikian, ijma‟ 

yang dilahirkan oleh sahabat menjadi pedoman dan sumber 
hukum bagi ulama sesudahnya. 

Ijma‟ sebagai masādir al-ah\kām, juga tergambar dari pendapat 
M. Zein. M. Zein mengemukakan contoh ijma‟ tentang 

keharaman menikahi nenek dan cucu perempuan.15 Ijma‟ yang 
demikian menurut M. Zein disandarkan kepada Qs. al-Nisa‟ (4: 

23). Menurut M. Zein para ulama sepakat bahwa yang dimaksud 
dengan kata “ummahāt/para ibu” dalam ayat tersebut mencakup 

ibu kandung dan nenek, dan kata banāt (anak-anak wanita) dalam 
ayat tersebut mencakup anak perempuan dan cucu perempuan.16 

Ijma sebagaimana dicontohkan oleh M. Zein di atas 
merupakan ijma‟ sebagai produk, bukan ijma‟ sebagai metode. 

Oleh karena itu, ijma‟ seperti ini menjadi masādir al-ah\kām atau 
sumber hukum bagi para mujtahid berikutnya. Contoh lain ijma‟ 

sebagai masādir al-ah\kām misalnya kesepakatan ulama bahwa haul 
dalam zakat adalah 12 bulan.17 Ijma‟ sahabat mengenai 

kewajiban seorang wanita yang telah dinikahi untuk beriddah, 
jika ia berduaan dengan suaminya dalam kamar yang tertutup, 

meskipun belum pernah disenggamahi.18  
Ijma‟ sebagai metode ijtihad tergambar dari pendapat ulama 

yang mengatakan bahwa ijma‟ dapat terjadi setiap saat. Pendapat 
seperti ini, misalnya dikemukakan oleh asy-Shafi‟i, Imam Malik, 

dan al-Amīdī. Berdasarkan pendapat ini ijma‟ dapat dijadikan 
manhaj ijtihad. Oleh karena itu, kapanpun dapat melahirkan 

produk hukum yang didasarkan pada ijma‟ ulama.  
Berdasarkan pada deskripsi di atas dapat disimpulkan bahwa 

ulama berbeda pendapat mengenai konsep ijma‟. Terdapat ulama 
yang berpandangan bahwa ijma merupakan kesepakatan utuh 

                                                 
15Zein and Efendi, Ushul Fiqh, 127. 
16Ibid. 
17Habib, Ensiklopedi Ijmak, 203.  
18Ibid., 221. 



166 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

seluruh ulama berkaitan dengan suatu persoalan keagamaan. 
Pada sisi lain, terdapat ulama yang berpandangan bahwa ijma‟ 

dapat berupa kesepakatan ulama pada daerah tertentu, bahkan 
daerah tertentu dalam persoalan tertentu. Misalnya, pendapat al-

Amīdī, Imam Malik dan ulama Malikiyah, dan al-Syawkanī. Ijma’ 
ahl al-Madīnah memiliki posisi sebagai ijma‟ yang bersifat 

kedaerahan dan dilahirkan dari kebiasaal-kebiasaan masyarakat 
Madinah yang berkesinambungan. 

Konsep Ijma’ ahl al-Madīnah sebagai Model Istinbat\ Hukum 

Islam: Dari Masādir al-Ah\kām ke Manhaj al-Fikr 

Ijma‟ ahl al-Madīnah adalah perbuatan/kebiasaan penduduk 

Madinah yang disepakati oleh ulama Madinah dan dipraktekkan 
secara berkesinambungan.19 Dalam fiqh Maliki, ijma‟ ahl al-

Madīnah terkadang disebut dengan istilah amal ahl al-Madīnah. 
Ijma‟ ahl al-Madīnah merupakan salah satu bentuk fiqh yang 

didasarkan pada kedaerahan. Berbeda dengan konsep ijma‟ 
secara umum, sebagaimana yang telah dideskripsikan di atas, 

ijma‟ ahl al-Madīnah hanya merupakan kesepakatan ulama 
Madinah. Karena itu ijma‟ ahl al-Madīnah identik dengan fiqh ahl 

al-Madīnah. Azizy mendeskripsikan bahwa pada masa sahabat 
terdapat empat mazhab kota atau daerah tertentu, yang menjadi 

konsensus (ijma‟) dari masyarakat kota atau daerah tersebut yaitu 
mazhab Hijazi, mazhab Iraqi, mazhab Syami, dan mazhab 

Mesir.20  
Pertama, mazhab Hijazi, yaitu pendapat tentang hukum 

Islam, yang bermula dari pendapat perseorangan kemudian diikuti 
oleh murid-muridnya dan melebar dikuti oleh orang-orang yang 

berada di wilayah Hijaz (Madinah dan Makkah). Kedua, mazhab 
Iraqi, yaitu pendapat tentang hukum Islam, yang bermula dari 

pendapat perorangan kemudian diikuti murid-muridnya dan 
melebar diikuti oleh orang-orang di sebuah daerah di wilayah 

Irak (Kufah dan Basrah). Ketiga, mazhab Syami, yaitu mazhab 

                                                 
19T.M. Hasbi Ash Shiddiqie, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1967), 117.  
20A.Qadri Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional (Yogyakarta: Gama 

Media, 2002), 39-40.  



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  161 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

yang muncul di wilayah Syam. Keempat, mazhab Mesir, yaitu 
mazhab yang muncul dan populer di Mesir serta memiliki 

karakter tersendiri. 
Mazhab ahl al-Madīnah merupakan mazhab penduduk kota 

yang baik pada abad permulaan. Hal ini dikarenakan ahl al-
Madīnah lebih banyak mendasarkan dirinya pada athar/sunnah 

Rasulullah dibandingkan penduduk kota lainnya. Di Madinah 
tidak ditemukan bid’ah yang nyata pada masa itu, seperti bid’ah 

pada masalah usul al-din sebagaimana yang terjadi di beberapa 
kota lain. Misalnya, di Basrah ditemukan al-qadar dan i’tizal, dan 

al-nusuk al-fasidah (ibadah fasik), di Syam ditemukan nusub dan al-
qadar, dan di Kufah ditemukan ta-tas\ayyu’ dan al-’irja’.21 

Ijma‟ ahl al-Madīnah merupakan salah satu fiqh dalam 
khazanah keilmuan Islam yang dinisbatkan pada Madinah. 

Dengan demikian, Ijma‟ ahl al-Madīnah merupakan Fiqh yang 
bersifat kedaerahan. Ijma‟ ahl al-Madīnah merupakan suatu 

metode dalam menetapkan hukum bagi Imam Malik. Artinya, 
ijma‟ ahl al-Madīnah dijadikan Imam Malik sebagai sumber 

hukum, ketika tidak ditemukan dalilnya dalam al-Qur‟an.  
Ensiklopedi Hukum Islam mendeskripsikan bahwa dalam 

al-Muwat\t\a’, terdapat 48 masalah fiqh yang disandarkan pada 
ijma‟ penduduk Madinah.22 Sementara, Nursaif menyatakan 

bahwa ijma‟ ahl al-Madīnah ditemukan dalam kitab al-Muwatta’ 
sebanyak 62 persoalan dan dalam kitab al-Mudawwanah sebanyak 

4 persoalan.23 Di antara ijma‟ ahl al-Madīnah adalah mengenai 
puasa enam hari pada bulan Syawwal. Dalam hadis dinyatakan 

bahwa puasa enam hari pada bulan Syawal hukumnya Sunnah. 
Sebagaimana dinyatakan dalam kitab Shahih Bukhari Muslim 

“Siapa yang puasa bulan Ramadhan, kemudian diiringi dengan 
puasa enam hari pada bulan Syawal, maka yang demikian itu 

seolah-olah berpuasa sepanjang masa” 24 

                                                 
21A.M. Nur Saif, ‘Amal Ahl al-Madīnah bayn Mustalāhat wa Ara’a al-

Usūliyyīn (Diba Hatif: Imarah al-Arabiyyah al-Muttahah, 1997), 72. 
22H.A. Hafiz Dasuki and dkk., Ensiklopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar 

Baru Van Hoeve, 1997), 98.  
23Nur Saif, ‘Amal Ahl al-Madīnah, 372.  
24Abū al-H{usayn „Asākir ad-Dīn Muslim ibn al-H{ajjāj Muslim, S}ahīh 

Muslim (Beirut: Dār al-Fikr, 1997), 271.  



168 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Kalangan jumhur ulama mensunnahkan puasa enam hari 
pada bulan Syawwal. Pendapat jumhur ini, dipraktekan secara 

luas oleh umat Islam. Namun, ulama Madinah memakruhkan 
berpuasa selama enam hari setelah hari raya idul fitri, mereka 

khawatir melakukan bid‟ah karena dalam kebiasaan masyarakat 
Madinah tidak ada puasa enam hari setelah idul fitri.25 

Imam Malik merupakan salah satu ulama yang banyak 
mengikuti pendapat ulama Madinah. Mengenai puasa enam hari 

pada bulan Syawal beliau menyatakan bahwa tidak ada seorang 
pun ahlu al-’ilmi (ahl athar) atau ahli fiqh yang berpuasa enam hari 

setelah ‘Idul fitri. Demikian juga, tidak ada seorangpun ulama 
salaf yang menganjurkan puasa tersebut. Oleh karena itu, Imam 

Malik memakruhkan berpuasa enam hari pada bulan Syawal, 
sebagaimana ulama Madinah memakruhkan.26  

Ajaran ulama Madinah banyak digunakan Imam Malik, 
terutama fiqh al-fuqaha’ al-sab‘ah27. Oleh karena itu, jika Imam 

Malik menemukan persoalan yang gayr mansus (tidak didapati 
dalam makna zahir al-Qur‟an dan Hadis), maka Ia menggalinya 

dari sunnah ahl al-Madīnah, baik yang disepakati maupun yang 
tidak disepakati.28 Sementara, jika terdapat sunnah ahl al-Madīnah 

yang tidak disepakati, maka Imam Malik memilih sunnah ahl al-
Madīnah yang sesuai dengan makna z}ahir al-Qur‟an. Dengan 

demikian, dapat dipahami bahwa praktek ahl al-Madīnah yang 
dipegangi oleh Malik adalah praktek yang disepakati (consesus), 

                                                 
25Imām Mālik Ibn Anas al-Asbahī, al-Mudawwanah al-Kubrā, ed. Ibn 

Rusd Abi al-Walīd Muhammad bin Ahmad (Beirut-Libanon: Dār al-Kutub 

al-'Ilmiyah, t.th.), 290.  
26Ibid.  
27Fuqaha Sab’ah maksudnya adalah tujuh serangkaian ulama Madinah 

yang terkemuka di bidang fiqih, ketujuh orang itu ialah Said al-Musayyab, 
Urwah Ibn Zubair, „Ubaidillah Ibn Abdullah, Sulaiman Ibn Yasar A., Qasim 
Ibn Muhammad, Abū Bakar Ibn ar-Rahman, dan Kharrizh Ibn Zaid bin 
thabit. Selanjutnya, baca, al-Mahdi al-Wāfi, Fiqh al-Fuqahā’ al-Sab’ah wa 
atarahu fi fiqh al-Imām Mālik, vol. 1 (al-Qāhirah: Maktabah al-Turāb al-Islāmī, 

t.th.). Mereka hidup sebelum kelahiran Imam Malik. al-Dahlawi, H{ujjah al-
Balīgah (Beirūt: Dār al-Mā‟rifat, t.th.), 45.  

28Nasrun Haroen, Us\ūl Fiqh I (Jakarta: Logos, 1997.) baca juga Farouq 
Abū Zaid, Us\ul…., 10 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  161 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dan yang tidak disepakati dikonfirmasikan dengan makna zahir 
teks al-Qur‟an.  

Ijma‟ penduduk Madinah dipandang Imam Malik sebagai 
sumber hukum yang berkedudukan lebih tinggi dari hadis ahad. 

Praktek penduduk Madinah di pandang sebagai pengamalan 
Islam sesuai dengan tuntunan Nabi yang dilestarikan dari 

generasi ke generasi. Bagi Imam Malik, ajaran sunnah ahli 
Madinah merupakan bagian dari sunnah nabi. Bahkan, Imam 

Malik mengatakan bahwa kedudukan praktek ijma‟ ahli Madinah 
sama dengan kedudukan hadis mutawatir.29 Berdasarkan 

penjelasan ini nampak bahwa ijma‟ ahl al-Madīnah, sangat 
diutamakan Imam Malik karena menurutnya ijma‟ ahl al-Madīnah 

sebagai Sunnah Rasulullah Saw. yang sahih.  
Menurut Imam Malik dan sebagian ahli fiqh, praktik ijma‟ 

penduduk Madinah merupakan h\ujjah (argumentasi) dan 
merupakan dalil hukum Islam (mas\ādir al-ah\kām). Karena 

Madinah memiliki keistimewaal-keistimewaan yang tidak 
didapati di kota lainnya. Diantara keistimewaan Madinah 

menurut Malik adalah: (1) kota tujuan hijrahnya Nabi Saw.; (2) 
kota tempat berdirinya negara Islam; (3) kota tempat turunnya 

wahyu al-Qur‟an; (4) penduduknya hadir ketika turunnya wahyu 
itu; (5) mereka taat dan melaksanakan ajaran wahyu tersebut; (6) 

setelah wafatnya Nabi Saw., misi agama Islam dilanjutkan oleh 
para sahabat yang mayoritas menetap di Madinah; (7) para 

sahabat itu dikenal sebagai orang yang paling taat melaksanakan 
ajaran agama; dan (8) para tabi‟in di Madinah melanjutkan tradisi 

yang dikembangkan para sahabat. Dengan mendasarkan pada 
keistimewaal-keistimewaan ini, maka mereka menaruh perhatian 

pada kota Madinah dan memandang pendapat dan praktik ajaran 
Islam yang dilakukan kota ini lebih baik daripada pendapat dan 

praktek hukum yang lain. 
Kecenderungan pemikiran Imam Malik yang didominasi 

oleh pola pikir ulama Madinah, karena dilihat dari riwayat 
pendidikannya, secara mayoritas guru-gurunya adalah ulama-

ulama Madinah. Di samping itu Imam Malik tidak pernah 
meninggalkan Madinah dalam jangka waktu yang lama. 

                                                 
29Abdul Aziz Dahlan and dkk., Eksiklopedi Hukum Islam (Jakarta: Ichtiar 

Baru Van Hoeve, 1996), 2093. 



170 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Pengalaman Malik yang demikian, sangat memungkinkan bagi 
Imam Malik untuk menggunakan pendapat ulama Madinah dan 

praktek penduduk Madinah. 
Tidak diragukan bahwa ijma’ ahl al-Madīnah sebagai masādir 

al-ah\kām dipedomani dengan kuat oleh Imam Malik. Bahkan, 
terkadang kebiasaan (athar) penduduk Madinah dijadikan 

sandaran hukum oleh Imam malik dan diposisikan setara dengan 
hadis mutawatir. Kondisi saat itu belum terlalu banyak persoalan 

yang dihadapi hukum Islam, apalagi hukum Islam sendiri 
dibangun dan dibesarkan dari Madinah. Saat ini, ijma’ ahl al-

Madīnah sebagai masādir al-ah\kām masih diperlukan, namun 
ketika berhadapan dengan berbagai problema hukum Islam yang 

memerlukan jawaban, tampaknya ijma’ ahl al-Madīnah dapat 
dijadikan model manhaj istinbath hukum yang dapat 

dikembangkan di setiap tempat dengan memperhatikan kondisi 
setempat.  

Keh\ujjahan Ijma’ ahl al-Madīnah: Argumentasi Metode 
Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan 

Ulama us\ul fiqh mengatakan bahwa ijma‟ penduduk Madinah 
dapat digolongkan menjadi dua. Pertama, ijma‟ ahl al-Madīnah 

yang diturunkan dan dinukil dari Rasulullah Saw. baik perkataan, 
perbuatan, maupun ketetapannya. Kedua, ijma‟ ahl al-Madīnah 

yang disandarkan pada ra’yu. 
Berkaitan dengan pendapat yang pertama, sebagian ahli 

hadis berpendapat bahwa periwayatan (ijma‟) seperti ini lebih 
diutamakan dari riwayat (hadis ahad) yang bukan berasal dari me-

reka. Apabila antara hadis ahad dan hadis mutawatir terjadi 
pertentangan yang tidak mungkin dikompromikan, seperti dalam 

perkara doa qunut dalam shalat subuh. Imam Bukhari termasuk 
golongan ini. Akan tetapi, jumhur ulama terutama Imam asy-

Shafi‟i, dan sebagian ahli hadis berpendapat bahwa periwayatan 
(hadis) penduduk Madinah tidak mempunyai keistimewaan 

tertentu, karena penilaian kesahihan riwayat tidak didasarkan 
pada kota atau negeri tertentu, tetapi pada keadilan dan kekuatan 

hafalan perawi. 
Berkaitan dengan pendapat kedua pengikut mazhab Maliki 

sendiri terbagi menjadi tiga golongan: (1) tidak termasuk ijma‟ 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dan tidak lebih kuat dari ijtihad orang lain; (2) bukan h\ujjah, 
tetapi lebih kuat dari ijtihad orang lain; dan (3) dapat dijadikan 

h\ujjah, tetapi tidak haram meninggalkannya. Namun, 
sebagaimana dikatakan oleh al-Qadi „Abd al-Wahhāb al-Mālikī, 

ulama mazhab Maliki, apabila ijma‟ seperti ini bertentangan 
dengan hadis sahih, maka mayoritas pengikut mazhab Maliki 

memandang bahwa hadis itu lebih diutamakan. Akan tetapi ada 
juga golongan mazhab Maliki, seperti Imam al-Qurtubi, yang 

berpendapat bahwa ijma‟ seperti itu lebih utama daripada hadis 
ahad bila keduanya bertentangan, karena ia merupakan ijma‟.  

Imam Malik berpendapat bahwa ijma‟ penduduk Madinah 
dapat dijadikan h\ujjah. Di dalam kitabnya, al-Muwatta’, terdapat 

48 masalah fiqh yang disandarkan pada ijma‟ penduduk 
Madinah. Dalam Eksiklopedi Hukum Islam disebutkan bahwa 

para pengikut Mazhab Maliki berbeda pendapat dalam 
menafsirkan pendapat Imam Malik itu. Perbedaan pendapat 

pengikut mazhab Maliki ini terbagi menjadi: pertama, ijma‟ 
mereka itu dijadikan h\ujjah, karena mereka lebih mengetahui 

keadaan Rasulullah Saw. daripada orang lain, sehingga riwayat 
mereka juga lebih kuat; kedua, ijma‟ mereka itu menjadi h\ujjah 

dalam perkara-perkara yang diturunkan dan dinukil dari Nabi 
Saw. secara masyhur (populer), seperti azan dan iqamat; ketiga, 

ijma‟ mereka pada umumnya adalah h\ujjah, karena penduduk 
Madinah tidak mungkin bersepakat kecuali dengan bersandar 

pada dalil-dalil yang kuat. Keempat, ijma‟ penduduk Madinah yang 
dimaksud oleh Imam Malik adalah ijma‟ yang berupa kelanjutan 

perbuatal-perbuatan yang sudah ada sejak zaman Nabi 
Muhammad Saw. dan berlangsung terus sampai masa Imam 

Malik, seperti lafal adzan dan iqamat, dan tidak dizakatkannya 
sayur-mayur.30  

Berkaitan dengan pendapat keempat, Ibnu Qayyim al-
Jauziah, ahli fiqh mazhab Hanbali, berpendapat bahwa ijma‟ 

seperti itu, adalah h\ujjah yang harus diikuti. Demikian juga 
menurut Imam al-Qurtubi bahwa ijma‟ seperti itu tidak mungkin 

bertentangan dengan hadis, karena ia merupakan periwayat yang 
mutawatir (diriwayatkan oleh orang banyak). Oleh karena itu, 

                                                 
30Dasuki and dkk., Ensiklopedi Hukum, 98.  



172 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

ijma‟ penduduk Madinah seperti itu lebih diutamakan daripada 
hadis ah\ad dan qiyas. 

Ulama Malikiyah mengatakan bahwa ijma‟ ahl al-Madīnah 
adalah ijma‟ yang mempunyai kekuatan h\ujjah terhadap ulama 

lain. Di antara ulama Malikiyah menjelaskan mengenai yang 
dimaksud dengan ke-h\ujjah-an kesepakatan ulama Madinah itu, 

adalah periwayatan ulama Madinah lebih kuat dibandingkan 
dengan periwayatan ulama lain di luar Madinah. Alasan ulama 

Malikiyah adalah: (1) dari segi nas\s\ Nabi mengatakan: “Madinah 
itu suci yang dapat melenyapkan kotoran yang ada padanya 

sebagaimana bengkel besi melenyapkan karal-karat besi”; (2) 
secara logika, Madinah adalah tempat hijrahnya Nabi dan tempat 

makamnya, tempat turunya wahyu, tempat kedudukan Islam dan 
tempat berkumpul para sahabat, karena itu kebenaran tidak akan 

menghindar dari para ahlinya; (3) warga Madinah menyaksikan 
sendiri ayal-ayat hukum dan merupakan orang yang paling tahu 

tentang keadaan Rasul dibandingkan dengan warga kota lain; (4) 
periwayatan Ahli Madinah lebih diutamakan dari periwayatan 

ahli lainnya. Karena itu kesepakatan ulama Madinah menjadi 
h\ujjah bagi orang lain.31 

Pengamalan ijma‟ ahl al-Madīnah sebagai sumber hukum 
Islam didukung oleh Imam Malik, ulama Malikiyah dan beberapa 

ulama ushul fiqh sebagaimana dipaparkan di atas. Namun, di 
tolak oleh beberapa ulama fiqh, di antara ulama yang menolak 

ke-h\ujjah-an ijma‟ ahl al-Madīnah adalah Imam Shafi‟i dan al-Lais 
bin Sa‟ad.  

Amir Syarifuddin menyatakan bahwa menurut Jumhur 
ulama, kesepakatan ulama Madinah saja tidak merupakan 

kekuatan h\ujjah terhadap ulama lain yang tidak sependapat 
dengan itu; karena kesepakatan ulama Madinah itu bukan ijma‟. 

Alasan jumhur ulama bahwa dalil-dalil yang menunjukkan ke-
h\ujjah-an ijma‟ itu, juga mencakup ulama-ulama lain di luar 

Madinah. Tanpa keikutsertaan ulama lain di dalamnya, maka 
tidak dapat dinamakan kesepakatan. Karenanya kesepakatan 

mereka tidak disebut ijma‟ dan dengan demikian tidak berdaya 

                                                 
31Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, vol. 1 (Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2008), 124.  



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

h\ujjah terhadap yang lain.32 Pendapat ini layak dipertimbangkan, 
namun perlu diperhatikan bahwa ijma ahl al-Madīnah sangat 

mengikat penduduk Madinah dan diamalkan oleh penduduk 
Madinah dengan penuh kesadaran dan ketaatan. Ini dikarenakan 

Ijma ahl al-Madīnah terbangun dari kebiasaan masyarakat 
Madinah yang telah diamalkan secara turun-temurun dari sejak 

awal keislaman Madinah.  
Al-Lais bin Sa‟ad menyatakan, walaupun Madinah adalah 

kota para sahabat yang terdiri dari Muhajirin dan Anshar, tetapi 
banyak di antara mereka yang meninggalkan kota Madinah dan 

menetap di kota Islam lainnya, baik untuk tujuan jihad maupun 
untuk tujuan menyebarkan dan mengajarkan ajaran agama Islam. 

Karena ulama sudah banyak meninggalkan Madinah, maka kota 
Madinah tidak lagi dapat dikatakan mendominasi ilmu-ilmu 

keagamaan. Imam al-Lais menemukan banyak fatwa para 
sahabat di kota-kota lain yang berbeda dengan fatwa ulama 

Madinah. Misalnya, praktik penduduk Madinah membenarkan 
para tentara menjama‟ shalat pada saat hujan, sementara para 

sahabat yang bermukim di Syam (Syuriah) dan Mesir tidak 
pernah melakukannya.33 Perdebatan yang dipaparkan al-Lais 

bukanlah perdebatan di kalangan ahl al-Madīnah, tetapi 
perdebatan antardaerah. Ini berarti ada kecenderungan 

perkembangan dan pengembangan hukum di setiap daerah 
berbeda-beda. Perkembangan dan pengembangan tersebut tidak 

terkontaminasi oleh ahl al-Madīnah, tetapi terkontaminasi oleh 
kondisi setempat dan pengetahuan ulama yang mengembangkan 

Islam di daerah tersebut. Dengan kata lain, Ijma ahl al-Madīnah 
tetap eksis di Madinah dan tidak terkontaminasi oleh daerah lain. 

Para sahabat yang bermukim di luar kota Madinah juga 
melakukan ijtihad dalam perkara-perkara yang tidak terdapat 

dalam al-Qur‟an dan Sunnah. Hasil ijtihad mereka itu tidak 
disalahkan oleh tiga khalifah pertama. Kalau hasil ijtihad mereka 

keliru, tentu akan ada teguran dari khalifah. Ini menunjukkan 
bahwa dalam masalah-masalah hukum, sudah terjadi perbedaan 

pendapat di kalangan para sahabat. Perbedaan itu makin banyak 

                                                 
32Ibid., 123.  
33Al-Lais bin Sa‟ad adalah ulama yang hidup semasa dengan Imam 

Malik. 



174 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

terjadi di generasi tabi‟in. Karena itu, Kondisi yang demikian 
semakin membuka peluang bagi timbulnya perbedaan hukum di 

daerah lain, yang keabsahannya di akui oleh para khalifah. 
Perdebatan seputar keh\ujjahan ijma‟ ahl al-Madīnah 

tampaknya bukan hanya sekedar perdebatan dalam persoalan 
esensi ijma ahl al-Madīnah, tetapi merupakan implikasi dari 

perdebatan persyaratan terjadinya ijma‟. Dalam Persoalan 
persyaratan terjadinya ijma‟ sendiri terdapat perbedaan 

dikalangan ulama. Misalnya, Al-Amīdī dan ulama Hanabilah 
cenderung tidak mensyaratkan jumlah mutawatir dalam proses 

terjadinya ijma.34 Mereka dan ulama yang tidak mensyaratkan 
jumlah mutawātir beralasan bahwa kekuatan h\ujjah ijma‟ hanya 

dapat ditetapkan dengan dalil naqli, tidak mungkin dengan dalil 
„aqliy. Atas dasar ini, meskipun jumlah peserta ijma‟ itu kurang 

dari ukuran mutawātir dapat dikategorikan sebagai “umat” dan 
“orang-orang mukmin” yang berdasarkan dalil naqli, suara 

mereka terhindar dari kesalahan, oleh karenanya mempunyai 
h\ujjah yang wajib diikuti umat Islam.35 Bila melihat pendapat ini, 

dapat dipahami bahwa ijma‟ ahl al-Madīnah sebagai sandaran 
hukum (masādir al-ah\kām ) mengikat seluruh umat Islam.  

Terlepas dari perdebatan mengenai keh\ujjahan ijma‟ ahl al-
Madīnah sebagai produk hukum (masādir al-ah\kām ), yang jelas 

keberadaan ijma‟ ahl al-Madīnah diamalkan secara totalitas oleh 
penduduk Madinah. Di samping itu, keh\ujjahan ijma’ ahl al-

Madīnah yang diakui oleh sebagian kalangan ulama ushul fiqh 
merupakan sumber inspirasi dan argumentasi bagi metode 

pengembangan hukum Islam. Ijma‟ ahl al-Madīnah sebagai 
metode (manhaj ijtihad), menjadi contoh dalam memformulasikan 

hukum Islam yang bersifat kedaerahan, dalam arti, hukum Islam 
yang humanis dan sesuai dengan elan dasar ajaran Islam. 

Sehingga, hukum Islam benar-benar menjadi hukum yang hidup 
dan diamalkan secara berkesinambungan dalam masyarakat.  

Argumentasi keh\ujjahan ijma‟ ahl al-Madīnah menurut Imam 
Malik, kalangan malikiyah, al-Amīdī, dan Hanabilah 

mengisyaratkan bahwa ijma‟ ahl al-Madīnah menjadi contoh 
formulasi hukum Islam. Era sekarang model formulasi hukum 
                                                 

34Syarifuddin, Ushul Fiqh, 128.  
35Ibid. 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

yang demikian menjadi prototype argumentasi pengembangan 
hukum Islam berbasis kedaerahan. Ini memiliki urgensi 

signifikan dalam upaya mengembangkan hukum Islam yang 
humanis dan mengikat umat Islam yang berada pada daerah 

tersebut, khususnya yang terkait dengan persoalal-persoalan 
muamalah.  

Ijma’ Ahl al-Madīnah sebagai model penerapan Hukum 
Islam berbasis Kedaerahan: Implikasinya di Indonesia 

Ijma‟ ahl al-Madīnah merupakan salah satu bentuk ijma‟ yang 
diakui oleh Imam Malik dan kalangan Malikiyah. Sebagai salah 

satu bentuk ijma‟, ijma‟ ahl al-Madīnah merupakan model 
pengembangan ijma‟ yang bersifat lokal. Misalnya, di Turki 

lahirnya al-ah\kām al-adliyah yang merupakan ijma‟ ulama Turki. 
Hukum-hukum yang terkandung dalam al-ah\kām al-adliyah 

tersebut merupakan produk ulama Turki yang dirumuskan saat 
itu untuk kebutuhan yang terkait hukum perdata Islam.36 

Dalam konteks keindonesiaan lahirnya Kompilasi Hukum 
Islam (KHI) dan Kompilasi Hukum Ekonomi Syari‟ah (KHES) 

merupakan ijma‟ ulama Indonesia. Ijma‟ seperti ini merupakan 
ijma‟ yang dinisbatkan pada ijma‟ ahl al-Madīnah. Apalagi jika 

melihat Ijma‟ ahl al-Madīnah, yang tidak semata-mata berdasarkan 
ra‟yu, namun hasil ijmanya‟ lebih didasarkan pada sunnah. 

Demikian juga halnya dengan proses kelahiran KHI, KHI 
dilahirkan dengan melihat Qur‟an, Sunnah, dan Pendapat ulama 

sebelumnya (kitab-kitab klasik), bukan semata-mata didasarkan 
pada ra‟yu. 

Mengacu pada pendapat ulama us\ul fiqh yang mengatakan 
bahwa ijma‟ penduduk Madinah terdiri dari ijma‟ ahl al-

Madīnah yang diturunkan dan dinukil dari Rasulullah Saw. dan 
ijma‟ ahl al-Madīnah yang disandarkan pada ra’yu. Maka ijma‟ 

ahl al-Madīnah yang diturunkan dan dinukil dari Rasulullah 
Saw. memiliki urgensi dan signifikansi dalam formulasi 

hukum periode berikutnya. Ijma‟ yang demikian diamalkan 
oleh umat Islam, bukan hanya pada periode klasik, namun 

                                                 
36Majlis Idārah Awqāf Rais wa Milkiyah Majallah wa Qānun Aradi 

Mu‟allimi Marhu, Majallah Ah\kām ‘Adliyah (Istambul: Bāb „Ali, 1327.) 



176 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

pada periode pertengahan dan periode modern pun masih 
diamalkan secara terus menerus. Sebagai contoh; adzan, 

iqamat, dan tidak diwajibkan zakat atas sayur-sayuran.  
Pada masa Islam klasik ada tiga model penisbatan fiqh, yaitu: 

(1) Penisbatan fiqh pada area tertentu, seperti fiqh Misri, fiqh 
Hijazy, dan sejenisnya; (2) Penisbatan Fiqh kepada tokoh pribadi 

ulama tertentu, seperti fiqh Hanafiah, fiqh Malikiyah, fiqh 
Shafi‟iyah dan fiqh Hanabilah, dan (3) Penisbatan fiqh pada 

Ideologis, seperti fiqh syiah, fiqh khawarij, dan fiqh mu‟tazilah. 
Penisbatan fiqh pada daerah tertentu seperti penisbatan fiqh 

pada Mesir, Hijaz, Syam, Madinah, dan Kupah merupakan fiqh 
yang dikembangkan oleh ulama setempat. Misalnya, di Hijaz 

berkembang fiqh karya ulama Haramain dan yang sependapat 
dengannya, serta di Madinah berkembang fiqh fuqaha’ sab’ah. 

Penisbatan fiqh seperti ini dilakukan oleh ulama yang hidup dan 
menetap di daerah tersebut. Misalnya di Madinah berkembang 

fiqh yang disepakati oleh ulama-ulama Madinah, antara lain Said 
al-Musayyab, Urwah Ibn Zubair, „Ubaidillah Ibn Abdullah, 

Sulaiman Ibn Yasar, al-Qasim Ibn Muhammad, Abū Bakar Ibn 
al-Rahman, Kharizah Ibn Zaid bin Tsabit, dan Imam Malik.  

Menurut Azizy penisbatan fiqh pada kedaerahan berakhir 
dengan munculnya Imam al-Shafi‟i. Pasca Shafi‟i, mazhab tidak 

lagi berkembang secara kedaerahaan, namun yang berkembang 
adalah mazhab perorangan, dengan munculnya empat mazhab 

yang terkenal. Kemudian selama berabal-abad empat mazhab ini 
mendominasi perkembangan hukum Islam. Bahkan, 

perkembangan hukum Islam selama berabal-abad didominasi 
oleh pemikirannya dengan mengikuti mazhab dari pendapat 

yang sudah matang. Selama berabal-abad hanya mengikuti imam 
mazhabnya (mazhab fi al-aqwal) tanpa mempelajari atau mengikuti 

metodologinya (mazhab fi al-manhaj)37. 
Dalam realitasnya, walaupun menurut Azizy, fiqh yang 

dinisbatkan pada kedaerahan berakhir sejak masa asy-Shafi‟i. 
Namun, ijma‟ ahl al-Madīnah tetap dipraktekkan oleh umat Islam, 

misalnya adzan, iqamat, dan tidak dizakatkan sayur-mayur, dan 

                                                 
37Azizy, Eklektisisme Hukum Nasional, 40. 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

binatang buas yang bertaring haram di makan38. Ini merupakan 
contoh sebagian kecil ijma‟ ahl al-Madīnah yang dipraktekkan 

oleh umat Islam sepanjang zaman. Dari contoh yang kecil ini 
sangat nampak bahwa ijma‟ ahl al-Madīnah memiliki implikasi 

formulasi hukum yang sangat signifikan. 
Menurut Marzuki, menisbatkan fiqh pada daerah tertentu 

yang pernah populer pada waktu yang lalu menjadi tidak relevan 
lagi. Karena penisbatan ini tidak jelas pertanggungjawaban 

ilmiah dan moralnya. Di samping itu penisbatan fiqh 
berdasarkan area cenderung bernuansa homogenisasi daripada 

membiarkan pluralitas ijtihad itu tumbuh seperti adanya. Hal ini 
bertentangan dengan fiqh dalam maknanya yang genuine. Watak 

dasar fiqh yang tidak boleh digantikan oleh sejarah manapun 
adalah adanya ketersediaan pilihal-pilihan hukum lebih dari satu 

dalam satu soal kehidupan bagi umat. Fiqh dalam sejarahnya 
tidak pernah tunggal dan tak bisa ditunggalkan. Ijma‟ Ahl al-

Madīnah termasuk dalam kategori penisbatan fiqh pada area 
tertentu.39  

Memperhatikan pendapat Marzuki Wahid di atas, tampaknya 
ijma‟ Ahl al-Madīnah tidak mempunyai tempat untuk hidup. 

Karena menurutnya fiqh yang dinisbatkan pada daerah 
cenderung bernuansa homogenisasi dan menghilangkan watak 

fiqh yang genuine. Pendapat ini sepertinya kurang tepat jika 
diterapkan pada ijma‟ Ahl al-Madīnah. Dikatakan demikian, 

karena terdapat ijma‟ ahl al-Madīnah yang selalu diterapkan oleh 
seluruh umat Islam likulli zamān wa makān. Misalnya, 

sebagaimana yang dikemukakan oleh penulis pada bagian 
terdahulu. Pada sisi lain, pengembangan hukum Islam sangat 

terkait dengan perkembangan zaman dan perubahan tempat 
sebagaimana kaidah ushul fiqh menyatakan: “Tagayyir al-ah\kām bi 

tagayyir al-azminah wa al-amkinah”. Karena itu, fiqh yang 
bernuansa kedaerahan masih diperlukan dan memiliki urgensi 

serta signifikansi.  

                                                 
38Mengenai keharaman binatang buas yang bertaring menurut ijmā ahl 

al-Madīnah, secara lebih mendetailnya, baca Nur Saif, ‘Amal Ahl al-Madīnah , 
39Marzuki and Rumadi, Fiqh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik Hukum 

Islam di Indonesia (Yogyakarta: LKiS, 2001), xi.  



178 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Melihat urgensi dan signifikansi pengembangan hukum 
Islam berbasis kedaerahan, dalam konteks ke-Indonesiaan perlu 

fiqh yang dinisbatkan pada keindonesiaan, yang khas Indonesia 
atau “Fiqh Indonesia”. Walaupun sebenarnya kurang tepat jika 

keinginan untuk mewujudkan “Fiqh Indonesia” dinisbatkan 
secara ansih kepada ijma‟ ahl al-Madīnah, Namun setidaknya hal 

tersebut cukup menjadi inspirasi bagi pengembangan fiqh ala 
Indonesia, karena pada masa klasik pernah berkembang fiqh 

sesuai konteks daerah tertentu.  
Ijma‟ ahl al-Madīnah menjadi lebih penting dalam 

pengembangan hukum yang bersifat lokal dan kedaerahan ketika 
dikaitkan dengan kaedah al-’ibratu bi ‘umumi al-lafdi la bi khususi al-

sabāb. Dalam konteks ini ijma‟ ahl al-Madīnah lebih memiliki 
makna dan urgensi dalam pengembangan hukum berbasis 

kedaerahan. Ijma‟ ahl al-Madīnah yang tadinya hanya untuk 
konteks Madinah, jika dikaitkan dengan kaedah di atas akan 

dapat diterapkan di setiap daerah. Dengan demikian, konsep 
ijma‟ universal dan mendunia dalam hal tertentu menjadi kurang 

relevan. Terutama jika dihadapkan dengan urf yang berkembang 
pada setiap daerah. Untuk melegitimasi kebiasaal-kebiasaan 

masyarakat seperti urf diperlukan legitimasi kesepakatan ulama 
(ijma‟ ulama daerah setempat).  

Menisbatkan fiqh dengan Indonesia atau “Fiqh Indonesia” 
bertujuan lebih menfungsionalkan fiqh itu sendiri atau untuk 

memudahkan pengkajian hukum Islam secara lebih empiris-
praktis, sebagaimana yang terjadi pada masa Islam klasik, seperti 

Ijma‟ ulama Madinah. Walaupun demikian, harus diakui 
penyebutan ini belumlah memadai kecuali sebagai langkah awal 

untuk menuju ke arah fiqh yang memiliki karakteristik 
keindonesiaan.  

Catatan Akhir 

Ijma‟ ahl al-Madīnah adalah perbuatan/kebiasaan penduduk 
Madinah yang disepakati oleh ulama Madinah dan dipraktekkan 

secara terus-menerus oleh penduduk Madinah. Dilihat dari 
pelakunya, ulama berbeda pendapat mengenai eksistensi ijma‟ ahl 

al-Madīnah. Menurut Imam Malik dan Mazhab Maliki, 
kesepakatan sudah dianggap ijma‟ meskipun hanya merupakan 



Muhammad Hasan, Model Pengembangan Hukum Islam Berbasis Kedaerahan…  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

kesepakatan penduduk Madinah. Al-Amīdī dan Hanabilah juga 
menguatkan bahwa kesepakatan dalam ijma‟ tidak 

mengharuskan kesepakatan semua mujtahid, bahkan al-Amīdī 
mengatakan bahwa kesepakatan dalam Ijma adalah kesepakatan 

mujtahid pada wilayah tertentu yang mengurus umat (ahl al-hal 
wa al-‘aqd). Keh\ujjahan ijma‟ ahl al-Madīnah yang demikian 

menjadi contoh argumentasi pengembangan hukum Islam 
berbasis kedaerahan.  

Walaupun Imam Shafi‟i dan al-Lais bin Sa‟ad menolak ke-
h\ujjah-an ijma‟ ahl al-Madīnah sebagai masādir al-ah\kām. Namun, 

ketika berhadapan dengan berbagai problema hukum Islam yang 
bersifat kedaerahan yang memerlukan jawaban, ijma’ ahl al-

Madīnah merupakan alternatif model manhaj istimbath hukum 
yang dapat dikembangkan di setiap tempat dengan 

memperhatikan kondisi setempat. Di samping itu, ijma‟ ahl al-
Madīnah menjadi penting dalam pengembangan hukum Islam 

yang bersifat lokal dan kedaerahan ketika dikaitkan dengan 
kaedah al-‘ibratu bi ‘umūmi al-lafdhi lā bi khus\ūs\i al-sabāb. Dalam 

konteks ini ijma‟ ahl al-Madīnah lebih memiliki makna dan 
urgensi bagi pengembangan hukum berbasis kedaerahan. 

Dalam kontek ke-Indonesiaan, fiqh berbasis kedaerahan 
berimplikasi pada pentingnya menyatukan pendapat ulama yang 

berbeda-beda, sehingga bisa diterapkan oleh umat Islam dengan 
tanpa keraguan. Penyatuan pendapat ini lebih penting lagi, 

khususnya yang terkait dengan hukum-hukum yang 
dikembangkan melalui kaidah ‘urf. Walaupun ada perbedaan 

sudut pandang terhadap penisbatan fiqh berbasis kedaerahan, 
namun dalam konteks ke Indonesiaan fiqh seperti ini 

terimplikasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) dan 
Kompilasi Hukum Ekonomi Syari‟ah (KHES). 

 
Daftar Pustaka 

al-Amīdī. al-Ihkām fī Us\ūl al-Ah\kām. Vol. 1. Beirūt-Libanon: Dār- 
al-Kutub al-Ilmiyah, t.th. 

al-Asbahī, Imām Mālik Ibn Anas. al-Mudawwanah al-Kubrā. Edited 
by Ibn Rusd Abi al-Walīd Muhammad bin Ahmad. Beirut-
Libanon: Dār al-Kutub al-'Ilmiyah, t.th. 

al-Dahlawi. H{ujjah al-Balīgah. Beirūt: Dār al-Mā‟rifat, t.th. 



180 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

al-Gazālī, Abū H{āmid Muh}ammad bin Muh}ammad. al-Mustas\fā min 
‘Ilm al-Us\ūl. Mesir: Al-Maktabah al-Amiriyah, 1327. 

al-Shāt\ibī, Abū Ish}āq. al-Muwāfaqat. Kairo: al-Maktabat al-Tijariyah 
al-Kubrā, 1975. 

al-Shawkānī, Muh}ammad ibn 'Ali ibn 'Abd Allāh. Irshād al-Fuhūl ilā 
Tah\qīq al-Haqq min ‘Ilm al-Us\ūl. Beirut: Dār al-Fikr, t.th. 

al-Wāfi, al-Mahdi. Fiqh al-Fuqahā’ al-Sab’ah wa atarahu fi fiqh al-Imām 
Mālik. Vol. 1. al-Qāhirah: Maktabah al-Turāb al-Islāmī, t.th. 

Al-Zuhaylī, Wahbah. al-Wasith fī Us\ūl al-Fiqh. Damaskus: al-
Matba‟ah al-Islamiyah, 1969. 

-------. Us\ūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-Fikr, 1986. 
Ash Shiddiqie, T.M. Hasbi. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang, 1967. 
Azizy, A.Qadri. Eklektisisme Hukum Nasional. Yogyakarta: Gama 

Media, 2002. 
Dahlan, Abdul Aziz and dkk. Eksiklopedi Hukum Islam. Jakarta: 

Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996. 
Dasuki, H.A. Hafiz and dkk. Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: 

Ichtiar Baru Van Hoeve, 1997. 
Habib, Sa‟di Abu. Ensiklopedi Ijmak. Translated by Sahal Machfudz. 

Jakarta: Pustaka Firdaus, 2006. 
Haroen, Nasrun. Us\ūl Fiqh I. Jakarta: Logos, 1997. 
Khallāf, Abd al-Wahab. ‘Ilm Us\ūl al-Fiqh. Kuwait: Dār al-Qalam, 

1978. 
Madhkur, Muh}ammad Salam. al-Ijtihād fī al-Tasrī’ al-Islāmī. Kairo: 

Dār al-Nahdiyah al-Arabiyah, 1984. 
Marhu, Majlis Idārah Awqāf Rais wa Milkiyah Majallah wa Qānun 

Aradi Mu‟allimi. Majallah Ah\kām ‘Adliyah. Istambul: Bāb „Ali, 
1327. 

Marzuki and Rumadi. Fiqh Mazhab Negara: Kritik Atas Politik 
Hukum Islam di Indonesia. Yogyakarta: LKiS, 2001. 

Muslim, Abū al-H{usayn „Asākir ad-Dīn Muslim ibn al-H{ajjāj. S}ahīh 
Muslim. Beirut: Dār al-Fikr, 1997. 

Nur Saif, A.M. ‘Amal Ahl al-Madīnah bayn Mustalāhat wa Ara’a al-
Usūliyyīn. Diba Hatif: Imarah al-Arabiyyah al-Muttahah, 1997. 

Sirry, Mun‟im A. Sejarah Fiqh Islam, Sebuah Pengantar. Surabaya: 
Risalah Gusti, 1996. 

Syarifuddin, Amir. Ushul Fiqh. Vol. 1. Jakarta: Kencana Prenada 
Media Group, 2008. 

Zein, M. and Satria Efendi. Ushul Fiqh. Jakarta: Kencana, 2005. 


