
Ulumuna 
Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram 

Vol. 19, No. 1, 2015, p. 111-136 
Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648 

Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna  

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

111 

MANHAJ FIQH SALAFI-LITERAL 

EKSPLORASI, KRITIK DAN APRESIASI 

Miftahul Huda  
Fakultas Syariah IAIN Mataram 
Email: miftahuda09@gmail.com 

 
Abstract: In the midst of various thoughts and applications of 
sharī‘ah in social life, and due to the historical momentum in 
nowadays, the method (manhaj) of literal-salafī is one of the most 
highlighted, appreciated and criticized aspects, both in theoretical 
and practical perspectives. This article is aimed to explore and 
describe systematically some aspects of such a method and then 
put them on the critical analysis framework in the epistemological 
and sociohistorical perspectives. Such a method has really its own 
superiorities and attraction in certain aspects, especially in 
theological and ideological views. That is due to the more 
consistent reference to the main sources of Islamic law, the Qur‟an 
and the Sunnah. But in another side, there are weaknesses that 
should not be ignored, both in epistemological and sociological 
view. Those weaknesses have really been existed in its fundamental 
paradigms, doctrines, and also because such a manhaj has not yet 
been sufficiently developed in detail and practical concepts. 

Keywords: Salafī, literal, manhaj, ijtihād, nas\s\. 

DOI: http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v19i1.1253 

 

Pendahuluan 

SEBELUM  Rasulullah Saw. wafat, kaum muslimin tidak 

mengalami kesulitan untuk memahami ajaran Islam, dan untuk 
menyelesaikan perbedaan pemahaman di antara mereka, karena 

semua dapat diklarifikasi kepada beliau. Apalagi saat itu jumlah 
mereka belum terlalu besar dan domisili mereka juga belum 

terpencar di berbagai negeri yang saling berjauhan. 
Namun setelah Rasulullah wafat, mereka segera memasuki 

fase di mana tidak ada lagi rujukan yang sepenuhnya otoritatif, 
dan selalu siap untuk menjelaskan dan menyelesaikan perbedaan 



112 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

pendapat di antara mereka. Apalagi setelah terjadi perluasan 
wilayah pengaruh Islam pada masa Khalifah Umar bin Khattab 

(634-644 M) dan domisili mereka berpencar ke berbagai negeri 
yang saling berjauhan. Sejak itu dan seterusnya tampak bahwa 

ternyata para sahabat Rasul punya pemahaman yang berbeda-
beda tentang banyak hal meskipun sebelumnya mereka sama-

sama menyertai Rasulullah Saw. dalam waktu yang cukup lama.  
Sejumlah sahabat seperti „Abdullah bin „Umar, „Abdullah bin 

„Amr, dan sejumlah sahabat lainnya, karena didorong semangat 
untuk mengamalkan al-Qur‟an dengan “semurni-murninya” dan 

keinginan meneladani kehidupan Rasul setepat-tepatnya, mereka 
lebih cenderung untuk memahami dan mengamalkan al-Qur‟an 

dan uswah Rasul “apa adanya” sebagaimana termaktub secara 
harfiah dalam ayat al-Qur‟an dan perbuatan konkret Rasulullah 

Saw., tanpa melakukan “rasionalisasi” dan pertimbangan 
kontekstual. Dengan pola pikir seperti itu mereka bermaksud 

menghinDār dari kesalahan pemahaman akibat keterbatasan 
ilmu, perbedaan sudut pandang, dorongan hawa nafsu dan 

pengaruh kepentingan tertentu. Di kemudian hari, pola 
pemahaman ini dikenal dengan istilah metode literal atau tekstual 

(al-manhaj al-harfī).  
Sementara sahabat lainnya seperti „Umar, Uthman, „Ali, Ibn 

Mas‟ud, dan para sahabat lainnya, seperti terlihat dari pandangan 
mereka mengenai berbagai hal, mereka cenderung memahami 

dan mengamalkan ajaran al-Qur‟an dan uswah Rasul tidak selalu 
secara harfiah melainkan dengan pola pikir yang lebih rasional 

dengan mempertimbangkan sisi-sisi konteks penerapan dan 
implikasinya. Pemahaman seperti ini di kemudian hari populer 

dengan istilah metode Kontekstual. Misalnya Khalifah Umar bin 
Khat\ab yang dengan pertimbangan kontesktual memutuskan 

untuk tidak lagi memberikan bagian harta zakat kepada para 
muallaf (warga masyarakat yang baru masuk Islam) padahal teks 

al-Qur‟an secara eksplisit menyatakan hal itu (Qs. al-Tawbah [9]: 
60).  

Khalifah Umar juga memutuskan tanah-tanah di wilayah 
yang penguasanya dikalahkan dan menjadi pampasan perang 

(ganīmah) di Persia tetap dikelola penduduk lokal (pemilik 
semula) dengan mengenakan “pajak” (jizyah) atas hasil bumi 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  113 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

yang mereka peroleh dan tanpa mengharuskan mereka masuk 
Islam terlebih dahulu.1 Padahal dalam pernyataan literal al-

Qur‟an Qs. al-Anfāl [8]: 41) dan praktek yang ada sejak jaman 
Rasul tanah seperti itu dibagikan kepada pasukan yang ikut 

dalam ekspedisi dan sebagian menjadi milik umat (negara). 
Kebijakan lainnya adalah keputusan untuk tidak menghukum 

sejumlah pencuri sekalipun dalam al-Qur‟an (Qs. al-Māidah [5]: 
38) secara eksplisit ada perintah melakukan hukuman itu.  

Kebijakan khalifah Umar tersebut memancing protes 
termasuk dari sejumlah sahabat nabi yang terkemuka, karena 

dalam pandangan mereka Khalifah Umar telah khilaf dan 
membuat keputusan yang tidak tepat karena menyalahi “ajaran” 

nabi sebagaimana yang mereka pahami. Namun khalifah Umar 
atas dasar argumen dan pemahamannya sendiri terhadap ajaran 

Rasul, tetap bersikukuh dengan kebijakan-kebijakannya itu.2  
Terlepas dari sikap setuju atau tidak setuju terhadap 

kebijakan Khalifah Umar tersebut, contoh-contoh di atas sudah 
cukup menunjukkan bahwa sekalipun para sahabat sama-sama 

pernah hidup bersama Rasul dalam waktu yang cukup lama, 
mendengar apa yang disabdakan, melihat apa yang dilakukan dan 

pada masa itu pula al-Qur‟an diwahyukan, namun sepeninggal 
Rasulullah SAW mereka banyak berbeda pendapat mengenai apa 

sesungguhnya pesan utama yang dikehendaki oleh Rasul dalam 
banyak “teks” kata-kata dan tindakannya. Di lingkungan 

sosialnya yang baru tersebut, para sahabat menghadapi dan 
merespons situasi dan banyak masalah sosial yang baru 

berdasarkan pemaknaan, pemahaman dan “persepsi” masing-
masing mengenai inti ajaran Rasulullah Saw. 3  

                                                 
1Muh}ammad Abū Zahrah, Tārīkh al-Madhāhib al-Islāmiyyah wa al-‘Aqā‘id 

wa Tārīkh al-Madhāhib al-Fiqhiyyah (Kairo: Dār al-Fikr al-„Arabi, 
t.th.).Muhammad Abū Zahrah, Tārīkh al-Madhāhib al-Islāmiyyah wa al-‘Aqā’id 
wa Tārīkh al-Madhāhib al-Fiqhiyyah (Kairo: Dār al-Fikr al-„Arabi, t.th), 233.  

2Penjelasan luas mengenai argumen Khalifah Umar atas kebijakannya 
ini, lihat Amiur Nuruddin, Ijtihad Umar bin Khat\t\ab Studi tentang Perubahan 
dalam Hukum Islam (Jakarta: Rajawali Press, 1991), 137-66. Mengenai 
kebijakan lainnya, lihat juga Munawir Syadzali, Ijtihad Kemanusiaan (Jakarta: 
Paramadina, 1997), 37-43.  

3Asghar Ali Engineer, Islam dan Pembebasan (Yogyakarta: LkiS, 1993), 26. 
Lihat Juga Muh}ammad Sa„īd Ramad}an Al-Būt\ī, Al-Salafiyyah Marhalah 



114 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Dalam contoh-contoh di atas juga tampak bahwa Khalifah 
Umar bin Khat\ab memahami dan menerapkan al-Qur‟an dengan 

pilihan fokus perhatian (angle) dan argumen yang berbeda dari 
sahabat yang lain karena beliau sangat menonjolkan 

pertimbangan tujuan hukum dan “spirit” sosiomoral dari suatu 
teks keagamaan (al-nas\s\ al-shar’iyyah) dan tidak hanya terpaku 

pada makna harfiahnya.4 Karena jika ayat tersebut dipahami dan 
diterapkan secara general menurut makna harfiahnya di semua 

tempat, waktu dan situasi, justru akan banyak merugikan nilai-
nilai etika syariat yang lebih substansial, seperti rasa keadilan, 

empati, dan ikhtiar meningkatkan kesejahteraan umat secara 
keseluruhan. 

Setelah berlalunya masa sahabat, dua pola pemaham tersebut 
(pola literal dan kontekstual), kemudian sama-sama berkembang 

dalam dua tradisi besar pemikiran hukum Islam sekalipun tidak 
selalu dalam bentuknya yang ekstrem,: pertama di lingkungan 

Ahl Hadīth yang pusatnya di Madinah dan menjadi pelanjut 
tradisi pemikiran literal. Sedangkan yang kedua adalah kelompok 

Ahl Ra’yī yang pusatnya di Kufah (Irak) sebagai pelanjut tradisi 
pemikiran kontekstual. dari dua tradisi besar inilah kemudian 

mengalir berbagai arus pemikiran hukum Islam sepanjang 
sejarahnya dari yang kukuh berpegang pada makna literal, atau 

yang cenderung memililih metode kontekstual maupun yang 
berupaya “mendamaikan” atau melakukan kombinasi di antara 

keduanya.  

Sketsa Historis Manhaj Literal 

Seperti telah dijelaskan, tradisi pemikiran hukum Islam 

secara literal telah berkembang sejak masa-masa awal sejarah 
umat Islam, yakni di tangan sejumlah sahabat nabi. Namun 

demikian sebagai sebuah konstruksi pemikiran Fikih, manhaj ini 
baru tampak lebih jelas pada pemikiran Ulama besar pendiri 

mazhab Hanbali, yakni Imām Ahmad bin Hanbal (164 H/ 780- 

                                                 
Zamāniyyah Mubārakah Lā Madhhab Islāmī (Damaskus: Dār al-Fikr, 1988), 32, 
47. 

4Ah}mad Amīn, D{uhā al-Islām (Kairo: Maktabah al-Nahd}ah al-Mis}riyyah, 
t.th.), 238. 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

241 H / 855).5 Beliau adalah salah seorang ulama besar yang 
sebelumnya telah berguru kepada lebih dari 100 ulama di 

jamannya termasuk Imām Shāfi‟ī, Imām Ismail bin „Aliyyah, 
Imām Mans\ur bin Salamah, dan lain-lain. Majelis ilmu yang 

diasuhnya di kemudian hari juga telah menghasilkan banyak 
ulama besar di bidang Fikih dan Hadis, termasuk Imām Bukhari, 

Imām Muslim, Imām Abū Dāwūd, Imām Yazid bin Harun, dan 
sebagainya.6  

Dalam berijtihad di lapangan fiqh Imām Ahmad bin Hanbal 
secara sistematis menetapkan kesimpulan hukum (istinbāt\) 

berdasarkan dalil-dalil dan prosedur sebagai berikut: 
1. Nas\s\ al-Qur‟an dan Sunnah s\ah\īh\ah dalam pengertian literal. 

Jika telah mendapati nas\s\ yang memberikan penjelasan secara 
literal, maka beliau tidak lagi memperhatikan dalil-dalil yang 

lain dan juga tidak memperhatikan pendapat-pendapat 
sahabat yang memiliki pendapat berbeda. 

2. Fatwa s\ahābī yang disetujui oleh semua sahabat. 
3. Pendapat sebagian sahabat. Yakni ketika para sahabat 

berbeda pendapat, maka beliau mengambil pendapat yang 
paling dekat dengan pengertian literal nas\s\. 

4. Hadis d\a’īf dan mursal juga beliau gunakan sebagai dalil 
sepanjang isinya tidak bertentangan dengan pendapat 

sahabat. 
5. Qiyās. Dalil ini digunakan dalam porsi yang amat terbatas 

yakni ketika sama sekali tidak ditemukan penjelasan 
berdasarkan dalil-dalil yang disebutkan sebelumnya.7 

Pada kurun waktu yang hampir bersamaan dengan Imām 
Ahmad bin Hanbal, tampil pula tokoh pemikir literal lainhya 

yakni Imām Dāwūd bin Khalaf al-Isbahānī yang juga dikenal 

                                                 
5Nama lengkapnya adalah Abū Abdillah Ahmad bin Muhammad bin 

Hanbal bin Hilal bin Asad bin Idris. Beliau lahir di Baghdad pada bulan 
Rabiul Awal 164 H (780 M) dan wafat pada bulan Rabiul Awal 241 H (855 
M).  

6Syurbasi, Sejarah dan Biografi Empat Imam Mazhab (Jakarta: Hamzah, 
2013), 206.  

7Muh}ammad Sa„īd Ramad}an Al-Būt\ī, Bahaya Bebas Mazhab dalam 
Keagungan Syariat Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2001), 304. Lihat juga Ali 
Hasan, Perbandingan Mazhab (Jakarta: Radja Grafindo Persada, 1998), 230.  



116 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dengan Imām Dāwud al-Z}āhīrī (200-270 H).8 Sebutan al-Z}āhīrī 
dinisbatkan kepadanya untuk menegaskan karakteristik 

pemikirannya yang berpegang teguh pada makna literal nas\s\ (teks 
syariat) dan uswah (teladan) Rasul.  

Imām Dāwud al-Z}āhirī belajar ilmu fiqh dari banyak tokoh 
mazhab Shāfi‟ī, seperti Ish}aq bin Rahawaih, dan Abū Thaur. 

Bahkan saat itu beliau cenderung fanatik terhadap mazhab 
Shāfi‟ī dan pernah menyusun sebuah kitab yang menjelaskan 

keangungan Imām Shāfi‟ī. Namun dalam perjalanan intelektual 
selanjutnya, seiring meluasnya perkembangan riwayat hadis, 

akhirnya beliau mengambil sikap untuk hanya menggunakan 
makna literal nas\s\ saja baik dalam al-Qur‟an maupun hadis, 

dengan menolak penggunaan teori analogi (qiyās) melalui 
penggalian ‘illat ataupun rasionalisasi (ra’yu) untuk melakukan 

ta’wīl.9  
Menurut analisa para ahli sejarah, mazhab ini muncul sebagai 

respons atas perkembangan pemikiran umat Islam saat itu 
dimana terjadi pertentangan yang tajam di antara para 

pendukung ekstrem manhaj ahl hadīth dan ahl ra’yi. Pada saat 
yang bersamaan, terutama di kalangan kaum Syi‟ah‟ berkembang 

pula pola pikir yang bercorak batiniah di mana pemahaman 
terhadap nas\s\ lebih didasarkan pada makna batin yang 

tersembunyi di balik teks verbalnya. Demikian pula pada saat 
yang bersamaan juga berkembang pengaruh pola pikir aliran 

Mu‟tazilah yang memandang akal lebih utama sebagai sumber 
pengetahuan dalam memahami ajaran Islam dibandingkan 

dengan (makna literal) nas\s\.10 Pada abad ke-3 dan ke-4 Hijriah 
mazhab Dāwūd al-Z}āhirī telah menarik pengikut yang banyak 

dan menjadi mazhab keempat yang paling populer di dunia 
Islam setelah mazhab H{anafī, Mālikī dan Shāfi‟ī.  

Setelah cukup lama meredup sejak wafatnya Imām Dāwūd 
pada paruh kedua abad ketiga hijriah, kemudian pada abad 

kelima hijriah, di wilayah barat dunia Islam saat itu, yakni di 
Andalusia, Spanyol), muncul ulama besar yang mempopulerkan 

                                                 
8Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hoeve, 1994), 220. 
9Rahman Alwi, Metode Ijtihad Mazhab al-Z}ahirī Alternatif menyongsong 

Modernitas (Jakarta: Gaung Persada Press, 2005), 17.  
10Ibid., 16.  



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

kembali mazhab literal, yakni Imām Ibn Hazm al-Andalusi (384- 
456 H).11 Imām Ibn Hazm lahir dan dibesarkan di lingkungan 

keluarga bangsawan yang mencintai ilmu. Dalam bidang Fikih 
beliau tumbuh dalam tradisi intelektual mazhab Mālikī yang pada 

saat itu dominan di Andalusia. Karakter kritis dan penguasaan 
ilmu yang luas kemudian mendorongnya berpindah ke mazhab 

Shāfi‟ī yang dinilainya lebih rasional. Namun pengembaraan 
intelektual selanjutnya dan semangat yang tinggi untuk terus 

mendalami ilmu syariat kemudian mendorongnya berpindah ke 
mazhab Z}āhirī hingga akhir hayatnya.12  

Berdasarkan pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur‟an 
seperti Surah al-Māidah ayat 3 dan 67, Surah al-An‟ām ayat 38, 

dan al-Nahl ayat 44 Imām Ibn Hazm menyimpulkan bahwa 
Rasulullah SAW telah menyampaikan isi agama Islam (Dīn al-

Islām) secara utuh dan meyeluruh baik segi-segi prinsip (us\ul) 
maupun cabang-cabangnya (furū’), segi lahir maupun batinnya; 

serta segi-segi teori (‘ilm) maupu prakteknya (‘’amal). Oleh karena 
itu, pemahaman dan pengamalan ajaran Islam, seharusnya selalu 

merujuk pada nas\s\ dan tidak boleh ada ra’yu dalam masalah 
agama. Menurutnya berijtihad dengan menggunakan ra’yu berarti 

membuat “kebohongan” terhadap Allah SWT. Oleh karena itu 
Imām Ibn Hazm menentang penggunaan ra’yu dalam ijtihad 

seperti Qiyās, Istihsān, dan Sadd al-Dharī’ah.13 
Namun demikian Imām Ibn Hazm berbeda pandangan 

dengan banyak ulama lainnya dalam hal status Hadis Ahād. 
Menurutnya kedudukan hadis Mutawātir dan Ahād secara prinsip 

adalah setara dan sama-sama dapat digunakan sebagai argumen 
(hujjah) termasuk dalam bidang ‘aqīdah sepanjang hadis itu 

diriwayatkan oleh orang-orang yang ‘adil dan bersambung (sanad-
nya) hingga kepada Rasulullah Saw.  

                                                 
11Nama lengkapnya adalah „Ali ibn Ahmad ibn Sa‟id ibn HazmIbn 

Ghalib ibn Shalih Ibn Khalaf ibn Ma‟danibn Sufyan ibn Yazid. Beliau lahir 
di Cordova (Spanyol) pada pagi Idul Fitri 384 H yang bertepatan dengan 7 
November 994 dan wafat pada 20 Sya‟ban 456 H (15 Agustus 1064). Ibid., 
29.  

12Ibid., 29-37.  
13Ibid., 41.  



118 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Al-Qur‟an dan hadis yang sahih merupakan kesatuan yang 
saling menguatkan satu sama lain, karena keduanya sama-sama 

bersumber dari Allah Swt. dan keduanya juga merupakan “jalan” 
yang mengantarkan umat manusia ke jalan Allah Swt. Namun 

demikian menurut Ibn Hazm, di antara semua Hadis yang ada, 
hanya perkataan Nabi (hadis qawlī) saja yang dapat digunakan 

sebagai argumen hukum (hujjah), sedangkan perbuatan nabi 
(hadis fi’lī) merupakan contoh teladan (uswah hasanah) yang tidak 

terlalu mengikat, sementara ketetapan Nabi (hadis taqrīrī) sebatas 
sebagai isyarat pembolehan saja (ibāhah).14 

Sepeninggal Imām Ibn Hazm, popularitas dan pengaruh 
manhaj literal mengalami kemunduran dalam waktu yang lama 

karena berbagai tantangan historis dari dinamika sosial saat itu 
dan karena tidak muncul tokoh ulama besar yang setara dengan 

beliau. 
Barulah kemudian pada abad 8 Hijriah (abad ke-13 Masehi), 

muncul lagi seorang tokoh ulama besar, yaitu Shaykh al-Islam 
Ibn Taymiyah (728-861 H/1262-1328). Beliau lahir dan 

dibesarkan di lingkungan keluarga ulama dengan tradisi mazhab 
Hanbali yang kuat, kemudian melanjutkan pelajarannya kepada 

para ulama besar saat itu seperti Ibn „Abd al-Qawī, Ibn „Abd al-
Da‟im, al-Munaj ibn Uthmān al-Tanukhī dan Ibn Qudamah. 

Setelah menjadi ulama, beliau mengasuh suatu majelis ilmu yang 
kemudian melahirkan banyak ulama besar pada generasi 

berikutnya seperti Ibn al-Qayyim al-Jawzī (wafat 751 H), Sham 
al-Dīn al-Dhahabī (701-748 H), Ibn Kathīr (701-774 H), „Ilm al-

Dīn al-Barzalī (wafat 739 H) dan tokoh pemikiran rasional Najm 
al-Dīn al-T}ūfī (657-716 H / 1259-1316). 15 

Pemikiran Imām Ibn Taymiyah mengenai syariat secara 
umum terlihat dalam pengantar kitabnya, Ma’ārij al-Wus\ūl, 

sebagai berikut: 

                                                 
14Ibid., 76.  
15Juhaya S Praja, “Epistemologi Hukum Islam: Suatu Telaah Sumber, 

Illat dan Tujuan Hukum Islam Serta Metode Pengujian Kebenaran dalam 
Sistem Hukum menurut Ibn Taymiyah” (Disertasi, IAIN Syarif 
Hidayatullah, 1998), 37. Lihat pula S}alāh} al-dīn Maqbūl Ah}mad, Da‘wah 
Shaykh al-Islam Ibn Taymiyah wa Atharyhā ‘alā al-h\arakāt al-Islāmiyah al-
Mu’ās\irah wa Mawqif al-Khus\um Minhā (Kuwayt: Dār Ibn al-Athir, t.th.), 79-80.  



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  111 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Nabi Muhammad Saw. telah menjelaskan agama ini, pokok-pokok dan 
cabang-cabangnya, sisi lahir maupun batinya, baik segi doktrin maupun 
praktisnya. Segala aspek praktis agama (Islam) yang disebut sebagai 
cabang-cabang syariat atau hukum telah dijelaskan oleh nabi dengan 
gamblang. Tidak ada perintah atau larangan Allah Swt. yang tidak 
dijelaskan secara utuh oleh nabi karena Alah telah berfirman: Hari ini 
Aku telah sempurnakan agama kamu sekalian…”. Firman-Nya yang lain 
juga menegaskan, “Sungguh Kami telah menurunkan kitab kepadamu untuk 
menjelaskan sehgala sesuatu dan memberikan petunjuk, rahmat serta janjji kepada 

orang-orang yang beriman.16 

Kemudian pada abad ke-12 hijriah muncul Shaykh 
Muh}ammad bin „Abd al-Wahhāb (1115-1206 H)17 Beliau lahir 

dari lingkungan keluarga para ulama. Kakeknya Shaykh Sulaiman 
adalah salah seorang ulama yang terkenal di Nejed saat itu. 

Tanda-tanda kelak menjadi ulama besar telah tampak sejak kecil. 
Pada usia 10 tahun beliau sudah menghafal al-Qur‟an. Setelah 

mengawali langkahnya di dunia ilmu di lingkungan keluarganya, 
kemudian melanjutkan belajarnya kepada para ulama besar di 

Mekah dan Madinah.18 
Dengan mengambil inspirasi dari pemikiran-pemikiran 

Imām Ibn Taymiyah yang hidup lima abad sebelumnya, Shaykh 
Muhammad bin Abdul Wahhab menyeru kepada kaum 

muslimin untuk kembali kepada (makna literal) al-Qur‟an dan 
hadis. Pemikirannya tersebut merupakan respons atas situasi 

sosial dan tradisi keagamaan kaum muslimin waktu itu yang 
dinilainya telah banyak menyimpang dari akidah yang lurus dan 

ajaran Islam yang murni serta karena meluasnya tradisi taqlīd 
kepada pendapat para ulama terdahulu,  

Oleh karena itu menurutnya yang harus dilakukan adalah 
membangkitkan kembali tradisi ijtihād. Pengamalan ajaran Islam 

                                                 
16Seperti dikutip Al-Husayni, dalam Ibn Taymiyah; Adwa’ al-Shari’ah. h. 

347.  
17Beliau adalah Shaykh al-Islam Muhammad bin Abd al-Wahhab bin 

Sulaiman bin Ali bin Muhammad bin Muhammad bin Raysuid bin Barid bin 
Muhammad Bin Sharaf bin Umar. Beliau lahir 1115 H dan wafat 1206 H.  

18Fahd bin Nashir bin Ibrahim Sulaiman, dalam catatan biografis Ibnu 
Taymiyah dalam Muhammad bin S}ālih al-Uthaymin, Sharh\ Us\ūl al-Thalathah 
li Shaykh al-Islām Muh\ammad bin ‘Abd al-Wahhāb (Iskandāriyah: Dār al-Iman, 
2001). 



120 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

juga harus dikembalikan kepada makna literal al-Qur‟an, Hadis 
dan tradisi hidup tiga generasi awal kaum muslimin setelah 

Rasulullah SAW yakni para sahabat Rasul, generasi berikutnya 
(tābi’īn) dan generasi berikutnya lagi (tābi’ al-tābiīin). Tiga generasi 

awal setelah Rasul tersebut dikenal dengan istilah salaf al-s\ālih 
(para pendahulu yang saleh) sehingga ide ini juga dikenal dengan 

sebutan Salafiyyah.  
Dalam memperjuangkan idenya tersebut Shaykh 

Muhammad bin Abdil Wahhab berkoalisi secara politik dan 
militer dengan salah satu penguasa lokal di Nejed pada saat itu 

yakni Muhammad bin al-Sa‟ud untuk saling mendukung, yang 
pada akhirnya mengantarkan berdirinya Kerajaan Saudi Arabia 

yang berhaluan keislaman salafiyah literal dan memisahkan diri 
dari khilāfah Turki Uthmani pada saat itu.  

Sejak diintroduksi kembali oleh Imām Ibn Taymiyah hingga 
sekarang, pesan untuk kembali kepada al-Qur‟an, dan hadis, 

anjuran melakukan ijtihad serta ajakan mengikuti generasi salaf, 
telah menginspirasi dan mendorong munculnya pemikiran dan 

gerakan (harakah) yang amat bervariasi dari yang sangat literal 
hingga yang sangat rasional, dan dari yang amat ideologis hingga 

yang pragmatis, akibat perbedaan pilihan visi sosial, pola 
apresiasi terhadap nas\s\ dan bentuk respons terhadap 

perkembangan kehidupan keagamaan, sosial, politik, kultur, dan 
peradaban.  

Sekalipun para tokoh intelektual dan tokoh gerakan-gerakan 
tersebut mengambil inspirasi dan berangkat dari semangat yang 

sama dengan generasi awal umat Islam (salaf) sebagaimana yang 
ditekankan oleh Imām Ibn Taymiyah, namun pada era-era 

selanjutnya kemudian terjadi perbedaan-perbedaan pandangan 
dan bahkan juga pertentangan yang amat tajam di antara para 

tokoh intelektual dan tokoh pergerakan tersebut. 

Paradigma dan Manhaj Istinbat\ 

Pola pemahaman hukum Islam yang bertumpu pada makna 

literal nas\s\ antara lain didasarkan pada landasan pemikiran 
sebagai berikut:  

1. Allah SWT telah menciptakan alam dan sekaligus 
menetapkan aturan-aturan-Nya. (Qs. al-A‟raf [7] : 54)  



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  121 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

2. Hukum (Syariat) adalah milik Allah, sedangkan tugas setiap 
hamba adalah mengabdi ( „ibādah) kepada-Nya (Qs. al-

Dhāriyāt [51]: 57). Oleh karena itu sudah seharusnya respons 
manusia terhadap semua firman Allah adalah mendengarkan, 

dan menaatinya.  
3. Semua aturan syariat telah dijelaskan secara lengkap dan 

sempurna melalui al-Kitab dan perjalanan risālah Muhammad 
SAW. Oleh karena itu satu-satunya akses menuju 

pengetahuan mengenai syariat adalah lewat penjelasan 
wahyu. 

4. Untuk menjaga kemurniannya, teks-teks wahyu harus 
dipahami dan diamalkan secara z}āhir (literal).19  

5. Nilai-nilai kebenaran, tujuan, berkah, dan hikmah setiap 
elemen ajaran syariat tidak memerlukan pembuktian yang 

sifatnya analitis-rasional ataupun empirik, melainkan secara 
implisit telah terkandung dengan sendirinya dalam 

implementasi ajaran syariat yang telah ada.  

Bertolak dari dasar pemikiran tersebut, maka hukum syariat 

harus disimpulkan (istinbāt\) dengan prosedur sebagai berikut: 
1. Teks-teks verbal (ayat al-Qur‟an dan Hadis-hadis Qauly) 

dipahami dan diamalkan berdasarkan makna harfiahnya; 
2. Teks-teks non-verbal (Hadis-hadis Fi’ly, Taqrīry, Shifaty dan 

tradisi kehidupan para salaf al-s\ālih), harus dikuti dan 
diterapkan sesuai dengan contoh konkret yang ada hingga 

sedetail mungkin.  
3. Secara prinsip rasionalisasi dan pertimbangan kontekstual 

(tabdīl, ta’līl, dan ta’wīl) tidak diperbolehkan. 
4. Jika terdapat pengertian yang masih samar mengenai bagian-

bagian tertentu dari ajaran syariat maka penyelesaiannya 
harus dikembalikan kepada pemahaman, pemikiran dan 

tradisi hidup para generasi awal umat Islam yang saleh (salaf 
al-s\ālih) atau tiga generasi awal umat Islam. 

Berdasarkan pola pemahaman literal tersebut, seluruh 
ketentuan hukum Islam baik dalam aspek-aspek yang 

fundamental maupun hal-hal yang sifatnya teknis harus selalu 

                                                 
19Lihat Yusuf bin Muhammad al-Saied, Qawā’id wa Dlawābit\ Nasyr al-

‘Aqīdah al-Salafiyyah, artikel, tt. h. 3.  



122 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

didasarkan pada makna literal nas\s\ al-Qur‟ann dan Hadis) dan 
contoh konkret kehidupan para salaf al-s\ālih dan tidak boleh 

didasarkan pada pertimbangan rasional atau pembuktian empirik 
terkait implikasi sosiologisnya atau relevansinya dengan situasi 

kehidupan sosial.  
Pola penalaran hukum (istinbāt\) seperti ini membawa 

konsekuensi teoretik sbb.: 
1. Semua ketentuan hukum Islam disimpulkan satu untuk 

semuanya dan sekali untuk selamanya hingga aspek-aspek 
yang sifatnya teknis. Maksudnya, setiap ketentuan hukum 

yang telah diketahui didasarkan pada nas\s\ yang valid (s\ahīh) 
dan jelas (shārih) maka secara prinsip harus dianggap berlaku 

secara mutlak dan final bagi segenap kaum muslimin di 
semua tempat, semua waktu, serta semua kondisi. Konsep-

konsep pemahaman baru oleh orang-orang yang hidup 
belakangan setelah masa salaf al-s\ālih dengan perspektif yang 

baru pula, secara prinsip tidak dapat diterima karena 
termasuk dalam kategori bid’ah.  

2. Secara prinsip hukum Islam tidak memerlukan 
pengembangan lebih lanjut karena semuanya telah dijelaskan 

secara sempurna dari aspek-aspek yang sifatnya fundamental 
hingga aspek-aspek yang sifatnya lebih teknis dan detail.20 

3. Pemikiran dan pengamalan hukum Islam tidak memerlukan 
tambahan unsur-unsur yang berasal dari luar makna literal 

nas\s\ dan praktek aktual di masa kenabian dan generasi salaf al-
s\ālih. Dengan kata lain pengembangan konsep hukum Islam 

tidak memerlukan tambahan dari sumber-sumber materiil 
lain di luar makna literal al-Qur‟an, Hadis dan athar 

(informasi tentang pendapat dan tradisi hidup para sahabat 
dan ulama generasi awal) 

4. Panggiilan untuk menerapkan ketentuan syariat seperti 
disebutkan secara literal dalam nas\s\ dan teladan aktual dari 

para salaf al-s\ālih hingga selengkap-lengkapnya bersifat 
mutlak, tidak memerlukan pertimbangan-pertimbangan 

rasional, kontekstual ataupun sosiologis. 

Apresiasi dan Kritik 

                                                 
20„„Ala‟ Bakr, Malāmih Ra’īsiyyah lil Manhaj al-Salafī (t.t.: t.tp., t.th.), 64.  



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  123 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Dalam sejarah umat Islam, tumbuh dan berkembangnya 
pemahaman Islam yang bercorak literal telah memberikan 

sumbangan yang amat penting sepanjang sejarah perkembangan 
pemikiran Islam, karena beberapa hal berikut: 

Pertama, spirit untuk mengajak segenap kaum muslimin 
kembali kepada dua sumber pokok ajaran Islam, yakni al-Qur‟an 

dan Sunnah nabi secara murni menjadi tonggak-tonggak sejarah 
yang penting pada setiap episode sejarah dalam ikhtiar 

membentengi kaum muslimin dari kemungkinan masuknya 
berbagai “distorsi” ajaran Islam yang otentik dan juga dari 

belenggu tradisi taqlīd kepada para ulama besar, terutama empat 
ulama pendiri mazhab Fikih yang terkenal, H{anafī, Mālikī, 

Shāfi‟ī, dan Hanbali.  
Dengan tetap menaruh hormat kepada para ulama pendiri 

mazhab tersebut, para penganjur mazhab literal menegaskan 
bahwa para ulama tersebut bukanlah manusia-manusia super 

yang ma’s\um (terbebas dari kesalahan). Oleh karena itu pendapat 
mereka bukanlah merupakan representasi kebenaran yang 

absolut dan final melainkan tetap sebagai produk ijtihad manusia 
biasa yang debatable (qābil li al-niqāsh) sehingga selalu tetap 

terbuka untuk dikaji ulang terutama berdasarkan parameter 
(makna literal) al-Qur‟an dan Sunnah Rasul.  

Di sisi lain, pesan kembali pada sumber otentik ajaran Islam 
juga memiliki andil yang penting dalam menghambat 

perkembangan pola-pola pemahaman Islam rasional-kontekstual 
yang cenderung “liar” sehingga berpotensi mengabaikan elan vital 

dan makna-makna filosofis syariah yang fundamental. Kajian 
historis muculnya Imām Dāwūd al-Z}ahiry (200-270 H), dan 

Imām Ibn Taymiyah (728- 861 H/1262-1328). mengisyaratkan 
hal itu. 

Kedua, spirit untuk kembali ke otentisitas sumber ajaran 
Islam, kian menegaskan urgensi dokumentasi historis (kompilasi 

dan kodifikasi riwāyah) tentang kehidupan nabi dan generasi salaf 
al-s\ālih yang kemudian semakin mendororg perkembangan Ilmu 

Hadis, dan ilmu riwayat dengan semua pembidangan dan ilmu-
ilmu penunjangnya. Hasil kompilasi, seleksi, dan kodifikasi 

hadis-hadis “sahih” dan riwayat tentang pemikiran dan tradisi 
para salaf al-s\ālih mengenai berbagai masalah ritual dan sosial 



124 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

semakin melengkapi referensi yang sudah ada sebelumnya serta 
sebagai rujukan tambahan dan menjadi opini pembanding 

(disenting opinion) dalam melakukan ijtihad mengenai berbagai 
masalah kehidupan.  

Namun demikian, dari perspektif dan cara penilaian yang 
berbeda, pemahaman literal juga mengundang sejumlah 

keberatan dan kritik yang tidak boleh diabaikan baik secara 
epistemologis, historis maupun sosiologus.  

Kritik epistemologis 

Jumlah nas\s\ syariah amat terbatas dan tidak bertambah lagi 
setelah wafatnya Rasulullah SAW, sementara jumlah masalah 

yang dihadapi umat manusia tidak terbatas dan terus 
berkembang baik secara kuantitas maupun kualitas seiring 

dengan perkembangan jaman, dengan segenap kompleksitasnya. 
Oleh karena itu jika semua nas\s\ terutama yang terkait dengan 

masalah hukum, dipahami sebatas makna literalnya dan 
diterapkan hingga dalam aspek teknis yang sekecil-kecilnya maka 

akan banyak masalah yang tidak dapat direspons dan ditangani. 
Sementara itu jika sebagian nas\s\ dianggap hanya memberikan 

penjelasan general saja, maka berarti dalam pemahaman yang 
lebih detail dan implementasinya tetap memerlukan unsur-unsur 

yang berasal dari luar nas\s\, baik dalam elemen pemikiran maupun 
instrumen pelaksanaanya, dan hal itu secara teoretik sebenanrnya 

ditolak oleh penganjur manhaj ini,. 
Di samping itu konsep pembedaan antara masalah 

keagamaan yang ketentuan hukumnya dibatasi hanya pada 
makna literal nas\s\ hingga sekecil-kecilnya dan urusan-urusan 

sosial yang masih menerima perubahan-perubahan tertentu, 
sejauh ini belum disusun secara jelas, sistematis dan diterapkan 

secara konsisten 21 Hal tersebut terkait dengan pertanyaan 

                                                 
21Di antara argumen yang digunakan bagi pemikiran yang bersdiat 

dikotomik seperti ini adalah: Pertama, sabda Rasulullah SAW. “man ahdatha fī 
amrinā fa huwa raddun” (barangsiapa membuat hal baru dalam urusanku ini 
maka ia tertolak) di mana kata “urusanku” diartikan sebagai urusan 
keagamaan. Kedua, sabda Rasulullah SAW, “antum a’lamu bi umur dunyākum” 
(kalian lebih mengerti mengenai urusan dunia kalian) yang dugunakan dalam 
urusan duniawi atau yang sifatnya non-keagamaan. Namun demikian konsep 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  121 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

apakah isi suatu teks yang sahih merupakan bagian dari esensi 
syariat yang harus diamalkan atau hanya merupakan instrument 

teknis, atau hanya deskripsi fakta sosial di era kenabian, atau 
bahkan hanya masalah kecenderungan pribadi yang secara 

substansial tidak mengandung Sunnah yang wajib diikuti (al-
Sunnah al-Muttaba’ah).  

Misalnya perbedaan pandangan tentang hukum 
memanjangkan jenggot dan mencukur kumis,22 kepemimpinan 

orang Quraisy,23 menyampaikan salam dan menjelaskan sesuatu 
selalu diulang tiga kali,24 kepemimpinan wanita25, bertetangga 

atau tinggal di negeri orang kafir,26 mengenakan cincin perak di 
jari manis,27 membawa tongkat,28 pengobatan dengan madu,29 

dll. yang terdapat dalam kitab-kitab sahīh. Sekalipun dari sisi 
sanad banyak teks hadis sahīh yang isinya terkait dengan hal-hal 

tersebut, namun para ulama berbeda pendapat apakah hadis-
hadis seperti itu termasuk dalam ketentuan syariat yang wajib 

diamalkan “apa adanya” tanpa rasionalisasi ataukah tidak 
termasuk di dalamnya.  

Belum disusunnya kriteria pembedaan yang jelas, dan 
sistematis antara wilayah keagamaan dan yang bukan wilayah 

keagamaan, acap kali menimbulkan sikap yang tidak konsisten 
dalam merespons berbagai permasalahan. Perbedaan pandangan 

mengenai penilaian Sunnah dan Bid’ah dalam banyak masalah 
sosial dan keagamaan, sebagian disebabkan oleh tidak adanya 

                                                 
pembedaan mengenai kedua domain tersebut sejauh ini belum berhasil 
disusun yang jelas, tegas dan sistematis. 

22Abū „Abd Allāh Muḥammad ibn Ismā„īl ibn Ibrāhīm ibn al-Mughīrah 
ibn Bardizbah al-Ju„fī al-Bukhārī, Matn al-Bukhārī (Jeddah: al-H{aramayn, 
t.th.), 38-9.  

23Abū al-H{usayn „Asākir ad-Dīn Muslim ibn al-H{ajjāj Muslim, Sah}īh} 
Muslim (Dār Ih}yā' al-Kutub al-„Arabiyyah, t.th.), 122.  

24al-Bukhārī, Matn al-Bukhārī, 29.  
25Must\afā Muh}ammad „Imārah, Jawāhir al-Bukhārī (Dār Ihya al-Kutub 

al-Arabiyyah Indonesia, 1371), 367.  
26Shaykh Nas\īr al-Dīn al-Albānī, al-Fatāwā al-Madīnah al-Munawwarah, 

trans. Taqdir Muhammad Arsyad (Yogyakarta: Media Hidayah, 2004), 133.  
27al-Bukhārī, Matn al-Bukhārī, 36.  
28Sayyid Ah}mad Hashimi, Mukhtār al-Ah}ādīth al-Nabawiyyah wa al-H{ikām 

al-Muh}ammadiyyah (Semarang: Toha Putra, t.th.), 68.  
29al-Bukhārī, Matn al-Bukhārī, 9.  



126 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

konsep yang jelas dan sistematis mengenai pembedaan ini. 
Padahal konsep pembedaan tersebut amat penting untuk segera 

dirumuskan karena dalam realitas sosial kedua dimensi 
kehidupan tersebut (keagamaan dan keduniaan) selalu terkait 

satu sama lain. Di samping itu, pola pikir dikotomik antara 
urusan dunia dan akhirat juga berimplikasi pada kecenderungan 

pembatasan diskursus pemikiran syariah hanya berputar-putar 
pada masalah yang dianggap wilayah „keagamaan”‟ saja.  

Argumen-argumen (hujjah) yang sepenuhnya bertumpu pada 
makna literal nas\s\ secara dogmatis tanpa menyelami dan 

memperhatikan sisi manusiawi (humanity), keluasan dan 
kedalaman tujuan sosiomoral syariat, serta konteks sosial 

munculnya sebuah nas\s\ menjadikan pemahaman literal 
cenderung kurang “berwawasan”, dan kurang sesuai dengan 

perkembangan alam pikiran umat manusia, serta kepentingan 
untuk menangani masalah-masalah sosial secara konkret dan 

solutif.  
Pemahaman literal juga cenderung tidak memperhatikan sisi 

historisitas teks, seolah-olah teks-teks syariat yang ditemukan 
generasi sekarang, misalnya kutub al-sittah, atau yang telah 

dilakukan tarkhrīj dan tarjīh oleh ulama tertentu merupakan 
produk yang validitasnya nyaris mutlak dan cenderung tidak 

boleh dikaji ulang. Padahal sesungguhnya teks-teks tersebut 
muncul, dan berkembang hingga sampai ke tangan generasi 

umat Islam sekarang ini melalui proses konstruksi historis yang 
lama dan berliku-liku di bawah pengaruh atmosfir sosiohistoris 

yang menyertai proses pembentukannya, serta melibatkan 
pilihan-pilihan perspektif para rawi, ahli hadis, dan penulis kitab 

dengan segenap kelebihan dan keterbatasan mereka sebagai 
pribadi manusia yang tidak ma’s\ūm.  

Secara konseptual seharusnya juga disadari adanya 
perbedaan antara respons terhadap pesan nabi di masa hidup 

beliau dengan suatu nas\s\ yang dibawakan oleh generasi 
sepeninggal beliau. Dalam penjelasan yang lebih konkret, 

menentang perintah nabi ketika beliau masih hidup berarti 
menentang nabi itu sendiri, sedangkan menolak suatu pemikiran 

yang disimpulkan dari suatu teks yang diklaim berasal dari sabda 
atau perbuatan nabi yang disampaikan oleh seorang ulama atau 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  121 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

para ulama di lingkungan mazhab tertentu tidak selalu bermakna 
menolak ajaran nabi, karena boleh jadi penolakan itu dilakukan 

karena meragukan otentisitasnya, menganggapnya bukan 
menjadi bagian dari wilayah syariat (sekalipun sanad-nya sahih), 

atau karena lebih memilih teks-teks yang lain, atau karena 
memahami nas\s\ tersebut dengan pilihan manhaj atau perspektif 

lain yang dinilainya lebih tepat. Dalam hal ini pilihan sudut 
pandang dan metode berpikir yang berbeda akan membuka 

peluang terjadinya perbedaan pembacaan, apresiasi dan 
pemahaman terhadap suatu nas\s\ syariat, sekalipun terhadap nas\s\ 

yang sama.  
Pola pemahaman literal yang diterapkan dalam segala hal 

juga cenderung tidak dapat mengakomodasi aspek-aspek yang 
sifatnya teknis instrumental, yang implementasinya amat 

bergantung pada kompleksitas masalah sosial yang direspons. 
Apalagi jika dalam segala hal selalu dituntut rujukan dari 

pernyataan atau praktek konkret pada jaman nabi atau para 
generasi salaf al-s\ālih hingga sekecil-kecilnya. Hal itu karena para 

generasi salaf al-s\ālih sendiri juga bukanlah pribadi-pribadi ma’s\ūm 
yang selalu dibimbing wahyu, dan suasana tantangan kehidupan 

yang mereka jalani juga sudah sangat berbeda dengan kondisi di 
jaman nabi dan berbeda pula dengan problema sosial yang 

dihadapi umat Islam di masa sekarang dan yang akan datang.  
Demikian pula karena pola ijtihad literal biasanya hanya 

membuat perbedaan hitam putih Sunnah dan Bid’ah, maka pola 
pikir tersebut cenderung kurang bisa mengakomodasi perspektif 

tentang intensitas perintah (apakah menghasilkan hukum wājib 
atau sunnah) dan larangan (apakah mengarah pada hukum harām 

atau makrūh) yang terdapat dalam teks syariat. Misalnya hadis 
tentang “keharusan” adanya wali nikah terdapat dalam banyak 

kitab hadis sahih sehingga para ulama tidak meragukan 
kesahihannya. Namun para ulama berbeda pendapat apakah wali 

nikah itu bagian dari rukun (yang menentukan sahnya nikah) atau 
sebatas elemen penyempurnaan saja (sehingga tanpa wali pun 

nikah tetap sah sekalipun kurang sempurna). Demikian pula 
hukum mandi pada hari Jumat, sekalipun Imām Muslim 

meletakkan hadis mengenai hal itu di bawah judul bab kewajiban 



128 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

mandi Jumat (bāb wujūb gusl al-Jum’ah)30 namun sebagian besar 
ulama tidak menyatakan hukum wajib.  

Dengan metode ijtihad literal yang bertumpu pada rujukan 
nas\s\ dan athar, kajian Hukum Islam akan hanya berputar-putar 

pada masalah-masalah lama yang mungkin sudah dibahas selama 
berabad-abad dan kesimpulan hukumnya juga sudah ada pada 

salah satu dari pendapat–pendapat yang sudah ada. Berbagai 
masalah sosial yang lebih urgen dan strategis pada era 

kontemporer dan yang diprediksi bakal terjadi di masa depan 
akan sulit direspons dengan manhaj ini, seperti berbagai masalah 

di lapangan sosial, ekonomi, politik, pendidikan, teknologi, 
pengobatan, demografi, lingkungan hidup, dan bahkan dalam 

batas tertentu juga yang terkait masalah ritual keagamaan. 
Di samping itu pola pemahaman literal juga dapat 

berdampak pada kebekuan berpikir (jumūd) serta kesempitan 
wawasan sosial, keagamaan, dan keilmuan, karena 

pengembangan pemikiran hukum dibatasi secara ketat hingga 
sekecil-kecilnya oleh makna literal teks yang jumlahnya terbatas 

dan pemahaman-pemahaman para ulama generasi salaf yang 
pada tingkat tertentu sebenarnya juga “diproduksi” oleh 

dinamika sejarah, format tatanan sosial, wawasan sosial para rawi, 
dan situasi langit sejarah yang menyertai proses 

pembentukannya.  

Kritik historis  

Secara historis, pemahaman para sahabat nabi terhadap al-

Qur‟an dan Sunnah nabi sejak awal sebenarnya sudah terbagi ke 
dalam dua pola yaitu yang literal dan yang non-literal, Oleh 

karena itu klaim bahwa semua sahabat nabi dan segenap generasi 
salaf al-s\ālih semuanya berpegang pada makna literal al-Qur‟an 

dan Hadis, tidaklah sesuai dengan fakta sejarah sekalipun 
sejumlah pernyataan mereka sering digunakan sebagai argumen 

untuk melegitimasi klaim tersebut.31  
Telah dijelaskan bahwa pola pikir non-literal juga sudah ada 

sejak masa awal umat ini bersamaan dengan munculnya 

                                                 
30Muslim, Sah}īh} Muslim, 337.  
31Ahmad Farid, Al-Salafiyyah Qawā’id wa Ushul h. 16  



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  121 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

pemikiran literal.32 Pengenalan tradisi baru s\alat tarawih33 dan 
berbagai kebijakan Khalifah Umar tentang muallaf, ganīmah, 

hukuman pencuri yang telah disebutkan di atas, pemakaian 
stanDār mashaf Uthmani dalam bacaan al-Qur‟an dan tradisi dua 

kali adzan pada s\alat Jumat pada masa Khalifah Uthman, 
pengenaan hukuman 80 kali cambuk bagi peminum khamar oleh 

Khalifah Ali, dll adalah hanya sebagian kecil dari banyak contoh 
fakta sejarah, di mana para sahabat juga telah sepakat untuk 

mengamalkan sejumlah pemahaman yang tidak sepenuhnya 
literal, padahal mereka mengetahui bahwa semua itu tidak 

diamalkan di masa Rasulullah SAW. Kajian luas atas pendapat 
para sahabat dalam masalah furū’ iyyah akan semakin banyak 

menemukan pemahaman mereka terhadap al-Qur‟an dan uswah 
Rasulullah SAW yang tidak sepenuhnya bersifat literal. Hal itu 

berarti dalam pandangan mereka, amalan-amalan tersebut tetap 
berada di jalan kebenaran dan tidak bertentangan dengan isi al-

Qur‟an dan Sunnah Rasulullah SAW. 
Setelah generasi sahabat berlalu, para ulama generasi 

berikutnya juga menggunakan pola pemikiran yang tidak 
seluruhnya bercorak literal seperti yang terlihat pada pola pikir 

kalangan Ahl al-Hadis dan Ahl al-Ra;”yi Pengenalan ide tentang 
sumber-sumber sekunder sebagai pelengkap seperti Istihsān oleh 

Imām H{anafī, al-Mas\lahah al-Mursalah dan „Amal Ahl al-Madīnah 
oleh Imām Mālikī, Qiyās oleh Imām Syafii (dan dalam porsi 

terbatas juga oleh Imām Ahmad bin Hanbal),34 praktek Shalat 

                                                 
32Al-Būt\ī, al-Salafiyyah Marhalah, 18.  
33Terkait dengan Shalat Tarāwih, Khalifah Umar bin Khattab memulai 

tradisi baru dalam tiga hal. Pertama, melaksanakannya setelah shalat Isya dan 
tidak lagi dimulai pada tengah malam. Kedua, menyatukan semua jamaah 
pada satu imam, yang sebelumnya dilakukan secara sporadis yang dilakukan 
sendiri-sendiri atau dalam kelompok-kelompok kecil. Ketiga menetapkan 
jumlah rakaatnya sebanyak 20 rakaat, padahal para sahabat sebelumnya 
memiliki pendapat yang bermacam-macam. Terhadap hasil ijtihad Khalifah 
Umar ini ternyata tidak ada penolakan oleh sahabat lainnya padahal hampir 
semua sahabat senior waktu itu masih hidup, termasuk ummul mukminīn 
„Aisyah RA yang sebagian riwayat haditsnya digunakan sebagai argumen bagi 
pendapat yang berbeda dengan Khalifah Umar bin Khat\ab tersebut.  

34Wahbah al-Zuhaylī, Us\ūl al-Fiqh al-Islāmī (Damaskus: Dār al-Fikr, 
1986), 734.  



130 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Tarawih sebanyak 36 rakaat pada masa Khalifah Umar bin 
Abdul Aziz dari Daulah Bani Umayyah, dan berbagai pendapat 

para ulama setelah generasi sahabat menunjukkan bahwa dalam 
memahami nas\s\ al-Qur‟an dan Hadis, para ulama salaf tersebut 

tidak selalu membatasi diri hanya pada makna literalnya. 
Seandainya makna literal teks telah memadai untuk menjawab 

segala masalah hukum hingga dalam masalah yang sekecil-
kecilnya tentu para ulama tersebut tidak mengembangkan 

sumber-sumber sekunder, karena keberadaan sumber sekunder 
itu tidak diperlukan. 

Oleh karena itu klaim bahwa semua ulama generasi salaf al-
s\ālih selalu memahami dan mengamalkan nas\s\ al-Qur‟an, dan 

Sunnah secara literal dalam segala hal, adalah klaim yang tidak 
benar dan bertentangan dengan fakta sejarah, sekalipun sejumlah 

pernyataan mereka sering dijadikan argumen bahwa mereka 
berpola pikir literal.. Yang benar adalah bahwa baik pola 

pemahaman literal maupun non-literal semuanya sama-sama 
memiliki pijakan epistemologis dan dasar-dasar pemikiran yang 

telah ada sejak masa generasi salaf al-s\ālih. 

Kritik sosiologis 

Pemahaman dan penerapan nas\s\ tanpa melihat konteks 

sosialnya akan menemui banyak masalah yang sifatnya 
sosiologis. Generalisasi makna nas\s\ secara mutlak tanpa melihat 

konteks sosialnya dapat mendorong pemahaman dan penerapan 
makna al-Qur‟an dan Hadis yang bukan pada tempatnya, 

bertentangan dengan spirit etik fundamentalnya, serta tidak 
menghasilkan pemikiran yang solutif terhadap masalah 

kehidupan. Hal itu juga akan cenderung melahirkan sikap 
apologis, hipokrit, dan pilih-pilih yang tidak sistematis dalam 

penerapan teks, serta menimbulkan inkonsistensi para penganjur 
manhaj ini antara ranah wacana, dengan pengamalannya dalam 

kehidupan sehari-hari.  
Pemahaman literal yang bertumpu pada idealiasi dan upaya 

membawa pemahaman dan penerapan hukum Islam ke masa 
lalu hingga dalam masalah yang kecil-kecil menjadikan pola pikir 

para ulama cenderung hanya bersifat reaktif dan bukan proaktif, 
karena dengan pola pikir seperti itu mereka akan terus melihat 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  131 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

banyak fenomena sosial sekarang ini yang tidak sesuai lagi 
dengan makna literal nas\s\ dan praktek konkret generasi awal 

umat Islam (salaf al-s\ālih).  
Ada lagi yang perlu dicatat, adanya teks-teks (nas\s\) yang telah 

dinilai sahih berdasarkan parameter tertentu sering menimbulkan 
persepsi, dan klaim-klaim kebenaran eksklusif, serta 

kecenderungan merasa benar sendiri, yang acap kali 
menumbuhkan sikap sektarian, eksklusif, arogan, dan bahkan 

“agresif” terhadap pihak lain yang berbeda pendapat. Hal itu 
karena adanya persepsi (yang keliru) bahwa pemahaman yang 

didasarkan pada teks sahih selalu memiliki nilai kebenaran yang 
absolut dan final sehingga segenap kaum muslimin harus 

mengikuti pendapat tersebut dan meninggalkan pendapat-
pendapat lainnya. Padahal sebenarnya penilaian “sahih” itu 

sendiri dan juga kesimpulan hukum hasil istinbāt\ terhadap nas\s\ 
yang sahih tersebut tetaplah hasil ijtihad dari pribadi-pribadi 

ulama yang tidak dijamin bebas dari kesalahan (ma’s\um) dan 
semuanya amat bergantung pada pilihan nas\s\ yang dipakai 

sebagai hujjah, pilihan pijakan epistemologis dan metode istinnbāt\ 
yang tidak sepenuhnya sempurna. Oleh karena itu 

kesimpulannya juga tidak akan pernah memiliki nilai kebenaran 
yang absolut dan final.  

Persepsi tentang kemutlakan validitas teks berdasarkan 
metode tertentu (misalnya melalui kritik sanad) dan kemutlakan 

kebenaran kesimpulan hukum dari teks-teks yang dinilai sahīh 
tersebut pada gilirannya akan cenderung menghilangkan 

semangat kritik ilmiah yang amat diperlukan dalam 
pengembangan ilmu Fikih, mengubah majelis-majelis ilmu 

menjadi forum indoktrinasi sektarian, menutup kembali pintu 
ijtihad dan mendorong umat (termasuk para ulamanya) 

terperosok kembali dalam semangat fanatisme sektarian dan 
taqlīd kepada para ulama terdahulu, misalnya fanatik kepada 

Imām Ahmad bin Hanbal, Imām Ibn Taymiyah, atau Imām Ibnl 
Qayyim al-Jauziyah,, suatu keadaan yang dulunya justru dikritik 

keras oleh para ulama tersebut, khususnya oleh Imām Ibn 
Taimiyah\ sendiri.  

Seperti dikemukakan Hassan H{anafī, pemikiran keagaman 
umat Islam pada umumnya bertumpu pada model “upaya 



132 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

pengalihan teks ke dalam realitas” seakan-akan teks adalah 
realitas yang dapat “berbicara” sendiri.  Menurutnya, pandangan 

semacam itu mengandung sejumlah kelemahan mendasar yang 
antara lain: 

a. Teks adalah teks dan bukan realitas. Ia hanyalah deskripsi 
linguistik atas realitas yang (oleh karenanya, secara kualitas) 

tidak dapat menggantikannya. Dan karena setiap argumentasi 
haruslah otentik maka penggunaan teks sebagai argumentasi 

seharusnya juga merujuk pada otentisitasnya dalam realitas. 
b. Berbeda dengan rasio atau eksperimen yang memungkinkan 

manusia mengambil peran untuk menentukan (validitasnya), 
teks justru menuntut kepercayaan apriori terlebih dahulu, 

sehingga argumentasi teks hanya mungkin bagi orang yang 
percaya dan menerima (terlebih dahulu).  

c. Teks bertumpu pada otoritas al-Kitab bukan pada otoritas 
rasio. Padahal otoritas seperti itu tidaklah argumentatif 

karena dalam kenyataannya terdapat banyak sekali versi 
pilihan teks dan penafsiran teks yang sama-sama diambil 

dari) Kitab Suci sementara otoritas rasio hanya satu. 
d. Teks adalah bukti (al-burhān) yang “asing”. Ia datang dari luar 

dan tidak datang dari dalam realitas. Padahal dalam 
pembuktian, keyakinan yang datang dari luar selalu lebih 

lemah dari pada yang datang dari dalam. 
e. Teks (seharusnya) selalu terkait dengan acuan realitas yang 

ditunjuknya. Tanpa acuan ini teks menjadi tidak bermakna 
dan bahkan akan menyelewengkan maksud sesungguhnya 

dari teks-teks yang ada, sehingga bisa terjadi salah paham 
serta aplikasi teks yang tidak pada tempatnya. 

f. Teks pada prinsipnya adalah unilateral yang selalu terkait 
dengan teks-teks lainnya. Sehingga tidak mungkin untuk 

beriman hanya kepada satu (bagian dari) Kitab dengan 
mengingkari yang lain, karena hal itu hanya akan menjebak 

para penafsirnya ke dalam pola pikir yang parsialistik.  
g. (Dalam memilih sebagai rujukan atau dalil) Teks-teks selalu 

dalam ambiguitas pilihan yang tidak luput dari pertimbangan 
untung-rugi. (Sebagai contoh) Seorang kapitalis akan memilih 

teks–teks yang sedapat mungkin dapat melegitimasi 
kepentingannya, sebagaimana seorang sosialis juga akan 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  133 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

melakukan hal yang sama teradap teks-teks lainnya. 
Demikian pula seseorang yang cenderung pro atau anti 

paham Mu’tazilah, akan berargumentasi dengan memilih-
milih teks yang sesuai dengan kecenderungannya itu. Di sini 

sesungguhnya yang menjadi penentu bukanlah teks itu 
melainkan kepentingan dan kecenderungan penafsirnya. Teks 

hanya digunakan untuk memberikan legitimasi dan justifikasi 
terhadap apa yang sudah ada (sudah dipilih) sebelumnya  

h. Posisi sosial seorang penafsir menjadi basis bagi pilihannya 
terhadap teks (dan interpretasinya). Sehingga, di dalam 

realitas, perbedaan dan pertikaian di antara para penafsir 
akan menjadi sumber pertikaian masyarakat. 

i. Teks hanya berorentasi kepada keimanan, emosi keagamaan 
dan sebagai pemanis dalam apologi para pendukungnya, 

tetapi tidak mengarah pada rasio dan kenyataan dalam hidup 
keseharian mereka. Oleh karena itu pendekatan tekstual 

bukanlah metode ilmiah yang cocok untuk menganalisa 
realitas (dan problematika yang dihadapi) kaum muslimin 

melainkan hanya sebuah model apologetik untuk 
memperjuangkan kepentingan suatu golongan atau sistem 

tertentu untuk melawan pihak lain. Padahal apologi nilainya 
jauh lebih rendah dari pada pembuktian. 

j. Metode tekstual lebih cocok untuk dijadikan sebagai nasihat 
dari pada pembuktian karena sebagai prinsip ia hanya 

memperjuangkan ajaran Islam, tetapi tidak memperjuangkan 
nasib kaum muslimin sebagai sebuah komunitas. 

k. Kalaupun mengarah pada realitas, metode teks maksimal 
hanya akan memberikan penjelasan tentang status tetapi 

tidak menjelaskan perhitungan kuantitatif.  35  

Penutup 

dari uraian di atas dapat digarisbawahi bahwa jika dilihat dari 

berbagai sudut pandang, akan tampak bahwa di samping 

                                                 
35Kazuo Shimogaki, Kiri antara Islam Modernisme dan Post-modernisme 

Telaah Kritis atas Pemikiran Hassan H{anafī (Yogyakarta: LkiS, 1993). Dalam 
edisi ini terjemahan teks asli Hassan H{anafī dilampirkan lengkap pada bagian 
belakang. 



134 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

memiliki sejumlah kelebihan yang amat penting, manhaj literal 
juga memiliki sejumlah kekurangan yang tidak dapat diabaikan.  

Berbagai argumen yang dibangun untuk mendukung manhaj 
ini, pada umumnya sebatas menjelaskan pentingnya mengikuti 

al-Qur‟an, Hadis dan generasi salaf, (yang secara prinsip 
sebenarnya juga telah diterima oleh segenap kaum muslimin), 

namun belum memberikan argumen dan elaborasi yang cukup 
luas, dan mendalam tentang kelebihan metode literal itu sendiri dan 

keharusan untuk selalu menggunakan metode literal dalam 
mengikuti al-Qur‟an, Hadis dan tradisi generasi salaf tersebut.  

Semangat dan ajakan untuk kembali kepada ajaran Islam 
otentik yang menjadi latar historis dan spirit moral dari manhaj 

ini merupakan pesan abadi bagi segenap kaum muslimin dengan 
argumen keagamaan yang kokoh. Namun demikian suatu 

konsep pemikiran tidak akan memadai jika hanya berupa 
paradigma fundamental saja, karena secara prinsip hal itu juga 

telah diterima oleh umat Islam secara umum.  
Paradigma tersebut memerlukan konsep-konsep aplikasi 

yang dikonstruksi secara sistematis, terpadu, dan operasional. 
Dan pada bagian terakhir inilah manhaj literal belum 

dikembangkan secara optimal hingga kini, khususnya elaborasi 
yang terkait dengan masalah historisitas nas\s\, pembagian wilayah 

keagamaan dan yang bukan, cara memahami dan memilah-milah 
antara pesan utama, sisi-sisi historis dan teknis dari makna 

sebuah nas\s\ serta konsep bentuk respons terhadap 
perkembangan kehidupan masyarakat di berbagai aspek 

kehidupan. Wa Allāh a’lam bi al-s\awāb 
 

Daftar Pustaka 

„Imārah, Must\afā Muh}ammad. Jawāhir al-Bukhārī Dār Ihya al-

Kutub al-Arabiyyah Indonesia, 1371. 
Abū Zahrah, Muh}ammad Tārīkh al-Madhāhib al-Islāmiyyah wa al-

‘Aqā‘id wa Tārīkh al-Madhāhib al-Fiqhiyyah. Kairo: Dār al-Fikr 
al-„Arabi, t.th. 

Ah}mad, S}alāh} al-dīn Maqbūl. Da‘wah Shaykh al-Islam Ibn Taymiyah 
wa Atharyhā ‘alā al-h\arakāt al-Islāmiyah al-Mu’ās\irah wa Mawqif 

al-Khus\um Minhā. Kuwayt: Dār Ibn al-Athir, t.th. 



Miftahul Huda, Manhaj Fiqh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi  131 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

al-Albānī, Shaykh Nas\īr al-Dīn. al-Fatāwā al-Madīnah al-
Munawwarah. Translated by Taqdir Muhammad Arsyad. 

Yogyakarta: Media Hidayah, 2004. 

al-Bukhārī, Abū „Abd Allāh Muḥammad ibn Ismā„īl ibn Ibrāhīm 

ibn al-Mughīrah ibn Bardizbah al-Ju„fī. Matn al-Bukhārī. 
Jeddah: al-H{aramayn, t.th. 

Al-Būt\ī, Muh}ammad Sa„īd Ramad}an. Al-Salafiyyah Marhalah 
Zamāniyyah Mubārakah Lā Madhhab Islāmī. Damaskus: Dār al-

Fikr, 1988. 
-------. Bahaya Bebas Mazhab dalam Keagungan Syariat Islam. 

Bandung: Pustaka Setia, 2001. 
al-Uthaymin, Muhammad bin S}ālih. Sharh\ Us\ūl al-Thalathah li 

Shaykh al-Islām Muh\ammad bin ‘Abd al-Wahhāb. Iskandariyah: 
Dār al-Iman, 2001. 

al-Zuhaylī, Wahbah. Us\ūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-
Fikr, 1986. 

Alwi, Rahman. Metode Ijtihad Mazhab al-Z}ahirī Alternatif 
menyongsong Modernitas. Jakarta: Gaung Persada Press, 2005. 

Amīn, Ah}mad. D{uhā al-Islām. Kairo: Maktabah al-Nahd}ah al-
Mis}riyyah, t.th. 

Anonymous, Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hoeve, 
1994. 

Bakr, „Ala‟. Malāmih Ra’īsiyyah lil Manhaj al-Salafī. t.t.: t.tp., t.th. 
Engineer, Asghar Ali. Islam dan Pembebasan. Yogyakarta: LkiS, 

1993. 
Hasan, Ali. Perbandingan Mazhab. Jakarta: Radja Grafindo 

Persada, 1998. 
Hashimi, Sayyid Ah}mad. Mukhtār al-Ah}ādīth al-Nabawiyyah wa al-

H{ikām al-Muh}ammadiyyah. Semarang: Toha Putra, t.th. 
Muslim, Abū al-H{usayn „Asākir ad-Dīn Muslim ibn al-H{ajjāj. 

Sah}īh} Muslim. Dār Ih}yā' al-Kutub al-„Arabiyyah, t.th. 
Nuruddin, Amiur. Ijtihad Umar bin Khat\t\ab Studi tentang Perubahan 

dalam Hukum Islam. Jakarta: Rajawali Press, 1991. 
Praja, Juhaya S. "Epistemologi Hukum Islam: Suatu Telaah 

Sumber, Illat dan Tujuan Hukum Islam Serta Metode 
Pengujian Kebenaran dalam Sistem Hukum menurut Ibn 

Taymiyah." Disertasi, IAIN Syarif Hidayatullah, 1998. 



136 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Shimogaki, Kazuo. Kiri antara Islam Modernisme dan Post-modernisme 
Telaah Kritis atas Pemikiran Hassan H{anafī. Yogyakarta: LkiS, 

1993. 
Syadzali, Munawir. Ijtihad Kemanusiaan. Jakarta: Paramadina, 

1997. 
Syurbasi. Sejarah dan Biografi Empat Imām Mazhab. Jakarta: 

Hamzah, 2013. 
 


