Ulumunz

Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram

Vol. 19, No. 1, 2015, p.111-136
‘ Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648
Journal of Islamic Studies Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna

MANHA]J FIQH SALAFI-LITERAL
EKSPLORASI, KRITIK DAN APRESIASI

Miftahul Huda
Fakultas Syariah IAIN Mataram
Email: miftahuda09@gmail.com

Abstract: In the midst of various thoughts and applications of
shariah in social life, and due to the historical momentum in
nowadays, the method (wanhaj) of literal-salafi is one of the most
highlighted, appreciated and criticized aspects, both in theoretical
and practical perspectives. This article is aimed to explore and
describe systematically some aspects of such a method and then
put them on the critical analysis framework in the epistemological
and sociohistorical perspectives. Such a method has really its own
superiorities and attraction in certain aspects, especially in
theological and ideological views. That is due to the more
consistent reference to the main sources of Islamic law, the Qut’an
and the Swmnah. But in another side, there are weaknesses that
should not be ignored, both in epistemological and sociological
view. Those weaknesses have really been existed in its fundamental
paradigms, doctrines, and also because such a manbaj has not yet
been sufficiently developed in detail and practical concepts.

Keywords: Salafi, literal, manhaj, jtibad, nass.
DO http:/ /dx.doiorg/10.20414/ujis.v19i1.1253

Pendahuluan

SEBELUM Rasulullah Saw. wafat, kaum muslimin tidak
mengalami kesulitan untuk memahami ajaran Islam, dan untuk
menyelesaikan perbedaan pemahaman di antara mereka, karena
semua dapat diklarifikasi kepada beliau. Apalagi saat itu jumlah
mereka belum terlalu besar dan domisili mereka juga belum
terpencar di berbagai negeri yang saling berjauhan.

Namun setelah Rasulullah wafat, mereka segera memasuki
fase di mana tidak ada lagi rujukan yang sepenuhnya otoritatif,
dan selalu siap untuk menjelaskan dan menyelesaikan perbedaan

111

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Rl LluMuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

pendapat di antara mereka. Apalagi setelah terjadi perluasan
wilayah pengaruh Islam pada masa Khalifah Umar bin Khattab
(634-644 M) dan domisili mereka berpencar ke berbagai negeri
yang saling berjauhan. Sejak itu dan seterusnya tampak bahwa
ternyata para sahabat Rasul punya pemahaman yang berbeda-
beda tentang banyak hal meskipun sebelumnya mereka sama-
sama menyertai Rasulullah Saw. dalam waktu yang cukup lama.

Sejumlah sahabat seperti “Abdullah bin ‘Umar, ‘Abdullah bin
‘Amr, dan sejumlah sahabat lainnya, karena didorong semangat
untuk mengamalkan al-Qur’an dengan “semurni-murninya” dan
keinginan meneladani kehidupan Rasul setepat-tepatnya, mereka
lebih cenderung untuk memahami dan mengamalkan al-Qur’an
dan uswah Rasul “apa adanya” sebagaimana termaktub secara
harfiah dalam ayat al-Qutr’an dan perbuatan konkret Rasulullah
Saw., tanpa melakukan “rasionalisasi” dan pertimbangan
kontekstual. Dengan pola pikir seperti itu mereka bermaksud
menghinDar dari kesalahan pemahaman akibat keterbatasan
ilmu, perbedaan sudut pandang, dorongan hawa nafsu dan
pengaruh kepentingan tertentu. Di kemudian hari, pola
pemahaman ini dikenal dengan istilah metode /iteral atau tekstual
(al-manhaj al-harfi).

Sementara sahabat lainnya seperti ‘Umar, Uthman, ‘Ali, Ibn
Mas’ud, dan para sahabat lainnya, seperti terlihat dari pandangan
mereka mengenai berbagai hal, mereka cenderung memahami
dan mengamalkan ajaran al-Qut’an dan #swah Rasul tidak selalu
secara harfiah melainkan dengan pola pikir yang lebih rasional
dengan mempertimbangkan sisi-sisi konteks penerapan dan
implikasinya. Pemahaman seperti ini di kemudian hari populer
dengan istilah metode Kontekstnal. Misalnya Khalifah Umar bin
Khatab yang dengan pertimbangan kontesktual memutuskan
untuk tidak lagi memberikan bagian harta zakat kepada para
muallaf (warga masyarakat yang baru masuk Islam) padahal teks
al-Qur’an secara eksplisit menyatakan hal itu (Qs. al-Tawbah [9]:
60).

Khalifah Umar juga memutuskan tanah-tanah di wilayah
yang penguasanya dikalahkan dan menjadi pampasan perang
(canimah) di Persia tetap dikelola penduduk lokal (pemilik
semula) dengan mengenakan “pajak” (jigyah) atas hasil bumi

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

yang mereka peroleh dan tanpa mengharuskan mereka masuk
Islam terlebih dahulu.! Padahal dalam pernyataan literal al-
Qur’an Qs. al-Anfal [8]: 41) dan praktek yang ada sejak jaman
Rasul tanah seperti itu dibagikan kepada pasukan yang ikut
dalam ekspedisi dan sebagian menjadi milik umat (negara).
Kebijakan lainnya adalah keputusan untuk tidak menghukum
sejumlah pencuri sekalipun dalam al-Qur’an (Qs. al-Maidah [5]:
38) secara eksplisit ada perintah melakukan hukuman itu.

Kebijakan khalifah Umar tersebut memancing protes
termasuk dari sejumlah sahabat nabi yang terkemuka, karena
dalam pandangan mereka Khalifah Umar telah khilaf dan
membuat keputusan yang tidak tepat karena menyalahi “ajaran”
nabi sebagaimana yang mereka pahami. Namun khalifah Umar
atas dasar argumen dan pemahamannya sendiri terhadap ajaran
Rasul, tetap bersikukuh dengan kebijakan-kebijakannya itu.?

Terlepas dari sikap setuju atau tidak setuju terhadap
kebijakan Khalifah Umar tersebut, contoh-contoh di atas sudah
cukup menunjukkan bahwa sekalipun para sahabat sama-sama
pernah hidup bersama Rasul dalam waktu yang cukup lama,
mendengar apa yang disabdakan, melihat apa yang dilakukan dan
pada masa itu pula al-Qur’an diwahyukan, namun sepeninggal
Rasulullah SAW mereka banyak berbeda pendapat mengenai apa
sesungguhnya pesan utama yang dikehendaki oleh Rasul dalam
banyak “teks” kata-kata dan tindakannya. Di lingkungan
sosialnya yang baru tersebut, para sahabat menghadapi dan
merespons situasi dan banyak masalah sosial yang baru
berdasarkan pemaknaan, pemahaman dan “persepsi” masing-
masing mengenai inti ajaran Rasulullah Saw.?

Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madhahib al-Isiamiyyah wa al-‘Aqga‘id
wa Tarikh al-Madbabib — al-Fighiyyah (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
tth).Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Madhdhib al-Iskimiyyah wa al-‘Aga’id
wa Tarikh al-Madhahib al-Fighiyyah (Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.th), 233.

2Penjelasan luas mengenai argumen Khalifah Umar atas kebijakannya
ini, lihat Amiur Nuruddin, Ijzihad Umar bin Kbattab Studi tentang Perubaban
dalam Hukum  Islamr (Jakarta: Rajawali Press, 1991), 137-66. Mengenai
kebijakan lainnya, lihat juga Munawir Syadzali, jtihad Kemanusiaan (Jakarta:
Paramadina, 1997), 37-43.

3Asghar Ali Engineer, Isiam dan Pembebasan (Y ogyakarta: LkiS, 1993), 26.
Lihat Juga Muhammad Sa‘id Ramadan Al-Batt, A~Salafyyah Marhalah

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



yRPA Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Dalam contoh-contoh di atas juga tampak bahwa Khalifah
Umar bin Khatab memahami dan menerapkan al-Qur’an dengan
pilihan fokus perhatian (angle) dan argumen yang berbeda dari
sahabat yang lain karena Dbeliau sangat menonjolkan
pertimbangan tujuan hukum dan “spirit” sosiomoral dari suatu
teks keagamaan (al-nass al-shariyyah) dan tidak hanya terpaku
pada makna harfiahnya.* Karena jika ayat tersebut dipahami dan
diterapkan secara general menurut makna harfiahnya di semua
tempat, waktu dan situasi, justru akan banyak merugikan nilai-
nilai etika syariat yang lebih substansial, seperti rasa keadilan,
empati, dan ikhtiar meningkatkan kesejahteraan umat secara
keseluruhan.

Setelah berlalunya masa sahabat, dua pola pemaham tersebut
(pola literal dan kontekstual), kemudian sama-sama berkembang
dalam dua tradisi besar pemikiran hukum Islam sekalipun tidak
selalu dalam bentuknya yang ckstrem,: pertama di lingkungan
Abl Hadith yang pusatnya di Madinah dan menjadi pelanjut
tradisi pemikiran literal. Sedangkan yang kedua adalah kelompok
Abl Rayi yang pusatnya di Kufah (Irak) sebagai pelanjut tradisi
pemikiran kontekstual. dari dua tradisi besar inilah kemudian
mengalir berbagai arus pemikiran hukum Islam sepanjang
sejarahnya dari yang kukuh berpegang pada makna literal, atau
yang cenderung memililih metode kontekstual maupun yang
berupaya “mendamaikan” atau melakukan kombinasi di antara
keduanya.

Sketsa Historis Manhaj Literal

Seperti  telah dijelaskan, tradisi pemikiran hukum Islam
secara literal telah berkembang sejak masa-masa awal sejarah
umat Islam, yakni di tangan sejumlah sahabat nabi. Namun
demikian sebagai sebuah konstruksi pemikiran Fikih, wanhaj ini

baru tampak lebih jelas pada pemikiran Ulama besar pendiri
mazhab Hanbali, yakni Imam Ahmad bin Hanbal (164 H/ 780-

Zamaniyyah Mubarakah La Madbbab Islami (Damaskus: Dar al-Fikr, 1988), 32,
47.

*Ahmad Amin, Dwba al-Islam (Kairo: Maktabah al-Nahdah al-Mistiyyah,
t.th.), 238.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

241 H / 855).5 Beliau adalah salah seorang ulama besar yang

sebelumnya telah berguru kepada lebih dari 100 ulama di

jamannya termasuk Imam Shafi’f, Imam Ismail bin ‘Aliyyah,

Imam Mansur bin Salamah, dan lain-lain. Majelis ilmu yang

diasuhnya di kemudian hari juga telah menghasilkan banyak

ulama besar di bidang Fikih dan Hadis, termasuk Imam Bukhari,

Imam Muslim, Imam Abu Dawud, Imam Yazid bin Harun, dan

sebagainya.t
Dalam berijtihad di lapangan figh Imam Ahmad bin Hanbal

secara sistematis menetapkan kesimpulan hukum  (istnbal)
berdasarkan dalil-dalil dan prosedur sebagai berikut:

1. Nags al-Qur’an dan Swnnah sahihah dalam pengertian literal.
Jika telah mendapati nass yang memberikan penjelasan secara
literal, maka beliau tidak lagi memperhatikan dalil-dalil yang
lain dan juga tidak memperhatikan pendapat-pendapat
sahabat yang memiliki pendapat berbeda.

2. Fatwa sahabi yang disetujui oleh semua sahabat.

Pendapat sebagian sahabat. Yakni ketika para sahabat

berbeda pendapat, maka beliau mengambil pendapat yang

paling dekat dengan pengertian literal #ayy.

4. Hadis da’if dan mursal juga beliau gunakan sebagai dalil
sepanjang isinya tidak bertentangan dengan pendapat
sahabat.

5. Qiyas. Dalil ini digunakan dalam porsi yang amat terbatas
yakni ketika sama sekali tidak ditemukan penjelasan
berdasarkan dalil-dalil yang disebutkan sebelumnya.”

&

Pada kurun waktu yang hampir bersamaan dengan Imam
Ahmad bin Hanbal, tampil pula tokoh pemikir literal lainhya
yakni Imam Dawud bin Khalaf al-Isbahani yang juga dikenal

SNama lengkapnya adalah Abu Abdillah Ahmad bin Muhammad bin
Hanbal bin Hilal bin Asad bin Idris. Beliau lahir di Baghdad pada bulan
Rabiul Awal 164 H (780 M) dan wafat pada bulan Rabiul Awal 241 H (855

6Syurbasi, Se¢arah dan Biografi Empat Imam Mazhab (Jakarta: Hamzah,
2013), 206.

"Muhammad Sa‘id Ramadan Al-Bafl, Babaya Bebas Mazhab dalam
Keagungan Syariat Islamr (Bandung: Pustaka Setia, 2001), 304. Lihat juga Ali
Hasan, Perbandingan Mazhab (Jakarta: Radja Grafindo Persada, 1998), 230.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



YRR Ulumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

dengan Imam Dawud al-Zahiri (200-270 H).® Sebutan a/-Zabiri
dinisbatkan  kepadanya  untuk menegaskan  karakteristik
pemikirannya yang berpegang teguh pada makna literal zass (teks
syariat) dan wswab (teladan) Rasul.

Imam Dawud al-Zahir belajar ilmu figh dari banyak tokoh
mazhab Shafi’1, seperti Ishaq bin Rahawaih, dan Abu Thaur.
Bahkan saat itu beliau cenderung fanatik terhadap mazhab
Shafi’t dan pernah menyusun sebuah kitab yang menjelaskan
keangungan Imam Shafil. Namun dalam perjalanan intelektual
selanjutnya, seiring meluasnya perkembangan riwayat hadis,
akhirnya beliau mengambil sikap untuk hanya menggunakan
makna literal zags saja baik dalam al-Qur’an maupun hadis,
dengan menolak penggunaan teori analogi (gzyas) melalui
penggalian %//lat ataupun rasionalisasi (ra'yu) untuk melakukan
ta’wil.?

Menurut analisa para ahli sejarah, mazhab ini muncul sebagai
respons atas perkembangan pemikiran umat Islam saat itu
dimana terjadi pertentangan yang tajam di antara para
pendukung ekstrem manhaj ab/ badith dan ahl ra’yi. Pada saat
yang bersamaan, terutama di kalangan kaum Syi’ah’ berkembang
pula pola pikir yang bercorak batiniah di mana pemahaman
terthadap #ags lebih didasarkan pada makna batin yang
tersembunyi di balik teks verbalnya. Demikian pula pada saat
yang bersamaan juga berkembang pengaruh pola pikir aliran
Mu’tazilah yang memandang akal lebih utama sebagai sumber
pengetahuan dalam memahami ajaran Islam dibandingkan
dengan (makna literal) 7ass.' Pada abad ke-3 dan ke-4 Hijriah
mazhab Dawud al-Zahiri telah menarik pengikut yang banyak
dan menjadi mazhab keempat yang paling populer di dunia
Islam setelah mazhab Hanafi, Maliki dan Shafi1.

Setelah cukup lama meredup sejak wafatnya Imam Dawuad
pada paruh kedua abad ketiga hijriah, kemudian pada abad
kelima hijriah, di wilayah barat dunia Islam saat itu, yakni di
Andalusia, Spanyol), muncul ulama besar yang mempopulerkan

8Ensiklopedi Islam, (Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hoeve, 1994), 220.

9Rahman Alwi, Metode Ijtibad Mazhab al-Zabiri Alternatif menyongsong
Modernitas (Jakarta: Gaung Persada Press, 2005), 17.

10]bid., 16.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

kembali mazhab literal, yakni Imam Ibn Hazm al-Andalusi (384-
456 H).!' Imam Ibn Hazm lahir dan dibesarkan di lingkungan
keluarga bangsawan yang mencintai ilmu. Dalam bidang Fikih
beliau tumbuh dalam tradisi intelektual mazhab Maliki yang pada
saat itu dominan di Andalusia. Karakter kritis dan penguasaan
ilmu yang luas kemudian mendorongnya berpindah ke mazhab
Shaf’t yang dinilainya lebih rasional. Namun pengembaraan
intelektual selanjutnya dan semangat yang tinggi untuk terus
mendalami ilmu syariat kemudian mendorongnya berpindah ke
mazhab Zahirt hingga akhir hayatnya.!?

Berdasarkan pemahaman terhadap ayat-ayat al-Qur’an
seperti Surah al-Maidah ayat 3 dan 67, Surah al-An’am ayat 38,
dan al-Nahl ayat 44 Imam Ibn Hazm menyimpulkan bahwa
Rasulullah SAW telah menyampaikan isi agama Islam (Din al-
Islam) secara utuh dan meyeluruh baik segi-segi prinsip (usul)
maupun cabang-cabangnya (furi’), segi lahir maupun batinnya;
serta segi-segi teori (%/#) maupu prakteknya (“amal). Oleh karena
itu, pemahaman dan pengamalan ajaran Islam, seharusnya selalu
merujuk pada #ass dan tidak boleh ada rz’y# dalam masalah
agama. Menurutnya berijtihad dengan menggunakan rz’y# berarti
membuat “kebohongan” terhadap Allah SWT. Oleh karena itu
Imam Ibn Hazm menentang penggunaan ra’y# dalam ijtihad
seperti Qzyas, Istihsan, dan Sadd al-Dhari’ah."3

Namun demikian Imam Ibn Hazm berbeda pandangan
dengan banyak ulama lainnya dalam hal status Hadis _Ahad.
Menurutnya kedudukan hadis Mutawatir dan Abad secara prinsip
adalah setara dan sama-sama dapat digunakan sebagai argumen
(hujjab) termasuk dalam bidang ‘agidah sepanjang hadis itu
diriwayatkan oleh orang-orang yang ‘adi/ dan bersambung (sanad-
nya) hingga kepada Rasulullah Saw.

"Nama lengkapnya adalah ‘Ali ibn Ahmad ibn Sa’id ibn Hazmlbn
Ghalib ibn Shalih Ibn Khalaf ibn Ma’danibn Sufyan ibn Yazid. Beliau lahir
di Cordova (Spanyol) pada pagi Idul Fitri 384 H yang bertepatan dengan 7
November 994 dan wafat pada 20 Sya’ban 456 H (15 Agustus 1064). Ibid.,
29.

12]bid., 29-37.

]bid., 41.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



R Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Al-Qur’an dan hadis yang sahih merupakan kesatuan yang
saling menguatkan satu sama lain, karena keduanya sama-sama
bersumber dari Allah Swt. dan keduanya juga merupakan “jalan”
yang mengantarkan umat manusia ke jalan Allah Swt. Namun
demikian menurut Ibn Hazm, di antara semua Hadis yang ada,
hanya perkataan Nabi (hadis gaw/i) saja yang dapat digunakan
sebagai argumen hukum (bujah), sedangkan perbuatan nabi
(hadis f2'/i) merupakan contoh teladan (uswabh hasanah) yang tidak
terlalu mengikat, sementara ketetapan Nabi (hadis Zagriri) sebatas
sebagai isyarat pembolehan saja (7bahah).'*

Sepeninggal Imam Ibn Hazm, popularitas dan pengaruh
manhaj literal mengalami kemunduran dalam waktu yang lama
karena berbagai tantangan historis dari dinamika sosial saat itu
dan karena tidak muncul tokoh ulama besar yang setara dengan
beliau.

Barulah kemudian pada abad 8 Hijriah (abad ke-13 Masehi),
muncul lagi seorang tokoh ulama besar, yaitu Shaykh al-Islam
Ibn Taymiyah (728-861 H/1262-1328). Beliau lahir dan
dibesarkan di lingkungan keluarga ulama dengan tradisi mazhab
Hanbali yang kuat, kemudian melanjutkan pelajarannya kepada
para ulama besar saat itu seperti Ibn ‘Abd al-Qawi, Ibn ‘Abd al-
Da2’im, al-Munaj ibn Uthman al-Tanukhi dan Ibn Qudamah.
Setelah menjadi ulama, beliau mengasuh suatu majelis ilmu yang
kemudian melahirkan banyak ulama besar pada generasi
berikutnya seperti Ibn al-Qayyim al-Jawzi (wafat 751 H), Sham
al-Din al-Dhahabi1 (701-748 H), Ibn Kathir (701-774 H), ‘Ilm al-
Din al-Barzali (wafat 739 H) dan tokoh pemikiran rasional Najm
al-Din al-Tafi (657-716 H / 1259-1316). 15

Pemikiran Imam Ibn Taymiyah mengenai syariat secara
umum terlihat dalam pengantar kitabnya, Ma'ary al-Wusil,
sebagai berikut:

14]bid., 76.

5Juhaya S Praja, “Epistemologi Hukum Islam: Suatu Telaah Sumber,
Illat dan Tujuan Hukum Islam Serta Metode Pengujian Kebenaran dalam
Sistem  Hukum menurut Ibn Taymiyah” (Disertasi, IAIN  Syarif
Hidayatullah, 1998), 37. Lihat pula Salah al-din Magbual Ahmad, Da'wab
Shaykh  al-Islam Ibn Taymiyah wa Atharyha ‘ala al-harakat al-Isiamiyah al-
Mu'asirah wa Mawqif al-Khusum Minha (Kuwayt: Dar Ibn al-Athir, t.th.), 79-80.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

Nabi Muhammad Saw. telah menjelaskan agama ini, pokok-pokok dan
cabang-cabangnya, sisi lahir maupun batinya, baik segi doktrin maupun
praktisnya. Segala aspek praktis agama (Islam) yang disebut sebagai
cabang-cabang syariat atau hukum telah dijelaskan oleh nabi dengan
gamblang. Tidak ada perintah atau larangan Allah Swt. yang tidak
dijelaskan secara utuh oleh nabi karena Alah telah berfirman: Hari ini
Ak telah sempurnakan agama kanm sekalian...”. Firman-Nya yang lain
juga menegaskan, “Swungonh Kami telah menurunkan kitab kepadamn nntuk

menjelaskan sehgala sesuatu dan memberikan petunjuk, rabmat serta janjji Repada

orang-orang yang beriman.'°

Kemudian pada abad ke-12 hijriah muncul Shaykh
Muhammad bin ‘Abd al-Wahhab (1115-1206 H)!7 Beliau lahir
dari lingkungan keluarga para ulama. Kakeknya Shaykh Sulaiman
adalah salah seorang ulama yang terkenal di Nejed saat itu.
Tanda-tanda kelak menjadi ulama besar telah tampak sejak kecil.
Pada usia 10 tahun beliau sudah menghafal al-Qur’an. Setelah
mengawali langkahnya di dunia ilmu di lingkungan keluarganya,
kemudian melanjutkan belajarnya kepada para ulama besar di
Mekah dan Madinah.!®

Dengan mengambil inspirasi dari pemikiran-pemikiran
Imam Ibn Taymiyah yang hidup lima abad sebelumnya, Shaykh
Muhammad bin Abdul Wahhab menyeru kepada kaum
muslimin untuk kembali kepada (makna literal) al-Qur’an dan
hadis. Pemikirannya tersebut merupakan respons atas situasi
sosial dan tradisi keagamaan kaum muslimin waktu itu yang
dinilainya telah banyak menyimpang dari akidah yang lurus dan
ajaran Islam yang murni serta karena meluasnya tradisi faglid
kepada pendapat para ulama terdahulu,

Oleh karena itu menurutnya yang harus dilakukan adalah
membangkitkan kembali tradisi z#had. Pengamalan ajaran Islam

6Seperti dikutip Al-Husayni, dalam 16n Taymiyaby Adwa’ al-Shari'ah. h.
347.

7Beliau adalah Shaykh al-Islam Muhammad bin Abd al-Wahhab bin
Sulaiman bin Ali bin Muhammad bin Muhammad bin Raysuid bin Barid bin
Muhammad Bin Sharaf bin Umar. Beliau lahir 1115 H dan wafat 1206 H.

18Fahd bin Nashir bin Ibrahim Sulaiman, dalam catatan biografis Ibnu
Taymiyah dalam Muhammad bin Salih al-Uthaymin, Sharh Ugil al-Thalathab
i Shaykh al-Islan Mupammad bin ‘Abd al-Wabbab (Iskandariyah: Dar al-Iman,
2001).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



A0 Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

juga harus dikembalikan kepada makna literal al-Qur’an, Hadis
dan tradisi hidup tiga generasi awal kaum muslimin setelah
Rasulullah SAW yakni para sahabat Rasul, generasi berikutnya
(tabi’in) dan generasi berikutnya lagi (fabi” al-tabiiin). 'Tiga generasi
awal setelah Rasul tersebut dikenal dengan istilah salaf al-salib
(para pendahulu yang saleh) sehingga ide ini juga dikenal dengan
sebutan Salafiyyab.

Dalam  memperjuangkan  idenya  tersebut  Shaykh
Muhammad bin Abdil Wahhab berkoalisi secara politik dan
militer dengan salah satu penguasa lokal di Nejed pada saat itu
yakni Muhammad bin al-Sa’ud untuk saling mendukung, yang
pada akhirnya mengantarkan berdirinya Kerajaan Saudi Arabia
yang berhaluan keislaman sa/afiyah literal dan memisahkan diri
dari ghilafah Turki Uthmani pada saat itu.

Sejak diintroduksi kembali oleh Imam Ibn Taymiyah hingga
sekarang, pesan untuk kembali kepada al-Qur’an, dan hadis,
anjuran melakukan ijtihad serta ajakan mengikuti generasi sa/af,
telah menginspirasi dan mendorong munculnya pemikiran dan
gerakan (barakah) yang amat bervariasi dari yang sangat literal
hingga yang sangat rasional, dan dari yang amat ideologis hingga
yang pragmatis, akibat perbedaan pilihan visi sosial, pola
apresiasi terhadap  mags dan  bentuk respons terhadap
perkembangan kehidupan keagamaan, sosial, politik, kultur, dan
peradaban.

Sekalipun para tokoh intelektual dan tokoh gerakan-gerakan
tersebut mengambil inspirasi dan berangkat dari semangat yang
sama dengan generasi awal umat Islam (sa/af) sebagaimana yang
ditekankan oleh Imam Ibn Taymiyah, namun pada era-era
selanjutnya kemudian terjadi perbedaan-perbedaan pandangan
dan bahkan juga pertentangan yang amat tajam di antara para
tokoh intelektual dan tokoh pergerakan tersebut.

Paradigma dan Manhaj Istinbat
Pola pemahaman hukum Islam yang bertumpu pada makna
literal »#ass antara lain didasarkan pada landasan pemikiran
sebagai berikut:
1. Allah SWT telah menciptakan alam dan sekaligus
menetapkan aturan-aturan-Nya. (Qs. al-A’raf [7] : 54)

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

Hukum (Syariat) adalah milik Allah, sedangkan tugas setiap
hamba adalah mengabdi ( ‘ibddah) kepada-Nya (Qs. al-
Dhariyat [51]: 57). Oleh karena itu sudah seharusnya respons
manusia terhadap semua firman Allah adalah mendengarkan,
dan menaatinya.

Semua aturan syariat telah dijelaskan secara lengkap dan
sempurna melalui al-Kitab dan perjalanan risa/ah Muhammad
SAW. Oleh karena itu satu-satunya akses menuju
pengetahuan mengenai syariat adalah lewat penjelasan
wahyu.

Untuk menjaga kemurniannya, teks-teks wahyu harus
dipahami dan diamalkan secara gahir (literal).!®

Nilai-nilai kebenaran, tujuan, berkah, dan hikmah setiap
clemen ajaran syariat tidak memerlukan pembuktian yang
sifatnya analitis-rasional ataupun empirik, melainkan secara
implisit  telah  terkandung dengan sendirinya dalam
implementasi ajaran syariat yang telah ada.

Bertolak dari dasar pemikiran tersebut, maka hukum syariat

harus disimpulkan (is#znba?) dengan prosedur sebagai berikut:

1.

Teks-teks verbal (ayat al-Quran dan Hadis-hadis Qauly)
dipahami dan diamalkan berdasarkan makna harfiahnya;
Teks-teks non-verbal (Hadis-hadis F7’ly, Tagriry, Shifaty dan
tradisi kehidupan para salaf al~salih), harus dikuti dan
diterapkan sesuai dengan contoh konkret yang ada hingga
sedetail mungkin.

Secara prinsip rasionalisasi dan pertimbangan kontekstual
(tabdil, ta’lil, dan ta’wil) tidak diperbolehkan.

Jika terdapat pengertian yang masih samar mengenai bagian-
bagian tertentu dari ajaran syariat maka penyelesaiannya
harus dikembalikan kepada pemahaman, pemikiran dan
tradisi hidup para generasi awal umat Islam yang saleh (sa/af
al-salib) atau tiga generasi awal umat Islam.

Berdasarkan pola pemahaman literal tersebut, seluruh

ketentuan hukum Islam baik dalam aspek-aspek  yang
fundamental maupun hal-hal yang sifatnya teknis harus selalu

L ihat Yusuf bin Muhammad al-Saied, Qawa’id wa Dlawabit Nasyr al-

Agidah al-Salafiyyab, artikel, tt. h. 3.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



jBJll Llumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

didasarkan pada makna literal zass al-Qur’ann dan Hadis) dan
contoh konkret kehidupan para salaf al-salih dan tidak boleh
didasarkan pada pertimbangan rasional atau pembuktian empirik
terkait implikasi sosiologisnya atau relevansinya dengan situasi

kehidupan sosial.

Pola penalaran hukum (is#inbaf) seperti ini membawa

konsekuensi teoretik sbb.:

1.

Semua ketentuan hukum Islam disimpulkan satu untuk
semuanya dan sekali untuk selamanya hingga aspek-aspek
yang sifatnya teknis. Maksudnya, setiap ketentuan hukum
yang telah diketahui didasarkan pada nass yang valid (sahib)
dan jelas (sharih) maka secara prinsip harus dianggap berlaku
secara mutlak dan final bagi segenap kaum muslimin di
semua tempat, semua waktu, serta semua kondisi. Konsep-
konsep pemahaman baru oleh orang-orang yang hidup
belakangan setelah masa salaf al-salih dengan perspektif yang
baru pula, secara prinsip tidak dapat diterima karena
termasuk dalam kategori bid'ab.

Secara  prinsip  hukum  Islam  tidak  memerlukan
pengembangan lebih lanjut karena semuanya telah dijelaskan
secara sempurna dari aspek-aspek yang sifatnya fundamental
hingga aspek-aspek yang sifatnya lebih teknis dan detail.?
Pemikiran dan pengamalan hukum Islam tidak memerlukan
tambahan unsur-unsur yang berasal dari luar makna literal
nass dan praktek aktual di masa kenabian dan generasi sa/af al-
salih. Dengan kata lain pengembangan konsep hukum Islam
tidak memerlukan tambahan dari sumber-sumber materiil
lain di luar makna literal al-Qut’an, Hadis dan athar
(informasi tentang pendapat dan tradisi hidup para sahabat
dan ulama generasi awal)

Panggiilan untuk menerapkan ketentuan syariat seperti
disebutkan secara literal dalam #ass dan teladan aktual dari
para salaf al-salib hingga selengkap-lengkapnya bersifat
mutlak, tidak memerlukan pertimbangan-pertimbangan
rasional, kontekstual ataupun sosiologis.

Apresiasi dan Kritik

20“Ala’ Bakr, Malamib Ra'isiyyah il Manbaj al-S alafi (t.t.: ttp., tth.), 64.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

Dalam sejarah umat Islam, tumbuh dan berkembangnya
pemahaman Islam yang bercorak literal telah memberikan
sumbangan yang amat penting sepanjang sejarah perkembangan
pemikiran Islam, karena beberapa hal berikut:

Pertama, spirit untuk mengajak segenap kaum muslimin
kembali kepada dua sumber pokok ajaran Islam, yakni al-Qur’an
dan Sunnah nabi secara murni menjadi tonggak-tonggak sejarah
yang penting pada setiap episode sejarah dalam ikhtiar
membentengi kaum muslimin dari kemungkinan masuknya
berbagai “distorsi” ajaran Islam yang otentik dan juga dari
belenggu tradisi 7aglid kepada para ulama besar, terutama empat
ulama pendiri mazhab Fikih yang terkenal, Hanafi, Maliki,
Shafi’i, dan Hanbali.

Dengan tetap menaruh hormat kepada para ulama pendiri
mazhab tersebut, para penganjur mazhab literal menegaskan
bahwa para ulama tersebut bukanlah manusia-manusia super
yang ma’sum (terbebas dari kesalahan). Oleh karena itu pendapat
mereka bukanlah merupakan representasi kebenaran yang
absolut dan final melainkan tetap sebagai produk ijtihad manusia
biasa yang debatable (qabil Ii al-nigash) sehingga selalu tetap
terbuka untuk dikaji ulang terutama berdasarkan parameter
(makna literal) al-Qur’an dan Sunnah Rasul.

Di sisi lain, pesan kembali pada sumber otentik ajaran Islam
juga  memiliki andil yang penting dalam menghambat
perkembangan pola-pola pemahaman Islam rasional-kontekstual
yang cenderung “liar” sehingga berpotensi mengabaikan e/an vital
dan makna-makna filosofis syariah yang fundamental. Kajian
historis muculnya Imam Dawud al-Zahiry (200-270 H), dan
Imam Ibn Taymiyah (728- 861 H/1262-1328). mengisyaratkan
hal itu.

Kedna, spirit untuk kembali ke otentisitas sumber ajaran
Islam, kian menegaskan urgensi dokumentasi historis (kompilasi
dan kodifikasi riwdyah) tentang kehidupan nabi dan generasi sa/af
al-salih yang kemudian semakin mendororg perkembangan Ilmu
Hadis, dan ilmu riwayat dengan semua pembidangan dan ilmu-
ilmu penunjangnya. Hasil kompilasi, seleksi, dan kodifikasi
hadis-hadis “sahih” dan riwayat tentang pemikiran dan tradisi
para salaf al-salih mengenai berbagai masalah ritual dan sosial

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



¥R Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

semakin melengkapi referensi yang sudah ada sebelumnya serta
sebagai rujukan tambahan dan menjadi opini pembanding
(disenting opinion) dalam melakukan ijtthad mengenai berbagai
masalah kehidupan.

Namun demikian, dari perspektif dan cara penilaian yang
berbeda, pemahaman literal juga mengundang sejumlah
keberatan dan kritik yang tidak boleh diabaikan baik secara
epistemologis, historis maupun sosiologus.

Kritike epistemologis

Jumlah zass syariah amat terbatas dan tidak bertambah lagi
setelah wafatnya Rasulullah SAW, sementara jumlah masalah
yang dihadapi umat manusia tidak terbatas dan terus
berkembang baik secara kuantitas maupun kualitas seiring
dengan perkembangan jaman, dengan segenap kompleksitasnya.
Oleh karena itu jika semua nags terutama yang terkait dengan
masalah hukum, dipahami sebatas makna literalnya dan
diterapkan hingga dalam aspek teknis yang sekecil-kecilnya maka
akan banyak masalah yang tidak dapat direspons dan ditangani.
Sementara itu jika sebagian wagss dianggap hanya memberikan
penjelasan general saja, maka berarti dalam pemahaman yang
lebih detail dan implementasinya tetap memerlukan unsur-unsur
yang berasal dari luar zass, baik dalam elemen pemikiran maupun
instrumen pelaksanaanya, dan hal itu secara teoretik sebenanrnya
ditolak oleh penganjur manhaj ini,.

Di samping itu konsep pembedaan antara masalah
keagamaan yang ketentuan hukumnya dibatasi hanya pada
makna literal #ass hingga sekecil-kecilnya dan urusan-urusan
sosial yang masih menerima perubahan-perubahan tertentu,
sejauh ini belum disusun secara jelas, sistematis dan diterapkan
secara konsisten 2! Hal tersebut terkait dengan pertanyaan

21Di antara argumen yang digunakan bagi pemikiran yang bersdiat
dikotomik seperti ini adalah: Pertama, sabda Rasulullah SAW. “man ahdatha fi
amrind fa buwa raddun” (barangsiapa membuat hal baru dalam wwusanku ini
maka ia tertolak) di mana kata “urusanku” diartikan sebagai urusan
keagamaan. Kedua, sabda Rasulullah SAN, “antum a’lanm bi nmnr dunydkunr”
(kalian lebih mengerti mengenai urusan dunia kalian) yang dugunakan dalam
urusan duniawiatau yang sifatnya non-keagamaan. Namun demikian konsep

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

apakah isi suatu teks yang sahih merupakan bagian dari esensi
syariat yang harus diamalkan atau hanya merupakan instrument
teknis, atau hanya deskripsi fakta sosial di era kenabian, atau
bahkan hanya masalah kecenderungan pribadi yang secara
substansial tidak mengandung Sumnah yang wajib diikuti (a/-
Sunnab al-Muttaba’ab).

Misalnya ~ perbedaan  pandangan  tentang hukum
memanjangkan jenggot dan mencukur kumis,?* kepemimpinan
orang Quraisy,”> menyampaikan salam dan menjelaskan sesuatu
selalu diulang tiga kali,>* kepemimpinan wanita®®, bertetangga
atau tinggal di negeri orang kafir,? mengenakan cincin perak di
jari manis,”’ membawa tongkat,?® pengobatan dengan madu,?
dll. yang terdapat dalam kitab-kitab sabih. Sekalipun dari sisi
sanad banyak teks hadis sabih yang isinya terkait dengan hal-hal
tersebut, namun para ulama berbeda pendapat apakah hadis-
hadis seperti itu termasuk dalam ketentuan syariat yang wajib
diamalkan “apa adanya” tanpa rasionalisasi ataukah tidak
termasuk di dalamnya.

Belum disusunnya kriteria pembedaan yang jelas, dan
sistematis antara wilayah keagamaan dan yang bukan wilayah
keagamaan, acap kali menimbulkan sikap yang tidak konsisten
dalam merespons berbagai permasalahan. Perbedaan pandangan
mengenai penilaian Swmnah dan Bid'ah dalam banyak masalah
sosial dan keagamaan, sebagian disebabkan oleh tidak adanya

pembedaan mengenai kedua domain tersebut sejauh ini belum berhasil
disusun yang jelas, tegas dan sistematis.

2Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Isma‘il ibn Ibrahim ibn al-Mughirah
ibn Bardizbah al-Ju‘fi al-Bukhari, Matn al-Bukbari (Jeddah: al-Haramayn,
t.th.), 38-9.

BAbu al-Husayn ‘Asakir ad-Din Muslim ibn al-Hajjaj Muslim, Sapi
Muslim (Dar Ihya' al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th.), 122.

24al-Bukhari, Matn al-Bukhari, 29.

BMustata Muhammad ‘Imarah, Jawahir al-Bukbari (Dar lhya al-Kutub
al-Arabiyyah Indonesia, 1371), 367.

26Shaykh Nasir al-Din al-Albani, atFatawa al-Madinah al-Munawwarah,
trans. Taqdir Muhammad Arsyad (Yogyakarta: Media Hidayah, 2004), 133.

27al-Bukharti, Matn al-Bukhari, 36.

BSayyid Ahmad Hashimi, Mukbtar al-Apadith al-Nabawiyyah wa al-Hikam
al-Mupammadiyyah (Semarang: Toha Putra, t.th.), 68.

2l-Bukhari, Matn al-Bukhari, 9.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



4 Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

konsep yang jelas dan sistematis mengenai pembedaan ini.
Padahal konsep pembedaan tersebut amat penting untuk segera
dirumuskan karena dalam realitas sosial kedua dimensi
kehidupan tersebut (keagamaan dan keduniaan) selalu terkait
satu sama lain. Di samping itu, pola pikir dikotomik antara
urusan dunia dan akhirat juga berimplikasi pada kecenderungan
pembatasan diskursus pemikiran syariah hanya berputar-putar
pada masalah yang dianggap wilayah ‘keagamaan™ saja.

Argumen-argumen (bujjah) yang sepenuhnya bertumpu pada
makna literal #ass secara dogmatis tanpa menyelami dan
memperhatikan  sisi  manusiawi  (bumanity), keluasan dan
kedalaman tujuan sosiomoral syariat, serta konteks sosial
munculnya  sebuah  zass menjadikan  pemahaman  literal
cenderung kurang “berwawasan”, dan kurang sesuai dengan
perkembangan alam pikiran umat manusia, serta kepentingan
untuk menangani masalah-masalah sosial secara konkret dan
solutif.

Pemahaman literal juga cenderung tidak memperhatikan sisi
historisitas teks, seolah-olah teks-teks syariat yang ditemukan
generasi sekarang, misalnya &wfub  al-sittah, atau yang telah
dilakukan farkbrij dan tamih oleh ulama tertentu merupakan
produk yang validitasnya nyaris mutlak dan cenderung tidak
boleh dikaji ulang. Padahal sesungguhnya teks-teks tersebut
muncul, dan berkembang hingga sampai ke tangan generasi
umat Islam sekarang ini melalui proses konstruksi historis yang
lama dan berliku-liku di bawah pengaruh atmosfir sosiohistoris
yang menyertai proses pembentukannya, serta melibatkan
pilihan-pilihan perspektif para rawi, ahli hadis, dan penulis kitab
dengan segenap kelebihan dan keterbatasan mereka sebagai
pribadi manusia yang tidak za’sim.

Secara  konseptual seharusnya juga disadari adanya
perbedaan antara respons terhadap pesan nabi di masa hidup
beliau dengan suatu wass yang dibawakan oleh generasi
sepeninggal beliau. Dalam penjelasan yang lebih konkret,
menentang perintah nabi ketika beliau masih hidup berarti
menentang nabi itu sendiri, sedangkan menolak suatu pemikiran
yang disimpulkan dari suatu teks yang diklaim berasal dari sabda
atau perbuatan nabi yang disampaikan oleh seorang ulama atau

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

para ulama di lingkungan mazhab tertentu tidak selalu bermakna
menolak ajaran nabi, karena boleh jadi penolakan itu dilakukan
karena meragukan otentisitasnya, menganggapnya bukan
menjadi bagian dari wilayah syariat (sekalipun sanad-nya sahih),
atau karena lebih memilih teks-teks yang lain, atau karena
memahami nags tersebut dengan pilihan mwanbhaj atau perspektif
lain yang dinilainya lebih tepat. Dalam hal ini pilihan sudut
pandang dan metode berpikir yang berbeda akan membuka
peluang terjadinya perbedaan pembacaan, apresiasi dan
pemahaman terhadap suatu nags syariat, sekalipun terhadap nags
yang sama.

Pola pemahaman literal yang diterapkan dalam segala hal
juga cenderung tidak dapat mengakomodasi aspek-aspek yang
sifatnya  teknis instrumental, yang implementasinya amat
bergantung pada kompleksitas masalah sosial yang direspons.
Apalagi jika dalam segala hal selalu dituntut rujukan dari
pernyataan atau praktek konkret pada jaman nabi atau para
generasi salaf al-salib hingga sekecil-kecilnya. Hal itu karena para
generasi salaf al-salih sendiri juga bukanlah pribadi-pribadi wa’sim
yang selalu dibimbing wahyu, dan suasana tantangan kehidupan
yang mereka jalani juga sudah sangat berbeda dengan kondisi di
jaman nabi dan berbeda pula dengan problema sosial yang
dihadapi umat Islam di masa sekarang dan yang akan datang.

Demikian pula karena pola ijtihad literal biasanya hanya
membuat perbedaan hitam putih Swwnah dan Bid’ah, maka pola
pikir tersebut cenderung kurang bisa mengakomodasi perspektif
tentang intensitas perintah (apakah menghasilkan hukum wajib
atau sunnah) dan larangan (apakah mengarah pada hukum hbarim
atau makrih) yang terdapat dalam teks syariat. Misalnya hadis
tentang “keharusan” adanya wa/i nikah terdapat dalam banyak
kitab hadis sabih sehingga para ulama tidak meragukan
kesahihannya. Namun para ulama berbeda pendapat apakah wali
nikah itu bagian dari rwkun (yang menentukan sahnya nikah) atau
sebatas elemen penyempurnaan saja (sehingga tanpa wali pun
nikah tetap sah sekalipun kurang sempurna). Demikian pula
hukum mandi pada hari Jumat, sekalipun Imam Muslim
meletakkan hadis mengenai hal itu di bawah judul bab kewajiban

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ay Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

mandi Jumat (bab wwib gus! al-Jum’'ah)® namun sebagian besar
ulama tidak menyatakan hukum wajib.

Dengan metode ijtihad literal yang bertumpu pada rujukan
nags dan athar, kajlan Hukum Islam akan hanya berputar-putar
pada masalah-masalah lama yang mungkin sudah dibahas selama
berabad-abad dan kesimpulan hukumnya juga sudah ada pada
salah satu dari pendapat—pendapat yang sudah ada. Berbagai
masalah sosial yang lebih wurgen dan strategis pada era
kontemporer dan yang diprediksi bakal terjadi di masa depan
akan sulit direspons dengan manhaj ini, seperti berbagai masalah
di lapangan sosial, ekonomi, politik, pendidikan, teknologi,
pengobatan, demografi, lingkungan hidup, dan bahkan dalam
batas tertentu juga yang terkait masalah ritual keagamaan.

Di samping itu pola pemahaman literal juga dapat
berdampak pada kebekuan berpikir (jumiid) serta kesempitan
wawasan  sosial,  keagamaan, dan  keilmuan, karena
pengembangan pemikiran hukum dibatasi secara ketat hingga
sekecil-kecilnya oleh makna literal teks yang jumlahnya terbatas
dan pemahaman-pemahaman para ulama generasi salaf yang
pada tingkat tertentu sebenarnya juga “diproduksi” oleh
dinamika sejarah, format tatanan sosial, wawasan sosial para raws,
dan  situasi  langit  sejarah  yang  menyertai  proses
pembentukannya.

Kritik historis

Secara historis, pemahaman para sahabat nabi terhadap al-
Qur’an dan Sunnah nabi sejak awal sebenarnya sudah terbagi ke
dalam dua pola yaitu yang literal dan yang non-literal, Oleh
karena itu klaim bahwa semua sahabat nabi dan segenap generasi
salaf al-salib semuanya berpegang pada makna literal al-Qur’an
dan Hadis, tidaklah sesuai dengan fakta sejarah sekalipun
sejumlah pernyataan mereka sering digunakan sebagai argumen
untuk melegitimasi klaim tersebut.?!

Telah dijelaskan bahwa pola pikir non-literal juga sudah ada
sejak masa awal umat ini bersamaan dengan munculnya

Muslim, Sahih Mustin, 337.
M Ahmad Farid, A~LSalafiyyah Qawa'id wa Ushulh. 16

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

pemikiran literal.>> Pengenalan tradisi baru salat tarawih? dan
berbagai kebijakan Khalifah Umar tentang muallaf, ganimah,
hukuman pencuri yang telah disebutkan di atas, pemakaian
stanDar mashaf Uthmani dalam bacaan al-Qur’an dan tradisi dua
kali adzan pada salat Jumat pada masa Khalifah Uthman,
pengenaan hukuman 80 kali cambuk bagi peminum khamar oleh
Khalifah Ali, dll adalah hanya sebagian kecil dari banyak contoh
fakta sejarah, di mana para sahabat juga telah sepakat untuk
mengamalkan sejumlah pemahaman yang tidak sepenuhnya
literal, padahal mereka mengetahui bahwa semua itu tidak
diamalkan di masa Rasulullah SAW. Kajian luas atas pendapat
para sahabat dalam masalah fw’ 7yyah akan semakin banyak
menemukan pemahaman mereka terhadap al-Qur’an dan wswab
Rasulullah SAW yang tidak sepenuhnya bersifat literal. Hal itu
berarti dalam pandangan mereka, amalan-amalan tersebut tetap
berada di jalan kebenaran dan tidak bertentangan dengan isi al-
Qur’an dan Sunnah Rasulullah SAW.

Setelah generasi sahabat berlalu, para ulama generasi
berikutnya juga menggunakan pola pemikiran yang tidak
seluruhnya bercorak literal seperti yang terlihat pada pola pikir
kalangan Ah/ al-Hadis dan Ahl al-Ra;"y1 Pengenalan ide tentang
sumber-sumber sekunder sebagai pelengkap seperti Istihsan oleh
Imam Hanafi, a/-Maslahah al-Mursalah dan ‘Amal Abl al-Madinah
oleh Imam Maliki, Qsyas oleh Imam Syafii (dan dalam porsi
terbatas juga oleh Imam Ahmad bin Hanbal),3* praktek Shalat

2AL-Buatl, al-Salafiyyah Marbalah, 18.

33Terkait dengan Shalat Tarawih, Khalifah Umar bin Khattab memulai
tradisi baru dalam tiga hal. Pertama, melaksanakannya setelah shalat Isya dan
tidak lagi dimulai pada tengah malam. Keduna, menyatukan semua jamaah
pada satu imam, yang sebelumnya dilakukan secara sporadis yang dilakukan
sendiri-sendiri atau dalam kelompok-kelompok kecil. Ketzga menetapkan
jumlah rakaatnya sebanyak 20 rakaat, padahal para sahabat sebelumnya
memiliki pendapat yang bermacam-macam. Terhadap hasil ijtihad Khalifah
Umar ini ternyata tidak ada penolakan oleh sahabat lainnya padahal hampir
semua sahabat senior waktu itu masth hidup, termasuk wmmnl nukninin
‘Aisyah RA yang sebagian riwayat haditsnya digunakan sebagai argumen bagi
pendapat yang berbeda dengan Khalifah Umar bin Khatab tersebut.

¥Wahbah al-Zuhayli, Usi/ al-Figh al-Islami (Damaskus: Dar al-Fikr,
1980), 734.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



10 Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Tarawih sebanyak 36 rakaat pada masa Khalifah Umar bin
Abdul Aziz dari Daulah Bani Umayyah, dan berbagai pendapat
para ulama setelah generasi sahabat menunjukkan bahwa dalam
memahami zass al-Qur’an dan Hadis, para ulama sa/af tersebut
tidak selalu membatasi diri hanya pada makna literalnya.
Seandainya makna literal teks telah memadai untuk menjawab
segala masalah hukum hingga dalam masalah yang sekecil-
kecilnya tentu para ulama tersebut tidak mengembangkan
sumber-sumber sekunder, karena keberadaan sumber sekunder
itu tidak diperlukan.

Oleh karena itu klaim bahwa semua ulama generasi sa/af al-
salih selalu memahami dan mengamalkan nags al-Qur’an, dan
Sunnab secara literal dalam segala hal, adalah klaim yang tidak
benar dan bertentangan dengan fakta sejarah, sekalipun sejumlah
pernyataan mereka sering dijadikan argumen bahwa mereka
berpola pikir literal.. Yang benar adalah bahwa baik pola
pemahaman literal maupun non-literal semuanya sama-sama
memiliki pijakan epistemologis dan dasar-dasar pemikiran yang
telah ada sejak masa generasi salaf al-salib.

Kritik sosiologis

Pemahaman dan penerapan nass tanpa melihat konteks
sosialnya akan menemui banyak masalah yang sifatnya
sosiologis. Generalisasi makna #ass secara mutlak tanpa melihat
konteks sosialnya dapat mendorong pemahaman dan penerapan
makna al-Qur’an dan Hadis yang bukan pada tempatnya,
bertentangan dengan spirit etik fundamentalnya, serta tidak
menghasilkan  pemikiran yang solutif terhadap masalah
kehidupan. Hal itu juga akan cenderung melahirkan sikap
apologis, hipokrit, dan pilih-pilih yang tidak sistematis dalam
penerapan teks, serta menimbulkan inkonsistensi para penganjur
manhaj ini antara ranah wacana, dengan pengamalannya dalam
kehidupan sehari-hari.

Pemahaman literal yang bertumpu pada idealiasi dan upaya
membawa pemahaman dan penerapan hukum Islam ke masa
lalu hingga dalam masalah yang kecil-kecil menjadikan pola pikir
para ulama cenderung hanya bersifat reaktif dan bukan proaktif,
karena dengan pola pikir seperti itu mereka akan terus melihat

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

banyak fenomena sosial sekarang ini yang tidak sesuai lagi
dengan makna literal nags dan praktek konkret generasi awal
umat Islam (salaf al-salih).

Ada lagi yang perlu dicatat, adanya teks-teks (nass) yang telah
dinilai sahih berdasarkan parameter tertentu sering menimbulkan
persepsi, dan  klaim-klaim  kebenaran  eksklusif,  serta
kecenderungan merasa  benar sendiri, yang acap kali
menumbuhkan sikap sektarian, eksklusif, arogan, dan bahkan
“agresif’ terhadap pihak lain yang berbeda pendapat. Hal itu
karena adanya persepsi (yang keliru) bahwa pemahaman yang
didasarkan pada teks sabzh selalu memiliki nilai kebenaran yang
absolut dan final schingga segenap kaum muslimin harus
mengikuti pendapat tersebut dan meninggalkan pendapat-
pendapat lainnya. Padahal sebenarnya penilaian “sabib” itu
sendiri dan juga kesimpulan hukum hasil is#inbat terhadap nass
yang sahih tersebut tetaplah hasil ijtihad dari pribadi-pribadi
ulama yang tidak dijamin bebas dari kesalahan (wa’sum) dan
semuanya amat bergantung pada pilihan 7zass yang dipakai
sebagai Jujjab, pilihan pijakan epistemologis dan metode Zstznnbat
yang tidak  sepenuhnya sempurna. Oleh  karena itu
kesimpulannya juga tidak akan pernah memiliki nilai kebenaran
yang absolut dan final.

Persepsi tentang kemutlakan validitas teks berdasarkan
metode tertentu (misalnya melalui kritik sazad) dan kemutlakan
kebenaran kesimpulan hukum dari teks-teks yang dinilai sabib
tersebut pada gilirannya akan cenderung menghilangkan
semangat  krittk  ilmiah yang amat diperlukan  dalam
pengembangan ilmu Fikih, mengubah majelis-majelis ilmu
menjadi forum indoktrinasi sektarian, menutup kembali pintu
ijjtihad dan mendorong umat (termasuk para ulamanya)
terperosok kembali dalam semangat fanatisme sektarian dan
taglid kepada para ulama terdahulu, misalnya fanatik kepada
Imam Ahmad bin Hanbal, Imam Ibn Taymiyah, atau Imam Ibnl
Qayyim al-Jauziyah,, suatu keadaan yang dulunya justru dikritik
keras oleh para ulama tersebut, khususnya oleh Imam Ibn
Taimiyah sendiri.

Seperti dikemukakan Hassan Hanafi, pemikiran keagaman
umat Islam pada umumnya bertumpu pada model “upaya

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



132

Ulmuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

pengalihan teks ke dalam realitas” seakan-akan teks adalah
realitas yang dapat “berbicara” sendiri. Menurutnya, pandangan
semacam itu mengandung sejumlah kelemahan mendasar yang
antara lain:

a.

Teks adalah teks dan bukan realitas. Ia hanyalah deskripsi
linguistik atas realitas yang (oleh karenanya, secara kualitas)
tidak dapat menggantikannya. Dan karena setiap argumentasi
haruslah otentik maka penggunaan teks sebagai argumentasi
seharusnya juga merujuk pada otentisitasnya dalam realitas.
Berbeda dengan rasio atau eksperimen yang memungkinkan
manusia mengambil peran untuk menentukan (validitasnya),
teks justru menuntut kepercayaan apriori terlebih dahulu,
sechingga argumentasi teks hanya mungkin bagi orang yang
percaya dan menerima (terlebih dahulu).

Teks bertumpu pada otoritas al-Kitab bukan pada otoritas
rasio. Padahal otoritas seperti itu tidaklah argumentatif
karena dalam kenyataannya terdapat banyak sekali versi
pilihan teks dan penafsiran teks yang sama-sama diambil
dari) Kitab Suci sementara otoritas rasio hanya satu.

Teks adalah bukti (a/-burhan) yang “asing”. la datang dari luar
dan tidak datang dari dalam realitas. Padahal dalam
pembuktian, keyakinan yang datang dari luar selalu lebih
lemah dari pada yang datang dari dalam.

Teks (seharusnya) selalu terkait dengan acuan realitas yang
ditunjuknya. Tanpa acuan ini teks menjadi tidak bermakna
dan bahkan akan menyelewengkan maksud sesungguhnya
dari teks-teks yang ada, sechingga bisa terjadi salah paham
serta aplikasi teks yang tidak pada tempatnya.

Teks pada prinsipnya adalah unilateral yang selalu terkait
dengan teks-teks lainnya. Sehingga tidak mungkin untuk
beriman hanya kepada satu (bagian dari) Kitab dengan
mengingkari yang lain, karena hal itu hanya akan menjebak
para penafsirnya ke dalam pola pikir yang parsialistik.

(Dalam memilih sebagai rujukan atau dalil) Teks-teks selalu
dalam ambiguitas pilihan yang tidak luput dari pertimbangan
untung-rugi. (Sebagai contoh) Seorang kapitalis akan memilih
teks—teks yang sedapat mungkin dapat melegitimasi
kepentingannya, sebagaimana seorang sosialis juga akan

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

melakukan hal yang sama teradap teks-teks lainnya.
Demikian pula seseorang yang cenderung pro atau anti
paham Mu'tazilah, akan berargumentasi dengan memilih-
milih teks yang sesuai dengan kecenderungannya itu. Di sini
sesungguhnya yang menjadi penentu bukanlah teks itu
melainkan kepentingan dan kecenderungan penafsirnya. Teks
hanya digunakan untuk memberikan legitimasi dan justifikasi
terhadap apa yang sudah ada (sudah dipilih) sebelumnya
Posisi sosial seorang penafsir menjadi basis bagi pilihannya
terhadap teks (dan interpretasinya). Schingga, di dalam
realitas, perbedaan dan pertikaian di antara para penafsir
akan menjadi sumber pertikaian masyarakat.

Teks hanya berorentasi kepada keimanan, emosi keagamaan
dan sebagai pemanis dalam apologi para pendukungnya,
tetapi tidak mengarah pada rasio dan kenyataan dalam hidup
keseharian mereka. Oleh karena itu pendekatan tekstual
bukanlah metode ilmiah yang cocok untuk menganalisa
realitas (dan problematika yang dihadapi) kaum muslimin
melainkan ~ hanya sebuah model apologetik untuk
memperjuangkan kepentingan suatu golongan atau sistem
tertentu untuk melawan pihak lain. Padahal apologi nilainya
jauh lebih rendah dari pada pembuktian.

Metode tekstual lebih cocok untuk dijadikan sebagai nasihat
dari pada pembuktian karena sebagai prinsip ia hanya
memperjuangkan ajaran Islam, tetapi tidak memperjuangkan
nasib kaum muslimin sebagai sebuah komunitas.

Kalaupun mengarah pada realitas, metode teks maksimal
hanya akan memberikan penjelasan tentang status tetapi
tidak menjelaskan perhitungan kuantitatif. 3>

Penutup

dari uraian di atas dapat digarisbawahi bahwa jika dilihat dari

berbagai sudut pandang, akan tampak bahwa di samping

»Kazuo Shimogaki, Kiri antara Islam Modernisme dan  Post-modernisme

Telaah Kritis atas Pemikiran Hassan Hanafi (Y ogyakarta: LkiS, 1993). Dalam
edisi ini terjemahan teks asli Hassan Hanaft dilampirkan lengkap pada bagian

belakang.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



YR Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

memiliki sejumlah kelebihan yang amat penting, manbhaj literal
juga memiliki sejumlah kekurangan yang tidak dapat diabaikan.

Berbagai argumen yang dibangun untuk mendukung manbaj
ini, pada umumnya sebatas menjelaskan pentingnya mengikuti
al-Qur’an, Hadis dan generasi salaf, (yang secara prinsip
sebenarnya juga telah diterima oleh segenap kaum muslimin),
namun belum memberikan argumen dan elaborasi yang cukup
luas, dan mendalam tentang &elebiban metode literal itu sendiri dan
keharnsan untuk  selalu  menggunakan metode literal dalam
mengikuti al-Qur’an, Hadis dan tradisi generasi sa/af tersebut.

Semangat dan ajakan untuk kembali kepada ajaran Islam
otentik yang menjadi latar historis dan spirit moral dari wanha
ini merupakan pesan abadi bagi segenap kaum muslimin dengan
argumen keagamaan yang kokoh. Namun demikian suatu
konsep pemikiran tidak akan memadai jika hanya berupa
paradigma fundamental saja, karena secara prinsip hal itu juga
telah diterima oleh umat Islam secara umum.

Paradigma tersebut memerlukan konsep-konsep aplikasi
yang dikonstruksi secara sistematis, terpadu, dan operasional.
Dan pada bagian terakhir inilah wanhaj literal belum
dikembangkan secara optimal hingga kini, khususnya elaborasi
yang terkait dengan masalah historisitas #zass, pembagian wilayah
keagamaan dan yang bukan, cara memahami dan memilah-milah
antara pesan utama, sisi-sisi historis dan teknis dari makna
sebuah  nags  serta  konsep bentuk respons  terhadap
perkembangan kehidupan masyarakat di berbagai aspek
kehidupan. Wa Allah a’lam bi al-sawab

Daftar Pustaka

‘Imarah, Mustafa Muhammad. Jawahir al-Bukbari Dar Ihya al-
Kutub al-Arabiyyah Indonesia, 1371.

Abu Zahrah, Muhammad Tarikh al-Madhahib al-Islimiyyah wa al-
‘Aqga'‘id wa Tarikh al-Madhahib al-Fighiyyah. Kairo: Dar al-Fikr
al-‘Arabi, t.th.

Ahmad, Salah al-din Maqbul. Da‘wah Shaykh al-Islam Ibn Taymiyah
wa Atharyha ‘ala al-harakat al-Islamiyah al-Mun'asirah wa Mawqif
al-Khugum Minha. Kuwayt: Dar Ibn al-Athir, t.th.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Miftahul Huda, Manhaj Figh Salafi-Literal Eksplorasi, Kritik dan Apresiasi

al-Albani, Shaykh Nasir al-Din. a/-Fatawa —al-Madinah  al-
Munawwarah. Translated by Taqdir Muhammad Arsyad.
Yogyakarta: Media Hidayah, 2004.

al-Bukhari, Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Isma‘il ibn Ibrahim
ibn al-Mughirah ibn Bardizbah al-Ju‘fi. Matn al-Bukhari.
Jeddah: al-Haramayn, t.th.

Al-Bati, Muhammad Sa‘id Ramadan. _AXSalafiyyah Marhalah
Zamaniyyah Mubarakah La Madbbhab Islami. Damaskus: Dar al-
Fikr, 1988.

——————— . Bahaya Bebas Mazhab  dalam  Keagungan Syariat Islam.
Bandung: Pustaka Setia, 2001.

al-Uthaymin, Muhammad bin Salih. Sharh Usil al-Thalathah i
Shaykh al-Islam Mubammad bin ‘Abd al-Wabbab. Iskandariyah:
Dar al-Iman, 2001.

al-Zuhayli, Wahbah. Ui/ al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-
Fikr, 1986.

Alwi, Rahman. Metode Ijtihad Mazhab — al-Zabiri  Alternatif
menyongsong Modernitas. Jakarta: Gaung Persada Press, 2005.
Amin, Ahmad. Duwha al-Islam. Kairo: Maktabah al-Nahdah al-

Misriyyah, t.th.

Anonymous, Ensiklopedi Islam. Jakarta: Ikhtiar Baru Van Hoeve,
1994.

Bakr, ‘Ala’. Malamib Ra’isiyyah lil Manbaj al-Salafi. t.t.: t.tp., t.th.

Engineer, Asghar Ali. Islam dan Pembebasan. Yogyakarta: LkiS,
1993.

Hasan, Ali. Perbandingan Mazhab. Jakarta: Radja Grafindo
Persada, 1998.

Hashimi, Sayyid Ahmad. Mukhtar al-Ahadith al-Nabawiyyah wa al-
Hikam al-Mupammadiyyah. Semarang: Toha Putra, t.th.

Muslim, Abu al-Husayn ‘Asakir ad-Din Muslim ibn al-FHajjaj.
Sahih Muslim. Dar Thya' al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th.

Nuruddin, Amiur. [tibad Umar bin Khattab Studi tentang Perubahan
dalam Hukum Islam. Jakarta: Rajawali Press, 1991.

Praja, Juhaya S. "Epistemologi Hukum Islam: Suatu Telaah
Sumber, IHlat dan Tujuan Hukum Islam Serta Metode
Pengujian Kebenaran dalam Sistem Hukum menurut Ibn
Taymiyah." Disertasi, IAIN Syarif Hidayatullah, 1998.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Yy Llumunza, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Shimogaki, Kazuo. Kiri antara Islam Modernisme dan Post-modernisme
Telaah Kritis atas Pemikiran Hassan Hanafi. Yogyakarta: LkiS,
1993.

Syadzali, Munawir. Ijzihad Kemanusiaan. Jakarta: Paramadina,
1997.

Syurbasi. Se¢arah dan Biografi Empat Imam Mazhab. Jakarta:
Hamzah, 2013.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



