
Ulumuna 
Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram 

Vol. 19, No. 1, 2015,  p. 79-92 
Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648 

Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna  

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

79 

PEMIKIRAN ISLAM KONTEMPORER 

ABDULLAH SAEED DAN IMPLEMENTASINYA 
DALAM KASUS RIDDAH 

Ach. Musif  
Universitas Trunojoyo Madura  

Email: salaf_mania@yahoo.com 

 
Abstract: Western media coverage on Islam and especially on 
terror attacks by Muslims has been exaggerated and pejorative. 
This stereotyping has portrayed Islam as problems. First, Islam is 
seen as sluggish in responding modernity and the advance of 
science and knowledge so it always lacks behind the West. Second, 
Islam is associated with extremism and terrorism which are 
incompatible with the West. Therefore, the emergence of rational 
thinking and cosmopolitan approach to Islam promoted by 
Muslim reformists, such as Abdullah Saeed, are very urgent to 
encounter such stereotype and discourse on Islam in the West. 
This article examines Saeed‟s method called “progressive Islam”.  
By taking one example of conversion (murtād), this article 
elucidates how the method of ijtihād progressive is applied in one 
of the most controversial topics in Islamic law. This study shows 
that the law on murtād, as it was introduced by classical Muslim 
jurists, is now adopted by Muslim countries. However, such 
adoption does not have a sound ground on the Qur‟anic texts and 
the Sunnah.    

Keywords: Islam progressive, sharia, Abdullah, Riddah, 
modernization. 

DOI: http://dx.doi.org/10.20414/ujis.v19i1.1251 

 

Pendahuluan 

TOPIK yang selalu menarik menjadi bahan kajian ilmiah dalam 

pemikiran Islam kontemporer salah satunya adalah masalah 
pemahaman keagamaan yang berkaitan dengan dinamika hukum. 

Sebab, dari sekian banyak spektrum kehidupan umat Islam sejak 
dimulainya penyebaran Islam (pasca Nabi) sampai saat ini, aspek 

mailto:salaf_mania@yahoo.com


80 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

hukum (baca: hukum fiqh) cukup mendapat posisi dominan. 

Bahkan, sebagaimana dikatakan oleh Thobieb Al -Asyhar pada 
tataran tertentu hukum yang dilahirkan dari pemahaman ulama 

berdasarkan konteks zamannya yang digali dari sumber-sumber 
primer (al-Qur‟an dan as-Sunnah), ditempatkan sebagai agama 

itu sendiri.1 
Karenanya wajar bila kemudian hukum Islam seringkali 

digugat sebagai penyebab munculnya image Islam sebagai agama 
normatif dan tradisional. Sehingga dunia Barat da n bahkan ada 

sebagian umat Islam yang menggugat eksistensi nilai-nilai 
normatif fiqh yang dianggap menghambat laju perkembangan 

Islam secara umum. Isu tertutupnya pintu ijtihad telah lama 
beredar bersamaan dengan hilangnya kepercayaan diri umat 

Islam akibat pertikaian politik internal, gaya hidup hedonis dan 
kolonialisme barat yang menghancurkan peradaban Islam. Lebih 

lagi setelah menjamurnya paham-paham sufisme melalui ajaran-
ajaran tasawuf pada masa itu mendorong sebagian umat Islam 

menjadi statis-stagnan (jumud) dan kontra produktif dalam 
bidang pemikiran hukum Islam. 

Sampai saat ini, umat Islam masih terbelenggu oleh ketatnya  
paham madzhabisme dan kuatnya keyakinan terhadap beratnya 

persyaratan ijtihad yang digaungkan oleh sebagian ulama. 
Sehingga jelas sudah, bahwa dominasi stagnasi fenomena 

pemikiran keislaman adalah realita yang tak terbantahkan. Inilah 
yang mengantarkan Islam pada posisi yang seringkali 

bertentangan deengan kenyataan modernitas. Hukum yang 
seharusnya, menurut pendekatan sosiologi hukum, bergerak 

bersama dengan perkembangan masyarakat, tidak berlaku pada 
hukum Islam.  

Piranti ushuli yang sebenarnya membuka peluang 
pembaharuan hukum Islam kemudian harus tunduk di bawah 

dominasi kesakralan teks yang diinterpretaasi oleh muslim 
generasi awal. Adalah tepat apa yang disimpulkan oleh Khaleed 

Abou el-Fadhl bahwa hukum Islam sesungguhnya masih hidup, 
tetapi piranti metodologis dan landasan epistemologinya telah 

mati. Inilah yang menjadikan hukum Islam stagnan dan tidak 

                                                                 
1Thobieb Al-Asyhar (ed.), Fiqh Progresif: Menjawab Tantangan Modernitas  

(Jakarta: FKKU Press, 2003), 1. 



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya …  18 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

berdaya berdialog dengan realitas yang semakin berkembang. 2 
Islam menjadi agama langit yang tidak membumi dan kehilangan 

tenaga untuk menjawab problematika zaman. Untuk itu perlu 
adanya sebuah upaya penggalian pendekatan-pendekatan 

metodologis sebagai pisau analisa pengembangan hukum Islam 
yang dialogis dan hidup terhadap perkembangan zaman. 

Fakta inilah yang mengetuk kesadaran para pemikir muslim 
kontemporer untuk menghancurkan stagnasi dan membangun 

kembali wajah Islam yang responsif atas kemajuan zaman, 
akhirnya muncullah istilah Islam progresif, muslim progresif dan 

ijtihad progresif. Di antara para pemikir muslim tersebut adalah 
Abdullah Saeed yang akan penulis sajikan dalam makalah ini, 

yaitu tentang pemikiran ijtihad progresifnya. 

Kegelisahan Akademik 

Pada tanggal 7-8 Maret 2006, The Institute of Defence and  

Strategic Studies (IDSS) menyelenggarakan seminar dengan tema 
“Progressive Islam and the State in Contemporary Muslim Societies”  di 

Marina Mandarin Singapore. Narasumber pada seminar tersebut 
adalah Syed Hussein Alatas, Abdullah Saeed, Ashgar Ali 

Engineer, Alparsalan Acikgence, Syafi‟i Anwar, Julkipli Wadi, 
Ibrahim M. Abu-Rabi, Chandra Muzaffar, dan Syed Farid Alatas. 

Tema itu diangkat berdasarkan rasa butuh atas kajian dimensi 
progresif dari kebangkitan umat Islam. Kebangkitan Islam itu 

sendiri yang biasa ditarik ke belakang sejak abad ke-19 memiliki 
karakter rational and cosmopolitan approach dalam mengkaji 

problematika masyarakat Islam3. 
Kajian tentang dimensi progresif ini saat ini mulai marak  

dengan dasar suatu kesadaran akan dua hal: pertama, untuk 
merespons secara positif anggapan negatif pers Barat yang 

menilai Islam senantiasa lamban dalam merespon laju zaman 
sehingga ada gap yang sangat lebar antara dunia Islam dan dunia 

barat; dan kedua, kesadaran bahwa salah satu strategi untuk 
melawan ekstrimisme—yang juga sering digelorakan oleh pers 

                                                                 
2 Tholhatul Choir dkk, Islam dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 525. 
3 IDSS, “Progressive Islam and the State in Contemporary Muslim Societies,”  

Laporan Seminar di Marina Mandarin Singapura, tanggal 7-8 Maret 2006. 



82 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Barat—yang senantiasa dituduhkan pada Islam adalah dengan 

memberdayakan elemen-elemen progresif pada masyarakat 
muslim dan menjembatani jarak antara dunia Islam dengan 

lainnya. Dua hal inilah yang menjadi dasar urgensi edukasi dan 
sosialisasi Islam progresif.4 

Barry Desker, direktur IDSS, dan Zainul Abidin Rasheed, 
Menteri Luar Negeri Malaysia, sepakat bahwa mengangkat 

dimensi progresif Islam ini menjadi suatu keharusan. Bagi 
Desker, dimensi progresif ini sebenarnya bukan barang baru 

karena sesungguhnya dalam dunia Islam ada suatu tradisi yang 
tidak pernah pudar, yang disebutnya dengan istilah on going drive 

to reform yang mentradisi sejak runtuhnya dinasti Ottoman tahun 
1924. Kajian dimensi progresif semacam ini, menurut Rasheed 

akan menawarkan sebuah pendekatan rasional dan moderat 
dalam memenej pola hubungan dunia luas. Dan dalam hal ini, 

para pemikir muslim tersebut memiliki perbedaan pendapat 
dalam mendefinisikan Islam progresif ini, yang nantinya juga 

berimplikasi pada definisi ijtihad progresif. 

Abdullah Saeed dan Ijtihad Progresif  

Abdullah Saeed adalah salah satu tokoh muslim sekaligus  

ilmuwan Australia yang mendukung dan mengembangkan 
gagasan kontekstualis yang melahirkan konsep ijtihad progresif. 

Ia lahir di Maldives, sebuah pulau di Samudera Hindia yang 
kemudian membentuk diri menjadi republik. Negara kecil ini 

terletak di bagian utara lautan India, kira -kira 500 km atau 310 
km barat daya India. Penduduknya berasal dari Srilanka, India, 

dan Arab. Bahasa yang digunakan adalah bahasa Divehi yang  
berasal dari Srilanka. Mayoritas penduduknya beragama Islam.5 

Perjalanan karier akademik Saeed dimulai pada tahun 1977  
sampai dengan tahun 2003 ia berhasil meraih gelar profesor 

dalam bidang Studi Arab dan Islam. 6 Jabatan yang dipegang saat 

                                                                 
4Ibid., 2. 
5Ghufron Hamza, “Hermeneutika Abdullah Saeed dalam Interpreting the 

Qur‟an: Toward Contemporari approach”, dalam Kurdi dkk., Hermeneutika Al-
Qur‟an & Hadis (Yogyakarta: Penerbit el-SAQ Press, 2010), 205-6 

6 Riwayat pendidikan Abdullah Saeed adalah sebagai berikut: Arabic 
language study, Institute of Arabic Language, Saudi Arabia, 1977-79, High 



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya …  18 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

ini adalah Direktur pada Asia Institute, University of Melbourne, 
Direktur Centre for the Study of Contemporary Islam, 

University of Melbourne, Sultan of Oman Professor of Arab 
and Islamic Studies, University of Melbourne, Adjunct Professor 

pada Faculty of Law, University of Melbourne. 
Kombinasi institusi pendidikan yang diikuti oleh Saeed, yaitu  

pendidikan di Saudi Arabia dan Australia, menjadikannya 
kompeten untuk menilai dunia, Barat dan Timur, secara objektif. 

Ia sangat concern dengan dunia Islam kontemporer. Di dalam 
dirinya ada semangat menghidupkan spirit Islām şālih li kulli 

zamān wa makān. Spirit semacam inilah yang ia sebut dengan 
Islam Progresif, subjeknya dikenal dengan muslim progresif 

(progressive ijtihadist), karena itu ia berupaya mengaktifkan kembali 
dimensi progresif Islam yang selama ini telah tertekan oleh 

“dominasi teks”, melalui berbagai pendekatan kontemporer yang 
mampu menghubungkan pertimbangan-pertimbangan historis 

dan konteks kekinian dan kedisinian. Upaya inilah yang disebut 
dengan Ijtihad Progresif sebagai metode berfikir yang digunakan 

oleh muslim progresif. 

Kerangka Konseptual  

Pengertian Ijtihad 

Kata ijtihad secara etimologi berasal darikata jahada yang 

berarti mencurahkan segala kemampuan atau menanggung 
beban. Ijtihad artinya adalah upaya mengerahkan seluruh 

kemampuan dan potensi untuk sampai pada suatu perkara atau 
perbuatan. Sedangkan pengertian Ijtihad secara terminologi, 

menurut ulama ushul adalah usaha seorang yang ahli fiqh yang 
menggunakan seluruh kemampuannya untuk menggali hukum 

yang bersifat „amaliah (praktis) dari dalil-dalil yang terperinci. 
Sementara itu, sebagian ulama yang lain memberikan definisi 

ijtihad adalah usaha mengerahkan seluruh tenaga dan segenap 

                                                                 
School Certificate, Secondary Institute, Saudi Arabia, 1979-82, Bachelor of 
Arts, Arabic literature and Islamic Studies, Islamic University, Saudi Arabia, 
1982-86, Master of Arts Preliminary, Middle Eastern Studies, University of 
Melbourne, Australia, Master of Arts, Applied Linguistics, University of 
Melbourne, Australia (1992-94), Doctor of Philosophy, Islamic Studies, 
University of Melbourne, Australia (1988-92).  



84 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

kemampuannya baik dalam menetapkan hukum-hukum syara‟ 

maupun untuk mengamalkan dan menerapkannya.7 
Dari pengertian di atas, maka ijtihad mengandung dua faktor 

(kategori). Pertama,  ijtihad yang khusus untuk menetapkan suatu 
hukum dan penjelasannya. Pengertian ini adalah pengertian 

ijtihad yang sempurna, dan dikhususkan bagi ulama yang 
bermaksud untuk mengetahui ketentuan hukum-hukum furū‟ 

„amaliyah dengan menggunakan dalil-dalil secara terperinci. 
Sebagian ulama menyebutkan bahwa ijtihad ini pada suatu masa 

kemungkinan akan terputus (kosong). 8  Kedua, ijtihad khusus  
untuk menerapkan dan mengamalkan hukum. Seluruh ulama 

sepakat bahwa sepanjang masa tidak akan terjadi kekosongan 
dari mujtahid dalam kategori ini. Mereka inilah yang akan 

mencari dan menerapkan illah terhadap berbagai kasus juz„iyah,  
dengan menerapkan prinsip-prinsip yang telah ditetapkan oleh 

ulama terdahulu.9 

Syarat-syarat Mujtahid10 

Seorang mujtahid dituntut memenuhi persyaratan dan 

kualifikasi tertentu yang akan mendukung kerjanya dalam 
berijtihad. Persyaratan-persyaratan itu meliputi: 

a. Menguasai bahasa Arab. Ulama ushul fiqh bersepakat, bahwa 
mujtahid harus menguasai bahasa Arab karena al -Qur‟an—

sebagai sumber syariat—diturunkan dalam bahasa Arab. 
Demikian juga dengan al-Sunnah yang berfungsi sebagai 

penjelas dari al-Qur‟an, juga tersusun dengan bahasa Arab. 
b. Mengetahui nāsikh dan mansūkh dalam al-Qur‟an. Persyaratan 

ini didasarkan kepada kedudukan dan nilai al-Qur‟an sebagai 
pedoman dan sumber utama syariat yang bersifat abadi 

                                                                 
7Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqih (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994), 

567. Pendapat lain adalah menurut Al-Amidi, bahwa ijtihad adalah 
mencurahkan segenap kemampuan dalam mencari hukum-hukum syar‟i 
yang bersifat dzanny, dalam batas sampai dirinya merasa mampu melebihi 
usahanya itu. Dari definisi ini, Nampak jelas bahwa produk dari ijtihad itu 
selalu bersifat relatif, tidak absolut benar atau dalam term ushul fiqh disebut 
╬anny. Lihat al-Asyhar, Fiqh Progresif …, 20-1. 

8Ibid.  
9Ibid.  
10Ibid., 568-77. 



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya …  18 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

sampai hari kiamat. Oleh karenanya para ulama berpendapat 
bahwa mujtahid harus mengerti secara mendalam ayat -ayat 

hukum dalam al-Qur‟an (+ 500 ayat). Pengetahuan tersebut 
harus mendalam sampai pada yang  khā╣ dan yang „am serta 

takh╣ī╣ yang datang dari al-Sunnah. Demikian juga yang di-
nasakh hukumnya berdasar teori bahwa pada ayat -ayat al-

Qur‟an itu tedapat ayat yang me-nasakh dan di-nasakh.  
Dengan menguasai ayat-ayat hukum tersebut, mujtahid juga 

harus mengerti meskipun secara global isi ayat-ayat yang lain 
dalam al-al-Qur‟an. Karena al-Qur‟an merupakan suatau 

kesatuan utuh yang tidak bisa dipisah-pisahkan satu bagian 
dengan bagian yang lain. 

c. Mengerti as-Sunnah. Ulama sepakat bahwa mujtahid harus 
mengerti betul tentang as-sunnah, baik qawliyah, fi„liyah, 

maupun taqrīriyah, minimal pada setiap pokok masalah 
(bidang) menurut pendapat bahwa ijtihad itu bisa dibagi 

pembidangannya. Menurut pendapat yang menolak adanya 
pembidangan dalam ijtihad, maka mujtahid harus menguasai 

seluruh as-sunnah yang mengandung hukum taklīfī, dengan 
memahami isinya serta menangkap maksudnya dan kondisi 

yang melatarbelakangi datangnya. Demikian seterusnya. 
d. Mengerti letak ijma‟ dan khilaf. Dalam hal ini yang 

dimaksudkan bukanlah menjadikannya sebagai pegangan 
yang selalu dimenangkan dalam semua situasi, tetapi untuk 

mengetahui seluruh masalah yang telah menjadi ijma‟ kalau 
memang ada, atau terjadi khilāfiyah kalau terjadi yang 

tergolong ikhtilāf. Dengan demikian, mujtahid secara rasional 
akan mampu membeda-bedakan antara pendapat yang şahīh 

dengan yang tidak şahīh, kaitan dekat atau jauhnya dengan 
sumber al-Qur‟an dan hadis. 

e. Mengetahui qiyās. Ada tiga hal perlu diketahui oleh mujtahid 
tentang qiyās. Pertama, mengetahui seluruh naş yang menjadi 

dasar hukum a╣al beserta „illah-nya untuk dapat 
menghubungkan dengan hukum furū„ (cabang) ; kedua, 

mengetahui aturan-aturan qiyās dan batas-batasnya, sifat-sifat 
„illah sebagai dasar qiyās dan faktor yang menghungkan 

dengan furū„; ketiga, mengetahui metode yang dipakai oleh 
ulama salaf yang salih dalam mengetahui „illah-„illah hukum 



86 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

dan sifat-sifat yang dipandang sebagai prinsip penetapan dan 

penggalian hukum fiqh. 
f. Mengetahui maksud-maksud hukum. Seorang mujtahid harus 

mengetahui kemaslahatan manusia, agar mampu menerapkan 
qiyās dan bentuk hukum yang sesuai dengan kebutuhan 

manusia. Hal itu bila dia termasuk orang yang membatasi 
istinbā╢ hukum yang rasional hanya melalui qiyās. Sedang bagi 

orang yang lebih memperluasnya dengan dalil ma╣la╪ah 
mursalah atau dalil isti╪san seperti Malikiyah, maka 

kemaslahatan manusia merupakan dasar yang sudah menjadi 
ketetapan. 

Ruang lingkup Ijtihad 

Tidak semua urusan dalam agama dibenarkan untuk  
melakukan ijtihad, ada yang boleh dan bahkan sebaliknya. Al-

Ghazali telah memberikan batasan khusus tentang lapangan 
ijtihad, yaitu setiap hukum syara‟ yang dalilnya tidak qa╢„ī atau 

dalam istilah ushul fiqh disebut ╬annī. 

Model Ijtihad Progresif ala Abdullah Saeed  

Berkaitan dengan metode ijtihad yang dilakukan oleh 

muslim progresif ini, Saeed mengidentifikasi tiga model ijtihad 
yang sangat populer digunakan pada periode modern dan 

menurutnya sangat berpengaruh pada masanya masing -masing 
sepanjang sejarah hukum Islam:  

1. Text-based ijtihad, yakni metode ijtihad yang lazim dilakukan 
oleh fuqahā‟ klasik dan masih memiliki banyak pengaruh di 

kalangan pemikir tradisionalis. Pada model ini teks berkuasa 
penuh, baik itu na╣ Qur‟ani, hadis ataupun pendapat ulama 

sebelumnya, baik yang berupa ijma‟ ataupun qiyās. 
2. Eclectic ijtihād, yakni upaya memilih na╣ atau pendapat ulama 

sebelumnya yang paling mendukung pendapat dan posisi 
yang diyakininya. Adapun yang terjadi pada model kedua ini 

adalah upaya justifikasi bukan pencarian kebenaran;  
3. Context-based ijtihad, sebuah fenomena baru yang mencoba 

memahami masalah-masalah hukum dalam konteks 
kesejarahan dan konteks kekiniannya (modern).12 

                                                                 
12Saeed, Islamic Thought …, 55.  



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya …  18 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Ijtihad model ketiga itulah yang dilakukan oleh para muslim 
progresif. Kalau metodologi klasik biasanya memecahkan 

permasalahan hukum dengan mendasarkannya pada teks al-
Qur‟an, kemudian memahami apa yang dikatakan teks tentang 

permasalahan tersebut, dan paling jauhnya kemudian 
menghubungkan teks itu dengan konteks sosio-historisnya, 

maka ijtihad progresif mencoba lebih jauh lagi 
menghubungkannya dengan konteks kekinian sehingga tetap up 

to date dan bisa diterapkan. 
Adapun metode operasional ijtihad progresif untuk menafsir 

ulang teks-teks al-Qur‟an, Saeed memaparkan tujuh pendekatan 
utama: 

1. Atensi pada konteks dan dinamika sosio-historis;  
2. Menyadari bahwa ada beberapa topik yang tidak dicakup 

oleh al-Qur‟an karena waktunya belum tiba pada waktu 
diturunkannya al-Qur‟an;  

3. Menyadari bahwa setiap pembacaan atas teks kitab suci 
harus dipandu oleh prinsip kasih sayang, justice dan fairness; 

4. Mengetahui bahwa al-Qur‟an mengenal hirarki nilai -nilai dan 
prinsip;  

5. Mengetahui bahwa dibolehkan berpindah dari satu contoh 
yang konkret pada generalisasi, atau sebaliknya;  

6. Kehati-hatian harus dilakukan ketika menggunakan teks lain 
dari tradisi klasik, khususnya yang berkaitan dengan 

otentisitasnya;  
7. Fokus utama pada kebutuhan muslim kontemporer.13 

Riddah dalam Perspektif Ijtihad Progresif  

Karakteristik hukum Islam seperti idealisme, absolutisme, 

dan eternalisme merupakan implikasi dari postulasi bahwa 
hukum Islam bersifat teosentris/ilahi oriented. Namun hal ini 

tidak mengabaikan karakteristiknya yang lain, yaitu memiliki 
prinsip-prinsip yang bersifat etika Islam, sehingga dapat 

memunculkan berbagai interpretasi. Di sinilah ia kemudian bisa 
diposisikan sebagai “tekstur terbuka”, 14 sebuah struktur norma 

                                                                 
13IDSS, “Progressive Islam…., 5. 
14Konsep hukum sebagai sebuah tekstur terbuka diperkenalkan pertama 

kali oleh H.L.A. Hart dalam bukunya The Concept of Law, lihat Bassam 



88 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

yang tertulis baku tetapi terbuka terhadap adanya interpretasi 

demi kebaikan manusia (human oriented). 
Oleh karenanya, dari beberapa paparan konseptual tentang 

Islam progresif, muslim progresif dan ijtihad progresif di atas 
serta realita hukum Islam di tengah arus perubahan dan 

perkembangan zaman, nampak jelas bahwa sejatinya muslim 
progresif harus mampu menguasai dasar-dasar Islam dan 

problematika kontemporer untuk menemukan solusi melalui 
proses berfikir metodologis. Menurut Abdullah Saeed mereka 

harus pula mampu melampaui apologia yang sering 
dikumandangkan oleh kaum tradisionalis ataupun modernis dan 

juga melampaui batasan-batasan yang dicanangkan oleh kaum 
neo-modernist.15 

Keadilan, kebaikan, dan keindahan adalah nilai -nilai  
universal Islam yang menjadi jiwa semua ketentuan-ketentuan 

hukum. Segenap ketentuan dan status hukum tradisional yang 
tidak berpihak pada keadilan, kebaikan dan keindahan haruslah 

ditinggalkan untuk kemudian diganti dengan ketentuan dan 
status hukum yang sesuai dengan prinsip universal Islam dengan 

menggunakan pendekatan ijtihad progresif ini. Dengan cara 
seperti inilah Islam akan mampu eksis di percaturan dunia dan 

mampu menjawab persoalan-persoalan kontemporer, seperti 
masalah hak-hak asasi manusia, gender, pluralisme, dan lain 

sebagainya. Dengan demikian, jelaslah bahwa muslim progresif 
(progressive ijtihadists) dengan ijtihad progersifnya (progressive 

ijtihad) tidaklah berkehendak untuk menciptakan sebuah agama 
atau ajaran baru melainkan mencoba mereinterpretasi fondasi 

religius tradisional untuk mengakomodasi kehidupan 
kontemporer. 

Contoh konkretnya, sebagaimana diajukan Saeed, adalah 
kasus murtad (riddah/apostasy) yang menurut UDHR Pasal 18 

dinyatakan sebagai hak asasi manusia, 16 sementara dalam hukum 

                                                                 
Tibi, Islam Kebudayaan dan Perubahan Sosial, terj. Misbah ZE dan Zainul 
Abbas (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), 112. 

15IDSS, “Progressive Islam…, 15. 
16Pasal 18 UDHR berbunyi: “Everyone has the right to freedom of thought, 

conscience and religion; this right includes freedom to change his religion or belief, and 
freedom, either alone or in community with others and in public or private, to manifest his 



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya …  18 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Islam klasik, seorang murtad harus dihukum bunuh. Apakah 
Islam bertentangan dengan hak-hak asasi manusia yang 

disepakati oleh PBB itu? Apakah Islam memang tidak 
memberikan kebebasan kepada seorang muslim untuk memilih 

agama lain? Saeed dalam seminar tentang Civil and Political Rights  
(Fundamental Liberties) 17  menjawab permasalahan ini dalam 

artikelnya yang berjudul “Article 18 of UDHR and the Need for 
Rethinking Muslim Conception of Religious Freedom.”  

Riddah dalam hukum Islam klasik didefinisikan sebagai 
perpindahan agama kepada selain Islam setelah ia dengan suka 

rela memeluk Islam. Mayoritas ulama klasik menyatakan bahwa 
sekali seorang memeluk Islam maka ia terlarang untuk pindah ke 

agama lain. Riddah adalah termasuk pelanggaran pidana (╪udūd) 
yang sanksi hukumnya adalah hukuman mati. Pada masa itu 

riddah diasosiasikan dengan pemberontakan pada family/tribe 
kaum mukminin.  

Saeed kemudian mencoba untuk mengeksplorasi 
perkembangan ide riddah ini dengan menelusuri aspek 

sejarahnya.  Ternyata pada fase Mekah, “makna” dasar kebebasan 
beragama adalah bahwa ia merupakan urusan antara Tuhan dan 

manusia. Karena ia adalah urusan individual, maka 
sesungguhnya riddah itu adalah dosa antara hamba dengan 

Tuhannya, dan bukan tindakan pidana (crime). Pemaknaan baru 
atas riddah ini baru muncul pada fase Madinah. Meskipun 

demikian masyarakat beragama pada tahapan ini masih berfungsi 
side by side tanpa adanya penekanan yang keterlaluan pada 

superioritas Islam. Baru pada masa khalifahlah “pemaknaan” 
atas riddah dihiasi oleh superioritas Islam. Komunitas Islam 

diasosiasikan dengan kekuatan politik. Penaklukan-penaklukan 
daerah baru akhirnya memetakan komunitas secara hitam putih, 

termasuk dalam hal agama. Selanjutnya, pada masa Dinasti 
Umayyah dan awal Dinasti Abbasiah, pemaknaan kehormatan 

politik bertemu dengan superioritas Islam itu. Pada masa inilah 
setiap yang berbeda dianggap sebagai sebuah tindakan subversif, 

tindakan pidana yang harus mendapatkan hukuman.  

                                                                 
religion or belief in teaching, practice, worship and observance”.  

17Seminar ini diadakan oleh MIEHRI, pada tanggal 16 Mei 2006 di 
Hotel Hilton Malaysia. 



90 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

Menurut Saeed, menyadari perkembangan historis seperti di 

atas, sudah selayaknya mendudukkan riddah ini pada posisi yang 
sebenarnya, yakni sebagai sebuah dosa dan bukan pidana. 

Apalagi kondisi saat ini berbeda dengan masa lalu. Hal ini 
terlihat dari kritik dan gugatan atas pandangan hukum Islam 

klasik tersebut tentang riddah dengan argumen sebagai berikut: 
hampir 150-200 ayat al-Qur‟an mendukung kebebasan 

beragama, berkeyakinan, memilih, dan lain-lain; tidak ada satu 
ayatpun dalam al-Qur‟an yang menyebutkan hukuman di dunia 

atas orang yang murtad, adanya adalah dalam hadis; hukum 
riddah mayoritas adalah berdasarkan ijtihad, bukan langsung dari 

Tuhan, karena itu boleh dan bisa ditantang dan dinegosiasikan; 
keimanan adalah urusan antara seorang hamba dengan 

Tuhannya, negara tidak punya urusan dengan hal ini; hukum 
riddah berbahaya bagi ummah karena membunuh kreativitas dan 

inovasi pemikiran yang merupakan hak manusia; riddah adalah 
dosa bukan tindakan pidana.18 

Dengan demikian maka apa yang dinyatakan oleh pasal 18  
UDHR itu adalah tidak bertentangan dengan prinsip hukum 

Islam. Untuk menguatkan pendapatnya, Saeed mengutip 
pendapat mantan Kepala Pengadilan Pakistan, Rahman, yang 

mengatakan: 

“Theposition that emerges, after a survey of the relevant verses of the 
Qur‟an, may be summed up by saying that not only is there no 
punishment for apostasy provided in the Book but that the Word of 
Gog clearly envisages the natural death of the apostate. He will be 
punished only in the Hereafter”.19 

Di samping itu, Saeed juga mengutip pendapat Muhammad 
Hashim Kamali yang menyatakan,  

“It may be said by way of conclusion that apostasy was a punishable 
offence in the early years of the advent of Islamdue to its subversive 
effects on the nascent muslim community and state. Evidence in the 
Qur‟an is, on the other hand, clearly supportive of the freedom of 
belief,which naturally includes freedom to convert…The Qur‟an 

                                                                 
18Laporan Seminar dengan tema Civil and Political Rights (Fundamental 

Liberties), MIEHRI, Hotel Hilton Malaysia tanggal 16 Mei 2006, 74. 
19Ibid., 75. 



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya …  88 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

prescribes absolutely no temporal punishment for apostasy,nor has the 

Prophet,peace be upon him,sentenced anyone to death for it”.20 

Kesimpulan ini ternyata selaras dengan kebanyakan suara 
negara muslim yang menjadi anggota PBB. Mayoritas negara 

muslim adalah anggota PBB, dan hanya 11 dari 57 negara 
muslim di PBB yang tidak menandatangani UDHR tersebut. 

Dan menurut penelitian dari PBB sendiri, kebanyakan negara 
muslim menganggap UDHR sebagai suatu dokumen yang 

penting dan relevan. Dan pada biasanya hal ini akan diikuti oleh 
implementasi domestik. 

Catatan Akhir 

Sebuah kenyataan yang sulit dinegasikan, diakui atau tidak, 
bahwa pers Barat senantiasa lebih memilih untuk 

mempublikasikan Islam, terutama menyangkut terorisme secara 
berlebihan, bahkan pejoratif. Beban itu terasa lebih berat lagi 

karena stereotype yang diberikan oleh media Barat pada Islam akan 
dua hal; pertama, Islam senantiasa lamban dalam merespon laju 

zaman sehingga ada jarak yang sangat lebar antara dunia Islam 
dan dunia barat. Kedua, Islam juga akrab dan (bahkan) memiliki 

keintimandengan ekstrimisme dan terorisme yang tidak 
memungkinkannya bersanding dengan Barat. 

Karenanya, kajian dimensi progresif dari kebangkitan Islam 
yang berkarakter rational and cosmopolitan approach dianggap 

sebagai salah satu strategi untuk “melawan” penilaian tersebut. 
Spirit semacam inilah yang disebut dengan Islam progresif—

subjeknya dikenal dengan muslim progresif—upaya untuk 
mengaktifkan kembali dimensi progresif Islam yang dalam kurun 

waktu cukup lama mati suri ditindas oleh dominasi teks. Saeed 
menawarkan metode berfikir yang digunakan oleh muslim 

progresif, yang disebutnya dengan istilah progressive ijtihadi (ijtihad 
progresif).  

 Diakui oleh Saeed bahwa pola pikir progressive ijtihadi ini  
masih menghadapi banyak kendala. Kendala yang paling besar 

adalah kendala internal, seperti ketidaksiapan umat Islam sendiri 
untuk berbeda pendapat yang disertai kesenangannya pada 

                                                                 
20Ibid.  



92 Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015 

 

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed under a CC BY-SA 

budaya takfir yang bermula dari truth claim. Tidak sedikit sarjana 

muslim yang memandangnya secara sinis ataupun bahkan 
dianggap sebagai sebuah penyimpangan dari Islam yang asli.  

Sesungguhnya, menurut Saeed, muslim progresif ini  
merupakan perkembangan lanjutan dari trend modernis, yang 

kemudian berkembang menjadi neo-modernis dan kemudian 
menjadi progresif. Sebagai trend, bukan gerakan, muslim 

progresif ini menampung semua kelompok dan kalangan yang 
memiliki keberpihakan pada nilai -nilai universal Islam sehingga 

mampu menjawab kebutuhan masyarakat modern. 
 

Daftar Pustaka 

Abu Zahrah, Muhammad. 1994. Ushul Fiqih. Jakarta: Pustaka 

Firdaus. 
Al-Asyhar, Thobieb (ed.). 2003 Fiqh Progresif: Menjawab Tantangan 

Modernitas. Jakarta: FKKU Press. 
Choir, Tholhatul, dkk. 2009. Islam dalam Berbagai Pembacaan 

Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
IDSS, “Progressive Islam and The State in Contemporary Muslim 

Societies”. 2006. Laporan Seminar yang diadakan di Marina  
Mandarin Singapura, tanggal 7-8 Maret. 

Kurdi dkk. 2010. Hermeneutika Al-Qur‟an & Hadis. Yogyakarta: 
Penerbit el-SAQ Press. 

Laporan Seminar dengan tema Civil and Political Rights 
(Fundamental Liberties), MIEHRI, Hotel Hilton Malaysia  

tanggal 16 Mei 2006. 
News Letter. 2003. The International Institute for the Study of Islam in 

the Modern World (ISIM) No .13 , Desember. 
Ramadan, Tariq. 2004. Western Muslims and the Future of Islam,. 

New York: Oxford University Press. 
Saeed, Abdullah. 2006. Islamic Thought An Introduction. London 

and New York: Routledge. 
Safi, Omid (ed.). 2003. “Introduction,” dalam Progressive Muslims: 

On Justice, Gender, and Pluralism. Oxford: Oneworld. 
Tibi, Bassam. 1999. Islam Kebudayaan dan Perubahan Sosial, terj. 

Misbah ZE dan Zainul Abbas. Yogyakarta: Tiara Wacana. 


