Ulumunz

Journal of Islamic Studies publish by State Islamic Institute Mataram

Vol. 19, No. 1, 2015, p. 79-92
‘ Print ISSN: 1411-3457, Online ISSN: 2355-7648
Journal of Islamic Studies Available online at http://ejurnal.iainmataram.ac.id/index.php/ulumuna

PEMIKIRAN ISLAM KONTEMPORER
ABDULLAH SAEED DAN IMPLEMENTASINYA
DALAM KASUS RIDDAH

Ach. Musif
Universitas Trunojoyo Madura
Email: salaf _mania@yahoo.com

Abstract: Western media coverage on Islam and especially on
terror attacks by Muslims has been exaggerated and pejorative.
This stereotyping has portrayed Islam as problems. First, Islam is
seen as sluggish in responding modernity and the advance of
science and knowledge so it always lacks behind the West. Second,
Islam is associated with extremism and terrorism which are
incompatible with the West. Therefore, the emergence of rational
thinking and cosmopolitan approach to Islam promoted by
Muslim reformists, such as Abdullah Saced, are very urgent to
encounter such stereotype and discourse on Islam in the West.
This article examines Saced’s method called “progressive Islam”.
By taking one example of conversion (murtad), this article
elucidates how the method of j#had progressive is applied in one
of the most controversial topics in Islamic law. This study shows
that the law on mmrtad, as it was introduced by classical Muslim
jurists, is now adopted by Muslim countries. However, such
adoption does not have a sound ground on the Qur’anic texts and

the Sunnah.

Keywords: Islam progressive, sharia, Abdullah, Riddab,
modernization.

DOT: http:/ /dx.doi.org/10.20414 /ujis.v19i1.1251

Pendahuluan

TOPIK yang selalu menarik menjadi bahan kajian ilmiah dalam
pemikiran Islam kontemporer salah satunya adalah masalah
pemahaman keagamaan yang berkaitan dengan dinamika hukum.
Sebab, dari sekian banyak spektrum kehidupan umat Islam sejak
dimulainya penyebaran Islam (pasca Nabi) sampai saat ini, aspek

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA


mailto:salaf_mania@yahoo.com

Ulumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

hukum (baca: hukum figh) cukup mendapat posisi dominan.
Bahkan, sebagaimana dikatakan oleh Thobieb Al-Asyhar pada
tataran tertentu hukum yang dilahirkan dari pemahaman ulama
berdasarkan konteks zamannya yang digali dari sumber-sumber
primer (al-Qur’an dan as-Sunnah), ditempatkan sebagai agama
itu sendiri.!

Karenanya wajar bila kemudian hukum Islam seringkali
digugat sebagai penyebab munculnya 7zage Islam sebagai agama
normatif dan tradisional. Sehingga dunia Barat dan bahkan ada
sebagian umat Islam yang menggugat cksistensi nilai-nilai
normatif figh yang dianggap menghambat laju perkembangan
Islam secara umum. Isu tertutupnya pintu ijtihad telah lama
beredar bersamaan dengan hilangnya kepercayaan diri umat
Islam akibat pertikaian politik internal, gaya hidup hedonis dan
kolonialisme barat yang menghancurkan peradaban Islam. Lebih
lagi setelah menjamurnya paham-paham sufisme melalui ajaran-
ajaran tasawuf pada masa itu mendorong sebagian umat Islam
menjadi statis-stagnan (jumud) dan kontra produktif dalam
bidang pemikiran hukum Islam.

Sampai saat ini, umat Islam masih terbelenggu oleh ketatnya
paham madzhabisme dan kuatnya keyakinan terhadap beratnya
persyaratan ijtthad yang digaungkan oleh sebagian ulama.
Sehingga jelas sudah, bahwa dominasi stagnasi fenomena
pemikiran keislaman adalah realita yang tak terbantahkan. Inilah
yang mengantarkan Islam pada posisi yang seringkali
bertentangan deengan kenyataan modernitas. Hukum yang
seharusnya, menurut pendekatan sosiologi hukum, bergerak
bersama dengan perkembangan masyarakat, tidak berlaku pada
hukum Islam.

Piranti ushuli yang sebenarnya membuka peluang
pembaharuan hukum Islam kemudian harus tunduk di bawah
dominasi kesakralan teks yang diinterpretaasi oleh muslim
generasi awal. Adalah tepat apa yang disimpulkan oleh Khaleed
Abou el-Fadhl bahwa hukum Islam sesungguhnya masih hidup,
tetapi piranti metodologis dan landasan epistemologinya telah
mati. Inilah yang menjadikan hukum Islam stagnan dan tidak

"Thobieb Al-Asyhar (ed.), Figh Progresift Menjawab Tantangan Modernitas
(Jakarta: FKIKU Press, 2003), 1.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya ... Y

berdaya berdialog dengan realitas yang semakin berkembang. 2
Islam menjadi agama langit yang tidak membumi dan kehilangan
tenaga untuk menjawab problematika zaman. Untuk itu perlu
adanya sebuah wupaya penggalian pendekatan-pendekatan
metodologis sebagai pisau analisa pengembangan hukum Islam
yang dialogis dan hidup terhadap perkembangan zaman.

Fakta inilah yang mengetuk kesadaran para pemikir muslim
kontemporer untuk menghancurkan stagnasi dan membangun
kembali wajah Islam yang responsif atas kemajuan zaman,
akhirnya muncullah istilah Islam progresif, muslim progresif dan
ijtihad progresif. Di antara para pemikir muslim tersebut adalah
Abdullah Saeced yang akan penulis sajikan dalam makalah ini,
yaitu tentang pemikiran ijtihad progresifnya.

Kegelisahan Akademik

Pada tanggal 7-8 Maret 2006, The Institute of Defence and
Strategic Studies (IDSS) menyelenggarakan seminar dengan tema
“Progressive Islam and the State in Contemporary Muslim Societies” di
Marina Mandarin Singapore. Narasumber pada seminar tersebut
adalah Syed Hussein Alatas, Abdullah Saeed, Ashgar Ali
Engineer, Alparsalan Acikgence, Syafi’i Anwar, Julkipli Wadi,
Ibrahim M. Abu-Rabi, Chandra Muzaffar, dan Syed Farid Alatas.
Tema itu diangkat berdasarkan rasa butuh atas kajian dimensi
progresif dari kebangkitan umat Islam. Kebangkitan Islam itu
sendiri yang biasa ditarik ke belakang sejak abad ke-19 memiliki
karakter rational and  cosmopolitan  approach dalam mengkaji
problematika masyarakat Islam?.

Kajian tentang dimensi progresif ini saat ini mulai marak
dengan dasar suatu kesadaran akan dua hal: pertama, untuk
merespons secara positif anggapan negatif pers Barat yang
menilai Islam senantiasa lamban dalam merespon laju zaman
sechingga ada gap yang sangat lebar antara dunia Islam dan dunia
barat; dan kedua, kesadaran bahwa salah satu strategi untuk
melawan ekstrimisme—yang juga sering digelorakan oleh pers

2 Tholhatul Choir dkk, Iskm dalam Berbagai Pembacaan Kontemporer
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009), 525.

31DSS, “Progressive Isiam and the State in Contemporary Muslim Societies,”
Laporan Seminar di Marina Mandarin Singapura, tanggal 7-8 Maret 2006.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



1S Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Barat—yang senantiasa dituduhkan pada Islam adalah dengan
memberdayakan elemen-elemen progresif pada masyarakat
muslim dan menjembatani jarak antara dunia Islam dengan
lainnya. Dua hal inilah yang menjadi dasar urgensi edukasi dan
sosialisasi Islam progresif.

Barry Desker, direktur IDSS, dan Zainul Abidin Rasheed,
Menteri Luar Negeri Malaysia, sepakat bahwa mengangkat
dimensi progresif Islam ini menjadi suatu keharusan. Bagi
Desker, dimensi progresif ini sebenarnya bukan barang baru
karena sesungguhnya dalam dunia Islam ada suatu tradisi yang
tidak pernah pudar, yang disebutnya dengan istilah o# going drive
to reform yang mentradisi sejak runtuhnya dinasti Ottoman tahun
1924. Kajian dimensi progresif semacam ini, menurut Rasheed
akan menawarkan sebuah pendekatan rasional dan moderat
dalam memenej pola hubungan dunia luas. Dan dalam hal ini,
para pemikir muslim tersebut memiliki perbedaan pendapat
dalam mendefinisikan Islam progresif ini, yang nantinya juga
berimplikasi pada definisi ijtihad progresif.

Abdullah Saeed dan Ijtihad Progresif
Abdullah Saeced adalah salah satu tokoh muslim sekaligus

ilmuwan Australia yang mendukung dan mengembangkan
gagasan kontekstualis yang melahirkan konsep ijtthad progresif.
Ia lahir di Maldives, sebuah pulau di Samudera Hindia yang
kemudian membentuk diri menjadi republik. Negara kecil ini
terletak di bagian utara lautan India, kira-kira 500 km atau 310
km barat daya India. Penduduknya berasal dari Srilanka, India,
dan Arab. Bahasa yang digunakan adalah bahasa Divehi yang
berasal dari Srilanka. Mayoritas penduduknya beragama Islam.>
Perjalanan karier akademik Saeed dimulai pada tahun 1977
sampal dengan tahun 2003 ia berhasil meraih gelar profesor
dalam bidang Studi Arab dan Islam.¢ Jabatan yang dipegang saat

bid., 2.

5Ghufron Hamza, “Hermeneutika Abdullah Saced dalam Interpreting the
Qur’an: Toward Contemporari approach”, dalam Kurdi dkk., Hermenentika Al-
Qur'an & Hadis (Yogyakarta: Penerbit el-SAQ Press, 2010), 205-6

6Riwayat pendidikan Abdullah Saced adalah sebagai berikut: Arabic
language study, Institute of Arabic Language, Saudi Arabia, 1977-79, High

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ach. Musif, PemikiranIslam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya ... K]

ini adalah Direktur pada Asia Institute, University of Melbourne,
Direktur Centre for the Study of Contemporary Islam,
University of Melbourne, Sultan of Oman Professor of Arab
and Islamic Studies, University of Melbourne, Adjunct Professor
pada Faculty of Law, University of Melbourne.

Kombinasi institusi pendidikan yang diikuti oleh Saeed, yaitu
pendidikan di Saudi Arabia dan Australia, menjadikannya
kompeten untuk menilai dunia, Barat dan Timur, secara objektif.
Ia sangat comcern dengan dunia Islam kontemporer. Di dalam
dirinya ada semangat menghidupkan spirit Islam salib li kulli
gaman wa makan. Spirit semacam inilah yang ia sebut dengan
Islam Progresif, subjeknya dikenal dengan muslim progresif
(progressive ijtihadisi), karena itu ia berupaya mengaktifkan kembali
dimensi progresif Islam yang selama ini telah tertekan oleh
“dominasi teks”, melalui berbagai pendekatan kontemporer yang
mampu menghubungkan pertimbangan-pertimbangan historis
dan konteks kekinian dan kedisinian. Upaya inilah yang disebut
dengan Jjtihad Progresif sebagai metode berfikir yang digunakan
oleh muslim progresif.

Kerangka Konseptual
Pengertian Ijtibad

Kata zjtthad secara etimologi berasal darikata jabada yang
berarti mencurahkan segala kemampuan atau menanggung
beban. Ijtthad artinya adalah upaya mengerahkan seluruh
kemampuan dan potensi untuk sampai pada suatu perkara atau
perbuatan. Sedangkan pengertian Ijtihad secara terminologi,
menurut ulama ushul adalah usaha seorang yang ahli figh yang
menggunakan seluruh kemampuannya untuk menggali hukum
yang bersifat ‘amaliah (praktis) dari dalil-dalil yang terperinci.
Sementara itu, sebagian ulama yang lain memberikan definisi
jjtihad adalah usaha mengerahkan seluruh tenaga dan segenap

School Certificate, Secondary Institute, Saudi Arabia, 1979-82, Bachelor of
Arts, Arabic literature and Islamic Studies, Islamic University, Saudi Arabia,
1982-86, Master of Arts Preliminary, Middle Eastern Studies, University of
Melbourne, Australia, Master of Arts, Applied Linguistics, University of
Melbourne, Australia (1992-94), Doctor of Philosophy, Islamic Studies,
University of Melbourne, Australia (1988-92).

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



S¥/M LlluMuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

kemampuannya baik dalam menetapkan hukum-hukum syara’
maupun untuk mengamalkan dan menerapkannya.”

Dari pengertian di atas, maka ijtihad mengandung dua faktor
(kategori). Pertama, ijtihad yang khusus untuk menetapkan suatu
hukum dan penjelasannya. Pengertian ini adalah pengertian
jjtihad yang sempurna, dan dikhususkan bagi ulama yang
bermaksud untuk mengetahui ketentuan hukum-hukum furs’
‘amaliyah dengan menggunakan dalil-dalil secara terperinci.
Sebagian ulama menyebutkan bahwa ijtihad ini pada suatu masa
kemungkinan akan terputus (kosong).® Kedua, ijtthad khusus
untuk menerapkan dan mengamalkan hukum. Seluruh ulama
sepakat bahwa sepanjang masa tidak akan terjadi kekosongan
dari mujtahid dalam kategori ini. Mereka inilah yang akan
mencari dan menerapkan illah terhadap berbagai kasus jugzyah,
dengan menerapkan prinsip-prinsip yang telah ditetapkan oleh
ulama terdahulu.”

Syarat-syarat Mujtahid'?

Seorang mujtahid dituntut memenuhi persyaratan dan
kualifikasi tertentu yang akan mendukung kerjanya dalam
berijtihad. Persyaratan-persyaratan itu meliputi:

a. Menguasai bahasa Arab. Ulama ushul figh bersepakat, bahwa
mujtahid harus menguasai bahasa Arab karena al-Qur’an—
sebagai sumber syariat—diturunkan dalam bahasa Arab.
Demikian juga dengan al-Sunnah yang berfungsi sebagai
penjelas dari al-Qur’an, juga tersusun dengan bahasa Arab.

b. Mengetahui nasikh dan mansikh dalam al-Qur’an. Persyaratan
ini didasarkan kepada kedudukan dan nilai al-Qur’an sebagai
pedoman dan sumber utama syariat yang bersifat abadi

"Muhammad Abu Zahrah, Ushu/ Figib (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1994),
567. Pendapat lain adalah menurut Al-Amidi, bahwa ijthad adalah
mencurahkan segenap kemampuan dalam mencari hukum-hukum syar’i
yang bersifat dzanny, dalam batas sampai dirinya merasa mampu melebihi
usahanya itu. Dari definisi ini, Nampak jelas bahwa produk dari ijtihad itu
selalu bersifat relatif, tidak absolut benar atau dalam term ushul figh disebut
ganny. Lihat al-Asyhar, Figh Progresif ..., 20-1.

81 bid.

91 bid.

W] bid., 568-77.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ach. Musif, PemikiranIslam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya ... [

sampal hari kiamat. Oleh karenanya para ulama berpendapat
bahwa mujtahid harus mengerti secara mendalam ayat-ayat
hukum dalam al-Qur’an (£ 500 ayat). Pengetahuan tersebut
harus mendalam sampai pada yang £hds dan yang ‘am serta
takhsis yang datang dari al-Sunnah. Demikian juga yang di-
nasakh hukumnya berdasar teori bahwa pada ayat-ayat al-
Qur’an itu tedapat ayat yang me-zasakh dan di-nasakh.
Dengan menguasai ayat-ayat hukum tersebut, mujtahid juga
harus mengerti meskipun secara global isi ayat-ayat yang lain
dalam al-al-Qur’an. Karena al-Qur’an merupakan suatau
kesatuan utuh yang tidak bisa dipisah-pisahkan satu bagian
dengan bagian yang lain.

. Mengerti as-Sunnah. Ulama sepakat bahwa mujtahid harus
mengerti betul tentang as-sunnah, baik gawlyah, fi'liyah,
maupun fagririyah, minimal pada setiap pokok masalah
(bidang) menurut pendapat bahwa ijtthad itu bisa dibagi
pembidangannya. Menurut pendapat yang menolak adanya
pembidangan dalam ijtihad, maka mujtahid harus menguasai
seluruh as-sunnah yang mengandung hukum 7z£/fi, dengan
memahami isinya serta menangkap maksudnya dan kondisi
yang melatarbelakangi datangnya. Demikian seterusnya.

. Mengerti letak jma’ dan Ahilaf. Dalam hal ini yang
dimaksudkan bukanlah menjadikannya sebagai pegangan
yang selalu dimenangkan dalam semua situasi, tetapi untuk
mengetahui seluruh masalah yang telah menjadi ijma’ kalau
memang ada, atau terjadi Abidafiyah kalau terjadi yang
tergolong ikhtilaf. Dengan demikian, mujtahid secara rasional
akan mampu membeda-bedakan antara pendapat yang sahih
dengan yang tidak sahih, kaitan dekat atau jauhnya dengan
sumber al-Qur’an dan hadis.

. Mengetahui gzyas. Ada tiga hal perlu diketahui oleh mujtahid
tentang gzyas. Pertama, mengetahui seluruh zas yang menjadi
dasar hukum asa/ beserta  %/ah-nya untuk dapat
menghubungkan dengan hukum fwrs‘ (cabang); kedua,
mengetahui aturan-aturan ¢7yas dan batas-batasnya, sifat-sifat
Ullah sebagai dasar giyas dan faktor yang menghungkan
dengan furi‘ ketiga, mengetahui metode yang dipakai oleh
ulama salaf yang salih dalam mengetahui %/ab-illah hukum

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ulumuna, Vol. 19, No. 1 (June) 2015

dan sifat-sifat yang dipandang sebagai prinsip penetapan dan
penggalian hukum figh.

f. Mengetahui maksud-maksud hukum. Seorang mujtahid harus
mengetahui kemaslahatan manusia, agar mampu menerapkan
giyas dan bentuk hukum yang sesuai dengan kebutuhan
manusia. Hal itu bila dia termasuk orang yang membatasi
sstinbat hukum yang rasional hanya melalui gzyas. Sedang bagi
orang yang lebih memperluasnya dengan dalil waslapabh
mursalah atau  dalil  iszihsan  seperti  Malikiyah, maka
kemaslahatan manusia merupakan dasar yang sudah menjadi
ketetapan.

Ruang lingkup Ijtihad

Tidak semua wurusan dalam agama dibenarkan untuk
melakukan ijtihad, ada yang boleh dan bahkan sebaliknya. Al-
Ghazali telah memberikan batasan khusus tentang lapangan
jjtihad, yaitu setiap hukum syara’ yang dalilnya tidak gaz7 atau
dalam istilah ushul figh disebut ganni.

Model Ijtihad Progresif ala Abdullah Saeed

Berkaitan dengan metode ijtihad yang dilakukan oleh
muslim progresif ini, Saced mengidentifikasi tiga model ijtihad
yang sangat populer digunakan pada periode modern dan
menurutnya sangat berpengaruh pada masanya masing-masing
sepanjang sejarah hukum Islam:

1. Text-based ijtihad, yakni metode ijtihad yang lazim dilakukan
oleh fugaha’ klasik dan masih memiliki banyak pengaruh di
kalangan pemikir tradisionalis. Pada model ini teks berkuasa
penuh, baik itu zas Qur’ani, hadis ataupun pendapat ulama
sebelumnya, baik yang berupa zmwa’ataupun gzyas.

2. Eclectic jjtihad, yakni upaya memilih zas atau pendapat ulama
sebelumnya yang paling mendukung pendapat dan posisi
yang diyakininya. Adapun yang terjadi pada model kedua ini
adalah upaya justifikasi bukan pencarian kebenaran;

3. Context-based ijtibad, sebuah fenomena baru yang mencoba
memahami  masalah-masalah  hukum dalam  konteks
kesejarahan dan konteks kekiniannya (modern).!2

28aeed, Islanmic Thought ..., 55.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya ... A

Ijtihad model ketiga itulah yang dilakukan oleh para muslim
progresif. Kalau metodologi klasik biasanya memecahkan
permasalahan hukum dengan mendasarkannya pada teks al-
Qur’an, kemudian memahami apa yang dikatakan teks tentang
permasalahan  tersebut, dan paling jauhnya kemudian
menghubungkan teks itu dengan konteks sosio-historisnya,
maka  ijtthad  progresif =~ mencoba lebih  jauh  lagi
menghubungkannya dengan konteks kekinian sehingga tetap #p
to date dan bisa diterapkan.

Adapun metode operasional ijtihad progresif untuk menafsir
ulang teks-teks al-Qur’an, Saced memaparkan tujuh pendekatan
utama:

1. Atensi pada konteks dan dinamika sosio-historis;

2. Menyadari bahwa ada beberapa topik yang tidak dicakup
oleh al-Qur’an karena waktunya belum tiba pada waktu
diturunkannya al-Qut’an;

3. Menyadari bahwa setiap pembacaan atas teks kitab suci
harus dipandu oleh prinsip kasih sayang, justice dan fairness;

4. Mengetahui bahwa al-Qur’an mengenal hirarki nilai-nilai dan
prinsip;

5. Mengetahui bahwa dibolehkan berpindah dari satu contoh
yang konkret pada generalisasi, atau sebaliknya;

6. Kehati-hatian harus dilakukan ketika menggunakan teks lain
dari tradisi klasik, khususnya yang berkaitan dengan
otentisitasnya;

7. Fokus utama pada kebutuhan muslim kontemporer.!3

Riddah dalam Perspektif Ijtihad Progresif

Karakteristik hukum Islam seperti idealisme, absolutisme,
dan eternalisme merupakan implikasi dari postulasi bahwa
hukum Islam bersifat teosentris/ilahi oriented. Namun hal ini
tidak mengabaikan karakteristiknya yang lain, yaitu memiliki
prinsip-prinsip yang bersifat etika Islam, sehingga dapat
memunculkan berbagai interpretasi. Di sinilah ia kemudian bisa
diposisikan sebagai “tekstur terbuka”,!# sebuah struktur norma

BIDSS, “Progressive Islam...., 5.
14Konsep hukum sebagai sebuah tekstur terbuka diperkenalkan pertama
kali oleh H.L.A. Hart dalam bukunya The Concept of Law, lihat Bassam

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



S Llumuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

yang tertulis baku tetapi terbuka terhadap adanya interpretasi
demi kebaikan manusia (buman oriented).

Oleh karenanya, dari beberapa paparan konseptual tentang
Islam progresif, muslim progresif dan ijtihad progresif di atas
serta realita hukum Islam di tengah arus perubahan dan
perkembangan zaman, nampak jelas bahwa sejatinya muslim
progresif harus mampu menguasai dasar-dasar Islam dan
problematika kontemporer untuk menemukan solusi melalui
proses berfikir metodologis. Menurut Abdullah Saced mereka
harus pula mampu melampaui apologia yang sering
dikumandangkan oleh kaum tradisionalis ataupun modernis dan
juga melampaui batasan-batasan yang dicanangkan oleh kaum
neo-modernist. !>

Keadilan, kebaikan, dan keindahan adalah nilai-nilai
universal Islam yang menjadi jiwa semua ketentuan-ketentuan
hukum. Segenap ketentuan dan status hukum tradisional yang
tidak berpihak pada keadilan, kebaikan dan keindahan haruslah
ditinggalkan untuk kemudian diganti dengan ketentuan dan
status hukum yang sesuai dengan prinsip universal Islam dengan
menggunakan pendekatan ijtthad progresif ini. Dengan cara
seperti inilah Islam akan mampu eksis di percaturan dunia dan
mampu menjawab persoalan-persoalan kontemporer, seperti
masalah hak-hak asasi manusia, gender, pluralisme, dan lain
sebagainya. Dengan demikian, jelaslah bahwa muslim progresif
(progressive  ijtihadists) dengan ijtihad progersifnya (progressive
ijtihad) tidaklah berkehendak untuk menciptakan sebuah agama
atau ajaran baru melainkan mencoba mereinterpretasi fondasi
religius  tradisional untuk  mengakomodasi  kehidupan
kontemporer.

Contoh konkretnya, sebagaimana diajukan Saeed, adalah
kasus murtad (riddah/ apostasy) yang menurut UDHR Pasal 18
dinyatakan sebagai hak asasi manusia, ! sementara dalam hukum

Tibi, Islam Kebudayaan dan Perubaban Sosial, terj. Misbah ZE dan Zainul
Abbas (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1999), 112.

BIDSS, “Progressive Islam..., 15.

16Pasal 18 UDHR betbunyi: “Everyone has the right to freedom of thought,
conscience and religion; this right includes freedom to change bis religion or belief, and
[freedom, either alone or in community with others and in public or private, to manifest bis

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ach. Musif, PemikiranIslam Kontemporer ala Abdullah Saeed serta Implementasinya ... J3Y

Islam klasik, seorang murtad harus dihukum bunuh. Apakah
Islam bertentangan dengan hak-hak asasi manusia yang
disepakati oleh PBB itu? Apakah Islam memang tidak
memberikan kebebasan kepada seorang muslim untuk memilih
agama lain? Saeed dalam seminar tentang Civil and Political Rights
(Fundamental Liberties) V7 menjawab permasalahan ini dalam
artikelnya yang berjudul “Article 18 of UDHR and the Need for
Rethinking Muslinm Conception of Religions Freedom.”

Riddah dalam hukum Islam klasik didefinisikan sebagai
perpindahan agama kepada selain Islam setelah ia dengan suka
rela memeluk Islam. Mayoritas ulama klasik menyatakan bahwa
sekali seorang memeluk Islam maka ia terlarang untuk pindah ke
agama lain. Rzddah adalah termasuk pelanggaran pidana (budid)
yang sanksi hukumnya adalah hukuman mati. Pada masa itu
riddah diasosiasikan dengan pemberontakan pada family/ tribe
kaum mukminin.

Saced  kemudian mencoba  untuk  mengeksplorasi
perkembangan ide #ddah ini dengan menelusuri aspek
sejarahnya. Ternyata pada fase Mekah, “makna” dasar kebebasan
beragama adalah bahwa ia merupakan urusan antara Tuhan dan
manusia. Karena ia adalah urusan individual, maka
sesungguhnya 7riddah itu adalah dosa antara hamba dengan
Tuhannya, dan bukan tindakan pidana (cr7me). Pemaknaan baru
atas 7iddah ini baru muncul pada fase Madinah. Meskipun
demikian masyarakat beragama pada tahapan ini masih berfungsi
side by side tanpa adanya penekanan yang keterlaluan pada
superioritas Islam. Baru pada masa khalifahlah “pemaknaan”
atas riddab dihiasi oleh superioritas Islam. Komunitas Islam
diasosiasikan dengan kekuatan politik. Penaklukan-penaklukan
daerah baru akhirnya memetakan komunitas secara hitam putih,
termasuk dalam hal agama. Selanjutnya, pada masa Dinasti
Umayyah dan awal Dinasti Abbasiah, pemaknaan kehormatan
politik bertemu dengan superioritas Islam itu. Pada masa inilah
setiap yang berbeda dianggap sebagai sebuah tindakan subversif,
tindakan pidana yang harus mendapatkan hukuman.

religion or belief in teaching, practice, worship and observance”.
7Seminar ini diadakan oleh MIEHRI, pada tanggal 16 Mei 2006 di
Hotel Hilton Malaysia.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



I LluMuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

Menurut Saeed, menyadari perkembangan historis seperti di
atas, sudah selayaknya mendudukkan riddah ini pada posisi yang
sebenarnya, yakni sebagai sebuah dosa dan bukan pidana.
Apalagi kondisi saat ini berbeda dengan masa lalu. Hal ini
terlihat dari krittk dan gugatan atas pandangan hukum Islam
klasik tersebut tentang riddah dengan argumen sebagai berikut:
hampir  150-200 ayat al-Qur'an mendukung kebebasan
beragama, berkeyakinan, memilih, dan lain-lain; tidak ada satu
ayatpun dalam al-Qur’an yang menyebutkan hukuman di dunia
atas orang yang murtad, adanya adalah dalam hadis; hukum
riddah mayoritas adalah berdasarkan ijtihad, bukan langsung dari
Tuhan, karena itu boleh dan bisa ditantang dan dinegosiasikan;
keimanan adalah wurusan antara seorang hamba dengan
Tuhannya, negara tidak punya urusan dengan hal ini; hukum
riddah berbahaya bagi ummah karena membunuh kreativitas dan
inovasi pemikiran yang merupakan hak manusia; riddah adalah
dosa bukan tindakan pidana.'®

Dengan demikian maka apa yang dinyatakan oleh pasal 18
UDHR itu adalah tidak bertentangan dengan prinsip hukum
Islam. Untuk menguatkan pendapatnya, Saeed mengutip
pendapat mantan Kepala Pengadilan Pakistan, Rahman, yang
mengatakan:

“Theposition that emerges, after a survey of the relevant verses of the
Qur’an, may be summed up by saying that not only is there no
punishment for apostasy provided in the Book but that the Word of
Gog clearly envisages the natural death of the apostate. He will be
punished only in the Hereafter”.19

Di samping itu, Saeed juga mengutip pendapat Muhammad
Hashim Kamali yang menyatakan,

“It may be said by way of conclusion that apostasy was a punishable
offence in the early years of the advent of Islamdue to its subversive
effects on the nascent muslim community and state. Evidence in the
Qur’an is, on the other hand, clearly supportive of the freedom of
belief;which naturally includes freedom to convert...The Qur’an

18Laporan Seminar dengan tema Civi/ and Political Rights (Fundamental
Liberties), MIEHRI, Hotel Hilton Malaysia tanggal 16 Mei 20006, 74.
]bid., 75.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



Ach. Musif, Pemikiran Islam Kontemporer ala Abdullah Saced serta Implementasinya ...

prescribes absolutely no temporal punishment for apostasy,nor has the
Prophet,peace be upon him,sentenced anyone to death for it”.2

Kesimpulan ini ternyata selaras dengan kebanyakan suara
negara muslim yang menjadi anggota PBB. Mayoritas negara
muslim adalah anggota PBB, dan hanya 11 dari 57 negara
muslim di PBB yang tidak menandatangani UDHR tersebut.
Dan menurut penelitian dari PBB sendiri, kebanyakan negara
muslim menganggap UDHR sebagai suatu dokumen yang
penting dan relevan. Dan pada biasanya hal ini akan diikuti oleh
implementasi domestik.

Catatan Akhir

Sebuah kenyataan yang sulit dinegasikan, diakui atau tidak,
bahwa pers Barat senantiasa lebih memilih  untuk
mempublikasikan Islam, terutama menyangkut terorisme secara
berlebihan, bahkan pejoratif. Beban itu terasa lebih berat lagi
karena stereotype yang diberikan oleh media Barat pada Islam akan
dua hal; pertama, Islam senantiasa lamban dalam merespon laju
zaman sehingga ada jarak yang sangat lebar antara dunia Islam
dan dunia barat. Kedua, Islam juga akrab dan (bahkan) memiliki
keintimandengan ekstrimisme dan terorisme yang tidak
memungkinkannya bersanding dengan Barat.

Karenanya, kajian dimensi progresif dari kebangkitan Islam
yang berkarakter rational and cosmopolitan approach dianggap
sebagai salah satu strategi untuk “melawan” penilaian tersebut.
Spirit semacam inilah yang disebut dengan Islam progresif—
subjeknya dikenal dengan muslim progresif—upaya untuk
mengaktifkan kembali dimensi progresif Islam yang dalam kurun
waktu cukup lama mati suri ditindas oleh dominasi teks. Saeed
menawarkan metode berfikir yang digunakan oleh muslim
progresif, yang disebutnya dengan istilah progressive jjtihadi (ijtihad
progresif).

Diakui oleh Saeed bahwa pola pikir progressive jjtibadi ini
masih menghadapi banyak kendala. Kendala yang paling besar
adalah kendala internal, seperti ketidaksiapan umat Islam sendiri
untuk berbeda pendapat yang disertai kesenangannya pada

20]bid.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



S LluMuna, Vol. 19,No. 1 (June) 2015

budaya takfir yang bermula dari #uth claim. Tidak sedikit sarjana
muslim yang memandangnya secara sinis ataupun bahkan
dianggap sebagai sebuah penyimpangan dari Islam yang asli.

Sesungguhnya, menurut Saeed, muslim progresif ini
merupakan perkembangan lanjutan dari trend modernis, yang
kemudian berkembang menjadi neo-modernis dan kemudian
menjadi progresif. Sebagai trend, bukan gerakan, muslim
progresif ini menampung semua kelompok dan kalangan yang
memiliki keberpihakan pada nilai-nilai universal Islam sehingga
mampu menjawab kebutuhan masyarakat modern.

Daftar Pustaka

Abu Zahrah, Muhammad. 1994. Ushul Figih. Jakarta: Pustaka
Firdaus.

Al-Asyhar, Thobieb (ed.). 2003 Figh Progresif: Menjawab Tantangan
Modernitas. Jakarta: FKIKU Press.

Choir, Tholhatul, dkk. 2009. Islam dalam Berbagai Pembacaan
Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

IDSS, “Progressive Istam and The State in Contemporary Muslim
Societies”. 2006. Laporan Seminar yang diadakan di Marina
Mandarin Singapura, tanggal 7-8 Maret.

Kurdi dkk. 2010. Hermeneutika Al-Qur'an & Hadis. Yogyakarta:
Penerbit el-SAQ Press.

Laporan Seminar dengan tema Civi/ and Political Rights
(Fundamental 1.iberties), MIEHRI, Hotel Hilton Malaysia
tanggal 16 Mei 2006.

News Letter. 2003. The International Institute for the Study of Islam in
the Modern World (ISIM) No .13 , Desember.

Ramadan, Tariq. 2004. Western Muslims and the Future of Islam,.
New York: Oxford University Press.

Saeed, Abdullah. 2006. Islamic Thought An Introduction. London
and New York: Routledge.

Safi, Omid (ed.). 2003. “Introduction,” dalam Progressive Muslis:
On Justice, Gender, and Pluralism. Oxford: Oneworld.

Tibi, Bassam. 1999. Islam Kebudayaan dan Perubaban Sosial, tet.
Misbah ZE dan Zainul Abbas. Yogyakarta: Tiara Wacana.

Copyright © 2015_Ulumuna_this publication is licensed undera CC BY-SA



