ISSN 1411-3457

Jurmal Studi Kngn Z

Volume XI» Nomor 1 « Juni 2007

LAKH HISTORIS
/ABAD XVI-XX
ra Khaldan

| MENYIBAK
IMBOLIK ORIENTALISME
7 Vswahyudi

| OR!ENTALISME
ANTARPERADABAN
Murtiallah

ETAS JALAN KE ARAH
JOLOGIH STUD! ISLAM

IBERALISME 1SLAM,
STUDIISLAM DI IAIN
Ahwan Fanani

E AGAMA DI INDONESIA
AORDE BARU
ul Makeir Ro'uf

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Rendra Khaldun

Iswahyudi
Mutiullah

Afrizal

Ahwan Fanani

LEPAS
Miftahul Huda

Ismail Thoib
Abdul Mukti Ro’uf

Ahmad Fathan Aniq

U1LAS BUKU
Fachrizal Halim

INDEKS

ISI

Telaah Historis Perkembangan
Orientalisme Abad XVI-XX e 1-26
Menyibak Kekerasan Simbolik
Orientalisme ® 27-52

Orientalisme dan Upaya

Dialog Antarperadaban e 53-72
Mengarifi Orientalisme:

Meretas Jalan ke Arah Integrasi
Epistemologi Studi Islam e 73-92

Orientalisme, Liberalisme Islam,
dan Pengembangan Studi Islam

di IAIN e 93-120

Membaca Teks Hadis: Antara Makna
Literal dan Pesan Utama e 121-140
Menggagas Reformasi Pendidikan Islam:
Telaah Filosofis Paradigmatik e 141-156
Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia
Pasca Orde Baru @ 157-176

Rejection of Perda Zakat in East Lombok:

Public Criticism on Public Policy e 177-
198

Self-Criticism to Arab and Muslim
Intellectuals ® 199-212



ORIENTALISME
DAN UPAYA DIALOG ANTARPERADABAN

Mutiullah*

Abstract

Discourse about clash of civilization between West and East is forever
interesting to discuss about. It is not only related to political and ideological
matter but even more also to epistemological problems as foundation of
Sforming a civilization. So far, both problems have been dominated by
political and ideological prejudice in which West always finds itself superior
and East inferior; West always shows itself as an ordinate and centrum,
and considers East a subordinate and peripheral. Such prejudice then gets
its theoretical justification through orientalits” works. Construction of binary
opposition presented and applied in their works indicates a failure of inter
civilization dialogne. West views East throngh western cultural perspective,
while East views West as an aggressor that eagerly want to dominate East.
In the future, we need an inter civilization dialogne that founded on cultural
honesty and openness, not on prejudice and historical tranma.

Keywords: Orientalisme, Prasangka Budaya, Barat, Timur,
Trauma Kesejarahan, Dialog Antarperadaban.

KEANGKUHAN, merasa paling benar, dan klaim universalitas,
adalah kata-kata yang pas untuk dialamatkan kepada wacana,
pendapat, dan analisis dalam sosiologi Barat selama ini. Apa
yang kita terima dalam berbagai literatur dari wacana mercka
adalah sebuah bentuk “kolonialisme” wacana, hegemonisasi

“Penulis adalah dosen di Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta. e-mail: filusuf_pencerahan@yahoo.com

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 53



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

kultural, dan “pemaksaan” pendapat yang menganggap “yang
lain”  (otherness, Timur, Islam) sebagai “barang rendahan”.
Keangkuhan Barat dalam menilai Timur dan Islam, bisa diamati
dari berbagai analisis akademik kaum orientalis yang mencibir
kebudayaan non-Barat, dan menganggap Timur adalah
irrasional, tidak demokratis, dan sangat mistik.

Dalam literatur studi keislaman, kata orientalisme memiliki
arti yang sangat negatif. Pandangan negatif ini terkait dengan tiga
taktor utama. Pertama, sejarah panjang “pengalaman buruk” yang
dialami kaum muslim dalam perjumpaan mereka dengan
nonmuslim. Pengalaman pahit ini terkait dengan sejarah
pertumbuhan  orientalisme  yang  beriringan  dengan
imperialisme. Pada masa-masa imperialisme, negara-negara
Timur menjadi mangsa negara-negara Barat, maka
orientalisme yang menjadi tulang punggung imperialisme itu
meletakkan masyarakat Timur sebagai objek pengetahuan
sementara Barat sebagai subjek pengetahuan. Arogansi ini
sudah lama tertanam dalam kesadaran Barat sehingga Barat
diposisikan ~ sebagai  pengkaji, sementara non  Barat
diperlakukan sebagai museum antropologis.!

Kedna, pada hakekatnya orientalisme bukan semata-mata
kegelisahan intelektual tapi juga merupakan doktrin politik
yang dipaksakan dengan menghakimi bahwa dunia Timur
memang lebih lemah dari dunia Barat. Buah dari doktrin
politik ini adalah orientalisme benar-benar menjadi
kepanjangan tangan imperialisme.? Sejak awal kaum imperialis
mengeksploitir orientalisme seoptimal mungkin untuk mencapai
tujuannya.  Sebaliknya  orientalisme  mengeruk  berbagai

"Hasan Hanafi, Cakrawala Baru Peradaban Global Revolusi Islam untuk
Globalisasi, Pluralisme dan Fgaliterisme Antar Peradaban (Yogyakarta: IRCiSoD,
2000), 71-2.

2Lihat misalnya dalam Mahmud Hamdi Zaqzuq, Islam dan Tantangan
dalam Menghadapi Pemikiran Barat, ter. Ahmad Sodikin (Bandung: Pustaka
Setia, 2003).

54 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

keuntungan dari imperialisme untuk mencapai sasarannya yakni
memporak-porandakan  syakbshiyyah  islamiyyah.  Keduanya
berhubungan mesra dan saling fake and give. Sebutlah Snouck
Hourgronje. Ia telah memberikan jasa besar bagi Imperialis
Belanda di Aceh, dan pemerintah Belanda telah menjadi
pelaksana yang baik dari setiap nasehat Snouck.? Ketiga,
orientalisme memiliki peran lain yang justru lebih penting yaitu
sebagai alat ghagwah al-fikr (serangan pemikiran). Ini akan terlihat
jika kita mengamati tulisan-tulisan orientalis secara kritis. Mereka
mengarahkan panah serangannya terhadap Islam dan umatnya,
dengan menebarkan berbagai keraguan dan kedustaan berkaitan
dengan Islam. Karya-karya mereka terasa sekali adanya
kejanggalan-kejanggalan yang menyalahartikan Islam.*

Ketiga pandangan negatif ini mendapat “dukungan moral”
ketika Edward W. Said dengan karya monumental “Orientalisn’”
memaparkan berbagai macam persoalan yang terdapat dalam
kajian orientalisme. Aksi praksis Said ini dilatar belakangi
oleh pembentukan persepsi Barat terthadap bangsa Arab dan
Islam menjadi masalah yang sangat politis dan keras.
Pertama, sejarah prasangka anti-Arab atau anti-Islam yang
populer di kalangan akademik dan pengambil kebijakan
Barat, yang sangat tercermin dalam sejarah orientalisme.
Kedna, pergulatan antara orang-orang Arab dan Zionisme
Israel, dan pengaruh terhadap penduduk-penduduk Yahudi
Amerika maupun terhadap budaya liberal dan penduduk
pada umumnya. Orang Arab menjadi dirugikan karena
stereotip negatif yang melekat padanya. Ke#iga, tidak adanya
posisi budaya yang memungkinkan Arab untuk

*Dalam kasus Indonesia dapat dilihat dalam dalam Alwi Shihab,
Membendung Arus: Respon Gerakan Mubammadiyah terbadap Penetrasi Misi Kristen
di Indonesia (Bandung: Mizan, 1998).

*Untuk pembahasan tentang hal ini dapat dilacak misalnya dalam Taufik
Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur'an (Yogyakarta: FkBA, 2001).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 55



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

mengidentifikasikan dirinya dengan baik karena Timur
Tengah kini telah begitu diidentikkan dengan politik negara-
negara adikuasa, ekonomi minyak, dan perbedaan antara
Israel yang dianggap demokratis dan cinta damai dan orang-
orang Arab yang biadab, totaliter dan teroris.’

Bagi Said orientalisme memiliki “dosa intelektual” yang
mereka sendiri tidak pernah mau mengakui. Dosa apakah itu?
Dosa yang dimaksud Said adalah pengatasnamaan diri pada ilmu
pengetahuan yang selalu berkedok ilmiah dan objektif.
Orientalisme menganggap hasil yang dicapai khususnya kajian
tentang Islam dan dunia Timur senantiasa netral dan bebas nilai.
Padahal, menurut Said hasrat orientalisme mempelajari Islam
dan dunia Timur didasari pada kepentingan Barat terhadap
Timur, yang bersifat kultural, ekonomis, maupun politis.® Dalam
Orientalisme, sudut pandang atau pendekatan seringkali secara
mencolok didorong oleh kepentingan-kepentingan eksternal.
Seperti Said sendiri katakan, riset dan pendapat tentang Islam
yang dikemukakan oleh Daniel Pipes dalam In the Path of God:
Islam and Political Power, secara langsung membantu dan
menjaga kepentingan politik Amerika terhadap negara-negara
muslim. Pipes secara langsung memberikan kontribusi yang
sangat besar terhadap keabsahan pemerintahan Reagan dalam
memperlakukan masyarakat Islam. Menurut Said, masalah
seperti, ini jelas bukan hanya persoalan metodologis; lebih dari
itu adalah persoalan politis, ekonomis, dan kultural.”

Tindakan yang dilakukan oleh Pipes ini lebih tepat
dipandang sebagai bagian dari struggle for power di mana motif
di belakang kajian ilmiah seperti ini, baik politis maupun

*Bdward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Bandung:
Pustaka, 1996), 34-5.

®Hendro Prasetyo, “Pembenaran Orientalisme: Kemungkinan dan
Batas-batasnya”, Jurnal Islamika, no. 3 (1994), 101.

Ibid., 107.

56 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

ckonomis, menjadi penggerak yang sangat kuat terhadap arah
serta hasil kajian keilmuan. Bahkan dapat dikatakan apa yang
disebut  sebagai  kaidah  ilmiah  sepenuhnya  sudah
dikonstitusikan dalam wacana kekuasaan. Bila persoalannya
demikian, mungkinkah etika ilmiah dapat mengatasi arus
kekuasaan yang mendorong motivasi ilmuwan seperti Pipes,
de Nogent, MacDonald, atau Wansbrough?

Berdasarkan ketiga pandangan negatif dan buku “Orientalisnr”
karya Said di atas, tulisan ini akan membahas dua persoalan
utama yang berkaitan dengan orientalisme sebagai problem
sejarah peradaban manusia. Pertama, adalah persoalan yang
bersifat ideologis dan politis. Pembahasan tema ini akan
menganalisa pergunjingan persoalan epistemologi politik yang
melahirkan orientalisme sebagai ilmu dan orientalisme sebagai
ideologi. Analisis masalah ini akan lebib banyak mengungkapkan
problem-problem politik dan kepentingan yang melatarbelakangi
kemunculan orientalisme. Kedua, mengikuti Said, tulisan ini juga
akan membahas kritik terhadap orientalisme dalam hubungannya
dengan persoalan orientalisme. Akhir dari bahasan ini, juga akan
dikemukakan beberapa analisis terhadap jalan keluar yang selama
banyak ditawarkan, yaitu dialog antarperadaban.

Islam, Orientalisme, dan Kritik Ideologi

Sejarah perjumpaan Islam dan Barat bermula pada saat dunia
Islam sedang berada di puncak peradaban yang kreatif.
Pengaruhnya atas bangsa-bangsa lain tidak ada taranya dalam
sejarah. Pengaruh ini tidak hanya terbatas pada kawasan Asia—
Afrika, bahkan Jantung Eropa pun ditembusnya.®

8Lihat misalnya dalam Rom Landau, The Arabs Heritage of Western
Civilization (New York: Arab Information Centre, 1962). Lihat juga
Muhammad Abdurrahman Khan, Muslin Contribution to Science and Culture
(Delhi: Idarah Adabiyah-I-Delli, 1880).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 57



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Perkenalan dengan peradaban Islam lah sebenarnya yang
membawa Eropa menjadi dunia beradab pada abad-abad IX dan
X. Pada saat pusat-pusat Islam di Spanyol sedang di puncak
kecemerlangan, pusat-pusat intelektual di Barat hanyalah berupa
benteng-benteng perkasa, dihuni oleh para bangsawan semi
barbarik yang merasa bangga atas ketidakmampuannya
membaca.

Tapi kontak Islam dengan Barat tidak semata-mata kontak
intelektual, akan tetapi melibatkan juga kontak senjata dan
perdagangan. Perang Salib yang berlangsung sekitar 200 tahun
itu, adalah satu di antara kontak senjata, di samping secara
kurang langsung juga kontak peradaban antara Islam dan
Eropa.? Gaung sejarah dari macam-macam saling hubungan ini
masih terasa sampai hari ini, saat dunia Islam tengah menggapai
rumusan jati-diri dan peran semestanya dalam percaturan dunia.

Semua itu tanpa diragukan lagi telah ikut memainkan
peran penting dalam mendorong munculnya kebangkitan
pemikiran di Eropa pada akhir abad XV. Kebangkitan itu
terkenal dengan sebutan Aufklarung. Mengiringi kebangkitan
itu, bertambahlah minat dan perhatian Eropa untuk
mengenal hal-ihwal Timur dengan mendalami bahasa-
bahasa Timur, agama-agama dan peradabannya serta jalan
atau pola pikirnya.!0

Semenjak saat itu, studi tentang kehidupan dan
peradaban orang-orang Timur, baik dalam aspek bahasa,
sastra, seni, ilmu pengetahuan ideologi, maupun tradisi-
tradisi ramai didiskusikan sehingga muncul yang disebut
kemudian orientalisme. Sejak, orientalisme tidak hanya
terbatas sebagai kegiatan studi ketimuran tapi lebih dari itu,

*Bahasan yang lebih detail tentang Perang Salib lihat Steven Runciman,
History of Crusades (Cambridge: Cambridge Univercity Press, 1951).

Abidin Ja’far, Orientalisme dan Studi tentang Bahasa Arab (Jakarta: Bina
Usaha, 1987), 7. Lihat juga Sa’id al-Din al-Sayyid al-Shalih, Jaringan Konspirasi
Menentang Islam, ter. Muhammad Thalib (Yogyakarta: Wihdah Press), 117.

58 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

orientalisme menjadi suatu disiplin ilmu tersendiri yang
banyak diminati oleh sarjana-sarjana Barat.

Meskipun demikian, sampai saat ini, para peneliti berbeda
pendapat dalam menetapkan permulaan kegiatan orientalisme.
Sebagian mengatakan orientalisme mulai ada sejak abad X,
sedangkan sebagian yang lain berpendapat, orientalisme muncul
setelah Perang Salib berlangsung sekitar antara 1097-1292. Ada
pula yang mengatakan, orientalisme telah memulai aktifitasnya
pada abad XIII di Andalusia, ketika serangan kaum Salibis
Spanyol terhadap umat Islam mencapai klimaksnya. Saat itu Raja
Qastalah, Alfonso menyuruh Michel Scoot untuk melakukan
penelitian tentang ilmu pengetahuan dan peradaban yang telah
dicapai umat Islam. Tak lama kemudian, Scoot mengumpulkan
para pendeta di sebuah gereja guna menyusun program
penerjemahan buku-buku berbahasa Arab ke dalam bahasa
Eropa.l!

Studi orientalisme begitu cepat berkembang pada abad
XIX. Ketika puluhan sarjana Perancis yang dibawa Napoleon
memasuki Mesir pada tahun 1789, telah menghasilkan sekitar
23 jilid besar tentang pengetahuan atau pemahaman yang
berkaitan dengan ’kemesiran’ (Egyprology). Pengokohan
orientalisme di abad XIX ini telah melicinkan jalan bagi
perluasan imperialisme yang telah memaksakan kehendaknya
pada rakyat jajahannya. Orientalisme digunakan untuk
kepentingan taktis politik Barat atas dunia Timur-Islam.

Hal ini ditunjukkan dengan proyek-proyek penelitian dengan
dana dari pemerintah seperti yang dilakukan oleh Macdonald,
orientalis Inggris yang bekerja sebagai penasehat penjajah Inggris
di Anak Benua India; Hamilton Alexander Gibb, penaschat
Ingeris dan Amerika, dalam menentukan kebijakan politik
menyokong Israel dan menentang bangsa Arab; Louis

"WAchmad Satori Ismail, Orientalisme dalam Pandangan Orang Timur
(Jakarta: Jurnal Ma’rifah, 1994), 4.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 59



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Massignon, penasehat Prancis untuk kebijakan politik di Afrika
Utara.!2

Secara historis pertumbuhan orientalisme itu memang
berbarengan dengan perkembangan imperialisme. Lembaga-
lembaga studi orientalisme di Barat didirikan pada masa
keemasan imperialisme. Studi berbagai masalah orientalisme
telah dimulai di Belanda pada tahun 1781, di Perancis
dilembagakan dalam Societe Asiatigne (1822), di Inggris
bernama Royal Asiatic society (1822), dan Amerika mempunyai
American Oriental Society (1842). Puncaknya, pada seperempat
terakhir dari abad kesembilan belas, di Paris diadakan Muktamar
pertama yang dihadiri oleh para orientalis (tahun 1873).
Muktamar-muktamar semacam ini terus menerus diadakan guna
studi tentang Timur agama dan kebudayaan.!3

Semenjak itulah tak pernah putus dan selalu saja ada orang-
orang yang mempelajari Islam dan peradaban Timur serta
menetjemahkan al-Qur’an dan buku-buku ilmiah, kesustraan
yang berbahasa Arab. Sejumlah besar orang-orang Barat
memperhatikan orientalisme dan menerbitkan majalah-majalah
yang disebarkan ke seluruh pelosok negeri di Barat.

Mereka juga mengincar menuskrip-manuskrip Arab yang ada
di Negara-negara Arab dan Negara-negara Islam; membelinya
dari pemiliknya yang bodoh atau mencurinya di perpustakaan-
perpustkaan umum yang sedang dalam keadaan semrawut.
Buku-buku tersebut mereka angkut ke Negara-negara mereka
serta  disimpannya di perpustakaan-perpustakaan. Dengan
demikian sejumlah besar manuskrip-manuskrip Arab telah
dipindahkan ke perpustakaan-perpustakaan di Eropa.

Memang tidak ada salahnya sarjana-sarjana Barat
mempelajari masalah-masalah ketimuran, termasuk masalah

“Maryam Jamilah, Islam dan Orientalism: Sebuah Kajian Analitik, ter.
Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994), 11.

BMusthafa As-Siba’ie, .Akar-akar Orientalisme (Surabaya: Bina Ilmu,
1983), 22.

60 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

keislaman, asal penyelidikan mereka didasarkan atas sendi-
sendi ilmiah yang betul dan bertujuan mencari kebenaran.
Akan  tetapi, tujuan asasi dunia Barat dengan
orientalismenya itu adalah untuk menguasai dan menjajah
Timur, walaupun mungkin saja disertai rasa ingin tahu
tentang kebudayaan lain.

Maxime Rodinson lebih dapat memberikan analisis yang
lebih luas. Rodinson melihat persoalan orientalisme tidak
hanya sebatas persoalan kecemburuan peradaban. Menurut
Rodinson, dalam sejarah pergumulan Barat dengan Islam,
terdapat variasi yang cukup beragam. Ketika rasionalisme
merebak di Eropa, gambaran dan anggapan masyarakat
Barat terhadap Islam cukup positif.1* Akan tetapi,
masyarakat Barat semakin berburuk sangka terhadap Islam
ketika ideologi kolonialisme dan imprealisme semakin
merebak dalam masyarakat Eropa. Ideologi kolonialisme
cukup kuat mendorong kepercayaan orang barat terhadap
keburukan Islam yang ditampilkan oleh kalangan ilmuwan
yang terlibat dalam ideologi tersebut.!

Sejak awal orientalisme muncul ke permukaan bertaut rapat
dengan latar belakang psiko-historis di atas. Pada mulanya Islam
pada abad-abad lampau dicurigai dan ditakuti, tapi diam-diam
juga dicemburui dan dikagumi. Iklim batiniah yang hampir mirip
juga diidap umat Islam setelah mereka menjadi umat yang kalah
sejak sekitar empat abad lalu. Kajian orientalis akan berlangsung
secara damai dan aman-aman saja manakala mereka berhadapan
dengan Budhisme dan Hinduisme, sebab kedua warisan spiritual
ini tidak pernah menggugat ego supremasi Barat. Islam bukan
saja pernah menggugat, tapi juga memberi alternatif peradaban
yang lebih ramah dan manusiawi. Barat baru belakangan ini saja

“Maxime Rodinson, Eurgpe and the Mistyque of Islam, trans. By Roger
Veinus (Seattle&London: Univ of Washington Press, 1987), 50.
15Prasetyo, Pembenaran ..., 106.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 61



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

mau mengakui fakta ini, dan itu pun masih terbatas di kalangan
ilmuwa tertentu.!©

Tapi, minat orang-orang Barat terhadap kaum muslim tidak
saja  ditumbuhkan oleh kepentingan-kepentingan  politis,
ckonomis, militer, keagamaan atau kesarjanaan, melainkan juga
oleh kuriositas mereka akan kisah-kisah asing yang dibumbui
cksotisme. Itulah sebabnya mereka sudah relatif mengetahui
geografi dunia Islam, iklimnya kota-kotanya, penguasanya, flora,
dan faunanya juga detail-detail mengenai pertanian dan
industri.'” Barat memulai babak baru pergumulannya dengan
peradaban Timur. Mereka mulai menyinggung digantikannya
upaya-upaya militer untuk menaklukan musuh Islam dengan
upaya-upaya missionaris, yang didasarkan kepada studi yang
memadai atas ajaran Islam dan bahasa-bahasanya. Bersamaan
dengan itu, kaum missionaris mulai mempertimbangkan
kemungkinan dialog intelektual untuk mencari dan mempererat
misi bersama Islam dan Kristen.!8

Kenyataan ini mendorong Hasan Hanafi untuk mengkaji
hakikat perkembangan Barat sebagai keniscayaan untuk
menghentikan Eropasentrisme yang telah menguasai duniam
dan untuk menebus kejahatan orientalisme. Kesadarannya dalam
masalah ini, menuntut Hassan Hanafi untuk melakukan kerja
besar menciptakan suatu ilmu sosial baru. Perlucutan
Erosentrisme tidaklah untuk dunia Islam semata, tetapi juga
untuk dunia ketiga pada umumnya, agar secara metodologis
konseptual independen. !

16Ahmad Syafii Maarif, “Orientalisme Mengapa Dicurigai”,; Jurnal Ulnmul
Quran, no. 2 (1992), 3.

Thsan Ali-Fauzi, “Orientaisme di Mata Orientalis: Maxime Rodinson
tentang Citra dan Studi Barat atas Islam”, Jurnal Ulumnl Quran, no. 2 (1992),
9.

18]bid., 10.

“Untuk pembahasan tentang hal ini lihat Hasan Hanafi, Oksidentalisme:
Sikap Kita terbadap Barat, ter. M. Najib Buchori (Paramadina: Jakarta, 2000).

62 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Titik Temu Islam dan Orientalisme

Jika kita menyibak kelemahan-kelemahan studi para orientalis
tethadap Islam, itu tidak berarti kita menafikan kontribusi
mereka dalam pengembangan kajian keislaman. Betapa pun juga,
dalam segi-segi tertentu, mereka telah membantu pemahaman
kita terhadap fenomena, ekspresi, dan penerjemahan Islam.
Tetlepas dari kelemahan-kelemahan kajian mereka, cukup
banyak pula hal bisa dipelajari dari para orientalis. Ini tentu saja
dengan tetap mempertahankan sikap kritis dan objektif. Oleh
karena itu, kita harus tetap objektif dan mengakui bahwa
orientalisme memiliki sumbangan yang tidak sedikit terhadap
kajian-kajian ketimuran khususnya Islam semisal Reynold
Nicholson dan Arthur J. Arberry. Kelompok ini lebih senang
disebut sebagai “islamisis” daripada orientalis. Di antara mereka
adalah John L. Esposito, Karen Armstrong, Martin Lings,
Annemarie Schimmel, John O. Voll, Ira M. Lapidus, Marshal GS
Hodgson, Leonard Binder, dan Charles Kurtzman.

Karel Steenbrink mengungkapkan dua alasan utama mengapa
sarjana muslim perlu dan harus membaca tulisan kaum
orientalis: pertama, buku pegangan di semua bidang ilmu, seperti
ckonomi, sosiologi, psikologi, teknik, kedokteran, dan lain-lain,
sekarang berasal dari dunia Barat. Kalau ilmu agama Islam tidak
mau ketinggalan dari ilmu-ilmu itu, maka ia wajib mencari
hubungan atau berdialog dengan ilmu agama di kalangan
cendikiawan dan sarjana Barat, khususnya dalam hubungan
dengan hasil-hasil yang telah mereka capai dalam bidang ilmu
agama Islam. Kedna, dalam mengumpulkan bahan, menyimpan
dan menerbitkan naskah-naskah lama, orientalisme mempunyai
suatu tradisi yang kaya dan lama. Sering sumber khazanah Islam
bisa digali lebih mudah di perpustkaan dan koleksi naskah di
Barat daripada di masjid kuno di dunia Islam .

Jika ilmu agama Islam menutup diri dari perkembangan studi
atas subjek yang sama di Negara Barat, pada dasarnya menutup

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 63



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

diri dari kemungkinan perkembangan yang baru. Dalam tradisi
keilmuan, mengadakan penelitian mengenai suatu persoalan,
langkah pertama haruslah merupakan suatu tinjauan atas hasil
penelitian orang yang sudah membahas persoalan itu
sebelumnya. Menutupi hasil penelitian orang Barat dari
pembahasan ini, tentu akan banyak merugikan penelitian para
sarjana muslim sendiri.?

Senada dengan pemikiran Karel Steenbrink, intelektual
muslim Ahmad Syafi’i Maarif juga memiliki “kesan baik”
terthadap orientalisme. Menurutnya, cara terbaik dalam
menghadapi karya-karya orientalis ialah dengan meniru
kesungguhan mereka dalam melahirkan karya-karya kreatif, tapi
juga harus mengembangkan sikap ekstra kritis terhadap tafsiran
mereka mengenai doktrin Islam. Sikap yang hanya mencurigai
adalah bentuk lain dari ketidakberdayaan intelektual.?! Catatan
penting bagi para pengkaji peradaban Islam harus memutuskan
sikap yang jelas, objektif, dan konsisten terhadap orientalisme.
Pertama-tama, pada saat sekarang ini banyak sarjana keislaman
dari orang Islam sendiri yang mengembangkan otoritas
akademiknya berdasarkan pengalaman akademik mereka
dengan kaum-kaum orientalis.

Pada pertumbuhan kajian akademik Islam di Indonesia,
misalnya, orang akan sulit sekali mengesampingkan arti penting
kehadiran  Rasyidi—seorang  keluaran  sebuah  lembaga
pendidikan tinggi Islam di Mesir yang melanjutkan ke Paris,
kemudian memperoleh pengalaman mengajar di Kanada,
terlepas dari retorika-retorika anti Baratnya. Namun, orang tak
akan luput mendapati hampir keseluruhan konstruksi
akademiknya dibangun atas dasar unsur-unsur yang ia dapatkan
dari Barat.

20Karel Steenbrink, “Berdialog dengan Karya-karya Kaum Orientalis”,

Jurnal Ulumnl Quran, no. 2 (1992), 25.
2'Maarif, Orientalisme ..., 3.

64 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Sejarah pertemuan Islam dan orientalisme bisa kita telusuri
dari berbagai karya-karya yang membahas studi keislaman. Tentu
saja, studi ini memperkaya khazanah intelektual Islam, salah satu
karya monumental kaum orientalis adalah dua karya
Montgomery Watt, Mubammad at Mecca (1953) dan Mubhammad
at  Medina (1956). Keduanya kemudian diringkas dalam
Mubhammad: Prophet and Statesman (1961).

Dalam karya-karyanya, terdapat tiga hal yang membuat
karya-karya tersebut terkenal: (pertama) ketelitian yang cermat
atas pengamatan terhadap aliansi-aliansi dan hubungan-
hubungan  kesukuan  yang menyebabkan  kesuksesan
Muhammad dalam melaksanakan kontrolnya diseluruh Arabia;
(kedna) perlakuan yang simpatik terhadap personalitas
Muhammad; (ketiga) keyakinan Watt bahwa perkembangan-
perkembangan keagamaan tidak dapat dilepaskan secara parsial
dari perkembangan-perkembangan ekonomi dan sosial.

Selain itu, kita harus berterima kasih banyak pada kaum
orientalis yang bersedia mencetak al-Qur’an—pertama kali al-
Qur’an dicetak di Jerman—dengan memberi indeks kata-kata
untuka memudahkan dalam menemukan ayat-ayat yang
mengandung kata-kata itu; Juga memberi indeks kata-kata yang
terdapat dalam kitab-kita hadis induk, kemudian studi geografis
negara-negara Islam dan membuat petanya. Setelah itu
mempublikasikan manuskrip-manuskrip yang telah melewati
tahap investigasi secara cermat dan betul, lalu studi kesenian
Islam.2?

Ke Arah Dialog antar Peradaban

Penamaan Barat dan Timur tidak semata-mata pemetaan atas
letak geografis, melainkan juga pemetaan ideologi dan arogansi
ras. Keangkuhan Barat ditandai dengan pengakuan yang

2Ahmad Sa’di Al-Farinduany, Pertumbuban dan Perkembangan Orientalisme
(Surabaya: Pustaka Progresif, 1988), 13.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 65



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

berlebihan bahwa kebudayaan Eropa lebih unggul dari pada
kebudayaan yang lain. Antagonisme Barat-Timur memang
merupakan konstruksi pemikiran Barat. Istilah Barat dan Timur
dalam perbandingan, mulai dipakai sejak awal abad XV dan terus
berkembang hingga awal abad XX.

Selama periode ini yang meliputi kedatangan dan penguasaan
Eropa di berbagai bagian wilayah Asia berkembang studi-studi
mengenai Asia. Sejak awal mereka ke Asia, mereka mendapatkan
banyak hal baru di luar budaya mereka. Ketika pengetahuan
mereka mengenai Asia masih umum dan keragaman budaya-
budaya Timur juga belum tereksplorasi, mereka menyebut
semua itu dengan satu istilah generik “Timur” sebagai kontras
dengan “Barat” yang mereka miliki.??

Mereka melihat Timur dengan nuansa persaingan yang akut
dan rasa kecurigaaan yang tidak disadari, peremehan yang
arogan, bahkan penaklukan yang ambisius, termasuk dalam
bidang keyakinan dan kepercayaan mereka. lebih lanjut di
kemudian hari, para penguasa Negara Barat melihat Timur
dengan semangat imprealis, mendominasi, dan menguasai. Sikap
semacam ini bertautan dengan kegiatan politik mereka yang
getol membuka koloni-koloni di wilayah Timur dan
memasukkannya sebagai tanah jajahan di bawah kekuasaan
pemerintahan mereka.

Dengan demikian, orientalisme (studi ketimuran) yang kita
pelajari sekarang ini, sebenarnya merupakan konstruksi Barat
yang telah menaklukan Timur tidak saja secara politis, melainkan
juga secara ilmiah dan kultural sedikikan rupa sehingga standar-
standar yang kita pakai sekarang tidak lain adalah ciptaan mereka
yang penuh dengan bias dan apriori.

Menurut kerangka pemikiran khas Eropa, orientalisme ini
mewarnai seluruh kegiatan penelitian dan studi mereka, bahkan

BA. Sudiarja, “Mengkaji ulang istilah Barat-Timur dalam Perbandingan
Filsafat dan Budaya”, Jurnal Diskursus, no. 2 (2006), 118.

66 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

termasuk orang-orang Asia sendiri yang suka atau tidak suka
harus belajar ke Eropa untuk mempelajari budayanya sendiri
sehingga membentuk cara berpikir dan mentalitas mereka secara
siginifkan. Kenyataan seperti inilah yang sedikit banyak juga
mewarnai munculnya revivalisme budaya pribumi dan
pemikiran-pemikiran yang disebut postkolonialisme.

Menurut penulis, munculnya orientalisme dan saling curiga
antara Barat dan Timur adalah buah dari gagalnya dialog
antarperadaban. Barat memandang Timur dengan perspektif dan
budaya yang dimilikinya, sementara Timur melihat Barat sebagai
agresor yang sangat bernafsu untuk menguasai kekayaan dunia
Timur. Tidak adanya dialog antarperadaban ini semakin
semrawut kettka mereka sama-sama memakai standar
perbandingan yang memperlihatkan keunggulan budaya dan
alam pikir masing-masing.

Oleh karena itu, sekarang dan ke depanya bukan saatnya lagi
kita melihat Barat dan Timur sebagai dua kutub yang berbeda,
lalu  #ug-ujug menilai seolah-olah peradaban Barat (Western
Civilization) mengungguli peradaban Timur (Eastern Civilization).
Perbandingan semacam ini, hanya akan menimbulkan reaksi
balik untuk membatasi arti keunggulan sebagai kemajuan di
bidang materi dan ilmu pengetahuan, sementara pada gilirannya
Timur akan mengangkat keunggulan diri di bidang kerohanian,
sebagai lawannya.

Secara menyeluruh Barat adalah Barat dan Timur adalah
Timur, keunggulan Barat bukanlah terhadap Timur, melainkan
terthadap dirinya sendiri, demikian pun Timur unggul dalam
ukurannya sendiri.?* Menanggapi kegelisahan ini, perlu adanya
dialog antarperadaban sehingga tidak adalagi dikotomi antara
Barat dan Timur. Dengan adanya dialog antar peradaban
diharapkan mampu menjawab berbagai problem masa depan
peradaban manusia.

24 [bud., 125.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 67



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Multikulturalisme dan Masa Depan Dunia

Memang dewasa ini semakin banyak orang menyadari bahwa
pemetaan Barat dan Timur yang meliputi ranah budaya, filsafat,
agama dan segi-segi kehidupan lainnya, tidak dapat
dipertahankan lagi. Pemetaan seperti itu bersifat reduktif,
menyederhanakan persoalan yang sesungguhnya lebih komplek.
Peta Barat-Timur telah menyajikan suatu bentuk hubungan
antagonis yang arogan, penuh kecurigaan selama beberapa puluh
tahun ke belakang. Maka peta inipun sekarang harus
diperbaharui. Sebab, secara menyeluruh Barat adalah Barat dan
Timur adalah Timur, keunggulan Barat bukanlah terhadap
Timur, melainkan terhadap diri sendiri, demikian pun Timur
unggul dalam ukurannya. Kecupetan perspektif perbandingan
dalam melihat hubungan Eropa dan Asia dewasa ini, sebagai
Barat—Timur dapat terjadi karena pandangan antagonis yang
terlalu sederhana dan tidak sesuai lagi dengan era globalisasi yang
mencoba menyatukan dunia dalam keprihatinan semesta
(global).

Dari analisis sederhana ini, kita dapat meraba secara awal
dan agak kasar, bahwa pendekatan-pendekatan sosio-politik
dalam memperbandingkan budaya dan agama mempunyai
bias intensional yang kuat. Artinya, perbedaan-perbedaan
antar budaya mereka lihat sebagai variabel yang membedakan
identitas mereka satu sama lain. Identitas yang begitu kuat
dari sesuatu bangsa, akan menimbulkan pertentangan, atau
persaingan kekuasaan.

Pandangan Said, sedikit banyak juga mempunyai intensi
politis.  Dalam  perspektif filosofis, Levinas justru
mengedepankan “otherness” (perbedaan-perbedaan) sebagai isu
kunci untuk melihat relasi moral manusia. “Otberness”
bukanlah sumber problem, pertentangan, atau pun
persaingan kekuasaan, melainkan wadah bagi dua entitas
peradaban yang berbeda untuk saling mengisi perbedaan

68 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

yang ada; bukan untuk dilenyapkan; dasar moral bagi
manusia untuk menaruh perhatian.?

Jikalau perspektif ini dapat digunakan sebagai kerangka
dalam memandang perbedaan-perbedaan antar budaya, maka
yang dihasilkan kiranya adalah saling penghargaan, rasa
hormat, dan bukan penguasaan. Inilah dasar
multikulturalisme,  kalau  boleh  dianggap  demikian.
Pemahaman budaya lain tidak harus dihasilkan sebagai studi
untuk menguasainya, melainkan pembelajaran mental untuk
menghargai dan menghormatinya.

Pendekatan perbandingan yang bersifat antagonis (dua posisi
budaya yang diperlawankan) antara kita dan mereka biasanya
menimbulkan bias dan apriori yang penuh kecurigaan karena
akan saling mengkalim budaya “kita” sebagai standar. Maka
perspektif multikultural cenderung akan mengangkat keunggulan
tiap-tiap budaya bukan untuk mengedepankan identitas melawan
atau menjatuhkan “yang lain”, sebagaimana ditampakkan dalam
pendekatan yang bersifat sosio-politis tetapi terutama untuk
bertahan terhadap lindasan global yang menggunakan standar
universal.

Oleh karena itu, tampaknya lebih tepat dan menjadi semakin
lazim bahwa studi-studi budaya dewasa ini menggunakan
kerangka pandang multikulturalisme, yang menggunakan
keunikan budaya sebagai standar. Hal semacam ini dapat
diberlakukan juga ketika kita melihat kembali hubungan Timur
dan Barat dalam kerangka pemikiran kritis, dengan tidak
menghadapkan keduanya secara antagonis dalam relasi polar,
dua kutub, melainkan masing-masing sebagai kumpulan budaya
majemuk yang sangat kompleks.2°

Untuk memahami pemikiran Emmanuel Levinas dapat dibaca dalam
Franz Magnis Suseno, 72 Tokoh Etika Abad ke-20 (Yogyakarta: Kanisius,
2000).

26Sudiarja, “Mengkaji...”, 126-8.

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 69



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Catatan Akhir

Dari diskusi di atas, pada akhirnya dapat dirumuskan
bahwa keberatan yang lebih banyak dikemukakan oleh para
penggugat orientalisme berkisar pada pandangan para
orientalis yang merugikan Islam dan umat Islam. Maka
semakin tampak bahwa persoalan yang muncul dalam
orientalisme, selain  persoalan metodologi, adalah
nonmetodologi. Persoalan yang terakhir ini dapat berupa
persoalan ekononis, politis, maupun kultural. Terhadap
masalah ini kebanyakan para pemikir melihat dialog sebagai
alternatif jalan keluar.

Dialog dapat menjanjikan suatu hubungan yang lebih baik
antara Barat-Timur atau Barat-Islam. Meskipun demikian,
dialog tampaknya tidak bisa dijadikan satu-satunya alternatif
untuk  menghadapi  persoalan-persoalan  yang  telah
dikemukakan di muka. Dialog hanya dapat memberikan
sesuatu ketika terdapat aturan main yang menghubungkan
satu pihak dengan pihak yang lain. Khususnya dalam bidang
akademis, dialog memang dapat memberikan arti yang luar
biasa besarnya. Suatu dialog yang dibangun di atas kejujuran,
keterbukaan, dan bertumpu pada kaidah-kaidah ilmiah. Etika
keilmuan inilah yang dapat menjamin dan menghubungkan
antara pihak-pihak yang berbeda pendapatnya. Tanpa
keterbukaan atau kejujuran, dialog tidak akan berarti dalam
menjembatani problema-problema yang ada.®

Daftar Pustaka

A. Sudiarja, “Mengkaji Ulang Istilah Barat—Timur dalam
Perbandingan Filsafat dan Budaya”, Jurnal Diskursus, no. 2
(2000).

Abidin Ja’tar, Orientalisme dan Studi tentang Bahasa Arab (Jakarta:
Bina Usaha, 1987).

70 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Achmad Satori Ismail, Orentalisme dalam Pandangan Orang Timur
(Jakarta: Jurnal Ma’rifah, 1994).

Ahmad Sa’di Al-Farinduany, Pertumbuban dan  Perkembangan
Orientalisme (Surabaya: Pustaka Progresif, 1988).

Ahmad Syafii Maarif, “Orientalisme Mengapa Dicurigai”, Jurnal
Ulumnl Quran, no. 2 (1992).

Alwi Shihab, Membendung Arus: Respon Gerakan Mubammadiyah
terbadap Penetrasi Misi Kristen di Indonesia (Bandung: Mizan,
1998).

Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Bandung:
Pustaka, 19906).

Franz Magnis Suseno, 72 Tokoh Etika Abad ke-20 (Yogyakarta:
Kanisius, 2000).

Hasan Hanafi, Cakrawala Baru Peradaban Global Revolusi Islam
untuk Globalisast, Pluralisme dan Egaliterisme Antar Peradaban
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2000).

Hasan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Barat, ter. M.
Najib Buchori (Paramadina: Jakarta, 2000).

Hendro Prasetyo, “Pembenaran Orientalisme: Kemungkinan
dan Batas-batasnya”, Jurnal Islamika, no. 3 (1994).

Thsan Ali-Fauzi, “Orientaisme di Mata Orientalis: Maxime
Rodinson tentang Citra dan Studi Barat atas Islam”, Jurnal
Ulumnl Quran, no. 2 (1992).

Karel Steenbrink, “Berdialog dengan Karya-karya Kaum
Orientalis”, Jurnal Ulnmul Quran, no. 2 (1992).

Mahmud Hamdi Zaqzuq, Islam dan Tantangan dalam Menghadapi
Pemikiran Barat, ter. Ahmad Sodikin (Bandung: Pustaka Setia,
2003).

Maryam Jamilah, Iskam dan Orientalism: Sebuah Kajian Analitik, tet.
Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994).

Maxime Rodinson, Europe and the Mistyque of Islam, trans. By
Roger Veinus (Seattle & London: Univ. of Washington
Press, 1987).

Ulnmuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 71



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban

Muhammad Abdurrahman Khan, Muslim Contribution to Science
and Culture (Delhi: Idarah Adabiyah-I-Delli, 1880).

Musthata As-Siba’ie, .Akar-akar Orientalisme (Surabaya: Bina
Ilmu, 1983).

Rom Landau, The Arabs Heritage of Western Civilization (New
York: Arab Information Centre, 1962).

S2’id al-Din al-Sayyid al-Shalih, Jaringan Konspirasi Menentang
Islam, ter. Muhammad Thalib (Yogyakarta: Wihdah Press).
Steven Runciman, History of Crusades (Cambridge: Cambridge

Univercity Press, 1951).
Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur'an (Y ogyakarta:
FkBA, 2001).

72 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	03 Utama XI_Mutiullah.pdf

