


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                
ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Rendra Khaldun Telaah Historis Perkembangan 

Orientalisme Abad XVI-XX  1-26 

Iswahyudi Menyibak Kekerasan Simbolik 

Orientalisme  27-52 

Mutiullah Orientalisme dan Upaya  

Dialog Antarperadaban  53-72 

Afrizal Mengarifi Orientalisme:  
Meretas Jalan ke Arah Integrasi 

Epistemologi Studi Islam  73-92 

Ahwan Fanani Orientalisme, Liberalisme Islam,  
dan Pengembangan Studi Islam  

di IAIN  93-120 

LEPAS 

Miftahul Huda  Membaca Teks Hadis: Antara Makna 

Literal dan Pesan Utama  121-140 

Ismail Thoib Menggagas Reformasi Pendidikan Islam: 

Telaah Filosofis Paradigmatik  141-156 

Abdul Mukti Ro’uf Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia 

Pasca Orde Baru  157-176 

Ahmad Fathan Aniq  Rejection of Perda Zakat in East Lombok: 

Public Criticism on Public Policy  177-
198 

ULAS BUKU 

Fachrizal Halim  Self-Criticism to Arab and Muslim 

Intellectuals  199-212 

INDEKS 

 



Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 53 

ORIENTALISME  
DAN UPAYA DIALOG ANTARPERADABAN  

Mutiullah* 
__________________________________________________ 

Abstract 

Discourse about clash of civilization between West and East is forever 
interesting to discuss about. It is not only related to political and ideological 
matter but even more also to epistemological problems as foundation of 
forming a civilization. So far, both problems have been dominated by 
political and ideological prejudice in which West always finds itself superior 
and East inferior; West always shows itself as an ordinate and centrum, 
and considers East a subordinate and peripheral. Such prejudice then gets 
its theoretical justification through orientalits’ works. Construction of binary 
opposition presented and applied in their works indicates a failure of inter 
civilization dialogue. West views East through western cultural perspective, 
while East views West as an aggressor that eagerly want to dominate East. 
In the future, we need an inter civilization dialogue that founded on cultural 
honesty and openness, not on prejudice and historical trauma. 

Keywords: Orientalisme, Prasangka Budaya, Barat, Timur, 

Trauma Kesejarahan, Dialog Antarperadaban. 

______________ 

KEANGKUHAN, merasa paling benar, dan klaim universalitas, 
adalah kata-kata yang pas untuk dialamatkan kepada wacana, 
pendapat, dan analisis dalam sosiologi Barat selama ini. Apa 
yang kita terima dalam berbagai literatur dari wacana mereka 
adalah sebuah bentuk “kolonialisme” wacana, hegemonisasi 

                                                           
*Penulis adalah dosen di Fakultas Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. e-mail: filusuf_pencerahan@yahoo.com 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

54  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

kultural, dan “pemaksaan” pendapat yang menganggap “yang 
lain” (otherness, Timur, Islam) sebagai “barang rendahan”. 
Keangkuhan Barat dalam menilai Timur dan Islam, bisa diamati 
dari berbagai analisis akademik kaum orientalis yang mencibir 
kebudayaan non-Barat, dan menganggap Timur adalah 
irrasional, tidak demokratis, dan sangat mistik. 

Dalam literatur studi keislaman, kata orientalisme memiliki 
arti yang sangat negatif. Pandangan negatif ini terkait dengan tiga 
faktor utama. Pertama, sejarah panjang “pengalaman buruk” yang 
dialami kaum muslim dalam perjumpaan mereka dengan 
nonmuslim. Pengalaman pahit ini terkait dengan sejarah 
pertumbuhan orientalisme yang beriringan dengan 
imperialisme. Pada masa-masa imperialisme, negara-negara 
Timur menjadi mangsa negara-negara Barat, maka 
orientalisme yang menjadi tulang punggung imperialisme itu 
meletakkan masyarakat Timur sebagai objek pengetahuan 
sementara Barat sebagai subjek pengetahuan. Arogansi ini 
sudah lama tertanam dalam kesadaran Barat sehingga Barat 
diposisikan sebagai pengkaji, sementara non Barat 
diperlakukan sebagai museum antropologis.1  

Kedua, pada hakekatnya orientalisme bukan semata-mata 
kegelisahan intelektual tapi juga merupakan doktrin politik 
yang dipaksakan dengan menghakimi bahwa dunia Timur 
memang lebih lemah dari dunia Barat. Buah dari doktrin 
politik ini adalah orientalisme benar-benar menjadi 
kepanjangan tangan imperialisme.2 Sejak awal kaum imperialis 
mengeksploitir orientalisme seoptimal mungkin untuk mencapai 
tujuannya. Sebaliknya orientalisme mengeruk berbagai 

                                                           
1Hasan Hanafi, Cakrawala Baru Peradaban Global Revolusi Islam untuk 

Globalisasi, Pluralisme dan Egaliterisme Antar Peradaban (Yogyakarta: IRCiSoD, 
2000), 71-2. 

2Lihat misalnya dalam Mahmud Hamdi Zaqzuq, Islam dan Tantangan 
dalam Menghadapi Pemikiran Barat, ter. Ahmad Sodikin (Bandung: Pustaka 
Setia, 2003). 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 55 

keuntungan dari imperialisme untuk mencapai sasarannya yakni 
memporak-porandakan syakhshiyyah islâmiyyah. Keduanya 
berhubungan mesra dan saling take and give. Sebutlah Snouck 
Hourgronje. Ia telah memberikan jasa besar bagi Imperialis 
Belanda di Aceh, dan pemerintah Belanda telah menjadi 
pelaksana yang baik dari setiap nasehat Snouck.3 Ketiga, 
orientalisme memiliki peran lain yang justru lebih penting yaitu 
sebagai alat ghazwah al-fikr (serangan pemikiran). Ini akan terlihat 
jika kita mengamati tulisan-tulisan orientalis secara kritis. Mereka 
mengarahkan panah serangannya terhadap Islam dan umatnya, 
dengan menebarkan berbagai keraguan dan kedustaan berkaitan 
dengan Islam. Karya-karya mereka terasa sekali adanya 
kejanggalan-kejanggalan yang menyalahartikan Islam.4 

Ketiga pandangan negatif ini mendapat “dukungan moral” 
ketika Edward W. Said dengan karya monumental “Orientalism” 
memaparkan berbagai macam persoalan yang terdapat dalam 

kajian orientalisme. Aksi praksis Said ini dilatar belakangi 
oleh pembentukan persepsi Barat terhadap bangsa Arab dan 
Islam menjadi masalah yang sangat politis dan keras. 
Pertama, sejarah prasangka anti-Arab atau anti-Islam yang 
populer di kalangan akademik dan pengambil kebijakan 
Barat, yang sangat tercermin dalam sejarah orientalisme. 
Kedua, pergulatan antara orang-orang Arab dan Zionisme 
Israel, dan pengaruh terhadap penduduk-penduduk Yahudi 
Amerika maupun terhadap budaya liberal dan penduduk 
pada umumnya. Orang Arab menjadi dirugikan karena 
stereotip negatif yang melekat padanya. Ketiga, tidak adanya 
posisi budaya yang memungkinkan Arab untuk 

                                                           
3Dalam kasus Indonesia dapat dilihat dalam dalam Alwi Shihab, 

Membendung Arus: Respon Gerakan Muhammadiyah terhadap Penetrasi Misi Kristen 
di Indonesia (Bandung: Mizan, 1998). 

4Untuk pembahasan tentang hal ini dapat dilacak misalnya dalam Taufik 
Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an (Yogyakarta: FkBA, 2001). 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

56  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

mengidentifikasikan dirinya dengan baik karena Timur 
Tengah kini telah begitu diidentikkan dengan politik negara-
negara adikuasa, ekonomi minyak, dan perbedaan antara 
Israel yang dianggap demokratis dan cinta damai dan orang-
orang Arab yang biadab, totaliter dan teroris.5 

Bagi Said orientalisme memiliki “dosa intelektual” yang 
mereka sendiri tidak pernah mau mengakui. Dosa apakah itu? 
Dosa yang dimaksud Said adalah pengatasnamaan diri pada ilmu 
pengetahuan yang selalu berkedok ilmiah dan objektif. 
Orientalisme menganggap hasil yang dicapai khususnya kajian 
tentang Islam dan dunia Timur senantiasa netral dan bebas nilai. 
Padahal, menurut Said hasrat orientalisme mempelajari Islam 
dan dunia Timur didasari pada kepentingan Barat terhadap 
Timur, yang bersifat kultural, ekonomis, maupun politis.6 Dalam 
Orientalisme, sudut pandang atau pendekatan seringkali secara 
mencolok didorong oleh kepentingan-kepentingan eksternal. 
Seperti Said sendiri katakan, riset dan pendapat tentang Islam 
yang dikemukakan oleh Daniel Pipes dalam In the Path of God: 
Islam and Political Power, secara langsung membantu dan 
menjaga kepentingan politik Amerika terhadap negara-negara 
muslim. Pipes secara langsung memberikan kontribusi yang 
sangat besar terhadap keabsahan pemerintahan Reagan dalam 
memperlakukan masyarakat Islam. Menurut Said, masalah 
seperti, ini jelas bukan hanya persoalan metodologis; lebih dari 
itu adalah persoalan politis, ekonomis, dan kultural.7 

Tindakan yang dilakukan oleh Pipes ini lebih tepat 
dipandang sebagai bagian dari struggle for power di mana motif 
di belakang kajian ilmiah seperti ini, baik politis maupun 

                                                           
5Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Bandung: 

Pustaka, 1996), 34-5. 
6Hendro Prasetyo, “Pembenaran Orientalisme: Kemungkinan dan 

Batas-batasnya”, Jurnal Islamika, no. 3 (1994), 101.  
7Ibid., 107. 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 57 

ekonomis, menjadi penggerak yang sangat kuat terhadap arah 
serta hasil kajian keilmuan. Bahkan dapat dikatakan apa yang 
disebut sebagai kaidah ilmiah sepenuhnya sudah 
dikonstitusikan dalam wacana kekuasaan. Bila persoalannya 
demikian, mungkinkah etika ilmiah dapat mengatasi arus 
kekuasaan yang mendorong motivasi ilmuwan seperti Pipes, 
de Nogent, MacDonald, atau Wansbrough?   

Berdasarkan ketiga pandangan negatif dan buku “Orientalism” 
karya Said di atas, tulisan ini akan membahas dua persoalan 
utama yang berkaitan dengan orientalisme sebagai problem 
sejarah peradaban manusia. Pertama, adalah persoalan yang 
bersifat ideologis dan politis. Pembahasan tema ini akan 
menganalisa pergunjingan persoalan epistemologi politik yang 
melahirkan orientalisme sebagai ilmu dan orientalisme sebagai 
ideologi. Analisis masalah ini akan lebib banyak mengungkapkan 
problem-problem politik dan kepentingan yang melatarbelakangi 
kemunculan orientalisme. Kedua, mengikuti Said, tulisan ini juga 
akan membahas kritik terhadap orientalisme dalam hubungannya 
dengan persoalan orientalisme. Akhir dari bahasan ini, juga akan 
dikemukakan beberapa analisis terhadap jalan keluar yang selama 
banyak ditawarkan, yaitu dialog antarperadaban.  

Islam, Orientalisme, dan Kritik Ideologi  

Sejarah perjumpaan Islam dan Barat bermula pada saat dunia 
Islam sedang berada di puncak peradaban yang kreatif. 
Pengaruhnya atas bangsa-bangsa lain tidak ada taranya dalam 
sejarah. Pengaruh ini tidak hanya terbatas pada kawasan Asia–
Afrika, bahkan Jantung Eropa pun ditembusnya.8  

                                                           
8Lihat misalnya dalam Rom Landau, The Arabs Heritage of Western 

Civilization (New York: Arab Information Centre, 1962). Lihat juga 
Muhammad Abdurrahman Khan, Muslim Contribution to Science and Culture 
(Delhi: Idarah Adabiyah-I-Delli, 1880).  



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

58  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Perkenalan dengan peradaban Islam lah sebenarnya yang 
membawa Eropa menjadi dunia beradab pada abad-abad IX dan 
X. Pada saat pusat-pusat Islam di Spanyol sedang di puncak 
kecemerlangan, pusat-pusat intelektual di Barat hanyalah berupa 
benteng-benteng perkasa, dihuni oleh para bangsawan semi 
barbarik yang merasa bangga atas ketidakmampuannya 
membaca.  

Tapi kontak Islam dengan Barat tidak semata-mata kontak 
intelektual, akan tetapi melibatkan juga kontak senjata dan 
perdagangan. Perang Salib yang berlangsung sekitar 200 tahun 
itu, adalah satu di antara kontak senjata, di samping secara 
kurang langsung juga kontak peradaban antara Islam dan 
Eropa.9 Gaung sejarah dari macam-macam saling hubungan ini 
masih terasa sampai hari ini, saat dunia Islam tengah menggapai 
rumusan jati-diri dan peran semestanya dalam percaturan dunia.  

Semua itu tanpa diragukan lagi telah ikut memainkan 
peran penting dalam mendorong munculnya kebangkitan 
pemikiran di Eropa pada akhir abad XV. Kebangkitan itu 
terkenal dengan sebutan Aufklarung. Mengiringi kebangkitan 
itu, bertambahlah minat dan perhatian Eropa untuk 
mengenal hal-ihwal Timur dengan mendalami bahasa-
bahasa Timur, agama-agama dan peradabannya serta jalan 
atau pola pikirnya.10  

Semenjak saat itu, studi tentang kehidupan dan 
peradaban orang-orang Timur, baik dalam aspek bahasa, 
sastra, seni, ilmu pengetahuan ideologi, maupun tradisi-
tradisi ramai didiskusikan sehingga muncul yang disebut 
kemudian orientalisme. Sejak, orientalisme tidak hanya 
terbatas sebagai kegiatan studi ketimuran tapi lebih dari itu, 

                                                           
9Bahasan yang lebih detail tentang Perang Salib lihat Steven Runciman, 

History of Crusades (Cambridge: Cambridge Univercity Press, 1951).  
10Abidin Ja’far, Orientalisme dan Studi tentang Bahasa Arab (Jakarta: Bina 

Usaha, 1987), 7. Lihat juga Sa’îd al-Dîn al-Sayyid al-Shâlih, Jaringan Konspirasi 
Menentang Islam, ter. Muhammad Thalib (Yogyakarta: Wihdah Press), 117.  



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 59 

orientalisme menjadi suatu disiplin ilmu tersendiri yang 
banyak diminati oleh sarjana-sarjana Barat.  

Meskipun demikian, sampai saat ini, para peneliti berbeda 
pendapat dalam menetapkan permulaan kegiatan orientalisme. 
Sebagian mengatakan orientalisme mulai ada sejak abad X, 
sedangkan sebagian yang lain berpendapat, orientalisme muncul 
setelah Perang Salib berlangsung sekitar antara 1097-1292. Ada 
pula yang mengatakan, orientalisme telah memulai aktifitasnya 
pada abad XIII di Andalusia, ketika serangan kaum Salibis 
Spanyol terhadap umat Islam mencapai klimaksnya. Saat itu Raja 
Qastalah, Alfonso menyuruh Michel Scoot untuk melakukan 
penelitian tentang ilmu pengetahuan dan peradaban yang telah 
dicapai umat Islam. Tak lama kemudian, Scoot mengumpulkan 
para pendeta di sebuah gereja guna menyusun program 
penerjemahan buku-buku berbahasa Arab ke dalam bahasa 
Eropa.11  

Studi orientalisme begitu cepat berkembang pada abad 
XIX. Ketika puluhan sarjana Perancis yang dibawa Napoleon 
memasuki Mesir pada tahun 1789, telah menghasilkan sekitar 
23 jilid besar tentang pengetahuan atau pemahaman yang 
berkaitan dengan ’kemesiran’ (Egyptology). Pengokohan 
orientalisme di abad XIX ini telah melicinkan jalan bagi 
perluasan imperialisme yang telah memaksakan kehendaknya 
pada rakyat jajahannya. Orientalisme digunakan untuk 
kepentingan taktis politik Barat atas dunia Timur-Islam.  

Hal ini ditunjukkan dengan proyek-proyek penelitian dengan 
dana dari pemerintah seperti yang dilakukan oleh Macdonald, 
orientalis Inggris yang bekerja sebagai penasehat penjajah Inggris 
di Anak Benua India; Hamilton Alexander Gibb, penasehat 
Inggris dan Amerika, dalam menentukan kebijakan politik 
menyokong Israel dan menentang bangsa Arab; Louis 

                                                           
11Achmad Satori Ismail, Orientalisme dalam Pandangan Orang Timur 

(Jakarta: Jurnal Ma’rifah, 1994), 4. 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

60  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Massignon, penasehat Prancis untuk kebijakan politik di Afrika 
Utara.12  

Secara historis pertumbuhan orientalisme itu memang 
berbarengan dengan perkembangan imperialisme. Lembaga-
lembaga studi orientalisme di Barat didirikan pada masa 
keemasan imperialisme. Studi berbagai masalah orientalisme 
telah dimulai di Belanda pada tahun 1781, di Perancis 
dilembagakan dalam Societe Asiatique (1822), di Inggris 
bernama Royal Asiatic society (1822), dan Amerika mempunyai 
American Oriental Society (1842). Puncaknya, pada seperempat 
terakhir dari abad kesembilan belas, di Paris diadakan Muktamar 
pertama yang dihadiri oleh para orientalis (tahun 1873). 
Muktamar-muktamar semacam ini terus menerus diadakan guna 
studi tentang Timur agama dan kebudayaan.13 

Semenjak itulah tak pernah putus dan selalu saja ada orang-
orang yang mempelajari Islam dan peradaban Timur serta 
menerjemahkan al-Qur’an dan buku-buku ilmiah, kesustraan 
yang berbahasa Arab. Sejumlah besar orang-orang Barat 
memperhatikan orientalisme dan menerbitkan majalah-majalah 
yang disebarkan ke seluruh pelosok negeri di Barat.  

Mereka juga mengincar menuskrip-manuskrip Arab yang ada 
di Negara-negara Arab dan Negara-negara Islam; membelinya 
dari pemiliknya yang bodoh atau mencurinya di perpustakaan-
perpustkaan umum yang sedang dalam keadaan semrawut. 
Buku-buku tersebut mereka angkut ke Negara-negara mereka 
serta disimpannya di perpustakaan-perpustakaan. Dengan 
demikian sejumlah besar manuskrip-manuskrip Arab telah 
dipindahkan ke perpustakaan-perpustakaan di Eropa. 

Memang tidak ada salahnya sarjana-sarjana Barat 
mempelajari masalah-masalah ketimuran, termasuk masalah 

                                                           
12Maryam Jamilah, Islam dan Orientalism: Sebuah Kajian Analitik, ter. 

Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994), 11. 
13Musthafa As-Siba’ie, Akar-akar Orientalisme (Surabaya: Bina Ilmu, 

1983), 22. 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 61 

keislaman, asal penyelidikan mereka didasarkan atas sendi-
sendi ilmiah yang betul dan bertujuan mencari kebenaran. 
Akan tetapi, tujuan asasi dunia Barat dengan 
orientalismenya itu adalah untuk menguasai dan menjajah 
Timur, walaupun mungkin saja disertai rasa ingin tahu 
tentang kebudayaan lain.  

Maxime Rodinson lebih dapat memberikan analisis yang 
lebih luas. Rodinson melihat persoalan orientalisme tidak 
hanya sebatas persoalan kecemburuan peradaban. Menurut 
Rodinson, dalam sejarah pergumulan Barat dengan Islam, 
terdapat variasi yang cukup beragam. Ketika rasionalisme 
merebak di Eropa, gambaran dan anggapan masyarakat 
Barat terhadap Islam cukup positif.14 Akan tetapi, 
masyarakat Barat semakin berburuk sangka terhadap Islam 
ketika ideologi kolonialisme dan imprealisme semakin 
merebak dalam masyarakat Eropa. Ideologi kolonialisme 
cukup kuat mendorong kepercayaan orang barat terhadap 
keburukan Islam yang ditampilkan oleh kalangan ilmuwan 
yang terlibat dalam ideologi tersebut.15  

Sejak awal orientalisme muncul ke permukaan bertaut rapat 
dengan latar belakang psiko-historis di atas. Pada mulanya Islam 
pada abad-abad lampau dicurigai dan ditakuti, tapi diam-diam 
juga dicemburui dan dikagumi. Iklim batiniah yang hampir mirip 
juga diidap umat Islam setelah mereka menjadi umat yang kalah 
sejak sekitar empat abad lalu. Kajian orientalis akan berlangsung 
secara damai dan aman-aman saja manakala mereka berhadapan 
dengan Budhisme dan Hinduisme, sebab kedua warisan spiritual 
ini tidak pernah menggugat ego supremasi Barat. Islam bukan 
saja pernah menggugat, tapi juga memberi alternatif peradaban 
yang lebih ramah dan manusiawi. Barat baru belakangan ini saja 

                                                           
14Maxime Rodinson, Europe and the Mistyque of Islam, trans. By Roger 

Veinus (Seattle&London: Univ of Washington Press, 1987), 50.  
15Prasetyo, Pembenaran ..., 106.  



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

62  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

mau mengakui fakta ini, dan itu pun masih terbatas di kalangan 
ilmuwa tertentu.16  

Tapi, minat orang-orang Barat terhadap kaum muslim tidak 
saja ditumbuhkan oleh kepentingan-kepentingan politis, 
ekonomis, militer, keagamaan atau kesarjanaan, melainkan juga 
oleh kuriositas mereka akan kisah-kisah asing yang dibumbui 
eksotisme. Itulah sebabnya mereka sudah relatif mengetahui 
geografi dunia Islam, iklimnya kota-kotanya, penguasanya, flora, 
dan faunanya juga detail-detail mengenai pertanian dan 
industri.17 Barat memulai babak baru pergumulannya dengan 
peradaban Timur. Mereka mulai menyinggung digantikannya 
upaya-upaya militer untuk menaklukan musuh Islam dengan 
upaya-upaya missionaris, yang didasarkan kepada studi yang 
memadai atas ajaran Islam dan bahasa-bahasanya. Bersamaan 
dengan itu, kaum missionaris mulai mempertimbangkan 
kemungkinan dialog intelektual untuk mencari dan mempererat 
misi bersama Islam dan Kristen.18  

Kenyataan ini mendorong Hasan Hanafi untuk mengkaji 
hakikat perkembangan Barat sebagai keniscayaan untuk 
menghentikan Eropasentrisme yang telah menguasai duniam 
dan untuk menebus kejahatan orientalisme. Kesadarannya dalam 
masalah ini, menuntut Hassan Hanafi untuk melakukan kerja 
besar menciptakan suatu ilmu sosial baru. Perlucutan 
Erosentrisme tidaklah untuk dunia Islam semata, tetapi juga 
untuk dunia ketiga pada umumnya, agar secara metodologis 
konseptual independen.19  

                                                           
16Ahmad Syafii Maarif, “Orientalisme Mengapa Dicurigai”, Jurnal Ulumul 

Quran, no. 2 (1992), 3. 
17Ihsan Ali-Fauzi, “Orientaisme di Mata Orientalis: Maxime Rodinson 

tentang Citra dan Studi Barat atas Islam”, Jurnal Ulumul Quran, no. 2 (1992), 
9.  

18Ibid., 10. 
19Untuk pembahasan tentang hal ini lihat Hasan Hanafi, Oksidentalisme: 

Sikap Kita terhadap Barat, ter. M. Najib Buchori (Paramadina: Jakarta, 2000). 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 63 

Titik Temu Islam dan Orientalisme  

Jika kita menyibak kelemahan-kelemahan studi para orientalis 
terhadap Islam, itu tidak berarti kita menafikan kontribusi 
mereka dalam pengembangan kajian keislaman. Betapa pun juga, 
dalam segi-segi tertentu, mereka telah membantu pemahaman 
kita terhadap fenomena, ekspresi, dan penerjemahan Islam. 
Terlepas dari kelemahan-kelemahan kajian mereka, cukup 
banyak pula hal bisa dipelajari dari para orientalis. Ini tentu saja 
dengan tetap mempertahankan sikap kritis dan objektif. Oleh 
karena itu, kita harus tetap objektif dan mengakui bahwa 
orientalisme memiliki sumbangan yang tidak sedikit terhadap 
kajian-kajian ketimuran khususnya Islam semisal Reynold 
Nicholson dan Arthur J. Arberry. Kelompok ini lebih senang 
disebut sebagai “islamisis” daripada orientalis. Di antara mereka 
adalah John L. Esposito, Karen Armstrong, Martin Lings, 
Annemarie Schimmel, John O. Voll, Ira M. Lapidus, Marshal GS 
Hodgson, Leonard Binder, dan Charles Kurtzman. 

Karel Steenbrink mengungkapkan dua alasan utama mengapa 
sarjana muslim perlu dan harus membaca tulisan kaum 
orientalis: pertama, buku pegangan di semua bidang ilmu, seperti 
ekonomi, sosiologi, psikologi, teknik, kedokteran, dan lain-lain, 
sekarang berasal dari dunia Barat. Kalau ilmu agama Islam tidak 
mau ketinggalan dari ilmu-ilmu itu, maka ia wajib mencari 
hubungan atau berdialog dengan ilmu agama di kalangan 
cendikiawan dan sarjana Barat, khususnya dalam hubungan 
dengan hasil-hasil yang telah mereka capai dalam bidang ilmu 
agama Islam. Kedua, dalam mengumpulkan bahan, menyimpan 
dan menerbitkan naskah-naskah lama, orientalisme mempunyai 
suatu tradisi yang kaya dan lama. Sering sumber khazanah Islam 
bisa digali lebih mudah di perpustkaan dan koleksi naskah di 
Barat daripada di masjid kuno di dunia Islam .  

Jika ilmu agama Islam menutup diri dari perkembangan studi 
atas subjek yang sama di Negara Barat, pada dasarnya menutup 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

64  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

diri dari kemungkinan perkembangan yang baru. Dalam tradisi 
keilmuan, mengadakan penelitian mengenai suatu persoalan, 
langkah pertama haruslah merupakan suatu tinjauan atas hasil 
penelitian orang yang sudah membahas persoalan itu 
sebelumnya. Menutupi hasil penelitian orang Barat dari 
pembahasan ini, tentu akan banyak merugikan penelitian para 
sarjana muslim sendiri.20  

Senada dengan pemikiran Karel Steenbrink, intelektual 
muslim Ahmad Syafi’i Maarif juga memiliki “kesan baik” 
terhadap orientalisme. Menurutnya, cara terbaik dalam 
menghadapi karya-karya orientalis ialah dengan meniru 
kesungguhan mereka dalam melahirkan karya-karya kreatif, tapi 
juga harus mengembangkan sikap ekstra kritis terhadap tafsiran 
mereka mengenai doktrin Islam. Sikap yang hanya mencurigai 
adalah bentuk lain dari ketidakberdayaan intelektual.21 Catatan 
penting bagi para pengkaji peradaban Islam harus memutuskan 
sikap yang jelas, objektif, dan konsisten terhadap orientalisme. 
Pertama-tama, pada saat sekarang ini banyak sarjana keislaman 
dari orang Islam sendiri yang mengembangkan otoritas 
akademiknya berdasarkan pengalaman akademik mereka 
dengan kaum-kaum orientalis.  

Pada pertumbuhan kajian akademik Islam di Indonesia, 
misalnya, orang akan sulit sekali mengesampingkan arti penting 
kehadiran Rasyidi―seorang keluaran sebuah lembaga 
pendidikan tinggi Islam di Mesir yang melanjutkan ke Paris, 
kemudian memperoleh pengalaman mengajar di Kanada, 
terlepas dari retorika-retorika anti Baratnya. Namun, orang tak 
akan luput mendapati hampir keseluruhan konstruksi 
akademiknya dibangun atas dasar unsur-unsur yang ia dapatkan 
dari Barat.  

                                                           
20Karel Steenbrink, “Berdialog dengan Karya-karya Kaum Orientalis”, 

Jurnal Ulumul Quran, no. 2 (1992), 25. 
21Maarif, Orientalisme ..., 3. 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 65 

Sejarah pertemuan Islam dan orientalisme bisa kita telusuri 
dari berbagai karya-karya yang membahas studi keislaman. Tentu 
saja, studi ini memperkaya khazanah intelektual Islam, salah satu 
karya monumental kaum orientalis adalah dua karya 
Montgomery Watt, Muhammad at Mecca (1953) dan Muhammad 
at Medina (1956). Keduanya kemudian diringkas dalam 
Muhammad: Prophet and Statesman (1961).  

Dalam karya-karyanya, terdapat tiga hal yang membuat 
karya-karya tersebut terkenal: (pertama) ketelitian yang cermat 
atas pengamatan terhadap aliansi-aliansi dan hubungan-
hubungan kesukuan yang menyebabkan kesuksesan 
Muhammad dalam melaksanakan kontrolnya diseluruh Arabia; 
(kedua) perlakuan yang simpatik terhadap personalitas 
Muhammad; (ketiga) keyakinan Watt bahwa perkembangan-
perkembangan keagamaan tidak dapat dilepaskan secara parsial 
dari perkembangan-perkembangan ekonomi dan sosial.  

Selain itu, kita harus berterima kasih banyak pada kaum 
orientalis yang bersedia mencetak al-Qur’an―pertama kali al-
Qur’an dicetak di Jerman―dengan memberi indeks kata-kata 
untuka memudahkan dalam menemukan ayat-ayat yang 
mengandung kata-kata itu; Juga memberi indeks kata-kata yang 
terdapat dalam kitab-kita hadis induk, kemudian studi geografis 
negara-negara Islam dan membuat petanya. Setelah itu 
mempublikasikan manuskrip-manuskrip yang telah melewati 
tahap investigasi secara cermat dan betul, lalu studi kesenian 
Islam.22 

Ke Arah Dialog antar Peradaban  

Penamaan Barat dan Timur tidak semata-mata pemetaan atas 
letak geografis, melainkan juga pemetaan ideologi dan arogansi 
ras. Keangkuhan Barat ditandai dengan pengakuan yang 

                                                           
22Ahmad Sa’di Al-Farinduany, Pertumbuhan dan Perkembangan Orientalisme 

(Surabaya: Pustaka Progresif, 1988), 13. 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

66  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

berlebihan bahwa kebudayaan Eropa lebih unggul dari pada 
kebudayaan yang lain. Antagonisme Barat-Timur memang 
merupakan konstruksi pemikiran Barat. Istilah Barat dan Timur 
dalam perbandingan, mulai dipakai sejak awal abad XV dan terus 
berkembang hingga awal abad XX.  

Selama periode ini yang meliputi kedatangan dan penguasaan 
Eropa di berbagai bagian wilayah Asia berkembang studi-studi 
mengenai Asia. Sejak awal mereka ke Asia, mereka mendapatkan 
banyak hal baru di luar budaya mereka. Ketika pengetahuan 
mereka mengenai Asia masih umum dan keragaman budaya-
budaya Timur juga belum tereksplorasi, mereka menyebut 
semua itu dengan satu istilah generik “Timur” sebagai kontras 
dengan “Barat” yang mereka miliki.23  

Mereka melihat Timur dengan nuansa persaingan yang akut 
dan rasa kecurigaaan yang tidak disadari, peremehan yang 
arogan, bahkan penaklukan yang ambisius, termasuk dalam 
bidang keyakinan dan kepercayaan mereka. lebih lanjut di 
kemudian hari, para penguasa Negara Barat melihat Timur 
dengan semangat imprealis, mendominasi, dan menguasai. Sikap 
semacam ini bertautan dengan kegiatan politik mereka yang 
getol membuka koloni-koloni di wilayah Timur dan 
memasukkannya sebagai tanah jajahan di bawah kekuasaan 
pemerintahan mereka.  

Dengan demikian, orientalisme (studi ketimuran) yang kita 
pelajari sekarang ini, sebenarnya merupakan konstruksi Barat 
yang telah menaklukan Timur tidak saja secara politis, melainkan 
juga secara ilmiah dan kultural sedikikan rupa sehingga standar-
standar yang kita pakai sekarang tidak lain adalah ciptaan mereka 
yang penuh dengan bias dan apriori. 

Menurut kerangka pemikiran khas Eropa, orientalisme ini 
mewarnai seluruh kegiatan penelitian dan studi mereka, bahkan 

                                                           
23A. Sudiarja, “Mengkaji ulang istilah Barat-Timur dalam Perbandingan 

Filsafat dan Budaya”, Jurnal Diskursus, no. 2 (2006), 118. 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 67 

termasuk orang-orang Asia sendiri yang suka atau tidak suka 
harus belajar ke Eropa untuk mempelajari budayanya sendiri 
sehingga membentuk cara berpikir dan mentalitas mereka secara 
siginifkan. Kenyataan seperti inilah yang sedikit banyak juga 
mewarnai munculnya revivalisme budaya pribumi dan 
pemikiran-pemikiran yang disebut postkolonialisme.  

Menurut penulis, munculnya orientalisme dan saling curiga 
antara Barat dan Timur adalah buah dari gagalnya dialog 
antarperadaban. Barat memandang Timur dengan perspektif dan 
budaya yang dimilikinya, sementara Timur melihat Barat sebagai 
agresor yang sangat bernafsu untuk menguasai kekayaan dunia 
Timur. Tidak adanya dialog antarperadaban ini semakin 
semrawut ketika mereka sama-sama memakai standar 
perbandingan yang memperlihatkan keunggulan budaya dan 
alam pikir masing-masing.  

Oleh karena itu, sekarang dan ke depanya bukan saatnya lagi 
kita melihat Barat dan Timur sebagai dua kutub yang berbeda, 
lalu ujug-ujug menilai seolah-olah peradaban Barat (Western 
Civilization) mengungguli peradaban Timur (Eastern Civilization). 
Perbandingan semacam ini, hanya akan menimbulkan reaksi 
balik untuk membatasi arti keunggulan sebagai kemajuan di 
bidang materi dan ilmu pengetahuan, sementara pada gilirannya 
Timur akan mengangkat keunggulan diri di bidang kerohanian, 
sebagai lawannya.  

Secara menyeluruh Barat adalah Barat dan Timur adalah 
Timur, keunggulan Barat bukanlah terhadap Timur, melainkan 
terhadap dirinya sendiri, demikian pun Timur unggul dalam 
ukurannya sendiri.24 Menanggapi kegelisahan ini, perlu adanya 
dialog antarperadaban sehingga tidak adalagi dikotomi antara 
Barat dan Timur. Dengan adanya dialog antar peradaban 
diharapkan mampu menjawab berbagai problem masa depan 
peradaban manusia.  

                                                           
24 Ibid., 125.  



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

68  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Multikulturalisme dan Masa Depan Dunia  

Memang dewasa ini semakin banyak orang menyadari bahwa 
pemetaan Barat dan Timur yang meliputi ranah budaya, filsafat, 
agama dan segi-segi kehidupan lainnya, tidak dapat 
dipertahankan lagi. Pemetaan seperti itu bersifat reduktif, 
menyederhanakan persoalan yang sesungguhnya lebih komplek. 
Peta Barat-Timur telah menyajikan suatu bentuk hubungan 
antagonis yang arogan, penuh kecurigaan selama beberapa puluh 
tahun ke belakang. Maka peta inipun sekarang harus 
diperbaharui. Sebab, secara menyeluruh Barat adalah Barat dan 
Timur adalah Timur, keunggulan Barat bukanlah terhadap 
Timur, melainkan terhadap diri sendiri, demikian pun Timur 
unggul dalam ukurannya. Kecupetan perspektif perbandingan 
dalam melihat hubungan Eropa dan Asia dewasa ini, sebagai 
Barat–Timur dapat terjadi karena pandangan antagonis yang 
terlalu sederhana dan tidak sesuai lagi dengan era globalisasi yang 
mencoba menyatukan dunia dalam keprihatinan semesta 
(global).  

Dari analisis sederhana ini, kita dapat meraba secara awal 
dan agak kasar, bahwa pendekatan-pendekatan sosio-politik 
dalam memperbandingkan budaya dan agama mempunyai 
bias intensional yang kuat. Artinya, perbedaan-perbedaan 
antar budaya mereka lihat sebagai variabel yang membedakan 
identitas mereka satu sama lain. Identitas yang begitu kuat 
dari sesuatu bangsa, akan menimbulkan pertentangan, atau 
persaingan kekuasaan.  

Pandangan Said, sedikit banyak juga mempunyai intensi 
politis. Dalam perspektif filosofis, Levinas justru 
mengedepankan “otherness” (perbedaan-perbedaan) sebagai isu 
kunci untuk melihat relasi moral manusia. “Otherness” 
bukanlah sumber problem, pertentangan, atau pun 
persaingan kekuasaan, melainkan wadah bagi dua entitas 
peradaban yang berbeda untuk saling mengisi perbedaan 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 69 

yang ada; bukan untuk dilenyapkan; dasar moral bagi 
manusia untuk menaruh perhatian.25  

Jikalau perspektif ini dapat digunakan sebagai kerangka 
dalam memandang perbedaan-perbedaan antar budaya, maka 
yang dihasilkan kiranya adalah saling penghargaan, rasa 
hormat, dan bukan penguasaan. Inilah dasar 
multikulturalisme, kalau boleh dianggap demikian. 
Pemahaman budaya lain tidak harus dihasilkan sebagai studi 
untuk menguasainya, melainkan pembelajaran mental untuk 
menghargai dan menghormatinya.  

Pendekatan perbandingan yang bersifat antagonis (dua posisi 
budaya yang diperlawankan) antara kita dan mereka biasanya 
menimbulkan bias dan apriori yang penuh kecurigaan karena 
akan saling mengkalim budaya “kita” sebagai standar. Maka 
perspektif multikultural cenderung akan mengangkat keunggulan 
tiap-tiap budaya bukan untuk mengedepankan identitas melawan 
atau menjatuhkan “yang lain”, sebagaimana ditampakkan dalam 
pendekatan yang bersifat sosio-politis tetapi terutama untuk 
bertahan terhadap lindasan global yang menggunakan standar 
universal.  

Oleh karena itu, tampaknya lebih tepat dan menjadi semakin 
lazim bahwa studi-studi budaya dewasa ini menggunakan 
kerangka pandang multikulturalisme, yang menggunakan 
keunikan budaya sebagai standar. Hal semacam ini dapat 
diberlakukan juga ketika kita melihat kembali hubungan Timur 
dan Barat dalam kerangka pemikiran kritis, dengan tidak 
menghadapkan keduanya secara antagonis dalam relasi polar, 
dua kutub, melainkan masing-masing sebagai kumpulan budaya 
majemuk yang sangat kompleks.26 

                                                           
25Untuk memahami pemikiran Emmanuel Levinas dapat dibaca dalam 

Franz Magnis Suseno, 12 Tokoh Etika Abad ke-20 (Yogyakarta: Kanisius, 
2000).  

26Sudiarja, “Mengkaji...”, 126-8.  



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

70  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Catatan Akhir  

Dari diskusi di atas, pada akhirnya dapat dirumuskan 
bahwa keberatan yang lebih banyak dikemukakan oleh para 
penggugat orientalisme berkisar pada pandangan para 
orientalis yang merugikan Islam dan umat Islam. Maka 
semakin tampak bahwa persoalan yang muncul dalam 
orientalisme, selain persoalan metodologi, adalah 
nonmetodologi. Persoalan yang terakhir ini dapat berupa 
persoalan ekononis, politis, maupun kultural. Terhadap 
masalah ini kebanyakan para pemikir melihat dialog sebagai 
alternatif jalan keluar.  

Dialog dapat menjanjikan suatu hubungan yang lebih baik 
antara Barat-Timur atau Barat-Islam. Meskipun demikian, 
dialog tampaknya tidak bisa dijadikan satu-satunya alternatif 
untuk menghadapi persoalan-persoalan yang telah 
dikemukakan di muka. Dialog hanya dapat memberikan 
sesuatu ketika terdapat aturan main yang menghubungkan 
satu pihak dengan pihak yang lain. Khususnya dalam bidang 
akademis, dialog memang dapat memberikan arti yang luar 
biasa besarnya. Suatu dialog yang dibangun di atas kejujuran, 
keterbukaan, dan bertumpu pada kaidah-kaidah ilmiah. Etika 
keilmuan inilah yang dapat menjamin dan menghubungkan 
antara pihak-pihak yang berbeda pendapatnya. Tanpa 
keterbukaan atau kejujuran, dialog tidak akan berarti dalam 
menjembatani problema-problema yang ada.● 

 

Daftar Pustaka 

A. Sudiarja, “Mengkaji Ulang Istilah Barat–Timur dalam 
Perbandingan Filsafat dan Budaya”, Jurnal Diskursus, no. 2 
(2006). 

Abidin Ja’far, Orientalisme dan Studi tentang Bahasa Arab (Jakarta: 
Bina Usaha, 1987). 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 71 

Achmad Satori Ismail, Orientalisme dalam Pandangan Orang Timur 
(Jakarta: Jurnal Ma’rifah, 1994). 

Ahmad Sa’di Al-Farinduany, Pertumbuhan dan Perkembangan 
Orientalisme (Surabaya: Pustaka Progresif, 1988). 

Ahmad Syafii Maarif, “Orientalisme Mengapa Dicurigai”, Jurnal 
Ulumul Quran, no. 2 (1992). 

Alwi Shihab, Membendung Arus: Respon Gerakan Muhammadiyah 
terhadap Penetrasi Misi Kristen di Indonesia (Bandung: Mizan, 
1998). 

Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Bandung: 
Pustaka, 1996). 

Franz Magnis Suseno, 12 Tokoh Etika Abad ke-20 (Yogyakarta: 
Kanisius, 2000).  

Hasan Hanafi, Cakrawala Baru Peradaban Global Revolusi Islam 
untuk Globalisasi, Pluralisme dan Egaliterisme Antar Peradaban 
(Yogyakarta: IRCiSoD, 2000). 

Hasan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Barat, ter. M. 
Najib Buchori (Paramadina: Jakarta, 2000). 

Hendro Prasetyo, “Pembenaran Orientalisme: Kemungkinan 
dan Batas-batasnya”, Jurnal Islamika, no. 3 (1994).  

Ihsan Ali-Fauzi, “Orientaisme di Mata Orientalis: Maxime 
Rodinson tentang Citra dan Studi Barat atas Islam”, Jurnal 
Ulumul Quran, no. 2 (1992). 

Karel Steenbrink, “Berdialog dengan Karya-karya Kaum 
Orientalis”, Jurnal Ulumul Quran, no. 2 (1992). 

Mahmud Hamdi Zaqzuq, Islam dan Tantangan dalam Menghadapi 
Pemikiran Barat, ter. Ahmad Sodikin (Bandung: Pustaka Setia, 
2003). 

Maryam Jamilah, Islam dan Orientalism: Sebuah Kajian Analitik, ter. 
Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994). 

Maxime Rodinson, Europe and the Mistyque of Islam, trans. By 
Roger Veinus (Seattle & London: Univ. of Washington 
Press, 1987). 



Mutiullah, Orientalisme dan Upaya Dialog Antarperadaban 
___________________________________________________________ 

72  Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Muhammad Abdurrahman Khan, Muslim Contribution to Science 
and Culture (Delhi: Idarah Adabiyah-I-Delli, 1880).  

Musthafa As-Siba’ie, Akar-akar Orientalisme (Surabaya: Bina 
Ilmu, 1983). 

Rom Landau, The Arabs Heritage of Western Civilization (New 
York: Arab Information Centre, 1962).  

Sa’îd al-Dîn al-Sayyid al-Shâlih, Jaringan Konspirasi Menentang 
Islam, ter. Muhammad Thalib (Yogyakarta: Wihdah Press).  

Steven Runciman, History of Crusades (Cambridge: Cambridge 
Univercity Press, 1951).  

Taufik Adnan Amal, Rekonstruksi Sejarah Al-Qur’an (Yogyakarta: 
FkBA, 2001). 


	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	03 Utama XI_Mutiullah.pdf

