ISSN 1411-3457

LIMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume 16 « Nomor 2+ Desember 2012

TERAKREDITASI B; SK Dirjen Dikti Kemdikbud
Nomor: 56/DIKTI/Kep/2012, Tanggal 24 Juli 2012

REORIENTASI KAJIAN TEOLOGI ISLAM:

IKHTIAR KONTRIBUTIF ATASI PROBLEM KEKINIAN
Muhammad Rusli

PERGOLAKAN TEOLOGI SYIAH-SUNNI:

MEMBEDAH POTENSI INTEGRASI DAN DISINTEGRASI
Slamet Mulyono

MENIMBANG KONTORVERSI PEMAKNAAN

KONSEP AHL AL-KITAB DALAM AL-QUR’AN

Zulyadain

ECOTHEOLOGY:

TEOLOGI KONSTRUKTIF ATASI KRISIS LINGKUNGAN
Abdul Quddus

AKU DALAM TUHAN:

IMPLIKASI TEOLOGI PROSES PADA ERA KONTEMPORER
Suhermanto )a’far

PERGULATAN TEOLOGI SALAFI

DALAM MAINSTREAM KEBERAGAMAAN MASYARAKAT SASAK
Faizah

STUDI KOMPARATIF KONSEP KETUHANAN ISLAM

DAN AGAMA ADAM PADA KOMUNITAS SAMIN
Mohammad Rosyid

KEGALAUAN IDENTITAS:

DiLEMA HUBUNGAN KOMUNITAS MUSLIM DAN HINDU DI BALI
Siti Raudhatul Jannah

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM






DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

223-244 e Muhammad Rusli,

“Reorientasi Kajian Teologi Islam:

Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian”
245-278 e Slamet Mulyono,

“Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:

Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi”

279-310 e Zulyadain,
“Menimbang Kontorversi Pemaknaan
Konsep Ahl Al-Kitab Dalam Al-Qur’an”

311-346 @ Abdul Quddus,
“Ecotheology:
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan”

347-374 e Suhermanto Ja’far,
“Aku dalam Tuhan:
Implikasi Teologi Proses pada Era Kontemporer”

375-402 e Faizah,
“Pergulatan Teologi Salafi
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak”

403-442 ¢ Mohammad Rosyid,
“Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam
dan Agama Adam pada Komunitas Samin”

443-464 o Siti Raudhatul Jannah,

“Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali”

INDEKS
APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

b= E = g
- b o B £

& = t 3 = q

I th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n
2= d 3 = w

- = dh ® = h

J = r 4 = ’
o=z ¢ =y

o = s

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

g = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
el olaiidl oo WL 3gel (a%dbu bi al-Lab min al-shaytan al-rajim);
ezl cyammy I <l wusy (bisrn al-Lahy al-rabman al-rabim);
33580 Sl Gl (inna a'taynaka al-kawthar),
55515 KI5t aad (fasalli lirabbika wanhar);
& zlus (sabah al-khayr).



KEGALAUAN IDENTITAS:
DILEMA HUBUNGAN
MUSLIMIN DAN HINDU DI BALI

Siti Raudhatul Jannah
(Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri [STAIN] Jember
Email: jannahnusa@yahoo.com)

Abstract: The relationship between Hindu and Muslin communities in
Bali has been recorded in the long trajectory of history of both commmunities.
As a buman relationship, the relationship sometimes becomes strength, but
at the other hand, as the adherents of different religions, it becomes challenge
to them. The challenge is how the Muslim community in Bali can respect
and honor Hindu religions traditions, and how the Hindn community can
do the same to the Muslin community. The article aims to elaborate further
about it. The anthor presents three cases as examples of how Muslins
practice their religion in Bali context. Tolerance is the key word how to
mingle in the social, moral principles, religions law and social ethics.

Abstrak: Hubungan antara komunitas Hindu dan Muslim di Bali telah
terekam dalam lintasan panjang sejarabh dua komunitas itu. Sebagai
sebuah  hubungan antar manusia, ia kadang-kadang menjadi suatn
keknatan bagi kednanya, tetapi sisi lain, sebagai pengikut agama yang
berbeda, ia menjadi suatn tantangan. Tantangan itu adalah bagaimana
komunitas Muslim di Bali bisa menghormati tradisi keagamaan Hindu
dan bagaimana pula komunitas Hindu menghormati komunitas Muslim.
Artikel bertujuan untuk mengelaborasi lebib jaub tentang hal tersebut.
Pennlis  memaparkan  tiga contoh kasus tentang bagaimana Muslin
menjalankan agama mereka dalam konteks kebidupan di Bali. Toleransi
adalah kata kunci bagaimana membanr dalam kehidupan sosial, prinsip
moral, bukum agama, dan etika sosial.

Keywords: identitas, tradisi, agama, komunitas muslim, komunitas
Hindu, Bali, toleransi, harmoni, etifa sosial.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 443



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

DITINJAU dari segala aspek, masyarakat Indonesia merupakan
masyarakat majemuk (plural). Fenomena ini merupakan realitas
yang takterbantahkan bahwa bangsa Indonesia adalah bangsa
yang memiliki keanekaragaman suku, ras, agama, dan golongan
yang berbeda-beda tetapi tetap satu sebagaimana terdapat dalam
semboyan Bhineka Tunggal Ika. Terminologi ini memberikan
pemaknaan akan realitas sosial yang terjadi terhadap masyarakat
bangsa ini, di satu sisi ada kesadaran akan perbedaan dan di sisi
lain perlunya persatuan dan kesatuan. Meski demikian, istilah ini
tidak hanya menunjukkan adanya suatu tujuan untuk mencapai
suatu  tatanan masyarakat yang menyatu, tetapi juga
menyembunyikan sikap politik yang sangat tegas untuk
menegakkan kesatuan dan persatuan secara total tanpa dapat
digugat.!

Dari segi etnis misalnya, ada suku Melayu dan suku
Melanesia yang selanjutnya membentuk ratusan suku besar dan
ribuan suku-suku derivative besar dan kecil. Dari segi sejarah
politik lokal, terdapat puluhan bahkan ratusan sistem kerajaan
kesukuan lama yang berpengaruh terhadap sistem stratifikasi
sosial dan adat istiadat. Dari segi bahasa, terdapat ratusan bahasa
yang digunakan di seluruh Nusantara. Dari segl agama, terdapat
sejumlah agama besar dunia dan sejumlah sistem kepercayaan
lokal yang tersebar di seluruh Nusantara dengan networking-nya
masing-masing, baik di dalam maupun di luar negeri? Dan
secara formal, Indonesia terdapat banyak agama yang diakui oleh
negara yakni: Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Budha, dan Kong
Hu Cu (Kon Fu Tsio).

Beragama adalah hak yang paling hakiki bagi setiap orang
oleh karena memeluk agama merupakan pengejawantahan dari
keyakinan akan adanya Tuhan sebagai pencipta alam semesta,
sebagai sangkan paraning dumadi. Negara sebagai wadah dan
memiliki kekuasaan untuk mengatur wilayah beserta isinya

Trwan Abdullah, Konsturksi dan Reproduksi Kebudayaan (Yogyakarta: Pustaka
pelajar, 2009), 63.

°M. Atho Mudzhar, “Pengembangan Masyarakat Multikultural Indonesia dan
Tantangan ke Depan: Tinjauan dari Aspek Keagamaan”, dalam M. Ridwan Lubis
(ed.), Meretas Wawasan dan Praksis Kernkunan Umat Beragama di Indonesia (Jakarta:
Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan Puslitbang Departemen Agama,
2005), 1-2.

444 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

berkewajiban untuk memberikan perlindungan dan memfasilitasi
setiap proses dan aktifitas keberagamaan. Indonesia sebagai
negara yang religius memberikan tempat yang sangat terhormat
akan keberagamaan warga negaranya, bahkan memberikan
pengakuan akan adanya agama-agama yang hidup dan
berkembang di Indonesia.

Namun demikian, fakta juga adanya, keanekaragaman
(pluralitas) agama tersebut ternyata sangat rentan melahirkan
konflik sosial yang berujung pada tindak kekerasan dan
pengrusakan. Sedikit saja ada gesekan, maka dengan mudah
timbul kerusuhan massal dan tindak kekerasan kolektif
(anarkisme), yang mengakibatkan rakyat yang tidak berdosa
harus menderita. Kasus kerusuhan Tasitkmalaya, Situbondo
(1997); Medan, Jakarta, Solo, Ketapang, dan Kupang (1998); Bali
(1999), Ambon, Maluku Utara (1999/2000; 2003/2004),
Mataram (2000), Kalimantan (2004), Jakarta (2005), dan Poso
(2003-2006) merupakan contoh aktual yang masih segar dalam
ingatan. Hal ini sekaligus mengindikasikan bahwa kekerasan
sosial begitu fenomenal melanda bangsa Indonesia.

Potensi konflik antarumat beragama sangatlah besar, sebesar
pemilahan-pemilahan umat manusia ke dalam batas-batas
objektif dan subjektif peradaban. Unsur-unsur pembatas objektif
adalah bahasa, sejarah, agama, adat-istiadat, dan lembaga-
lembaga. Adapun unsur pembatas subjektifnya adalah
identifikasi yang dilakukan oleh masing-masing individu yang
terlibat dalam beragama. Karenanya, perbedaan antarpembatas
itu adalah nyata dan penting.? Secara tidak sadar, manusia
terkelompok ke dalam identitas-identitas yang membedakan
antara satu dengan yang lainnya. Dan tentu saja, membutuhkan
ekspresi identitas diri dalam berbagai bentuk, meski memerlukan
adanya suatu sistem yang dapat menjamin koeksistensi atau
bahkan mungkin saling bekerjasama.*

Masyarakat majemuk a/z Indonesia ini tentu saja memiliki
budaya dan aspirasi yang beraneka ragam yang terkadang

3Samuel P. Huntington, “Benturan Antar Peradaban, Masa Depan Politik
Dunia?” dalam Jurnal Ulnmnl Qur'an, No. 5, Vol.IV Tahun 1993, 12.

“Leo Suryadinata, et.al., Indonesia’s Population (Singapore: Institue of Southeast
Asian Studies (ISEAS), 2003), 10.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 445



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

menimbulkan konflik, karena adanya pemaknaan tunggal atas
kebenaran, dominasi, hegemoni terhadap yang lain. Ini sering
berimplikasi pada rasa ketidakadilan dan ketidaksetaraan yang
membawa sentimen kelompok yang semakin mengkristal.
Apalagi, perbedaan yang terjadi dibungkus dengan label agama,
maka yang terjadi adalah ketegangan sosial yang semakin
tersedimentasi yang muaranya dapat menimbulkan konflik yang
tak berkesudahan.

Karenanya, konflik di kalangan masyarakat beragama, tidak
hanya dapat dilihat dari konflik agama semata-mata, melainkan
juga faktor pemicunya, seperti motif politik, ekonomi, sosial, dan
kekuasaan. Hal ini menegaskan bahwa agama tidak mungkin
terbebas dari persoalan-persoalan publik dalam sebuah negara
yang berhubungan dengan sistem politik, ekonomi, budaya, dan
sistem sosial yang berkembang. Agama akan menjadi persoalan
ketika dihadapkan pada persoalan sekularisasi yang inheren
dengan ruang publik dan privat.> Aktualisasi ini didasarkan atas
kesadaran kolektif bahwa kehidupan itu dinamis schingga
tantangan dan hambatan yang terjadi pun bersifat dinamis sesuai
dengan semangat zaman.

Konflik di berbagai tempat menurut Irwan Abdullah
sesungguhnya merupakan bentuk resistensi masyarakat terhadap
berbagai tindakan kebijakan pusat.® Karena itu, keragaman etnis,
bahasa, budaya maupun agama setidaknya dapat dilihat dari tiga
proses penting. Perfama, pengingkaran atas status agama yang
beragam yang terjadi dalam berbagai bentuk yang kemudian
melahirkan berbagai persoalan yang menjauhkan Indonesia dari
sifat Bhineka Tunggal Ika. Kedwua, politik uniformitas yang
bertolak belakang dari keragaman agama karena penyeragaman
terjadi pada skala yang sangat luas dan pada tingkatan yang
bervariasi. Ketiga, kegagalan pemerintah dalam menjaga
keseimbangan antarpenganut umat beragama dalam masyarakat.
Ketiga faktor tersebut menegaskan bahwa konflik-konflik agama
yang terjadi di Indonesia selama ini bukan semata-mata
persoalan perbedaan budaya, etnis maupun agama, tetapi sudah

SJose Cassanova, Agama di Ruang Publik: Kebidupan Dunia di Alam Modern
(Malang: Resist Book, 2001), 47.
SAbdullah, Konsturksi dan Reprodufesi, 71.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

lebih mengakar pada kesalahan dari berbagai pihak dalam
mengelola perbedaan dan konflik itu sendiri.”

Berangkat dari pemaparan di atas, tulisan ini bertujuan untuk
menjelaskan bagaimana masyarakat Bali yang beragama Islam
dan Hindu saling merespon terhadap berbagai bentuk interaksi
sosial yang melibatkan nilai-nilai agama yang terkadang saling
bertentangan menurut penganutnya.

Konflik dan Pluralisme Agama

Terbentuknya Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB)
dapat dijadikan sebagai bukti bahwa sentimen agama dapat
dengan mudah melahirkan konflik bahkan dibangkitkan untuk
melakukan perlawanan dengan tujuan-tujuan tertentu. Konflik
yang bersumber pada agama ini terjadi pada berbagai tingkatan,
baik dalam agama itu sendiri maupun antara satu agama dengan
agama yang lain. Meski demikian, dinamika sosial yang
diperlihatkan melalui konflik agama ini tidaklah berdiri sendiri,
melainkan terkait dengan berbagai parameter lainnya.?

Pluralisme merupakan tantangan bagi agama-agama. Dari
sinilah arti penting pencarian titik temu (konvergensi) agama-
agama. Ada beberapa pertimbangan sebagai kerangka acuan
akan arti pentingnya pencarian konvergensi agama-agama.
Pertama, secara praktis pluralisme agama belum sepenuhnya
dipahami umat beragama, sehingga yang tampil ke permukaan
justru sikap eksklusifisme beragama, yang merasa ajaran yang
paling benar hanyalah agama yang dipeluknya. Agama-agama
lain dituduh sesat, maka wajib dikikis atau pemeluknya
ditobatkan, karena baik agama maupun pemeluknya terkutuk
dalam pandangan Tuhan. Di sinilah akar konflik dimulai, meski
pluralimse agama memang belum sepenuhnya menjamin
kerukunan hidup beragama. Kedua, di tengah-tengah pluralisme
agama ini, hanyalah pemeluk agama tertentu (yang bersikap
eksklusif) justru masih cenderung memonopoli kebenaran agama
(claim of truth) dan lahan keselamatan (claim of salvation). Pahadal
secara sosiologis, claim of truth dan claim of salvation itu, selain

"Ibid., 76.
81bid., 69.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 447



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

membuat berbagai konflik sosial politik, juga membawa berbagai
macam perang antaragama.’

Kenyataan juga memperlihatkan bahwa agama merupakan
suatu sistem yang integral. Koentjaraningrat dengan mengutip
pendapat Emile Durkheim dalam karyanya yang terkenal ILes
Formes Elementaires de la vie Religieuse, ada empat unsur pokok
dalam agama, yaitu emosi keagamaan, sistem kepercayaan,
sistem upacara, dan komunitas keagamaan.!® Emosi keagamaan
menyebabkan manusia menjadi religius. Sistem kepercayaan
mengandung keyakinan serta bayangan-bayangan manusia
tentang sifat-sifat Tuhan serta tentang wujud dari alam gaib.
Sistem wupacara religius yang bertujuan mencari hubungan
manusia dengan Tuhan, dewa-dewa atau mahluk-mahluk halus
yang mendiami alam gaib. Dan, kelompok-kelompok religius
atau kesatuan-kesatuan sosial yang menganut sistem kepercayaan
dan melakukan sistem upacara-upacara religius.

Dalam hubungan antar komunitas dan emosi keagamaan,
akan terbentuk ikatan primer dan solidaritas kelompok,
mengingat emosi keagamaan merupakan juga dasar ikatan
primer dalam komunitas masyarakat dan sumber dari sentimen
kemasyarakatan, di mana kesadaran tentang hubungan itu
menjadi paling kuat dan paling mudah disinggung dan dilukai.
Sehingga, umat beragama gampang disulut bagi timbulnya
konflik mengatasnamakan agama.!!

Kerukunan hidup beragama merupakan ciri dari potensi
integrasi yang terdapat dari adanya kehidupan berbagai agama.
Mewujudkan kerukunan hidup beragama atau potensi integrasi
setidaknya memerhatikan faktor penghambat dan penunjang.
Beberapa faktor penghambat kerukunan hidup beragama antara
lain: warisan politik imperialis, fanatisme dangkal, sikap
sentimen, cara-cara agresif dalam  penyebaran agama,
pengaburan nilai-nilai ajaran agama antara satu agama dengan

%Sukidi, ‘“Dati Pluraisme Agama Menuju Konvergensi Agama-agama”,
KOMPAS, 17 Oktober 1998.

OKoentjaraningtrat, Kebudyaaan, Mentalitet dan Pembangunan (Jakarta: Gramedia,
1978), 136-7.

Masykur, “Pola Komunikasi Antar Umat Beragama: Studi atas Dialog Umat
Islam dan Kristen di Kota Cilegon Banten” Article Annual conference on contemporary
Islamic studies, Jakarta: tt., 6.

448 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

yang lain, maupun ketidakmatangan dan ketertutupan penganut
agama itu sendiri. Bahkan, karena masih kuatnya kultur
patriarkal. Sedangkan, beberapa faktor pendukung dalam upaya
kerukunan hidup beragama yaitu adanya nilai gotong-royong,
saling menghormati kebebasan menjalankan ibadah sesuai
dengan agamanya, kerja sama di kalangan intern maupun
antarumat beragama, kematangan, keterbukaan sikap para
penganut agama.

Bali dalam Keragaman Agama dan Budaya

Penganut Hindu yang mayoritas (sekira 93 persen dari total
jumlah  penduduk Bali), seringkali “melibatkan” atau
mengundang umat Islam untuk terlibat dalam kegiatan
keagamaan mereka, atau dalam kegiatan kemanusiaan yang
seringkali tak dapat dipisahkan dengan peribadatan keagamaan
mereka. Hal ini dilakukan sebagai tanda penghormatan Umat
Hindu akan keberadaan Muslim di tanah leluhur mereka.
Bagaimana umat Islam berpartisipasi dalam kehidupan umat
Hindu yang mayoritas ini, namun tetap mempertahankan akidah
Islamnya? Temuan penulis yang tinggal puluhan tahun di sana,
mencoba menggambarkan dengan gamblang,.

Penulis awali dengan pemaparan sejarah masuknya Islam di
Bali, menurut beberapa temuan diperkirakan terjadi sekitar abad
14 dan 15. Salah satu buktinya terdapat dalam Kidung Pamacangah
yang mengangkat cerita tentang keberadaan sebuah kerajaan di
Bali yang berpusat di Gel-gel, Klungkung. Pada saat yang
bersamaan jatuhlah Kerajaan Majapahit dan mulai berdirinya
Kesultanan Demak, menandai meluasnya ajaran Islam di tanah
Jawa termasuk di luar Jawa.12

Diceritakan dalam Kidung Pamacangah, utusan Kerajaan
Demak datang ke Gel-gel untuk mengislamkan Raja Ida Dalam
Waturenggong yang pada saat itu memerintah kerajaan. Usaha
tersebut gagal, beberapa utusan Demak kembali ke Jawa.
Namun, ada beberapa di antaranya memutuskan untuk tinggal di
Gel-gel, oleh kerajaan mereka diberi tanah perdikan untuk
ditempati. Hingga saat ini di Gel-gel terdapat satu kampung

2Pemda Tk.I Bali, Sejarah Masuknya Agama Islam ke Bali (Proyek Peningkatan
Sarana dan Prasarana Kehidupan Beragama, 1997/1998), 5.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Islam yang dikenal dengan kampung Islam Gel-gel.13 Di sisi lain,
Bali merupakan benteng terakhir agama Hindu di Nusantara
(Indonesia). Keseluruhan tatanan sosial kemasyarakatan diatur
sedemikian rupa berdasarkan hukum adat. Konsep Bali sebagai
satu-kesatuan adat pertama kali dicetuskan oleh Mpu Kuturan.
Hingga kini, Pulau Bali habis terbagi menjadi wilayah-wilayah
desa adat (pekraman), kecuali pada kantong-kantong non Hindu
seperti di Gel-gel.14

Awig-awig, atau aturan/pranata yang dibuat secara
musyawarah mufakat, ditahbiskan sebagai sebuah pedoman
berperilaku di wilayah masing-masing desa adat. Dengan
demikian, awig-awig ini mengikat warga di suatu wilayah termasuk
di dalamnya pendatang dari luar, untuk mengikuti apa yang
termaktub dalam aturan tersebut. Beberapa aspek penting yang
diatur dalam awig-awig tersebut di antaranya aspek hubungan
kewilayahan  (palemabhan), kemasyarakatan  (pawongan) dan
keagamaan (parhyangan).'>

Sebagaimana layaknya sebuah aturan, maka awig-awig ini juga
memiliki sanksi-sanksi yang secara umum dibagi menjadi tiga
bagian. Perfama, sanksi yang diberikan berkaitan dengan harta
benda (artha danda), keduna, sanksi yang berkaitan dengan nestapa
jiwa atau fisik (jiwa danda), dan ketiga, sanksi yang berkaitan
dengan pengembalian keseimbangan alam ghaib (penyangaskara
danda).'°

Karenanya, masyarakat Muslim Bali yang secara otomatis
menjadi bagian dari masyarakat Bali, setidaknya harus mengikuti
peraturan yang berlaku di kalangan masyarakat yang mayoritas
penganut Hindu, meski kadang bertentangan dengan aturan
agama Islam. Namun demikian, sesuai berjalannya waktu, umat
Islam di Bali, baik yang jauh maupun dekat dengan Gel-gel
Kabupaten Klungkung, pusat pertumbuhan Islam di Bali,
akhirnya memiliki kearifan-kearifan lokal yang pastinya akan

Blbid., 7.

14Utami Pidada, “Ahimsa, Gaya Hidup Tanpa Kekerasan”, dalam Faisal Zein,
Helmy, et.al (ed.), Agama dan Kekerasan, Dari Anarkisme Politik ke Teologi Kekerasan
(Jakarta: Elsas, 1999), 11.

15T Gde Parimastha, “Memahami Ddesa Adat, Desa Dinas dan Desa Pekraman
(Suatu Tinjauan Historis Kritis)”, Makalah, Bali: Universitas Udayana Bali, 2005.

161 bid.

450 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

unik bila dibandingkan dengan Muslim di pulau atau provinsi di
luar Bali.

Merajut Persaudaraan

Munculnya konflik agama di Indonesia dinilai sebagai
bentuk beragama secara formal (formalisme agama) dan jatuh
pada simbolisme. Artinya, ketika agama dihayati secara formal,
maka kesalehan yang muncul dari penghayatan itu adalah sebuah
kesalehan individual dan atau kesalehan kolektif yang sempit,
dan celakanya diarahkan pada perusakan lingkungan seputar
rumah ibadah atau tempat-tempat ibadah lainnya.!”

Akibat yang muncul kemudian adalah agama justru menjadi
terasing dengan persoalan kehidupan manusia. Agama yang
secharusnya menjadi pembebas, malah terjebak pada aspek
romantisme formal.

Undangan Makan Bersama

Salah satu aspek yang dialami oleh Muslim yang hidup di
Bali adalah undangan makan dari rekan mereka yang beragama
Hindu sebagai tuan rumah. Sebagaimana diketahui, masyarakat
Hindu sangat menyukai daging babi sebagaimana Muslim
menyukai daging sapi. Padahal keharaman daging babi dalam
Islam merupakan sesuatu yang gar’ jelas dan tidak diragukan
lagi. Pun demikian dengan pandangan masyarakat Muslim di
Bali.

Hal ini memang menjadi persoalan bagi Muslim di Bali, baik
secara individu maupun kelompok. Misalnya kala ada undangan
pernikahan, kelahiran maupun dalam rangka kunjungan biasa.
Kala undangan ini dipenuhi, biasanya tuan rumah menyuguhi
aneka makanan dan minuman. Kalau terjadi siang hari, masih
lumayan karena bisa beralasan sedang puasa, bagaimana kalau di
malam hari?

Menyikapi fakta sosial ini, Muslim di negeri Dewata yang
terdiri dari sembilan kabupaten dan satu kotamadya itu, dituntut

"Romo Beny Susetyo, “Agama dan Konflik Sosial: Merajut Persaudaraan
Sejai”, dalam M. Ridwan Lubis (ed.), Meretas Wawasan dan Praksis Kerukunan Umat
Beragama di Indonesia (Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan
Puslitbang Departemen Agama, 2005), 69.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 451



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

memiliki kecerdasan emosional dan intelektual agar dapat
menghindari mengkonsumsi babi tanpa menyinggung si
pengundang yang Hindu atau tuan rumah. Umumnya, Muslim
yang sudah bertahun-tahun hidup di Bali akan menghindari
makanan hasil olahan yang dipastikan telah “terintrusi” daging-
minyak-tulang babi. Seperti opor, telur bumbu, sate, kue basah
dan minuman yang disajikan dalam gelas. Apa pasal? meskipun
ada menu non babi seperti ayam (masyarakat Hindu umumnya
mensucikan daging sapi dan tidak mengkonsumsinya), namun
minyak dan alat untuk memasaknya dipastikan satu sumber.

Lalu, bagaimana agar pengundang tidak kecewa karena
tamunya yang Muslim tidak mengkonsumsi suguhan yang
dihaturkan? Muslim yang datang ke undangan tersebut biasanya
memilih menu non olahan si tuan rumah dan beralih kepada
makanan yang lazim didapat dari toko modern yang di
kemasannya biasanya terdapat jaminan halal. Misalnya roti-rotian
(biasanya roti sisir atau roti khas Jawa yang diekspor ke Bali),
buah-buahan dan minuman kemasan seperti air mineral atau
produk minuman bersoda yang umum dijadikan sajian umat
Hindu kala mengundang pihak luar.

Menurut penulis, interaksi antara umat beragama Hindu
dengan Muslim di Bali telah berlangsung lama, menyebabkan
pengetahuan orang Bali tentang cara pandang Islam terhadap
persoalan makanan yang haram (khususnya babi) semakin
terbuka. Saat ini, Umat Hindu di Bali jarang yang menyuguhi
tamu Muslimnya dengan makanan hasil olahan mereka kala
punya hajat. Biasanya mereka akan menyediakan makanan jenis
lain yang menurut pandangan mereka boleh dimakan, yang dibeli
di pusat-pusat perbelanjaan modern yang tersebar di seluruh
Bali.

Di sisi berbeda, Muslim di Bali umumnya kukuh
melaksanakan ajaran Islam, bahwa Islam mengatur sangat detail
tentang masalah makanan. Hingga pada persoalan jenis
sembelihan yang diperbolehkan oleh syara’. Allah Swt berfirman:

s 101 S0 Hal G st el 20013 ARGk ays

Artinya: “dibarambkan bagimn (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging hewan)
yang disembelih atas nama selain Allah...” (QQs. al-Ma’idah [5]: 3).

452 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Tentang hal ini tidak banyak diketahui oleh orang Hindu
Bali. Bagi mereka, dengan menyuguhkan makanan non babi
(ayam, bebek, sapi dll), maka otomatis “halal” dan orang Islam
boleh memakannya. Padahal proses penyembelihan dan
pengolahannya tidak berasaskan Islam. Sementara di sisi lain
Islam telah mengatur bahwa semua sembelihan haram
hukumnya jika tidak disembelih dengan cara yang dibenarkan
oleh syara’.

Islam mengatur umatnya dalam masalah makanan (fz'am)
yaitu ketentuan boleh dan tidaknya suatu barang atau hidangan
disantap oleh manusia, sebagaimana firman Allah Swt:

31 Unphias 3 51 & 055 1 ) Aaabag pells Jo 5 {J) gl o § Jnl Y 6
2 HL8 sle 95&3?32.2':! rad 4y alll G0 dal i 5 Sy Luﬁ,«, S
fuzs S9ad

Artinya: “Katakanlah: "Tiadalah akn peroleh dalam wabyn yang diwahynkan
kepadaKn, sesuatu yang dibaramkan bagi orang yang hendak memakannya,
kecriali kalau makanan itu bangkai, atan darab yang mengalir atan daging
babi - karena Sesunggubnya semuna itn kotor - atan binatang yang disembelih
atas nama selain Allah. Barangsiapa yang dalam keadaan terpaksa, sedang
Dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) melampani batas, Maka
Sesunggubnya Tubanmu Maba Pengampun lagi Maba Penyayang”. (Qs. al-
An‘am, [6]: 145).

Haramnya beberapa item sebagaimana tersebut dalam ayat

tersebut di atas dipertegas lagi oleh Allah, sebagaimana
termaktub dalam Qs. al-M2’idah [5] ayat 3 berikut:

53985005 daunilly 4 4l G0 gl Ly uisdl pads 23015 &l p&ile Caps
Iphadiid bip coatll o md Ly whif3 G ¥) gad KT Ly dmdaltty &35
p3ll L3315 mbadhis Mo (s b 1S Gadll Guls piall b pKI5 2RI
& Skl pad lay Py (&0 Zuniy gadd p&ile Euaally &0 o83 2das
Artinya: “diharamkan  bagimn  (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging
hewan) yang disembelib atas nama selain Allab, yang tercekik, yang terpuknl,
yang jatub, yang ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat
kanmn menyembelibnya, dan (dibaramkan bagimn) yang disembelib untuk
berhala. dan (dibaramkan juga) mengundi nasib dengan anak  panab,

(mengundi nasib dengan anak panab itn) adalah) kefasikan. pada hari ini
orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalabkan) agamamu, sebab itn

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 453



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Janganlah kamn takut kepada mereka dan takutlah kepada-Ku. pada bari
ini telah Kusempurnakan untuk kamn agamamu, dan telah Ku-cuknpan
kepadamn nikmat-Ku, dan telah Ku-ridbai Islam itn Jadi agama bagimu.
Maka barang siapa terpaksa karena kelaparan tanpa sengaja berbuat dosa,
Sesunggnbnya Allah Maha Pengampun lagi Maba Penyayang.”

Artinya bagi orang yang memakannya, tidak dihalalkan
makan kecuali jika makanan itu baik dan jiwa dapat terpelihara,
sebagaimana firman Allah Swt:

:}?{,: 5‘!, 4 ’.-:‘ilg’ 3 QB’R}‘ "}9 > f-bal/g L;é il:(;,da_‘g | ;ggj 3:’-3 :Jé ;s.ij f_L’g-i |3L3 ﬂ;_sjué
Al &) alt 158515 e dlll pol 158315 pSide (S aal Laa 15K ANl p&ale s
slasll ol

Artinya: “mereka menanyakan kepadamu: "Apakah yang Dihalalkan bagi mereka?".
Katakanlah: "Dibalalkan  bagimn yang baik-baik dan (burnan yang
ditangkap) oleh binatang buas yang telah kamu ajar dengan melatih nya

untuke berburu; kamu mengajarnya menurut apa yang telah diajarkan Allab
kepadamn. Maka makanlah dari apa yang ditangkapnya untukmn dan

sebutlah nama Allah atas binatang buas itn (waktu melepaskannya) dan

bertakwalalh kepada Allab, Sesunggubnya Allah Amat cepat hisab-Nya”.
(Qs. al-M2’idah, [5]: 4)

Yang dimaksudkan baik di sini adalah apa yang dianggap dan
dirasakan oleh jiwa baik. Hal ini seperti firman Allah swt:

Jexi¥ls 3155301 § phade Use dgla oill GV (ol Uplsll gy Gl

oy bl pple f3ls cilalall fd s S o Al Bl paSAL

3l 1935313 85l 93505 4 Iial Gl ple SIE I OYENI5 philal pii

el b &yl daa Iyl gl

Artinya: “(yaitu) orang-orang yang mengiknt rasul, Nabi yang Ummi yang (namanya)

mereka dapati tertulis di dalam Taurat dan Injil yang ada di sisi mereka,

yang menyuruh mereka mengerjakan yang ma'ruf dan melarang mereka dari

mengerjakan yang mungkar dan menghalalkan bagi mereka segala yang baik

dan mengharamkan bagi mereka segala yang buruk dan membuang dari

mereka beban-beban dan belenggu-belenggn yang ada pada mereka. Maka

orang-orang yang beriman kepadanya. memuliakannya, menolongnya dan

mengikuti cabaya yang ferang yang diturnnkan kepadanya (Al Quran),
mereka Itulah orang-orang yang bernntung”. (Qs. al-A‘raf, [7]: 157).

Karena aturan Islam inilah, Muslim di Bali senantiasa
dihadapkan kepada realita untuk selalu berkecerdasan dalam
memilah dan memilih santapan dan hidangan para pengundang

454 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

non Islam-nya tanpa menyinggung perasaan si tuan rumah.
Caranya, memakan apa yang paling mungkin tidak dibuat sendiri
oleh tuan rumah atau dimasak oleh non Muslim dan
mengkonsumsi makanan yang umumnya hanya dibuat orang
Jawa dan Lombok —dua pulau yang mengitari Bali. Dengan kiat
inilah, Muslim di Bali terus bertahan dengan akidah mereka
namun dapat hidup berdampingan dengan nyaman dan aman
dengan penganut Hindu di Jawa Dwipa tersebut.

Doa Bersama

Dalam kehidupan sosial, interaksi yang terjadi juga terkadang
menyentuh persoalan-persoalan peribadatan. Salah satunya
adalah doa bersama. Lebih khusus di kalangan pemerintahan.
Jajaran birokrasi di Bali hampir seluruhnya menganut agama
Hindu, pun demikian dengan acara-acara seremonial maka doa
yang dibacakan oleh pembaca doa tentu menggunakan wantram-
mantram (doa) menurut agama Hindu. Di lingkungan individu,
memang jarang terjadi. Biasanya masalah ini timbul dari
hubungan antar personal yang saling menasehati dan saling
memberi doa, padahal mereka berbeda keyakinan.

Mengingat doa bersama adalah persoalan ibadah, umat Islam
di Bali umumnya berdoa dengan keyakinan Islam meski yang
sedang dibaca oleh protokoler-petugas pembaca doa adalah
mantram Hindu. Muslim tidak lari dari forum semisal upacara
atau doa bersama, namun sejak detik pertama pembacaan doa
biasanya membaca #mmul quran atau diam membatu sampai
acara berdoa selesai.

Pasalnya, doa yang memakai “media” agama lain jelas
keharamannya, sebagaimana diatur Majelis Ulama Indonesia
(MUI) melalui keputusannya No. 3/MUNAS/VIL/7/2005,
menetapkan  fatwa tentang pelaksanaan doa  bersama
berdasarkan dalil-dalil, yakni: Qs. al-Naml [27]: 62, Qs. al-
Ma’idah [5]: 73, Qs. Gafir [40]: 50, Qs. al-Furgan [25]: 68, Qs. al-
Bagarah [2]: 42 dan Qs. al-Kafiran [109]: 1-6. Salah satunya
dapat penulis kutip Qs. al-Naml (27) ayat 62 berikut:

)5,

St allf aa ) &3'3?4 sl (Klasg & pddl Laasip bled 13) Shaiall Lol (41
H98%

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 455



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Artinya: “atan siapakab yang memperkenankan (doa) orang yang dalam kesulitan
apabila ia berdoa kepada-Nya, dan_yang menghilangkan kesusaban dan yang
menjadikan kamu (manusia) sebagai khalifalh di bumi? Apakab disamping
Allah ada Tuban (yang lain)? Amat sedikitlah kamn mengingati(Nya).”

Penetapan  tersebut juga berdasarkan hadith Nabi
Muhammad Saw.: “Doa adalah otak (inti) ibadah.” (HR. Tirmidzi)

Qaidah figh: “Hukwum asal dalam masalah ibadah adalah taufiq
dan ittiba’ (mengikuti petunjuk dan contoh Nabz).”18

Berdasarkan pertimbangan di atas fatwa MUI menegaskan
bahwa: (1) Doa bersama yang dilakukan oleh orang Islam dan
non muslim tidak dikenal dalam Islam. Oleh karenanya,
termasuk bid'ah (2) Doa bersama dalam bentuk setiap pemuka
agama berdoa secara bergiliran maka orang Islam haram
mengikuti dan mengamini doa yang dipimpin oleh non muslim
(3) Doa bersama dalam bentuk muslim dan non muslim berdoa
secara serentak hukumnya haram (4) Doa bersama dalam bentuk
seorang non Islam memimpin doa, maka orang Islam haram
mengikuti dan mengamininya (5) Doa bersama dalam bentuk
seorang tokoh Islam memimpin doa hukumnya mubah (6) Doa
bersama dalam bentuk setiap orang berdoa agama masing-
masing hukumnya mubah.

Dati keputusan/fatwa MUI tersebut di atas, minimal dapat
memberi masukan-masukan kepada umat Islam, pun di Bali
Memang diperlukan sosialisasi yang terus-menerus dengan
mengedepankan wan'izah yang pasanabh agar tidak terjadi
ketersinggungan di pihak lain. Persoalannya, sering kali inti
agama/ibadah (dalam hal ini masalah doa) selalu dibenturkan
dengan doktrin hubungan antarmanusia. Tetapi di sisi lain telah
jelas  bagaimana Islam mengatur umatnya untuk tidak
mencampuradukkan urusan kemanusiaan dengan urusan akidah
di tengah-tengah keragaman agama.

Shalat Jum’at pada Hari Raya Nyepi
Nyepi (hari raya Nyepi) merupakan salah satu hari besar

umat Hindu khususnya di Bali, untuk merayakan tahun baru

18Beberapa pendapat para ulama (gaw/ ‘nlama’) dapat dilihat dalam beberapa
kitab rujukan seperti Hasyiyah al-Jamal Fath al-Wabbab, juz N, 226; Hasyiyah al-Jamal,
juz 11, 119; Mughniy al-Mubtaj, juz 1, 233; al-Majmu’, juz v, h.72, 66.

Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Caka. Pada hari itu, umat Hindu melaksanakan suatu ritual
dengan apa yang disebut Catur Brata Penyepian, yaitu amati
mekarya (tidak beraktifitas dalam melaksanakan pekerjaan), amati
geni (tidak memasak/berpuasa), amati lelungan (tidak bepergian)
dan amati lelangnan (tidak menikmati hiburan/menyepi).

Selama pelaksanaan ritual Nyepi, seluruh aktifitas kegiatan
dihentikan dalam waktu 24 jam (dari jam 06.00 hingga jam yang
sama pada hari berikutnya). Kendaraan tidak boleh keluar
(kecuali ambulan), lampu dimatikan, tidak boleh keluar rumah,
tidak ada kapal laut yang bersandar untuk masuk ke Bali, tidak
ada pesawat yang boleh mendarat di bandara dan tidak boleh ada
penerangan (sinar) di malam hari. Pada hari itu Bali ibarat pulau
mati yang tidak memiliki aktifitas sama sekali.

Walaupun jarang terjadi, beberapa kali pelaksanaan hari raya
Nyepi bersamaan dengan hari Jum’at. Tak pelak masalah muncul
ke permukaan. Terakhir pada tahun 2008, hari raya Nyepi jatuh
pada hari Jum’at. Berdasar surat edaran Gubernur Bali No.
003.2/15.743/Dishub Tahun 2008, Pemerintah Provinsi Bali,
dalam hal ini Gubernur Bali mengeluarkan himbauan tentang
pelaksanaan Shalat Jum’at. Salah satu isi himbauan adalah
kebolehan umat Islam melaksanakan sholat Jum’at di Masjid
dengan beberapa syarat antara lain; tidak boleh menggunakan
kendaraan bermotor untuk pergi ke masjid, pengeras suara luar
tidak diperbolehkan.

Wujud teknis penyelengaraan aturan ini telah disosialisasikan
dan dipraktekkan sedemikian rupa. Artinya tidak menjadi
persoalan serius bagi pengurus takmir musholla/masjid. Justru
persoalannya adalah banyak umat Islam yang tidak mungkin
dapat melaksanakan sholat Jum’at karena berdomisili jauh dari
musholla/masjid.

Padahal Shalat Jum’at adalah salah satu kewajiban yang
sangat difardlukan bagi umat Islam. Sebagaimana termaktub
dalam al-Qut’an surat al-Jumu‘ah (62) ayat 9:

gt 15555 4l )83 ) 13505 il 033 e Biall Gsagid 13] 15l Gl 1

Artinya: Hai orang-orang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat
Jum'at, Maka bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 457



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

tinggalkanlah jual beli. yang demikian itu lebih baik bagimu jika
kamu mengetahui.”

Dalam beberapa hadisnya, Rasulullah Saw. juga menekankan
betapa pentingnya shalat jum’at, diantaranya:
“Barangsiapa meninggalkan shalat jum’at tiga kali, karena menganggap

enteng maka Allah akan menutup mata hatinya.” (HR. Ahmad, Abu
Dawud dan Hakim)

“Barangsiapa yang meninggalkan shalat jum’at tiga kali, tanpa alasan,
maka Allah mencatatnya termasuk golongan orang-orang yang
munafik.” (HR. Tabrani)

“Hendaklah orang itu menghentikan perbuatan mereka meninggalkan
shalat Jum’at atau jika tidak, Allah akan menutup mata hatinya.
Kemudian mereka akan termasuk orang-orang yang alpa.” (HR.
Muslim).

Fakta sosial yang terjadi, beberapa kelompok masyarakat
Muslim di Bali menggunakan cara pandang figh yang berbeda
dalam menyikapi hal ini. Salah satu di antaranya ada yang
merujuk pada pendapat golongan Syafiiah tentang penggunaan
satu masjid dalam satu kewilayahan desa. Hal ini didasarkan
hadis yang diriwayatkan oleh Aisyah:

Diriwayatkan dari Aisyah istri Nabi Saw. Ia berkata: “Pada
hari Jum’at orang-orang berduyun pergi ke masjid dari rumah
mereka dan al-‘Awali (yaitu tempat yang ada di Timur kota
Madinah jaraknya sekitar 4 mil).”19

Hadis inilah yang dijadikan dasar Imam Shafi’t di dalam a/
‘Umm tentang tidak bolehnya mendirikan shalat Jum’at lebih dari
satu di satu kewilayahan desa.?’ Paham shafi1 ini otomatis tidak
dipakai oleh Muslim Bali saat Nyepi, jangankan solat jamaah
Jum’at melebihi dua kelompok, bisa ada tempat untuk solat
Jum’at saja sudah bersyukur karena tidak semua wilayah ada
masjidnya. Kadang dalam satu kecamatan hanya ada satu masjid
penyelenggara shalat Jum’at.

Ini menjadi persoalan besar karena saat Nyepi, kesulitan
untuk keluar rumah sangat tinggi, kalau pun sakit sehingga harus

YHadis No. 851, Abi Abd al-T.ah Muhammad bin Isma‘il al-Bukhati, Sahib
Bukhari (Bayruat: Dar al-Fikr, tt.)

20Abi Abd al-Lah Muhammad bin Idtis al-Safi’i; @/~ Umm (Bayrut: Dar al-Fikr,
tt, Juz I), 192.

458 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

ke rumah sakit maka harus diantar pecalang (petugas keamanan

dari desa adat), maka bila Muslimin yang berumah jauh dari

masjid memilih hendak shalat Jum’at, di setiap desa adat yang
dilewati dia harus minta izin dan bahkan di beberapa tempat
harus diantar petugas keamanan. Pernah terjadi, seorang

Muslimin yang hendak shalat jum’at harus diantar tiga petugas

keamanan karena dari rumahnya ke masjid terdekat harus

melewati tiga desa adat.

Sementara itu Imam Ramli, salah seorang pentaskhikh
golongan Syafi’iyyah memiliki pendapat lain. Imam Ramli
berpendapat bahwa pendirian satu shalat Jum’at di satu
kewilayahan desa bisa ditiadakan apabila ada kemashlahatan yang
menuntutnya, seperti sulitnya untuk berkumpul karena masjid
yang terlalu kecil dan atau jumlah masjid yang sangat terbatas,
berjauhan ataupun karena ada perselisihan yang sulit disatukan.?!

Meski fakta sosialnya berbeda namun pelaksanaannya sama,
yakni tidak shalat Jum’at. Di hari, di mana umat Islam memiliki
kewajiban yang utama untuk beribadah, di sisi lain lingkungan
dan situasi tidak mendukung. Dari beberapa laporan yang masuk
melalui Majelis Ulama Indonesia maupun yang sudah diekspos
oleh media elektronik di Bali, tampak jelas, bahwa praktek yang
terjadi di pulau Dewata sangat beragam. Ada kelompok
masyarakat Muslim yang rata-rata berjumlah tidak lebih dari 10
(sepuluh) orang, terpaksa melaksanakan shalat Jum’at
dikarenakan letak masjid/mushala sangat jauh. Ketika
ditanyakan tentang alasan secara figh/hukum, sebagian besar
hanya menjawab secara sederhana, yang penting bisa
melaksanakan shalat Jum’at.

Ditinjau dari segi penamaannya, memang shalat Jum’at itu
dilaksanakan secara berjamaah. Tentang bilangan shalat Jum’at,
para fuqaha berbeda pendapat, di antaranya:

a. Golongan Hanafiyyah berpendapat bahwa shalat Jum’at sah
dilakukan oleh empat orang, salah seorang dari mereka
menjadi imam. Ada juga yang berpendapat sah dilakukan oleh
tiga orang.

2Muhammad Shams al-Din al-Ramli, Nibayah al-Mubtaz (Bayrut: Dar al-Fikr,
tt, Juz II), 289.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

b. Golongan Syafr’iyyah dan Hanabilah berpendapat harus
terdiri dari jumlah yang mencukupi, paling sedikit 40 orang.

c. Golongan Malikiyyah berpendapat tidak disyaratkan jumlah
tertentu. Melainkan disyaratkan adanya sekelompok orang
yang dengan mereka terbentuklah satu perkampungan dan
terjadi jual beli di antara mereka. Hal ini tidak akan terjadi
hanya dengan adanya tiga atau empat orang atau jumlah yang
sepadan dengan itu.

Menyikapi aturan tersebut, Muslimin di Bali, terutama saat
pelaksaan Nyepi, umumnya lebih dekat dengan golongan
pertama. Terutama bagi Muslim yang bermukim jauh dari pusat
kota dan pantai yang umumnya lebih banyak umat Islam yang
berdiam di dua kawasan tersebut dibandingkan mereka yang
tingeal di pelosok dan pegunungan.

Memadamkan Api dalam Sekam

Interaksi sosial antara umat Islam dan Hindu di Bali
memiliki latar belakang sejarah yang cukup panjang. Meski
hubungan antara umat Islam dan Hindu di Bali nampak sangat
mesra, namun tidak jarang melahirkan perbedaan bahkan
pertentangan yang melahirkan konflik agama. Hubungan akrab
antara dua umat beragama ini terjadi meski secara kasat mata
saja, akan mudah ditemukan perbedaan prinsip antara penganut
Hindu dan Islam, terutama dalam hal tata cara peribadatan dan
pranata syariah atau aturan keagamaan lainnya.

Hal ini menunjukkan bahwa kehidupan beragama di Bali
tercermin dengan diakuinya eksistensi agama Islam, Kristen,
Protestan, Katolik, Hindu, dan  Budha, sebagaimana yang
tercermin dalam Keputusan Menteri Agama Nomor 35 Tahun
1980 tentang Wadah Musyawarah Antar Umat Beragama.
Meskipun, dalam kenyataan terdapat agama lainnya, seperti
Konghucu dengan majlisnya yang bernama Matatakin. Kelima
agama dan yang lainnya itu merupakan potensi dan kekayaan
utama bagi pembinaan mental dan spiritual bangsa. Sebab, tiap
agama dalam ajarannya mewajibkan umatnya untuk mencintai
sesamaanya dan hidup rukun.

Usaha untuk memberi “titik temu” agama-agama, kiranya
perlu dibingkai dalam format ketuhanan yang Maha Esa. Semua

460 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

itu berasal dari satu Tuhan, maka pada tingkat transenden, kata
Frithjof Schoun, semua agama akan mencapai titik temu. Atau,
bagi Huston Smith (1973) bahwa landasan esoterik agama-agama
itu sama. Sementara dalam perspektif filsafat parennial,
kesamaan itu diistilahkan dengan franscendent unity of religions
(kesamaan transenden agama-agama). Jadi, pada tingkat zhe
common vision (Huston Smith) atau pada tingkat #ranscendent (kaum
parennialis) semua agama mempunyai kesatuan. Kalau tidak,
malah kesamaan gagasan dasar.

Dalam konteks pluralitas agama, penerimaan adanya zhe
common vision ini berarti menghubungkan kembali #be 7any dalam
hl ini realitas eksoteris agama-agama, kepada asalnya The Oue,
Tuhan, yang diberi berbagai macam nama oleh para pemeluk
berbagai agama sejalan dengan perkembangan kebudayaan dan
kesadaran sosial dan spiritual manusia. Sehingga, kesan empiris
tentang adanya agama-agama yang plural itu tidak hanya berhenti
sebagai fenomena faktual saja. Akan tetapi, kemudian
dilanjutkan bahwa ada satu realitas yang menjadi pengikat yang
sama dari agama-agama tersebut, yang dalam bahasa simbolis
bolehlah kita sebut dengan “agama itu.?2

Agama yang satu berbeda dengan agama yang lain, tetapi
kebenaran lain pun tak boleh disangkal bahwa di antara agama-
agama itu terdapat persamaan yang seringkali menakjubkan. Kita
sering begitu tercengkeram dalam bentuk-bentuk lahir
keagamaan yang kita pertahankan mati-matian seolah-olah
merupakan benteng terakhir. Padahal, itu sebenarnya merupakan
juga produk salah satu generasi pendahulu kita.?? Dengan
menyadari bahwa pluralitas agama pada akhirnya akan
mengantar kepada titik temu agama, asal tidak terpaku pada
bentuk lahiriah agama yang eksoteris, namun memandangnya
sebagai yang esoteris, sehingga mampu menyadari tentang segi-
segi agama yang sifatnya relatif, namun mengandung yang
absolut. Maka, di situlah akan terdapat dinamika kehidupan
beragama, yang berpuncak kepada kerukunan hidup beragama.

22Sukidi, “Dari Pluraisme Agama Menuju Konvergensi Agama-agama” dalam
Kompas, 17 Oktober 1998.
2Asfons Suhatdi, Kompas, 25 Oktober 1986

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 461



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Kehidupan beragama yang dinamis merupakan faktor dasar
yang bersifat menentukan bagi terwujudnya stabilitas nasional,
persatuan dan kerukunan, perdamaian dan ketenangan hidup,
kehidupan beragama yang dinamis dengan terciptanya
kerukunan umat beragama tentu saja membawa manfaat yang
sangat besar. Untuk umat beragama terwujudnya kerukunan
umat beragama mempunyai manfaat, minimal terjaminnya serta
dihormatinya iman dan identitas mereka oleh pihak lain, dan
maksimal adalah terbukanya peluang untuk membuktikan
keagungan agama merecka masing-masing dalam hidup
bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara.*

Catatan Akhir

Hubungan antar umat beragama di Bali, terutama antara
Hindu dengan Muslim, sebagaimana bukti sejarah, telah
berlangsung dalam waktu yang cukup lama. Hal ini, minimal,
telah memberi waktu yang cukup untuk saling memahami dan
menghargai peribadatan masing-masing pemeluk agama. Dengan
melihat kondisi obyektif yang terjadi, rasa penghormatan yang
terjalin selama ini akan terus berkembang berdasarkan rasa
keadilan terutama dalam hal pelaksanaan ibadah masing-masing
pemeluk agama.

Hanya saja, ada prasyarat yang harus dipatuhi, terutama dari
kalangan Muslim yang hanya berjumlah sekira 5,2 persen dari
total penduduk dengan jumlah 9 kabupaten dan kotamadya itu.
Di antaranya, Muslim senantiasa mampu berijtihad, berpikir dan
bertindak toleran terhadap budaya tuan rumah tanpa
mengorbankan akidah Islam yang dianutnya.

Seiring perkembangan zaman, hal ini menuntut inovasi dan
renovasi terhadap ejawantah dari nilai-nilai lokal dan
menyeiringkannya dengan nilai Islam tanpa menyinggung
perasaan penduduk setempat. Misalnya dalam hal makanan,
Muslim harus tegas dengan tidak mengkonsumsi menu yang
mengandung unsur babi. Namun demikian kala hadir di sebuah

24Moerdiono, “Makna Kerukunan Hidup Umat Beragama Menurut Tinjauan
Paham Negara Kesatuan Republik Indonesia: Beberapa Pokok Pikiran”, Makalah
yang tidak diterbitkan, Jakarta, Sarasehan Sehari Majlis Ulama Indonesia, 5
Nopember 1966.

462 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

undangan, dituntut untuk menghormati pengundangnya dengan
memakan hidangan yang paling “jauh” dari unsur yang
diharamkan tersebut. Sebagaimana terjadi saat ini, maka umat
Hindu akan menyesuaikan diri dengan menyediakan menu halal
kepada tamu Muslimnya. Wa al-Lah a'lam bi al-sawab.e®

Daftar Pustaka

Abdullah, Irwan. 2009. Konsturksi dan Reproduksi Kebudayaan.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

al-Bukhari, Abi ‘Abd al-Lah Muhammad bin Isma‘il. tt. Sabib
Bufkhari. Bayrat: Dar al-Fikr.

Cassanova, Jose. 2011. Agama di Ruang Publik: Kebidupan Dunia di
Alam Modern. Malang: Resist Book.

Huntington, Samuel P. 1993. “Benturan Antar Peradaban, Masa
Depan Polittk Dunia?” dalam Jurnal Ulnmunl Qur'an, No. 5,
Vol. IV.

Koentjaraningrat. 1978. Kebudyaaan, Mentalitet dan Pembangunan.
Jakarta: Gramedia.

Masykur. tt. “Pola Komunikasi Antar Umat Beragama: Studi
atas Dialog Umat Islam dan Kristen di Kota Cilegon
Banten” Article Annual conference on contemporary Islamic studies.
Jakarta.

Moerdiono. “Makna Kerukunan Hidup Umat Beragama
Menurut Tinjauan Paham Negara Kesatuan Republik
Indonesia: Beberapa Pokok Pikiran”, Makalah yang tidak
diterbitkan, Jakarta, Sarasehan Sehari Majlis Ulama
Indonesia, 5 Nopember 1966.

Mudzhar, M. Atho. 2005. “Pengembangan Masyarakat
Multikultural Indonesia dan Tantangan ke Depan: Tinjauan
dari Aspek Keagamaan”, dalam M. Ridwan Lubis (ed.),
Meretas Wawasan dan Praksis Kernkunan Umat Beragama di
Indonesia.  Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat
Keagamaan Puslitbang Departemen Agama.

Parimastha, I Gde. 2005. “Memahami Ddesa Adat, Desa Dinas
dan Desa Pekraman (Suatu Tinjauan Historis Kritis)”,
Makalah. Bali: Universitas Udayana Bali.

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 463



Siti Raudhatul Jannah, Kegalanan 1dentitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindn di Bali

Pemda Tk. I Bali. 1997/1998. Se¢jarah Masuknya Agama Islam ke
Bali.  Bali, Proyek Peningkatan Sarana dan Prasarana
Kehidupan Beragama.

Pidada, Utami. 1999. “Ahimsa, Gaya Hidup Tanpa Kekerasan”,
dalam Helmy Faisal Zein, etal (ed.), ~Agama dan Kekerasan,
dari Anarkisme Politik ke Teologi Kekerasan. Jakarta: Elsas.

al-Ramli, Muhammad Shams al-Din. tt. Nibayah al-Mubtaz.
Bayrat: Dar al-Fikr, Juz I1.

Suhardi, Asfons. Kompas, 25 Oktober 1986.

Sukidi. “Dari Pluraisme Agama Menuju Konvergensi Agama-
agama’” dalam Kompas, 17 Oktober 1998.

Suryadinata, Leo. etal. 2003. Indonesia’s Population. Singapore:
Institue of Southeast Asian Studies (ISEAS).

Susetyo, Romo Beny. 2005. “Agama dan Konflik Sosial: Merajut
Persaudaraan Sejai”, dalam H.M. Ridwan Lubis (ed.), Meretas
Wawasan dan Praksis Kernkunan Umat Beragama di Indonesia.
Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan
Puslitbang Departemen Agama.

al-Shafi’r, Abi ‘Abd al-.ah Muhammad bin Idris. tt. a/-Ummn.
Bayrat: Dar al-Fikr, Juz L.

464 Uumuna Jurnal S tudi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



