
 





i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 223-244  Muhammad Rusli, 
“Reorientasi Kajian Teologi Islam:  
Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian” 

 245-278  Slamet Mulyono,  
“Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:  
Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi” 

 279-310  Zulyadain,  
“Menimbang Kontorversi Pemaknaan  
Konsep Ahl Al-Kitāb Dalam Al-Qur’an” 

 311-346  Abdul Quddus,  
“Ecotheology:  
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan” 

 347-374  Suhermanto Ja’far,  
“Aku dalam Tuhan:  
Implikasi Teologi Proses  pada Era Kontemporer” 

 375-402  Faizah,  
“Pergulatan Teologi Salafi  
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak” 

 403-442  Mohammad Rosyid,  
“Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam  
dan Agama Adam pada Komunitas Samin” 

 443-464  Siti Raudhatul Jannah,  
“Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan  
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali” 

INDEKS  

APENDIKS 
  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 443 

 

KEGALAUAN IDENTITAS: 
DILEMA HUBUNGAN 

MUSLIMIN DAN HINDU DI BALI 

Siti Raudhatul Jannah 
(Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri [STAIN] Jember 

Email: jannahnusa@yahoo.com) 

 

Abstract: The relationship between Hindu and Muslim communities in 
Bali has been recorded in the long trajectory of history of both communities. 
As a human relationship, the relationship sometimes becomes strength, but 
at the other hand, as the adherents of different religions, it becomes challenge 
to them. The challenge is how the Muslim community in Bali can respect 
and honor Hindu religious traditions, and how the Hindu community can 
do the same to the Muslim community. The article aims to elaborate further 
about it. The author presents three cases as examples of how Muslims 
practice their religion in Bali context. Tolerance is the key word how to 
mingle in the social, moral principles, religious law and social ethics. 

Abstrak: Hubungan antara komunitas Hindu dan Muslim di Bali telah 
terekam dalam lintasan panjang sejarah dua komunitas itu. Sebagai 
sebuah hubungan antar manusia, ia kadang-kadang menjadi suatu 
kekuatan bagi keduanya, tetapi sisi lain, sebagai pengikut agama yang 
berbeda, ia menjadi suatu tantangan. Tantangan itu adalah bagaimana 
komunitas Muslim di Bali bisa menghormati tradisi keagamaan Hindu 
dan bagaimana pula komunitas Hindu menghormati komunitas Muslim. 
Artikel bertujuan untuk mengelaborasi lebih jauh tentang hal tersebut. 
Penulis memaparkan tiga contoh kasus tentang bagaimana Muslim 
menjalankan agama mereka dalam konteks kehidupan di Bali. Toleransi 
adalah kata kunci bagaimana membaur dalam kehidupan sosial, prinsip 
moral, hukum agama, dan etika sosial. 

Keywords: identitas, tradisi, agama, komunitas muslim, komunitas 
Hindu, Bali, toleransi, harmoni, etika sosial. 

 
 

  



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

444 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

DITINJAU dari segala aspek, masyarakat Indonesia merupakan 
masyarakat majemuk (plural). Fenomena ini merupakan realitas 
yang takterbantahkan bahwa bangsa Indonesia adalah bangsa 
yang memiliki keanekaragaman suku, ras, agama, dan golongan 
yang berbeda-beda tetapi tetap satu sebagaimana terdapat dalam 
semboyan Bhineka Tunggal Ika. Terminologi ini memberikan 
pemaknaan akan realitas sosial yang terjadi terhadap masyarakat 
bangsa ini, di satu sisi ada kesadaran akan perbedaan dan di sisi 
lain perlunya persatuan dan kesatuan. Meski demikian, istilah ini 
tidak hanya menunjukkan adanya suatu tujuan untuk mencapai 
suatu tatanan masyarakat yang menyatu, tetapi juga 
menyembunyikan sikap politik yang sangat tegas untuk 
menegakkan kesatuan dan  persatuan secara total tanpa dapat 
digugat.1  

Dari segi etnis misalnya, ada suku Melayu dan suku 
Melanesia yang selanjutnya membentuk ratusan suku besar dan 
ribuan suku-suku derivative besar dan kecil. Dari segi sejarah 
politik lokal, terdapat puluhan bahkan ratusan sistem kerajaan 
kesukuan lama yang berpengaruh terhadap sistem stratifikasi 
sosial dan adat istiadat. Dari segi bahasa, terdapat ratusan bahasa 
yang digunakan di seluruh Nusantara. Dari segi agama, terdapat 
sejumlah agama besar dunia dan sejumlah sistem kepercayaan 
lokal yang tersebar di seluruh Nusantara dengan networking-nya 
masing-masing, baik di dalam maupun di luar negeri.2 Dan 
secara formal, Indonesia terdapat banyak agama yang diakui oleh 
negara yakni: Islam, Kristen, Katolik, Hindu, Budha, dan Kong 
Hu Cu (Kon Fu Tsio). 

Beragama  adalah hak yang paling hakiki bagi setiap orang 
oleh karena memeluk agama merupakan pengejawantahan dari 
keyakinan akan adanya Tuhan sebagai pencipta alam semesta, 
sebagai sangkan paraning dumadi. Negara sebagai wadah dan 
memiliki kekuasaan untuk mengatur wilayah beserta isinya 

                                                             
1Irwan Abdullah, Konsturksi dan Reproduksi Kebudayaan (Yogyakarta: Pustaka 

pelajar, 2009), 63. 
2M. Atho Mudzhar, “Pengembangan Masyarakat Multikultural Indonesia dan 

Tantangan ke Depan: Tinjauan dari Aspek Keagamaan”, dalam M. Ridwan Lubis 
(ed.), Meretas Wawasan dan Praksis Kerukunan Umat Beragama di Indonesia (Jakarta: 
Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan Puslitbang Departemen Agama, 
2005), 1-2. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 445 

 

berkewajiban untuk memberikan perlindungan dan memfasilitasi 
setiap proses dan aktifitas keberagamaan. Indonesia sebagai 
negara yang religius memberikan tempat yang sangat terhormat 
akan keberagamaan warga negaranya, bahkan  memberikan 
pengakuan akan adanya agama-agama yang hidup dan 
berkembang di Indonesia.  

Namun demikian, fakta juga adanya, keanekaragaman 
(pluralitas) agama tersebut ternyata sangat rentan melahirkan 
konflik sosial yang berujung pada tindak kekerasan dan 
pengrusakan. Sedikit saja ada gesekan, maka dengan mudah 
timbul kerusuhan massal dan tindak kekerasan kolektif 
(anarkisme), yang mengakibatkan rakyat yang tidak berdosa 
harus menderita. Kasus kerusuhan Tasikmalaya, Situbondo 
(1997); Medan, Jakarta, Solo, Ketapang, dan Kupang (1998); Bali 
(1999), Ambon, Maluku Utara (1999/2000; 2003/2004), 
Mataram (2000), Kalimantan (2004), Jakarta (2005), dan Poso 
(2003-2006) merupakan contoh aktual yang masih segar dalam 
ingatan. Hal ini sekaligus mengindikasikan bahwa kekerasan 
sosial begitu fenomenal melanda bangsa Indonesia. 

Potensi konflik antarumat beragama sangatlah besar, sebesar 
pemilahan-pemilahan umat manusia ke dalam batas-batas 
objektif dan subjektif peradaban. Unsur-unsur pembatas objektif 
adalah bahasa, sejarah, agama, adat-istiadat, dan lembaga-
lembaga. Adapun unsur pembatas subjektifnya adalah 
identifikasi yang dilakukan oleh masing-masing individu yang 
terlibat dalam beragama. Karenanya, perbedaan antarpembatas 
itu adalah nyata dan penting.3 Secara tidak sadar, manusia 
terkelompok ke dalam identitas-identitas yang membedakan 
antara satu dengan yang lainnya. Dan tentu saja, membutuhkan 
ekspresi identitas diri dalam berbagai bentuk, meski memerlukan 
adanya suatu sistem yang dapat menjamin koeksistensi atau 
bahkan mungkin saling bekerjasama.4 

Masyarakat majemuk ala Indonesia ini tentu saja memiliki 
budaya dan aspirasi yang beraneka ragam yang terkadang 

                                                             
3Samuel P. Huntington, “Benturan Antar Peradaban, Masa Depan Politik 

Dunia?” dalam Jurnal Ulumul Qur‟an, No. 5, Vol.IV Tahun 1993, 12. 
4Leo Suryadinata, et.al., Indonesia‟s Population (Singapore: Institue of Southeast 

Asian Studies (ISEAS), 2003), 10.  



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

446 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

menimbulkan konflik, karena adanya pemaknaan tunggal atas 
kebenaran, dominasi, hegemoni terhadap yang lain. Ini sering 
berimplikasi pada rasa ketidakadilan dan ketidaksetaraan yang 
membawa sentimen kelompok yang semakin mengkristal. 
Apalagi, perbedaan yang terjadi dibungkus dengan label agama, 
maka yang terjadi adalah ketegangan sosial yang semakin 
tersedimentasi yang muaranya dapat menimbulkan konflik yang 
tak berkesudahan. 

Karenanya, konflik di kalangan masyarakat beragama, tidak 
hanya dapat dilihat dari konflik agama semata-mata, melainkan 
juga faktor pemicunya, seperti motif politik, ekonomi, sosial, dan 
kekuasaan. Hal ini menegaskan bahwa agama tidak mungkin 
terbebas dari persoalan-persoalan publik dalam sebuah negara 
yang berhubungan dengan sistem politik, ekonomi, budaya, dan 
sistem sosial yang berkembang. Agama akan menjadi persoalan 
ketika dihadapkan pada persoalan sekularisasi yang inheren 
dengan ruang publik dan privat.5 Aktualisasi ini didasarkan atas 
kesadaran kolektif bahwa kehidupan itu dinamis sehingga 
tantangan dan hambatan yang terjadi pun bersifat dinamis sesuai 
dengan semangat zaman. 

Konflik di berbagai tempat menurut Irwan Abdullah 
sesungguhnya merupakan bentuk resistensi masyarakat terhadap 
berbagai tindakan kebijakan pusat.6 Karena itu, keragaman etnis, 
bahasa, budaya maupun agama setidaknya dapat dilihat dari tiga 
proses penting. Pertama, pengingkaran atas status agama yang 
beragam yang terjadi dalam berbagai bentuk yang kemudian 
melahirkan berbagai persoalan yang menjauhkan Indonesia dari 
sifat Bhineka Tunggal Ika. Kedua, politik uniformitas yang 
bertolak belakang dari keragaman agama karena penyeragaman 
terjadi pada skala yang sangat luas dan pada tingkatan yang 
bervariasi. Ketiga, kegagalan pemerintah dalam menjaga 
keseimbangan antarpenganut umat beragama dalam masyarakat. 
Ketiga faktor tersebut menegaskan bahwa konflik-konflik agama 
yang terjadi di Indonesia selama ini bukan semata-mata 
persoalan perbedaan budaya, etnis maupun agama, tetapi sudah 

                                                             
5Jose Cassanova, Agama di Ruang Publik: Kehidupan Dunia di Alam Modern 

(Malang: Resist Book, 2001), 47. 
6Abdullah, Konsturksi dan Reproduksi, 71. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 447 

 

lebih mengakar pada kesalahan dari berbagai pihak dalam 
mengelola perbedaan dan konflik itu sendiri.7  

Berangkat dari pemaparan di atas, tulisan ini bertujuan untuk 
menjelaskan bagaimana masyarakat Bali yang beragama Islam 
dan Hindu saling merespon terhadap berbagai bentuk interaksi 
sosial yang melibatkan nilai-nilai agama yang terkadang saling 
bertentangan menurut penganutnya.  

Konflik dan Pluralisme Agama  

Terbentuknya Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) 
dapat dijadikan sebagai bukti bahwa sentimen agama dapat 
dengan mudah melahirkan konflik bahkan dibangkitkan untuk 
melakukan perlawanan dengan tujuan-tujuan tertentu. Konflik 
yang bersumber pada agama ini terjadi pada berbagai tingkatan, 
baik dalam agama itu sendiri maupun antara satu agama dengan 
agama yang lain. Meski demikian, dinamika sosial yang 
diperlihatkan melalui konflik agama ini tidaklah berdiri sendiri, 
melainkan terkait dengan berbagai parameter lainnya.8 

Pluralisme merupakan tantangan bagi agama-agama. Dari 
sinilah arti penting pencarian titik temu (konvergensi) agama-
agama. Ada beberapa pertimbangan sebagai kerangka acuan 
akan arti pentingnya pencarian konvergensi agama-agama. 
Pertama, secara praktis pluralisme agama belum sepenuhnya 
dipahami umat beragama, sehingga yang tampil ke permukaan 
justru sikap eksklusifisme beragama, yang merasa ajaran yang 
paling benar hanyalah agama yang dipeluknya. Agama-agama 
lain dituduh sesat, maka wajib dikikis atau pemeluknya 
ditobatkan, karena baik agama maupun pemeluknya terkutuk 
dalam pandangan Tuhan. Di sinilah akar konflik dimulai, meski 
pluralimse agama memang belum sepenuhnya menjamin 
kerukunan hidup beragama. Kedua, di tengah-tengah pluralisme 
agama ini, hanyalah pemeluk agama tertentu (yang bersikap 
eksklusif) justru masih cenderung memonopoli kebenaran agama 
(claim of truth) dan lahan keselamatan (claim of salvation). Pahadal 
secara sosiologis, claim of truth dan claim of salvation itu, selain 

                                                             
7Ibid., 76. 
8Ibid., 69. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

448 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

membuat berbagai konflik sosial politik, juga membawa berbagai 
macam perang antaragama.9 

Kenyataan juga memperlihatkan bahwa agama merupakan 
suatu sistem yang integral. Koentjaraningrat dengan mengutip 
pendapat Emile Durkheim dalam karyanya yang terkenal Les 
Formes Elementaires de la vie Religieuse, ada empat unsur pokok 
dalam agama, yaitu emosi keagamaan, sistem kepercayaan, 
sistem upacara, dan komunitas keagamaan.10 Emosi keagamaan 
menyebabkan manusia menjadi religius. Sistem kepercayaan 
mengandung keyakinan serta bayangan-bayangan manusia 
tentang sifat-sifat Tuhan serta tentang wujud dari alam gaib. 
Sistem upacara religius yang bertujuan mencari hubungan 
manusia dengan Tuhan, dewa-dewa atau mahluk-mahluk halus 
yang mendiami alam gaib. Dan, kelompok-kelompok religius 
atau kesatuan-kesatuan sosial yang menganut sistem kepercayaan 
dan melakukan sistem upacara-upacara religius.  

Dalam hubungan antar komunitas dan emosi keagamaan, 
akan terbentuk ikatan primer dan solidaritas kelompok, 
mengingat emosi keagamaan merupakan juga dasar ikatan 
primer dalam komunitas masyarakat dan sumber dari sentimen 
kemasyarakatan, di mana kesadaran tentang hubungan itu 
menjadi paling kuat dan paling mudah disinggung dan dilukai. 
Sehingga, umat beragama gampang disulut bagi timbulnya 
konflik mengatasnamakan agama.11 

Kerukunan hidup beragama merupakan ciri dari potensi 
integrasi yang terdapat dari adanya kehidupan berbagai agama. 
Mewujudkan kerukunan hidup beragama atau potensi integrasi 
setidaknya memerhatikan faktor penghambat dan penunjang. 
Beberapa faktor penghambat kerukunan hidup beragama antara 
lain: warisan politik imperialis, fanatisme dangkal, sikap 
sentimen, cara-cara agresif dalam penyebaran agama, 
pengaburan nilai-nilai ajaran agama antara satu agama dengan 

                                                             
9Sukidi, “Dari Pluraisme Agama Menuju Konvergensi Agama-agama”, 

KOMPAS, 17 Oktober 1998.  
10Koentjaraningrat, Kebudyaaan, Mentalitet dan Pembangunan (Jakarta: Gramedia, 

1978), 136-7. 
11Masykur, “Pola Komunikasi Antar Umat Beragama: Studi atas Dialog Umat 

Islam dan Kristen di Kota Cilegon Banten” Article Annual conference on contemporary 
Islamic studies, Jakarta: tt., 6. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 449 

 

yang lain, maupun ketidakmatangan dan ketertutupan penganut 
agama itu sendiri. Bahkan, karena masih kuatnya kultur 
patriarkal. Sedangkan, beberapa faktor pendukung dalam upaya 
kerukunan hidup beragama yaitu adanya nilai gotong-royong, 
saling menghormati kebebasan menjalankan ibadah sesuai 
dengan agamanya, kerja sama di kalangan intern maupun 
antarumat beragama, kematangan, keterbukaan sikap para 
penganut agama.  

Bali dalam Keragaman Agama dan Budaya  

Penganut Hindu yang mayoritas (sekira 93 persen dari total 
jumlah penduduk Bali), seringkali “melibatkan” atau 
mengundang umat Islam untuk terlibat dalam kegiatan 
keagamaan mereka, atau dalam kegiatan kemanusiaan yang 
seringkali tak dapat dipisahkan dengan peribadatan keagamaan 
mereka. Hal ini dilakukan sebagai tanda penghormatan Umat 
Hindu akan keberadaan Muslim di tanah leluhur mereka. 
Bagaimana umat Islam berpartisipasi dalam kehidupan umat 
Hindu yang mayoritas ini, namun tetap mempertahankan akidah 
Islamnya? Temuan penulis yang tinggal puluhan tahun di sana, 
mencoba menggambarkan dengan gamblang. 

Penulis awali dengan pemaparan sejarah masuknya Islam di 
Bali, menurut beberapa temuan diperkirakan terjadi sekitar abad 
14 dan 15. Salah satu buktinya terdapat dalam Kidung Pamacangah 
yang mengangkat cerita tentang keberadaan sebuah kerajaan di 
Bali yang berpusat di Gel-gel, Klungkung. Pada saat yang 
bersamaan jatuhlah Kerajaan Majapahit dan mulai berdirinya 
Kesultanan Demak, menandai meluasnya ajaran Islam di tanah 
Jawa termasuk di luar Jawa.12  

Diceritakan dalam Kidung Pamacangah, utusan Kerajaan 
Demak datang ke Gel-gel untuk mengislamkan Raja Ida Dalam 
Waturenggong yang pada saat itu memerintah kerajaan. Usaha 
tersebut gagal, beberapa utusan Demak kembali ke Jawa. 
Namun, ada beberapa di antaranya memutuskan untuk tinggal di 
Gel-gel, oleh kerajaan mereka diberi tanah perdikan untuk 
ditempati. Hingga saat ini di Gel-gel terdapat satu kampung 

                                                             
12Pemda Tk.I Bali, Sejarah Masuknya Agama Islam ke Bali (Proyek Peningkatan 

Sarana dan Prasarana Kehidupan Beragama, 1997/1998), 5. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

450 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Islam yang dikenal dengan kampung Islam Gel-gel.13 Di sisi lain, 
Bali merupakan benteng terakhir agama Hindu di Nusantara 
(Indonesia). Keseluruhan tatanan sosial kemasyarakatan diatur 
sedemikian rupa berdasarkan hukum adat. Konsep Bali sebagai 
satu-kesatuan adat pertama kali dicetuskan oleh Mpu Kuturan. 
Hingga kini, Pulau Bali habis terbagi menjadi wilayah-wilayah 
desa adat (pekraman), kecuali pada kantong-kantong non Hindu 
seperti di Gel-gel.14  

Awig-awig, atau aturan/pranata yang dibuat secara 
musyawarah mufakat, ditahbiskan sebagai sebuah pedoman 
berperilaku di wilayah masing-masing desa adat. Dengan 
demikian, awig-awig ini mengikat warga di suatu wilayah termasuk 
di dalamnya pendatang dari luar, untuk mengikuti apa yang 
termaktub dalam aturan tersebut. Beberapa aspek penting yang 
diatur dalam awig-awig tersebut di antaranya aspek hubungan 
kewilayahan (palemahan), kemasyarakatan (pawongan) dan 
keagamaan (parhyangan).15 

Sebagaimana layaknya sebuah aturan, maka awig-awig ini juga 
memiliki sanksi-sanksi yang secara umum dibagi menjadi tiga 
bagian. Pertama, sanksi yang diberikan berkaitan dengan harta 
benda (artha danda), kedua, sanksi yang berkaitan dengan nestapa 
jiwa atau fisik (jiwa danda), dan ketiga, sanksi yang berkaitan 
dengan pengembalian keseimbangan alam ghaib (penyangaskara 
danda).16  

Karenanya, masyarakat Muslim Bali yang secara otomatis 
menjadi bagian dari masyarakat Bali, setidaknya harus mengikuti 
peraturan yang berlaku di kalangan masyarakat yang mayoritas 
penganut Hindu, meski kadang bertentangan dengan aturan 
agama Islam. Namun demikian, sesuai berjalannya waktu, umat 
Islam di Bali, baik yang jauh maupun dekat dengan Gel-gel 
Kabupaten Klungkung, pusat pertumbuhan Islam di Bali,  
akhirnya memiliki kearifan-kearifan lokal yang pastinya akan 

                                                             
13Ibid., 7. 
14Utami Pidada, “Ahimsa, Gaya Hidup Tanpa Kekerasan”, dalam Faisal Zein, 

Helmy, et.al (ed.), Agama dan Kekerasan, Dari Anarkisme Politik ke Teologi Kekerasan 
(Jakarta: Elsas, 1999), 11. 

15I Gde Parimastha, “Memahami Ddesa Adat, Desa Dinas dan Desa Pekraman 
(Suatu Tinjauan Historis Kritis)”, Makalah, Bali: Universitas Udayana Bali, 2005. 

16Ibid. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 451 

 

unik bila dibandingkan dengan Muslim di pulau atau provinsi di 
luar Bali. 

Merajut Persaudaraan 

Munculnya konflik agama di Indonesia dinilai sebagai 
bentuk beragama secara formal (formalisme agama) dan jatuh 
pada simbolisme. Artinya, ketika agama dihayati secara formal, 
maka kesalehan yang muncul dari penghayatan itu adalah sebuah 
kesalehan individual dan atau kesalehan kolektif yang sempit, 
dan celakanya diarahkan pada perusakan lingkungan seputar 
rumah ibadah atau tempat-tempat ibadah lainnya.17  

Akibat yang muncul kemudian adalah agama justru menjadi 
terasing dengan persoalan kehidupan manusia. Agama yang 
seharusnya menjadi pembebas, malah terjebak pada aspek 
romantisme formal.  

Undangan Makan Bersama 

Salah satu aspek yang dialami oleh Muslim yang hidup di 
Bali adalah undangan makan dari rekan mereka yang beragama 
Hindu sebagai tuan rumah. Sebagaimana diketahui, masyarakat 
Hindu sangat menyukai daging babi sebagaimana Muslim 
menyukai daging sapi. Padahal keharaman daging babi dalam 
Islam merupakan sesuatu yang qa╢‟ī, jelas dan tidak diragukan 
lagi. Pun demikian dengan pandangan masyarakat Muslim di 
Bali. 

Hal ini memang menjadi persoalan bagi Muslim di Bali, baik 
secara individu maupun kelompok. Misalnya kala ada undangan 
pernikahan, kelahiran maupun dalam rangka kunjungan biasa. 
Kala undangan ini dipenuhi, biasanya tuan rumah menyuguhi 
aneka makanan dan minuman. Kalau terjadi siang hari, masih 
lumayan karena bisa beralasan sedang puasa, bagaimana kalau di 
malam hari? 

Menyikapi fakta sosial ini, Muslim di negeri Dewata yang 
terdiri dari sembilan kabupaten dan satu kotamadya itu, dituntut 

                                                             
17Romo Beny Susetyo, “Agama dan Konflik Sosial: Merajut Persaudaraan 

Sejai”, dalam M. Ridwan Lubis (ed.), Meretas Wawasan dan Praksis Kerukunan Umat 
Beragama di Indonesia (Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan 
Puslitbang Departemen Agama, 2005), 69. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

452 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

memiliki kecerdasan emosional dan intelektual agar dapat 
menghindari mengkonsumsi babi tanpa menyinggung si 
pengundang yang Hindu atau tuan rumah. Umumnya, Muslim 
yang sudah bertahun-tahun hidup di Bali akan menghindari 
makanan hasil olahan yang dipastikan telah “terintrusi” daging-
minyak-tulang babi. Seperti opor, telur bumbu, sate, kue basah 
dan minuman yang disajikan dalam gelas. Apa pasal? meskipun 
ada menu non babi seperti ayam (masyarakat Hindu umumnya 
mensucikan daging sapi dan tidak mengkonsumsinya), namun 
minyak dan alat untuk memasaknya dipastikan satu sumber.  

Lalu, bagaimana agar pengundang tidak kecewa karena 
tamunya yang Muslim tidak mengkonsumsi suguhan yang 
dihaturkan? Muslim yang datang ke undangan tersebut biasanya 
memilih menu non olahan si tuan rumah dan beralih kepada 
makanan yang lazim didapat dari toko modern yang di 
kemasannya biasanya terdapat jaminan halal. Misalnya roti-rotian 
(biasanya roti sisir atau roti khas Jawa yang diekspor ke Bali), 
buah-buahan dan minuman kemasan seperti air mineral atau 
produk minuman bersoda yang umum dijadikan sajian umat 
Hindu kala mengundang pihak luar. 

Menurut penulis, interaksi antara umat beragama Hindu 
dengan Muslim di Bali telah berlangsung lama, menyebabkan 
pengetahuan orang Bali tentang cara pandang Islam terhadap 
persoalan makanan yang haram (khususnya babi) semakin 
terbuka. Saat ini, Umat Hindu di Bali jarang yang menyuguhi 
tamu Muslimnya dengan makanan hasil olahan mereka kala 
punya hajat. Biasanya mereka akan menyediakan makanan jenis 
lain yang menurut pandangan mereka boleh dimakan, yang dibeli 
di pusat-pusat perbelanjaan modern yang tersebar di seluruh 
Bali.  

Di sisi berbeda, Muslim di Bali umumnya kukuh 
melaksanakan ajaran Islam, bahwa Islam mengatur sangat detail 
tentang masalah makanan. Hingga pada persoalan jenis 
sembelihan yang diperbolehkan oleh syara‟. Allah Swt berfirman: 

هِ بِهِِ
َّ
يْرِ الل

َ
هِلَّ لِؼ

ُ
زًِزِ وَمَا أ

ْ
خِن

ْ
حْمُ ال

َ
مُ وَل  وَالدَّ

ُ
ة

َ
ح ُْ َ مُ الْْ

ُ
ك ُْ  عَلَ

ْ
 ...حُزِّمَد

Artinya: “diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging hewan) 
yang disembelih atas nama selain Allah...” (Qs. al-Mā‟idah [5]: 3). 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 453 

 

Tentang hal ini tidak banyak diketahui oleh orang Hindu 
Bali. Bagi mereka, dengan menyuguhkan makanan non babi 
(ayam, bebek, sapi dll), maka otomatis “halal” dan orang Islam 
boleh memakannya. Padahal proses penyembelihan dan 
pengolahannya tidak berasaskan Islam. Sementara di sisi lain 
Islam telah mengatur bahwa semua sembelihan haram 
hukumnya jika tidak disembelih dengan cara yang dibenarkan 
oleh syara‟. 

Islam mengatur umatnya dalam masalah makanan (╢a‟am) 
yaitu ketentuan boleh dan tidaknya suatu barang atau hidangan 
disantap oleh manusia, sebagaimana firman Allah Swt: 

ىحًِ
ُ
وْ دَمًا مَسْف

َ
 أ

ً
ة

َ
ح ُْ  مَ

َ
ىن

ُ
ك ًَ  

ْ
ن

َ
 أ

َّ
عَمُهُ إِلَ

ْ
ط ًَ اعِمٍ 

َ
ى ط

َ
مًا عَل يَّ مُحَزَّ

َ
وحِيَ إِل

ُ
جِدُ فِي مَا أ

َ
 أ

َ
لْ لَ

ُ
وْ ق

َ
ا أ

هُ رِجْسٌ 
َّ
إِه

َ
زًِزٍ ف

ْ
حْمَ خِن

َ
كَ ل إِنَّ رَبَّ

َ
 عَادٍ ف

َ
يْرَ بَاغٍ وَلَ

َ
زَّ ػ

ُ
مَنِ اضْط

َ
هِ بِهِ ف

َّ
يْرِ الل

َ
هِلَّ لِؼ

ُ
ا أ

ً
وْ فِسْق

َ
أ

ىرٌ رَحُِمٌِ
ُ
ف

َ
 ػ

Artinya: “Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan 
kepadaKu, sesuatu yang diharamkan bagi orang yang hendak memakannya, 
kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah yang mengalir atau daging 
babi - karena Sesungguhnya semua itu kotor - atau binatang yang disembelih 
atas nama selain Allah. Barangsiapa yang dalam keadaan terpaksa, sedang 
Dia tidak menginginkannya dan tidak (pula) melampaui batas, Maka 
Sesungguhnya Tuhanmu Maha Pengampun lagi Maha Penyayang". (Qs. al-
An„ām, [6]: 145). 

Haramnya beberapa item sebagaimana tersebut dalam ayat 
tersebut di atas dipertegas lagi oleh Allah, sebagaimana 
termaktub dalam Qs. al-Mā‟idah [5] ayat 3 berikut: 

ِ
ُ ْ
هِ بِهِ وَالْ

َّ
يْرِ الل

َ
هِلَّ لِؼ

ُ
زًِزِ وَمَا أ

ْ
خِن

ْ
حْمُ ال

َ
مُ وَل  وَالدَّ

ُ
ة

َ
ح ُْ َ مُ الْْ

ُ
ك ُْ  عَلَ

ْ
 حُزِّمَد

ُ
 

َ
ىة

ُ
ىْق

َ ْ
 وَالْ

ُ
ة

َ
ىِق

َ
ن

ْ
ى

سِِ
ْ
ق

َ
سْح

َ
 ج

ْ
ن

َ
صُبِ وَأ

ُّ
ى الى

َ
بِحَ عَل

ُ
مْ وَمَا ة

ُ
ح ُْ َّ

ك
َ
 مَا ة

َّ
بُعُ إِلَ لَ السَّ

َ
ك
َ
 وَمَا أ

ُ
طُِحَة

َّ
 وَالى

ُ
ة ًَ

رَدِّ
َ
ت
ُ ْ
مُىا وَالْ

ِ
َ

ش
ْ
ن

َ
 ث

َ
لَ

َ
مْ ف

ُ
زُوا مِنْ دًِىِك

َ
ف

َ
ذًِنَ ك

َّ
ئِسَ ال ًَ ىْمَ  َُ مْ فِسْقٌ الْ

ُ
لِك

َ
مِ ة

َ
سْلَ

َ ْ
ىْمَ بِالْ َُ ىْنِ الْ

َ
ش

ْ
ىْهُمْ وَاخ

زَّ فِي 
ُ
مَنِ اضْط

َ
ا ف

ً
مَ دًِى

َ
سْلَ ِ

ْ
مُ الْ

ُ
ك

َ
 ل

ُ
مْ وِعْمَتِي وَرَضِِد

ُ
ك ُْ  عَلَ

ُ
مَمْد

ْ
ث
َ
مْ وَأ

ُ
ك

َ
مْ دًِى

ُ
ك

َ
 ل

ُ
د

ْ
مَل

ْ
ك

َ
أ

ىرٌ رَحُِمٌِ
ُ
ف

َ
 ػ

َ
ه

َّ
إِنَّ الل

َ
مٍ ف

ْ
ث جَاهِفٍ لِِِ

َ
يْرَ مُح

َ
مَصَةٍ ػ

ْ
 مَن

Artinya: “diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging babi, (daging 
hewan) yang disembelih atas nama selain Allah, yang tercekik, yang terpukul, 
yang jatuh, yang ditanduk, dan diterkam binatang buas, kecuali yang sempat 
kamu menyembelihnya, dan (diharamkan bagimu) yang disembelih untuk 
berhala. dan (diharamkan juga) mengundi nasib dengan anak panah, 
(mengundi nasib dengan anak panah itu) adalah kefasikan. pada hari ini 
orang-orang kafir telah putus asa untuk (mengalahkan) agamamu, sebab itu 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

454 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

janganlah kamu takut kepada mereka dan takutlah kepada-Ku. pada hari 
ini telah Kusempurnakan untuk kamu agamamu, dan telah Ku-cukupkan 
kepadamu nikmat-Ku, dan telah Ku-ridhai Islam itu Jadi agama bagimu. 
Maka barang siapa terpaksa karena kelaparan tanpa sengaja berbuat dosa, 
Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

Artinya bagi orang yang memakannya, tidak dihalalkan 
makan kecuali jika makanan itu baik dan jiwa dapat terpelihara, 
sebagaimana firman Allah Swt: 

ِ
َّ
 وَمَا عَل

ُ
بَات ِ

ُّ مُ الطَّ
ُ
ك

َ
حِلَّ ل

ُ
لْ أ

ُ
هُمْ ق

َ
حِلَّ ل

ُ
ا أ

َ
كَ مَاة

َ
ىه

ُ
ل
َ
سْأ هُنَّ ٌَ

َ
مُىن ِ

ّ
عَل

ُ
 ج

َ
بِين ِ

ّ
ل
َ
جَىَارحِِ مُك

ْ
مْ مِنَ ال

ُ
مْح

 إِنَّ 
َ
ه

َّ
ىا الل

ُ
ق

َّ
هِ وَاث ُْ هِ عَلَ

َّ
زُوا اسْمَ الل

ُ
ك

ْ
مْ وَاة

ُ
ك ُْ نَ عَلَ

ْ
مْسَك

َ
ا أ ىا مِمَّ

ُ
ل
ُ
ك

َ
هُ ف

َّ
مُ الل

ُ
مَك

َّ
ا عَل  مِمَّ

َ
ه

َّ
الل

حِسَابِِ
ْ
 سَزَِعُ ال

Artinya: “mereka menanyakan kepadamu: "Apakah yang Dihalalkan bagi mereka?". 
Katakanlah: "Dihalalkan bagimu yang baik-baik dan (buruan yang 
ditangkap) oleh binatang buas yang telah kamu ajar dengan melatih nya 
untuk berburu; kamu mengajarnya menurut apa yang telah diajarkan Allah 
kepadamu. Maka makanlah dari apa yang ditangkapnya untukmu dan 
sebutlah nama Allah atas binatang buas itu (waktu melepaskannya) dan 
bertakwalah kepada Allah, Sesungguhnya Allah Amat cepat hisab-Nya”. 
(Qs. al-Mā‟idah, [5]: 4) 

Yang dimaksudkan baik di sini adalah apa yang dianggap dan 
dirasakan oleh jiwa baik. Hal ini seperti firman Allah swt: 

ِ
ْ
ه ِ

ْ
ىْرَاِ  وَالْ

َّ
هُمْ فِي الح

َ
د

ْ
ىبًا عِى

ُ
ح
ْ
هُ مَك

َ
جِدُوه ًَ ذِي 

َّ
يَّ ال مِّ

ُ ْ
بِيَّ الْ

َّ
سُىلَ الى  الزَّ

َ
بِعُىن

َّ
خ ًَ ذًِنَ 

َّ
جُِلِ ال

عِْ
َ ْ
مُزُهُمْ بِالْ

ْ
أ عُ ًَ

َ
ض ٍَ  وَ

َ
بَائِث

َ
خ

ْ
يْهِمُ ال

َ
مُ عَل حَزِّ ٍُ بَاتِ وَ ِ

ُّ هُمُ الطَّ
َ
حِلُّ ل ٍُ زِ وَ

َ
ك

ْ
ى
ُ ْ
نْهَاهُمْ عَنِ الْ ٍَ زُوفِ وَ

بَعُىا 
َّ
صَزُوهُ وَاث

َ
رُوهُ وَه ىا بِهِ وَعَشَّ

ُ
ذًِنَ آمَى

َّ
ال

َ
يْهِمْ ف

َ
 عَل

ْ
د

َ
اه

َ
تِي ك

َّ
لَ ال

َ
لَ

ْ
ػ
َ ْ
ىرَ عَنْهُمْ إِصْزَهُمْ وَالْ

ُّ
الى

ذِي 
َّ
ِال

َ
لِحُىن

ْ
ف
ُ ْ
ئِكَ هُمُ الْ

َ
ول

ُ
شِلَ مَعَهُ أ

ْ
ه
ُ
 أ

Artinya: “(yaitu) orang-orang yang mengikut rasul, Nabi yang Ummi yang (namanya) 
mereka dapati tertulis di dalam Taurat dan Injil yang ada di sisi mereka, 
yang menyuruh mereka mengerjakan yang ma'ruf dan melarang mereka dari 
mengerjakan yang mungkar dan menghalalkan bagi mereka segala yang baik 
dan mengharamkan bagi mereka segala yang buruk dan membuang dari 
mereka beban-beban dan belenggu-belenggu yang ada pada mereka. Maka 
orang-orang yang beriman kepadanya. memuliakannya, menolongnya dan 
mengikuti cahaya yang terang yang diturunkan kepadanya (Al Quran), 
mereka Itulah orang-orang yang beruntung”. (Qs. al-A„rāf, [7]: 157). 

Karena aturan Islam inilah, Muslim di Bali senantiasa 
dihadapkan kepada realita untuk selalu berkecerdasan dalam 
memilah dan memilih santapan dan hidangan para pengundang 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 455 

 

non Islam-nya tanpa menyinggung perasaan si tuan rumah. 
Caranya, memakan apa yang paling mungkin tidak dibuat sendiri 
oleh tuan rumah atau dimasak oleh non Muslim dan 
mengkonsumsi makanan yang umumnya hanya dibuat orang 
Jawa dan Lombok –dua pulau yang mengitari Bali. Dengan kiat 
inilah, Muslim di Bali terus bertahan dengan akidah mereka 
namun dapat hidup berdampingan dengan nyaman dan aman 
dengan penganut Hindu di Jawa Dwipa tersebut.  

Doa Bersama 

Dalam kehidupan sosial, interaksi yang terjadi juga terkadang 
menyentuh persoalan-persoalan peribadatan. Salah satunya 
adalah doa bersama. Lebih khusus di kalangan pemerintahan. 
Jajaran birokrasi di Bali hampir seluruhnya menganut agama 
Hindu, pun demikian dengan acara-acara seremonial maka doa 
yang dibacakan oleh pembaca doa tentu menggunakan mantram-
mantram (doa) menurut agama Hindu. Di lingkungan individu, 
memang jarang terjadi. Biasanya masalah ini timbul dari 
hubungan antar personal yang saling menasehati dan saling 
memberi doa, padahal mereka berbeda keyakinan. 

Mengingat doa bersama adalah persoalan ibadah, umat Islam 
di Bali umumnya berdoa dengan keyakinan Islam meski yang 
sedang dibaca oleh protokoler-petugas pembaca doa adalah 
mantram Hindu. Muslim tidak lari dari forum semisal upacara 
atau doa bersama, namun sejak detik pertama pembacaan doa 
biasanya membaca ummul qur‟an atau diam membatu sampai 
acara berdoa selesai. 

Pasalnya, doa yang memakai “media” agama lain jelas 
keharamannya, sebagaimana diatur Majelis Ulama Indonesia 
(MUI) melalui keputusannya No. 3/MUNAS/VIL/7/2005, 
menetapkan fatwa tentang pelaksanaan doa bersama 
berdasarkan dalil-dalil, yakni: Qs. al-Naml [27]: 62, Qs. al-
Mā‟idah [5]: 73, Qs. Gāfir [40]: 50, Qs. al-Furqān [25]: 68, Qs. al-
Baqarah [2]: 42 dan Qs. al-Kāfirūn [109]: 1-6. Salah satunya 
dapat penulis kutip Qs. al-Naml (27) ayat 62 berikut: 

اءَ 
َ
ف

َ
ل
ُ
مْ خ

ُ
ك

ُ
جْعَل ٍَ ىءَ وَ  السُّ

ُ
شِف

ْ
ك ٍَ ا دَعَاهُ وَ

َ
زَّ إِة

َ
ضْط

ُ ْ
جُِبُ الْ ًُ نْ  مَّ

َ
 أ

ً
لُِلَ

َ
هِ ق

َّ
هٌ مَعَ الل

َ
إِل

َ
رْضِ أ

َ ْ
الْ

ِ
َ
زُون

َّ
ك

َ
ذ

َ
 مَا ث



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

456 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Artinya: “atau siapakah yang memperkenankan (doa) orang yang dalam kesulitan 
apabila ia berdoa kepada-Nya, dan yang menghilangkan kesusahan dan yang 
menjadikan kamu (manusia) sebagai khalifah di bumi? Apakah disamping 
Allah ada Tuhan (yang lain)? Amat sedikitlah kamu mengingati(Nya).”  

Penetapan tersebut juga berdasarkan ╪adith Nabi 
Muhammad Saw.: “Doa adalah otak (inti) ibadah.” (HR. Tirmidzi) 

Qaidah fiqh: “Hukum asal dalam masalah ibadah adalah taufiq 
dan ittiba‟ (mengikuti petunjuk dan contoh Nabi).”18 

Berdasarkan pertimbangan di atas fatwa MUI menegaskan 
bahwa: (1) Doa bersama yang dilakukan oleh orang Islam dan 
non muslim tidak dikenal dalam Islam. Oleh karenanya, 
termasuk bid‟ah (2) Doa bersama dalam bentuk setiap pemuka 
agama berdoa secara bergiliran maka orang Islam haram 
mengikuti dan mengamini doa yang dipimpin oleh non muslim 
(3) Doa bersama dalam bentuk muslim dan non muslim berdoa 
secara serentak hukumnya haram (4) Doa bersama dalam bentuk 
seorang non Islam memimpin doa, maka orang Islam haram 
mengikuti dan mengamininya (5) Doa bersama dalam bentuk 
seorang tokoh Islam memimpin doa hukumnya mubah (6) Doa 
bersama dalam bentuk setiap orang berdoa agama masing-
masing hukumnya mubah. 

Dari keputusan/fatwa MUI tersebut di atas, minimal dapat 
memberi masukan-masukan kepada umat Islam, pun di Bali. 
Memang diperlukan sosialisasi yang terus-menerus dengan 
mengedepankan mau‟i╬ah yang ╪asanah agar tidak terjadi 
ketersinggungan di pihak lain. Persoalannya, sering kali inti 
agama/ibadah (dalam hal ini masalah doa) selalu dibenturkan 
dengan doktrin hubungan antarmanusia. Tetapi di sisi lain telah 
jelas bagaimana Islam mengatur umatnya untuk tidak 
mencampuradukkan urusan kemanusiaan dengan urusan akidah 
di tengah-tengah keragaman agama. 

Shalat Jum’at pada Hari Raya Nyepi 

Nyepi (hari raya Nyepi) merupakan salah satu hari besar 
umat Hindu khususnya di Bali, untuk merayakan tahun baru 

                                                             
18Beberapa pendapat para ulama (qawl „ulama‟) dapat dilihat dalam beberapa 

kitab rujukan seperti Hasyiyah al-Jamal Fath al-Wahhab, juz V, 226; Hasyiyah al-Jamal, 
juz II, 119; Mughniy al-Muhtaj, juz I, 233; al-Majmu‟, juz v, h.72, 66. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 457 

 

Çaka. Pada hari itu, umat Hindu melaksanakan suatu ritual 
dengan apa yang disebut Catur Brata Penyepian, yaitu amati 
mekarya (tidak beraktifitas dalam melaksanakan pekerjaan), amati 
geni (tidak memasak/berpuasa), amati lelungan (tidak bepergian) 
dan amati lelanguan (tidak menikmati hiburan/menyepi).  

Selama pelaksanaan ritual Nyepi, seluruh aktifitas kegiatan 
dihentikan dalam waktu 24 jam (dari jam 06.00 hingga jam yang 
sama pada hari berikutnya). Kendaraan tidak boleh keluar 
(kecuali ambulan), lampu dimatikan, tidak boleh keluar rumah, 
tidak ada kapal laut yang bersandar untuk masuk ke Bali, tidak 
ada pesawat yang boleh mendarat di bandara dan tidak boleh ada 
penerangan (sinar) di malam hari. Pada hari itu Bali ibarat pulau 
mati yang tidak memiliki aktifitas sama sekali. 

Walaupun jarang terjadi, beberapa kali pelaksanaan hari raya 
Nyepi bersamaan dengan hari Jum‟at. Tak pelak masalah muncul 
ke permukaan. Terakhir pada tahun 2008, hari raya Nyepi jatuh 
pada hari Jum‟at. Berdasar surat edaran Gubernur Bali No. 
003.2/15.743/Dishub Tahun 2008, Pemerintah Provinsi Bali, 
dalam hal ini Gubernur Bali mengeluarkan himbauan tentang 
pelaksanaan Shalat Jum‟at. Salah satu isi himbauan adalah 
kebolehan umat Islam melaksanakan sholat Jum‟at di Masjid 
dengan beberapa syarat antara lain; tidak boleh menggunakan 
kendaraan bermotor untuk pergi ke masjid, pengeras suara luar 
tidak diperbolehkan. 

Wujud teknis penyelengaraan aturan ini telah disosialisasikan 
dan dipraktekkan sedemikian rupa. Artinya tidak menjadi 
persoalan serius bagi pengurus takmir musholla/masjid. Justru 
persoalannya adalah banyak umat Islam yang tidak mungkin 
dapat melaksanakan sholat Jum‟at karena berdomisili jauh dari 
musholla/masjid. 

Padahal Shalat Jum‟at adalah salah satu kewajiban yang 
sangat difardlukan bagi umat Islam. Sebagaimana termaktub 
dalam al-Qur‟an surat al-Jumu„ah (62) ayat 9: 

ِ
ْ
رُوا ال

َ
هِ وَة

َّ
زِ الل

ْ
ى ةِك

َ
اسْعَىْا إِل

َ
جُمُعَةِ ف

ْ
ىْمِ ال ًَ ِ  مِنْ 

َ
لَ ىدِيَ لِلصَّ

ُ
ا ه

َ
ىا إِة

ُ
ذًِنَ آمَى

َّ
هَا ال يُّ

َ
ا أ عَ ًَ ُْ بَ

مْ 
ُ
ح
ْ
ى

ُ
 ك

ْ
مْ إِن

ُ
ك

َ
يْرٌ ل

َ
مْ خ

ُ
لِك

َ
ِة

َ
مُىن

َ
عْل

َ
 ج

Artinya: Hai orang-orang beriman, apabila diseru untuk menunaikan shalat 
Jum'at, Maka bersegeralah kamu kepada mengingat Allah dan 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

458 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

tinggalkanlah jual beli. yang demikian itu lebih baik bagimu jika 
kamu mengetahui.”  

Dalam beberapa hadisnya, Rasulullah Saw. juga menekankan 
betapa pentingnya shalat jum‟at, diantaranya: 

“Barangsiapa meninggalkan shalat jum‟at tiga kali, karena menganggap 
enteng maka Allah akan menutup mata hatinya.” (HR. A╪mad, Abu 
Dāwud dan ╩akim) 

“Barangsiapa yang meninggalkan shalat jum‟at tiga kali, tanpa alasan, 
maka Allah mencatatnya termasuk golongan orang-orang yang 
munafik.” (HR. ╡abrāni) 

“Hendaklah orang itu menghentikan perbuatan mereka meninggalkan 
shalat Jum‟at atau jika tidak, Allah akan menutup mata hatinya. 
Kemudian mereka akan termasuk orang-orang yang alpa.” (HR. 
Muslim).  

Fakta sosial yang terjadi, beberapa kelompok masyarakat 
Muslim di Bali menggunakan cara pandang fiqh yang berbeda 
dalam menyikapi hal ini. Salah satu di antaranya ada yang 
merujuk pada pendapat golongan Syafiiah tentang penggunaan 
satu masjid dalam satu kewilayahan desa. Hal ini didasarkan 
hadis yang diriwayatkan oleh Aisyah: 

Diriwayatkan dari Aisyah istri Nabi Saw. Ia berkata: “Pada 
hari Jum‟at orang-orang berduyun  pergi ke masjid dari rumah 
mereka dan al-„Awali (yaitu tempat yang ada di Timur kota 
Madinah jaraknya sekitar 4 mil).”19 

Hadis inilah yang dijadikan dasar Imām Shafi‟ī di dalam al-
„Umm tentang tidak bolehnya mendirikan shalat Jum‟at lebih dari 
satu di satu kewilayahan desa.20 Paham shafi‟ī ini otomatis tidak 
dipakai oleh Muslim Bali saat Nyepi, jangankan solat jamaah 
Jum‟at melebihi dua kelompok, bisa ada tempat untuk solat 
Jum‟at saja sudah bersyukur karena tidak semua wilayah ada 
masjidnya. Kadang dalam satu kecamatan hanya ada satu masjid 
penyelenggara shalat Jum‟at. 

Ini menjadi persoalan besar karena saat Nyepi, kesulitan 
untuk keluar rumah sangat tinggi, kalau pun sakit sehingga harus 

                                                             
19Hadis No. 851, Abi Abd al-Lah Mu╪ammad bin Ismā„il al-Bukhārī, ╤a╪ih 

Bukhari (Bayrūt: Dār al-Fikr, tt.) 
20Abi Abd al-Lah Mu╪ammad bin Idris al-╤afi‟ī; al-„Umm (Bayrūt: Dār al-Fikr, 

tt, Juz I), 192. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 459 

 

ke rumah sakit maka harus diantar pecalang (petugas keamanan 
dari desa adat), maka bila Muslimin yang berumah jauh dari 
masjid memilih hendak shalat Jum‟at, di setiap desa adat yang 
dilewati dia harus minta izin dan bahkan di beberapa tempat 
harus diantar petugas keamanan. Pernah terjadi, seorang 
Muslimin yang hendak shalat jum‟at harus diantar tiga petugas 
keamanan karena dari rumahnya ke masjid terdekat harus 
melewati tiga desa adat.   

Sementara itu Imam Ramli, salah seorang pentaskhikh 
golongan Syafi‟iyyah memiliki pendapat lain. Imam Ramli 
berpendapat bahwa pendirian satu shalat Jum‟at di satu 
kewilayahan desa bisa ditiadakan apabila ada kemashlahatan yang 
menuntutnya, seperti sulitnya untuk berkumpul karena masjid 
yang terlalu kecil dan atau jumlah masjid yang sangat terbatas, 
berjauhan ataupun karena ada perselisihan yang sulit disatukan.21 

Meski fakta sosialnya berbeda namun pelaksanaannya sama, 
yakni tidak shalat Jum‟at. Di hari, di mana umat Islam memiliki 
kewajiban yang utama untuk beribadah, di sisi lain lingkungan 
dan situasi tidak mendukung. Dari beberapa laporan yang masuk 
melalui Majelis Ulama Indonesia maupun yang sudah diekspos 
oleh media elektronik di Bali, tampak jelas, bahwa praktek yang 
terjadi di pulau Dewata sangat beragam. Ada kelompok 
masyarakat Muslim yang rata-rata berjumlah tidak lebih dari 10 
(sepuluh) orang, terpaksa melaksanakan shalat Jum‟at 
dikarenakan letak masjid/mushala sangat jauh. Ketika 
ditanyakan tentang alasan secara fiqh/hukum, sebagian besar 
hanya menjawab secara sederhana, yang penting bisa 
melaksanakan shalat Jum‟at. 

Ditinjau dari segi penamaannya, memang shalat Jum‟at itu 
dilaksanakan secara berjamaah. Tentang bilangan shalat Jum‟at, 
para fuqaha berbeda pendapat, di antaranya: 
a. Golongan Hanafiyyah berpendapat bahwa shalat Jum‟at sah 

dilakukan oleh empat orang, salah seorang dari mereka 
menjadi imam. Ada juga yang berpendapat sah dilakukan oleh 
tiga orang. 

                                                             
21Mu╪ammad Shams al-Dīn al-Ramli, Nihayah al-Muhtaz (Bayrūt: Dar al-Fikr, 

tt, Juz II), 289. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

460 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

b. Golongan Syafi‟iyyah dan Hanabilah berpendapat harus 
terdiri dari jumlah yang mencukupi, paling sedikit 40 orang. 

c. Golongan Malikiyyah berpendapat tidak disyaratkan jumlah 
tertentu. Melainkan disyaratkan adanya sekelompok orang 
yang dengan mereka terbentuklah satu perkampungan dan 
terjadi jual beli di antara mereka. Hal ini tidak akan terjadi 
hanya dengan adanya tiga atau empat orang atau jumlah yang 
sepadan dengan itu. 
Menyikapi aturan tersebut, Muslimin di Bali, terutama saat 

pelaksaan Nyepi, umumnya lebih dekat dengan golongan 
pertama. Terutama bagi Muslim yang bermukim jauh dari pusat 
kota dan pantai yang umumnya lebih banyak umat Islam yang 
berdiam di dua kawasan tersebut dibandingkan mereka yang 
tinggal di pelosok dan pegunungan. 

Memadamkan Api dalam Sekam 

Interaksi sosial antara umat Islam dan Hindu di Bali 
memiliki latar belakang sejarah yang cukup panjang. Meski 
hubungan antara umat Islam dan Hindu di Bali nampak sangat 
mesra, namun tidak jarang melahirkan perbedaan bahkan 
pertentangan yang melahirkan konflik agama. Hubungan akrab 
antara dua umat beragama ini terjadi meski secara kasat mata 
saja, akan mudah ditemukan perbedaan prinsip antara penganut 
Hindu dan Islam, terutama dalam hal tata cara peribadatan dan 
pranata syariah atau aturan keagamaan lainnya. 

Hal ini menunjukkan bahwa kehidupan beragama di Bali 
tercermin dengan diakuinya eksistensi agama Islam, Kristen, 
Protestan, Katolik, Hindu, dan  Budha, sebagaimana yang 
tercermin dalam Keputusan Menteri Agama Nomor 35 Tahun 
1980 tentang Wadah Musyawarah Antar Umat Beragama. 
Meskipun, dalam kenyataan terdapat agama lainnya, seperti 
Konghucu dengan majlisnya yang bernama Matatakin. Kelima 
agama dan yang lainnya itu merupakan potensi dan kekayaan 
utama bagi pembinaan mental dan spiritual bangsa. Sebab, tiap 
agama dalam ajarannya mewajibkan umatnya untuk mencintai 
sesamaanya dan hidup rukun. 

Usaha untuk memberi “titik temu” agama-agama, kiranya 
perlu dibingkai dalam format ketuhanan yang Maha Esa. Semua 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 461 

 

itu berasal dari satu Tuhan, maka pada tingkat transenden, kata 
Frithjof Schoun, semua agama akan mencapai titik temu. Atau, 
bagi Huston Smith (1973) bahwa landasan esoterik agama-agama 
itu sama. Sementara dalam perspektif filsafat parennial, 
kesamaan itu diistilahkan dengan transcendent unity of religions 
(kesamaan transenden agama-agama). Jadi, pada tingkat the 
common vision (Huston Smith) atau pada tingkat transcendent (kaum 
parennialis) semua agama mempunyai kesatuan. Kalau tidak, 
malah kesamaan gagasan dasar.  

Dalam konteks pluralitas agama, penerimaan adanya the 
common vision ini berarti menghubungkan kembali the many dalam 
hl ini realitas eksoteris agama-agama, kepada asalnya The One, 
Tuhan, yang diberi berbagai macam nama oleh para pemeluk 
berbagai agama sejalan dengan perkembangan kebudayaan dan 
kesadaran sosial dan spiritual manusia. Sehingga, kesan empiris 
tentang adanya agama-agama yang plural itu tidak hanya berhenti 
sebagai fenomena faktual saja. Akan tetapi, kemudian 
dilanjutkan bahwa ada satu realitas yang menjadi pengikat yang 
sama dari agama-agama tersebut, yang dalam bahasa simbolis 
bolehlah kita sebut dengan “agama itu”.22 

Agama yang satu berbeda dengan agama yang lain, tetapi 
kebenaran lain pun tak boleh disangkal bahwa di antara agama-
agama itu terdapat persamaan yang seringkali menakjubkan. Kita 
sering begitu tercengkeram dalam bentuk-bentuk lahir 
keagamaan yang kita pertahankan mati-matian seolah-olah 
merupakan benteng terakhir. Padahal, itu sebenarnya merupakan 
juga produk salah satu generasi pendahulu kita.23 Dengan 
menyadari bahwa pluralitas agama pada akhirnya akan 
mengantar kepada titik temu agama, asal tidak terpaku pada 
bentuk lahiriah agama yang eksoteris, namun memandangnya 
sebagai yang esoteris, sehingga mampu menyadari tentang segi-
segi agama yang sifatnya relatif, namun mengandung yang 
absolut. Maka, di situlah akan terdapat dinamika kehidupan 
beragama, yang berpuncak kepada kerukunan hidup beragama.  

                                                             
22Sukidi, “Dari Pluraisme Agama Menuju Konvergensi Agama-agama” dalam 

Kompas, 17 Oktober 1998.   
23Asfons Suhardi, Kompas, 25 Oktober 1986 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

462 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Kehidupan beragama yang dinamis merupakan faktor dasar 
yang bersifat menentukan bagi terwujudnya stabilitas nasional, 
persatuan dan kerukunan, perdamaian dan ketenangan hidup, 
kehidupan beragama yang dinamis dengan terciptanya 
kerukunan umat beragama tentu saja membawa manfaat yang 
sangat besar. Untuk umat beragama terwujudnya kerukunan 
umat beragama mempunyai manfaat, minimal terjaminnya serta 
dihormatinya iman dan identitas mereka oleh pihak lain, dan 
maksimal adalah terbukanya peluang untuk membuktikan 
keagungan agama mereka masing-masing dalam hidup 
bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara.24 

Catatan Akhir  

Hubungan antar umat beragama di Bali, terutama antara 
Hindu dengan Muslim, sebagaimana bukti sejarah, telah 
berlangsung dalam waktu yang cukup lama. Hal ini, minimal, 
telah memberi waktu yang cukup untuk saling memahami dan 
menghargai peribadatan masing-masing pemeluk agama. Dengan 
melihat kondisi obyektif yang terjadi, rasa penghormatan yang 
terjalin selama ini akan terus berkembang berdasarkan rasa 
keadilan terutama dalam hal pelaksanaan ibadah masing-masing 
pemeluk agama. 

Hanya saja, ada prasyarat yang harus dipatuhi, terutama dari 
kalangan Muslim yang hanya berjumlah sekira 5,2 persen dari 
total penduduk dengan jumlah 9 kabupaten dan kotamadya itu. 
Di antaranya, Muslim senantiasa mampu berijtihad, berpikir dan 
bertindak toleran terhadap budaya tuan rumah tanpa 
mengorbankan akidah Islam yang dianutnya.  

Seiring perkembangan zaman, hal ini menuntut inovasi dan 
renovasi terhadap ejawantah dari nilai-nilai lokal dan 
menyeiringkannya dengan nilai Islam tanpa menyinggung 
perasaan penduduk setempat. Misalnya dalam hal makanan, 
Muslim harus tegas dengan tidak mengkonsumsi menu yang 
mengandung unsur babi. Namun demikian kala hadir di sebuah 

                                                             
24Moerdiono, “Makna Kerukunan Hidup Umat Beragama Menurut Tinjauan 

Paham Negara Kesatuan Republik Indonesia: Beberapa Pokok Pikiran”, Makalah 
yang tidak diterbitkan, Jakarta, Sarasehan Sehari Majlis Ulama Indonesia, 5 
Nopember 1966. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 463 

 

undangan, dituntut untuk menghormati pengundangnya dengan 
memakan hidangan yang paling “jauh” dari unsur yang 
diharamkan tersebut. Sebagaimana terjadi saat ini, maka umat 
Hindu akan menyesuaikan diri dengan menyediakan menu halal 
kepada tamu Muslimnya. Wa al-Lāh a„lam bi al-╣awāb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Abdullah, Irwan. 2009. Konsturksi dan Reproduksi Kebudayaan. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
al-Bukhārī, Abi „Abd al-Lāh Mu╪ammad bin Ismā„il. tt. ╤a╪ih 

Bukhārī. Bayrūt: Dār al-Fikr. 
Cassanova, Jose. 2011. Agama di Ruang Publik: Kehidupan Dunia di 

Alam Modern. Malang: Resist Book. 
Huntington, Samuel P. 1993. “Benturan Antar Peradaban, Masa 

Depan Politik Dunia?” dalam Jurnal Ulumul Qur‟an, No. 5, 
Vol. IV. 

Koentjaraningrat. 1978. Kebudyaaan, Mentalitet dan Pembangunan.  
Jakarta: Gramedia.   

Masykur. tt. “Pola Komunikasi Antar Umat Beragama: Studi 
atas Dialog Umat Islam dan Kristen di Kota Cilegon 
Banten” Article Annual conference on contemporary Islamic studies. 
Jakarta. 

Moerdiono. “Makna Kerukunan Hidup Umat Beragama 
Menurut Tinjauan Paham Negara Kesatuan Republik 
Indonesia: Beberapa Pokok Pikiran”, Makalah yang tidak 
diterbitkan, Jakarta, Sarasehan Sehari Majlis Ulama 
Indonesia, 5 Nopember 1966. 

Mudzhar, M. Atho. 2005. “Pengembangan Masyarakat 
Multikultural Indonesia dan Tantangan ke Depan: Tinjauan 
dari Aspek Keagamaan”, dalam M. Ridwan Lubis (ed.), 
Meretas Wawasan dan Praksis Kerukunan Umat Beragama di 
Indonesia. Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat 
Keagamaan Puslitbang Departemen Agama. 

Parimastha, I Gde. 2005. “Memahami Ddesa Adat, Desa Dinas 
dan Desa Pekraman (Suatu Tinjauan Historis Kritis)”, 
Makalah. Bali: Universitas Udayana Bali. 



Siti Raudhatul Jannah, Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan Muslimin dan Hindu di Bali 

464 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Pemda Tk. I Bali. 1997/1998. Sejarah Masuknya Agama Islam ke 
Bali. Bali, Proyek Peningkatan Sarana dan Prasarana 
Kehidupan Beragama. 

Pidada, Utami. 1999. “Ahimsa, Gaya Hidup Tanpa Kekerasan”, 
dalam Helmy Faisal Zein, et.al (ed.), Agama dan Kekerasan, 
dari Anarkisme Politik ke Teologi Kekerasan. Jakarta: Elsas. 

al-Ramli, Mu╪ammad Shams al-Dīn. tt. Nihāyah al-Muhtaz. 
Bayrūt: Dār al-Fikr, Juz II. 

Suhardi, Asfons. Kompas, 25 Oktober 1986. 
Sukidi. “Dari Pluraisme Agama Menuju Konvergensi Agama-

agama” dalam Kompas, 17 Oktober 1998.   
Suryadinata, Leo. et.al. 2003. Indonesia‟s Population. Singapore: 

Institue of Southeast Asian Studies (ISEAS). 
Susetyo, Romo Beny. 2005. “Agama dan Konflik Sosial: Merajut 

Persaudaraan Sejai”, dalam H.M. Ridwan Lubis (ed.), Meretas 
Wawasan dan Praksis Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. 
Jakarta: Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan 
Puslitbang Departemen Agama. 

al-Shafi‟ī, Abi „Abd al-Lāh Mu╪ammad bin Idris. tt. al-„Umm. 
Bayrūt: Dār al-Fikr, Juz I. 

 


