
 





i 
 

 DAFTAR ISI 
 
 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 223-244  Muhammad Rusli, 
―Reorientasi Kajian Teologi Islam:  
Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian‖ 

 245-278  Slamet Mulyono,  
―Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:  
Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi‖ 

 279-310  Zulyadain,  
―Menimbang Kontorversi Pemaknaan  
Konsep Ahl Al-Kitāb Dalam Al-Qur‘an‖ 

 311-346  Abdul Quddus,  
―Ecotheology:  
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan‖ 

 347-374  Suhermanto Ja’far,  
―Aku dalam Tuhan:  
Implikasi Teologi Proses  pada Era Kontemporer‖ 

 375-402  Faizah,  
―Pergulatan Teologi Salafi  
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak‖ 

 403-442  Mohammad Rosyid,  
―Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam  
dan Agama Adam pada Komunitas Samin‖ 

 443-464  Siti Raudhatul Jannah,  
―Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan  
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali‖ 

INDEKS  

APENDIKS 
  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

بالله من الشيطان الرجيم اعوذ   (a„ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm); 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a„╢aynāka al-kawthar)اِهّآ أ

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 311 

 

ECOTHEOLOGY ISLAM: TEOLOGI KONSTRUKTIF  
ATASI KRISIS LINGKUNGAN 

Abdul Quddus 
(Jurusan PAI Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram 

Email: nadasultan09@yahoo.com) 
 

Abstract: The earth inhabited by human now is facing global environmental 
crisis. To respond to and tackle the crisis, a new awareness to explore the 
principles of religion has emerged today, which was then called ecotheology, 
an integral environmental insight based on ethical-theological as well as 
ethical-anthropological dimensions. This paper is aimed at, on the one hand, 
exposing principles of Islamic ecotheology that are able to be guiding 
principles in managing the nature, and on the other hand, comparing them 
with the principles of modern environmental ethics of the environmentalist/ 
eco-thinkers. The author argues that there are three principles of Islamic 
ecotheology that are relevant as the basis of ethical management of nature 
now days, namely the principle of taw╪id (unity of all creation), the principle 
of āmanah-khalīfah (trustworthiness-moral leadership), and ākhirah 
(responsibility). 

Abstrak: Bumi yang dihuni manusia sekarang ini tengah dilanda krisis 
lingkungan yang besifat global. Untuk merespons krisis itu, dewasa ini 
telah muncul kesadaran baru dalam menanggulangi krisis itu dengan 
menggali prinsip-prinsip agama, yang kemudian disebut ecotheology, yaitu 
wawasan lingkungan yang integral dan berdimensi etis-theologis dan etis-
antropologis. Tulisan ini bertujuan untuk, di satu sisi, memapar prinsip-
prinsip ecotheology Islam yang dapat dijadikan sebagai guiding 
principles dalam pengelolaan alam, dan di sisi lain, mengomparasikan 
prinsip-prinsip itu dengan etika lingkungan modern dari para 
environmentalist/eco-thinker. Penulis berpendapat bahwa ada tiga 
prinsip ecotheologi Islam yang relevan sebagai basis etis pengelolaan alam 
dewasa ini, yaitu prinsip taw╪īd (kesatuan seluruh makhluk), prinsip 
amānah-khalīfah (kejujuran-kepemimpinan), dan ākhirah (tanggung 
jawab).  

Keywords: ecotheology, krisis lingkungan, taw╪īd, amānah-khalīfah, 
ākhirah. 

  

mailto:nadasultan09@yahoo.com


Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

312 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

MUNCULNYA berbagai permasalahan lingkungan baik lokal, 
regional maupun global dewasa ini semakin mengkhawatirkan. 
Perubahan iklim, akibat dari global warming menyebabkan bumi 
tidak lagi seimbang yang berdampak pada tidak dapat 
diprediksikannya sesuatu musim. Di belahan bumi yang lain 
curah hujan begitu tinggi hingga mengakibatkan banjir dan erosi 
sementara di belahan lainnya terjadi kekeringan yang 
berkepanjangan. 

Kerusakan sumber daya alam (tanah, air, udara), deforestasi, 
degradasi hutan, dan kebakaran hutan pun makin sering terjadi, 
musnahnya berbagai spesies hayati, naiknya permukaan air laut 
dan tenggelamnya beberapa pulau, serta merebaknya berbagai 
jenis penyakit adalah beberapa bentuk masalah lingkungan yang 
menuntut perlunya solusi dengan segera. Dampak negatif 
lingkungan tersebut secara dominan dan signifikan bersumber 
dan berakar pada perilaku eksploitatif dan konsumtif manusia 
yang berparadigma antroposentris dengan menempatkan 
manusia sebagai centre of the universe.  

Wacana mengenai krisis lingkungan di kalangan akademisi 
mulai mengemuka pada tahun 1960-an dengan munculnya 
beberapa karya populer seperti karya Rahel Carson yang berjudul 
The Silent Spring pada Tahun 1962, Lynn White dengan judul The 
Historical Roots of Our Ecological Crisis pada majalah Science, Maret 
1967, dan Tragedy of Commons oleh Garett Hardins Tahun 1968.1  

Dalam menganalisa penyebab krisis lingkungan global 
tersebut, Fritjof Capra2 berpendapat bahwa krisis tersebut 
merupakan akibat dari worldview dan keserakahan manusia 
terhadap alam, baik keserakahan karena kemiskinan, kebodohan 
atau keserakahan untuk menghimpun kekayaan yang banyak. 
Demikian pula tidak difungsikannya perangkat nilai 

                                                             
1Kirkpatrick Sale, The Green Revolution: The American Environmental 

Movement, 1962-1992, ter. Natheos Naller, Revolusi Hijau: Sebuah Tinjauan 
Historis-Kritis Gerakan Lingkungan Hidup di Amerika Serikat (Jakarta: Yayasan 
Obor Indonesia, 1996). 

2Fritjof Capra peraih Ph.D dari Universitas Vienna, telah banyak 
melakukan riset fisika energi tinggi di berbagai universitas baik Eropa 
maupun Amerika, di samping sejumlah tulisan riset yang bersifat teknis. Ia 
juga banyak menulis dan mengajar tentang implikasi filosofis sains modern.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 313 

 

transendental dalam diri manusia untuk dijadikan sebagai acuan 
moral dalam hidup. Secara lebih khusus ia mengatakan bahwa 
musibah Bumi terjadi akibat pengembangan ilmu pengetahuan 
dan teknologi yang minus wawasan spiritual. Lebih lanjut Capra 
mengutip R.D. Laing menyatakan, ―… Kita telah menghancurkan 
dunia ini secara teori sebelum kita menghancurkannya dalam 
praktik…”.3 E.F. Schumacher menyatakan bahwa masalah krisis 
lingkungan ini sangat terkait dengan krisis kemanusiaan, dengan 
moralitas sosial serta krisis orientasi manusia terhadap Tuhan.4 
Pernyataan yang hampir sama dikemukakan oleh wakil presiden 
Amerika AlGore, ia menyatakan: 

semakin dalam saya menggali akar krisis lingkungan yang melanda 
dunia, semakin mantap keyakinan saya bahwa krisis ini tidak lain adalah 
manifestasi nyata dari krisis spiritual kita.5  

Hal yang menggembirakan menurut Capra adalah 
munculnya kesadaran Barat akan hal tersebut dengan berbagai 
gerakan ekologi, feminism, dan small is beautiful dalam bidang 
perekonomian.6  

Fakta Krisis Lingkungan Global dan Lokal  

Secara global, krisis ekologi minimal tergambar dalam tiga 
bentuk kerusakan lingkungan yaitu, global warming, menipisnya 
lapisan ozon, dan hujan asam (acid rain). Berikut akan dijelaskan 
salah satu dari tiga bentuk kerusakan lingkungan yang paling 
mengkhawatirkan yaitu global warming.  

Global warming adalah proses peningkatan suhu rata-rata 
atmosfer, laut dan daratan bumi. Suhu rata-rata global pada 

                                                             
3Frithjof Capra, The Web of Life (London: Harper Collins, 1996), dan 

Fritjof Capra, The Turning Point: Science, Society and The Rising Culture (London: 
Flamingo, 1984). Lihat juga The Tao of Physic; An Explorationof the parallels 
Between Modern Physic and Eastern Mysticism (London: Flamingo, 1982), 21. 

4E. F. Schumacher, A Guide for The Perplexed (New York: Harper 
Colophon Books, 1978), 139.  

5Albert Gore, Jr, Earth in the Balance: Ecology and the Human Spirit (New 
York: Houghton Mifflin, 1992), 269. Buku ini telah diterjemahkan oleh Hira 
Jhamtani, Bumi Dalam Keseimbangan; Ekologi dan Semangat Manusia (Jakarta: 
Yayasan Obor Indonesia, 1994).  

6Capra, The Turning, 26. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

314 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

permukaan bumi telah meningkat 0.74 ± 0.18 °C (1.33 ± 0.32 
°F) selama seratus tahun terakhir. Intergovernmental Panel on 
Climate Change (IPCC)7 menyimpulkan bahwa, sebagian besar 
peningkatan suhu rata-rata global sejak pertengahan abad ke-20 
kemungkinan besar disebabkan oleh meningkatnya konsentrasi 
gas-gas rumah kaca akibat aktivitas manusia melalui efek rumah 
kaca. Kesimpulan dasar ini telah dikemukakan oleh setidaknya 
30 badan ilmiah dan akademik, termasuk semua akademisi sains 
nasional dari negara-negara G8.8 

Meningkatnya suhu global diperkirakan akan menyebabkan 
perubahan-perubahan yang lain seperti naiknya permukaan air 
laut, meningkatnya intensitas fenomena cuaca yang ekstrem, 
serta perubahan jumlah dan pola presipitasi. Akibat-akibat 
pemanasan global yang lain adalah terpengaruhnya hasil 
pertanian, hilangnya gletser, dan punahnya berbagai jenis hewan.9 

Perubahan iklim adalah proses panjang hasil konsumsi 
energi berlebih dan tidak berkelanjutan oleh negara-negara 
industri. Sejak dilangsungkannya revolusi industri, lingkungan 
global menderita pencemaran udara yang berdampak besar pada 
perubahan situasi bumi. Penggunaan teknologi dalam rangka 
eksploitasi alam memainkan peran yang esensial dalam 
mempengaruhi situasi tersebut. Salah satu akibatnya adalah 
peningkatan emisi gas rumah kaca (GRK) secara tidak alami di 
atmosfer bumi,10 kemudian berdampak pada memanasnya suhu 

                                                             
7IPCC atau Panel Antar Pemerintah Tentang Perubahan Iklim, 

terbentuk di bawah inisiatif gabungan Organisasi Metereologi Dunia (World 
Meteorological Organization) dan Program Lingkungan PBB (United Nation 
Environment Programme) pada Tahun 1988.  

8Mengenai seluk beluk global warming, selanjutnya lihat Hadi S. Ali 
Kodra, Bumi Makin Panas Banjir Makin Luas; Menyibak Tragedi Hutan, 
(Bandung: Yayasan Nuansa Cendikia, 2004), 21. 

9WWF dalam laporannya, Habitat at Risk 2002, menyebutkan bahwa jika 
emisi karbon meningkat 2X lipat 100 tahun mendatang, maka diperkirakan 
80% spesies tanaman dan binatang akan punah. Hadi S. Ali Kodra, 
―Kapasitas Pengelolaan SDA dan Lingkungan Hidup‖, Diktat Seminar Kajian 
Islam Komprehensif (Jakarta: Pascasarjana UIN Jakarta, 2007), 45.  

10Urutan tiga besar dunia sebagai penyumbang emisi gas rumah kaca 
adalah China, Amerika dan Indonesia. Lihat Agus P. Sari (ed), Indonesia and 
Climate Change: an Assessment of the Environmental Impacts of Climate Change 

 

http://id.wikipedia.org/wiki/Celsius
http://id.wikipedia.org/wiki/Fahrenheit
http://id.wikipedia.org/wiki/Intergovernmental_Panel_on_Climate_Change
http://id.wikipedia.org/wiki/Intergovernmental_Panel_on_Climate_Change
http://id.wikipedia.org/wiki/Gas_rumah_kaca
http://id.wikipedia.org/wiki/Efek_rumah_kaca
http://id.wikipedia.org/wiki/Efek_rumah_kaca
http://id.wikipedia.org/wiki/G8
http://id.wikipedia.org/wiki/Presipitasi
http://id.wikipedia.org/wiki/Gletser


Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 315 

 

bumi yang sangat berbahaya bagi mayoritas populasi di dunia 
dan bagi ekosistem. Perubahan iklim ini merupakan isu yang 
terkait dengan masalah pembangunan, hak asasi manusia, dan 
keadilan yang sedang berkembang di tengah krisis ekologi yang 
dihadapi masyarakat dunia.  

Pemanasan global adalah rangkaian tahap dari terjadinya 
perubahan iklim global (climate change). Proses terjadinya 
pemanasan global diawali dengan fenomena efek rumah kaca 
(greenhouse effect). Di bumi, efek rumah kaca dihasikan oleh gas-
gas tertentu yang jumlahnya sedikit di atmosfer. Selain itu, es, 
titik-titik air dan partikel-partikel kecil di atmosfer juga 
menangkap panas. Gerald Foley menyebutkan peran GRK telah 
dibahas oleh para ilmuan selama lebih dari 150 tahun.11  

Pemanasan global tidak terjadi dalam jangka waktu singkat, 
tapi berangsur-angsur. Namun demikian, dampaknya sudah 
mulai terasa saat ini. Dalam laporan yang dikeluarkan IPCC 
Tahun 2001, disimpulkan bahwa: 

Temperatur udara global telah meningkat 0,6C (1Fahrenheit) sejak 
1861. IPCC setuju bahwa pemanasan tersebut terutama disebabkan 
oleh aktifitas manusia yang menambah gas-gas rumah kaca ke atmosfer. 
IPCC memprediksi peningkatan temperatur rata-rata global akan 
meningkat 1.1°C hingga 6.4 °C (2.0 hingga 11.5 °F) antara tahun 1990 
dan 2100.12  

Meskipun konsentrasi gas di atmosfer tidak bertambah lagi sejak tahun 
2010, iklim tetap terus menghangat selama periode tertentu akibat emisi 
yang telah dilepaskan sebelumnya. Akibatnya, akan terjadi perubahan 
iklim secara dramatis. Walaupun sebenarnya peristiwa perubahan iklim 
ini telah terjadi beberapa kali sepanjang sejarah Bumi, manusia akan 
menghadapi masalah ini dengan resiko populasi yang sangat besar.13  

                                                             
Across a Range of Sectors Including Health, Food Security and Employment (DFID & 
Bank Dunia, Juni 2007). Lihat juga Walhi, Kenali Perubahan Iklim, Resiko dan 
Masalahnya (Jakarta: Penerbit Walhi, 2007), 41. 

11Gerald Foley, Pemanasan Global; Siapakah yang Merasakan Panas? 
(Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1993), 2.  

12IPCC Third Assessment Report,  
http://www.grida.no/climate/ipcc_tar/ 

13James Hansen, ―Climatic Change: Understanding Global Warming, 
One World: The Health & Survival of the Human Species in the 21st 
Century‖, www.mail-archive.com/Pemanasan_Global. 

http://www.grida.no/climate/ipcc_tar/
http://www.grida.no/climate/ipcc_tar/
http://books.google.com/books?id=sx6DFr8rbpIC&dq=robert+lanza&printsec=frontcover&source=web&ots=S7MXYzoDqR&sig=jfUo33FtVZ3PSUS2fcc_EtawEnQ
http://www.mail-archive.com/Pemanasan_Global


Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

316 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Penelitian yang dilakukan oleh berbagai lembaga dunia dan 
laporan yang disampaikan, khususnya terkait dengan perubahan 
iklim, seperti: UNFCCC, IPCCC, UNEP, UNCED, WCP, 
demikian halnya organisasi-organisasi pemerhati lingkungan 
seperti WWF, Greenpeace, WALHI, menunjukkan bahwa suhu 
bumi telah meningkat secara drastis.  

Indonesia tercatat sebagai sebagai penghancur hutan 
tercepat dengan laju penghancuran hutan rata-rata 1,871 juta 
hektar pertahun (2 persen) dari hutan yang tersisa. Bahkan 
WALHI (Wahana Lingkungan Hidup Indonesia) mencatat 
angka tersebut pernah mencapai 3,4 juta hektar pertahun. 
Kerugian akibat illegal loging mencapai 40-65 triliun setiap 
tahunnya. Tahun 2003, laju kerusakan hutan menurun menjadi 
3,2 juta hektar dan Tahun 2005 berkisar 2,4 juta hektar. 
Konsekuensi dari eksploitasi dan penebangan hutan tersebut 
mengakibatkan 673 bencana terjadi di Indonesia sejak tahun 
1998-2004 dan lebih dari 65 % diantaranya adalah dampak dari 
pengelolaan hutan yang tidak benar sehingga menimbulkan 
banjir, longsor dan kebakaran hutan.  

Wilayah pantai dan lautan Indonesia juga terus mengalami 
kerusakan dan degradasi. Lautan Indonesia merupakan salah 
satu dari sedikit hotspot terumbu karang14 di dunia yang 
mengalami kerusakan. Data dari Bank Dunia menunjukkan 
bahwa:  

Saat ini sekitar 41% terumbu karang dalam keadaan rusak parah, 29% 
rusak, 25% lumayan baik, dan hanya 5% yang masih dalam keadaan 
alami. Begitu juga menyangkut kawasan mangrove atau hutan bakau. 
Sekitar 50% hutan bakau di Sulawesi telah hilang (sebagian diantaranya 
berubah menjadi kawasan tambak udang). Beberapa kawasan juga 
mengalami pencemaran. Ini terjadi di kawasan-kawasan yang sibuk 
dengan kegiatan pelayaran (Selat Malaka), atau perairan yang 
bersinggungan dengan kota-kota besar, seperti perairan teluk Jakarta 
dan Surabaya. Wilayah laut Indonesia juga rentan dengan illegal fishing. 
Kegiatan ini dilakukan oleh lebih dari 10 negara asing sejak 15 tahun 

                                                             
14Indonesia termasuk salah satu dari 6 negara yang merupakan kawasan 

Coral Triangel Iniative (CTI) yang biasa disingkat CT6. Negara lainnya adalah 
Malaysia, Filiphina, Kepulauan Solomon, Timur Leste, dan Papua Nugini). 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 317 

 

terakhir dan telah mengurangi 30-50 % total potensi perikanan tangkap 
nasional tiap tahun.15 

Di sektor lain, siklus terjadinya kebakaran hutan dunia terjadi 
terus menerus. Indonesia adalah negara yang memiliki kawasan 
hutan alam asli (intact ancient forests) terbesar di Asia, namun 
kawasan tersebut mengalami laju kehancuran lebih cepat -sekitar 
1,19 juta hektar per tahun-16 dari wilayah lain di dunia, sehingga 
dianggap sebagai masalah global karena merupakan penyumbang 
besar terhadap perubahan iklim dunia. Menurut Hapsoro, Juru 
Kampanye Greenpeace Asia Tenggara, kerusakan tersebut adalah 
akibat dari eksploitasi manusia dan penghancurannya terhadap 
hutan gambut secara besar-besaran. Kementerian Kehutanan 
Indonesia menekankan bahwa hutan merupakan rumah bagi 
berbagai kehidupan, sehingga kelangsungan hidup berbagai 
spesies bergantung kepada kelestarian hutan untuk masa yang 
panjang.17  

Ecotheology Sebagai Sebuah Paradigma 

Ecotheology adalah bentuk teologi konstruktif yang 
menjelaskan hubungan agama dan alam (interrelationships 
of religion and nature), khususnya dalam hal lingkungan. Dasar 
pemahaman ecotheology adalah kesadaran bahwa krisis lingkungan 
tidak semata-mata masalah yang bersifat sekuler, tetapi juga 
problem keagamaan yang akut karena berawal dari pemahaman 
agama yang keliru tentang kehidupan dan lingkungan. Melalui 
ecotheology, dilakukan tafsir ulang terhadap pemahaman-
pemahaman agama di tengah masyarakat, utamanya mengenai 
posisi manusia, relasi dan tanggung jawabnya berkaitan dengan 
bumi ini. 

Pengertian ―teologi‖ dalam konteks ini adalah cara 
―menghadirkan‖ dalam setiap aspek kegiatan manusia. Dalam 

                                                             
15Alieansi Manado, Menggusur Nelayan Meneggelamkan keadilan Iklim,; Sisi 

gelap Bahaya WOC dan CTI (Alieansi Manado, 2009), 2. 
16Valerina Daniel, COP 13 (Jakarta: Kementerian Lingkungan Hidup, 

2007), 2. 
17Ministry of Forestry UN Climate Change Conference 2007, Sustainable 

Forest Development as Reflection of Faith and Piety (Perum Perhutani, 2007), 2.  

http://en.wikipedia.org/wiki/Religion
http://en.wikipedia.org/wiki/Nature


Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

318 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

bahasa lain, teologi dapat dimaknai sebagai konsep berpikir dan 
bertindak yang dihubungkan dengan ―Yang Gaib‖ yang 
menciptakan sekaligus mengatur manusia dan alam. Jadi, 
terdapat tiga pusat perhatian (komponen) bahasan yakni Tuhan, 
manusia, dan alam, yang ketiganya mempunyai kesatuan 
hubungan fungsi dan kedudukan. Jadi, teologi hubungan antara 
manusia dan alam dengan Tuhan adalah ―konsep berpikir dan 
bertindak tentang lingkungan hidup yang mengintegrasikan 
aspek fisik (alam termasuk hewan dan tumbuhan), manusia dan 
Tuhan‖.18 

Relasi antara tiga kutub, yaitu Tuhan, alam dan manusia 
harus berjalan selaras, seimbang dan harmonis. Penghilangan 
salah satu kutub tersebut akan menyebabkan kepincangan. 
Penghilangan kutub Tuhan akan menyebabkan sekulerisme yang 
mengeksploitasi alam dan berujung pada krisis lingkungan. 
Penghilangan kutub alam, akan menjadikan manusia miskin 
pengetahuan dan miskin peradaban.  

Istilah Ecotheologi mulai tersebar setelah Lynn White19, 
Toynbee20, dan Daisatsu Ikeda yang berkesimpulan bahwa 
worldview antroposentris agama-agama monoteis-lah yang 
menyebabkan terjadinya krisis ekologi. Perintah untuk 
mendominasi alam mengakibatkan munculnya pendekatan 
terhadap alam yang bersifat instrumental, bukan menghormati 
dan inilah kemudian yang menjadi ladang subur bagi 
berkembangnya sains dan teknologi yang destruktif terhadap 
lingkungan. Untuk mengatasinya menurut White, harus 
meninggalkan monoteisme dan berpaling menuju panteisme21 

                                                             
18Mujiyono, Teologi Lingkungan Islam, Disertasi (SPS UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2005), 5.  
19Lynn White, Jr., The Historical Roots of Our Ecological Crisis, Science 155 

(10 Maret 1967), 1203-7. 
20Arnold Toynbee, The Relegious Background of the Present Environmental 

Crisis, dalam Ecology and Religion in History, ed. David and Eileen Spring (New 
York: Harper and Row, 1974), 147. Ia mengatakan: The remedy (of envirinmental 
cricis) lies in reverting from the weltanschauung of monotheism to the weltanschauung of 
pantheism, which is older and was once more universal. 

21Panteisme secara sederhana sering didefinisilkan sebagai keidentikan 
Tuhan dengan alam. Persoalan ontologis hubungan antara Tuhan dan alam 

 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 319 

 

dan tradisi-tradisi agama timur untuk membangun kosmologi 
yang berwawasan spiritual.22 

Thesis Lynn White tidak berhenti pada kritiknya terhadap 
Yahudi dan Kristen, selanjutnya ia menyebut Marxisme, Islam, 
dan ideologi-ideologi modernis pencerahan seperti Pragmatisme 
Deweyian dan konsep perkembangan ekonomi Amerika sebagai 
bentuk bid'ah (bentuk baru) Yudeo-Kristen. 

…that Marxism, like Islam, is a Judeo-Christian heresy. We continue 
today to live, as we have lived for about 1700 years, very largely in a 
context of Christian axioms.23 

Kritik-kritik tentang ajaran monoteistik juga dikemukakan 
oleh G. Tyler Miller yang menyerukan pengakhiran terhadap 
ideologi Yahudi, Kristen, dan filsafat Yunani yang non-ekologis 
mengenai dominasi, penguasaan, dan kendali manusia atas bumi, 
(karena menurutnya manusialah yang merupakan bagian dari 
bumi dan bumi bukanlah milik manusia).24 

Keith Thomas memberikan kritik dan memosisikan Islam 
sama dengan agama Yahudi dan Kristen dalam hal 
ketidakramahannya terhadap lingkungan. Dalam berbagai ayat 
al-Qur‘an menyebutkan bahwa alam dan segala isinya diciptakan 

                                                             
adalah persoalan klasik yang sudah lama dibicarakan oleh para teolog, filusuf 
dan sufi. Istilah panteis pertama kali digunakan oleh John Toland (Deis asal 
Irlandia) dalam karyanya Sonicianism Truly Stated, 1750. Sedangkan kata 
penteisme pertamakali digunakan oleh lawan Toland, Fay (1709). 
Selanjutnya lihat Alasdair Maclntyre, “pantheism‟ The Encyclopedia of Philosophy, 
Ed. Paul Edwards, vol.8 (New York: The Macmillan Company & The Free 
Press, 1967), 5 dan 34. Pembahasan Panteisme dan Panenteisme yang 
hubungannya dengan dunia tasawuf dilakukan oleh Kautsar Azhari Noer. 
Kautsar menjelaskan Tipe-tipe Panteisme serta perbedaan dan persamaannya 
dengan konsep tasawuf Wahdatul Wujud Ibn Arabi. Selanjutnya lihat Kautsar 
Azhari Noer, Ibn „Arabi; Wahdatul Wujud dalam Perdebatan (Jakarta; 
Paramadina, 1995), 159. 

22White, The Historical, 24. Selanjutnya lihat W. Chang, Jiwa Kosmis 
Frnasiskus dari Asisi, (Ende: Nusa Idah, 1989), 5. 

23 White, The Historical, 85.  
24G. Tyler Miller, Reflenish The Earth: A Primer in Human Ecology, 

(Belmnt. Calif: Wadsworth, 1972), 53. Khusus mengenai kritik terhadap 
Islam, lihat juga Ziauddin Sardar, Islamic Futures (New York: Mensell 
Publishing Limited, 1985), 218. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

320 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

untuk manusia, sehingga manusia mempunyai otoritas yang tidak 
terbatas (unlimited) dan hak-hak istimewa (privilege) terhadap 
pemanfaatan alam. Manusia bebas menggunakan dan 
mengeksploitasi alam untuk kepentingan dan kesenangan 
mereka. Spesies tumbuhan dan hewan dianggap tidak 
mempunyai hak sehingga layak untuk dilukai dan disakiti.25  

Thesis White di atas mendapat penolakan dan kritik hampir 
di seluruh wacana dan perdebatan mengenai akar krisis 
lingkungan terutama dari komunitas religius. Namun harus 
diakui bahwa sebenarnya kritik White terhadap monoteisme 
tersebut mempunyai peran signifikan dalam upaya merumuskan 
dan menafsir ulang konsep teologi dan etika monoteisme agar 
lebih ramah terhadap lingkungan. Dalam konteks inilah, 
membangun sebuah teologi yang berbasis kesadaran dan 
kearifan eskologis—yang disebut sebagai ecotheology—menjadi 
sebuah keharusan dan kebutuhan.  

Perdebatan Seputar Akar Krisis Lingkungan  

John Passmore (Filusuf dan Sejarawan Amerika) mendedah 
karakteristik dan perkembangan dari pandangan-pandangan 
kodrat manusia Barat yang dominan. Ia memberi ciri pandangan 
tersebut dengan tiga karakteristik, yaitu: pertama manusia sebagai 
penguasa zalim; kedua, konsep penjagaan (stewardship); ketiga, 
sikap-sikap yang menyatakan bahwa mansuia mengembangkan 
dan menyempurnakan alam.26 Di samping itu, Passmore juga 
menguraikan mengapa hingga saat ini, relasi antara manusia dan 
alam masih menyisakan banyak masalah. Passmore membagi 
permasalahan yang tengah dihadapi manusia di berbagai belahan 
dunia dewasa ini ke dalam 4 kategori, yaitu: Pollution (Polusi), The 
Depletion of natural resource (penipisan sumber daya alam), The 

                                                             
25Selanjutnya lihat Keith Thomas, Man and The Natural World; Changing 

Attitude in England (London: Allen Lane, 1983), 21. Lihat juga Ibrahim 
Ozdemir, ―Toward an Understanding of Environmental Ethics from 
Qur‘anic Perspective‖, Researh Seminar “Religion and Ecology” (Yogyakarta: 
CRCS, August, 9-13 2005), 14. 

26Selanjutnjya lihat John Passmore, Man‟s Responsibility for Nature: 
Ecological Problem and Western Tradition (New York; Scribner‘s, 1974), 73. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 321 

 

Destruction of species (musnahnya berbagai jenis spesies akibat ulah 
manusia), dan over population (populasi umat manusia yang 
semakin banyak).27 

Keempat hal tersebut di atas merupakan problema yang 
nyata, yang saat ini menjadi kekhawatiran bersama para eco-
thinker dan aktifis lingkungan hidup diseluruh dunia. Masalah 
tersebut berakar pada pola pikir yang menomorsatukan manusia 
di atas alam; karena itu bagi manusia, alam adalah sesuatu yang 
harus ditaklukkan. Pola pikir ini dapat kita temukan sepanjang 
tradisi Barat (western) berkembang. Tradisi dimana manusia 
kemudian menjadi zalim (despot) terhadap alamnya, karena 

pendasaran metafisis yang keliru. 
Secara umum ada beberapa faktor yang melatarbelakangi 

timbulnya masalah-masalah lingkungan, yakni teknologi, 
populasi penduduk dunia, ekonomi, dan worldview.28 Berikut akan 
dijelaskan secara detail berbagai faktor yang melatarbelakangi 
terjadinya krisis lingkungan. 

Careless Teknologi  

Barry Commoner dalam buku ―the Closing Circle‖ melihat 
bahwa teknologi merupakan sumber terjadinya masalah-masalah 
lingkungan. Terjadinya revolusi di bidang ilmu pengetahuan 
alam (misalnya fisika dan kimia), yang terjadi selama lima puluh 
tahun terakhir, telah mendorong perubahan-perubahan besar di 
bidang teknologi. Selanjutnya hasil-hasil teknologi itu diterapkan 
dalam sektor industri, pertanian, transportasi dan komunikasi. 
Berdasarkan pengamatan di Amerika Serikat, Commoner 
menunjukkan terjadinya permasalahan lingkungan; pencemaran 
lingkungan meningkat setelah Perang Dunia II (Dua). Otto 
Soemarwoto mengutip Goldsmith menjelaskan bahwa sifat 
teknologi telah banyak merusak lingkungan. Teknologi telah 
mengganti biosfer yang sangat halus dan terkait pada 
pemeliharaan stabilitas jangka panjang, yaitu kelangsungan hidup 

                                                             
27Ibid., 32. Khususnya dalam part one ―The Tradition‖. 
28Sebagai bahan perbandingan, lihat Otto Soemarwoto, ―Masalah 

Lingkungan Nasional dan Global; Sebuah Ikikhtisar‖, Makalah dalam 
seminar Sehari tentang Agama Dan Lingkungan Hidup (Jakarta: Juli 1991).  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

322 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

menjadi teknosfer yang relatif kasar dan bertujuan untuk 
memenuhi kebutuhan jangka pendek manusia.29 

Ledakan Pertumbuhan Penduduk 

Kesenjangan dua kutub pertumbuhan yakni population 
penduduk dan kebutuhan selalu menjadi perbincangan para 
ilmuan dan negarawan di berbagai belahan dunia. Manusia 
sebagai subsitem dari ekositem pada hakekatnya di-supplay secara 
kontinyu oleh subsistem lainnya. Dari korelasi ini akan 
menimbulkan masalah lingkungan apabila terjadi 
ketidakharmonisan. Jika manusia sebagai subsistem mengalami 
tingkat massa (populasi) yang melampui supply maka dalam 
waktu tertentu kebutuhan pokok manusia yang bersumber dari 
ekosistemnya (natural resources) akan mengalami kemerosotan. 
Pernyataan ini diperkuat dengan teori Malthus yang mengatakan 
bahwa jarak tingkat pertumbuhan penduduk akan semakin 
meloncat jauh ke atas, yang dapat digambarkan dengan deret 
ukur. Sedangkan tingkat pertumbuhan kebutuhan penduduk 
mempunyai batas-batas pertumbuhan tertentu yang hanya 
meningkat secara deret hitung. Hal inilah yang dapat 
mengakibatkan kegoncangan di bidang pengadaan pangan 
manusia.30  

Paul R. Ehrlich menekankan, bahwa pertumbuhan 
penduduk dan peningkatan kekayaan memberikan sumbangan 
penting terhadap penurunan kualitas lingkungan hidup. Ia 
menolak pandangan Commoner bahwa pengembangan dan 
penerapan teknologi baru ke dalam berbagai sektor yang dimulai 
pada tahun 1940 sebagai penyebab terjadinya masalah-masalah 
lingkungan.31  

Ehrlich berpendapat bahwa jauh sebelum teknologi maju 
dikembangkan seperti masa modern ini, bumi telah mengalami 

                                                             
29Selanjutmya lihat Otto Soemarwoto, Analisis Mengenai Dampak 

Lingkungan (Yogyakarta: UGM Press, 2007), 6. 
30NHT Siahaan, Lingkungan dan Ekologi Pembangunan (Jakarta: Erlangga, 

2004), h. 102.  
31Tentang hasil penelitiannya baca selanjutnya Paul R. Ehrlich, 

Population Bomb (New York: Ballatine Books, tt).  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 323 

 

bencana lingkungan. Mereka menunjukan beberapa contoh, 
yakni terjadinya gurun pasir di lembah Sungai Euphrate dan 
Sungai Tigris, yang pada zaman sebelum Masehi terkenal sebagai 
kawasan subur. Terjadinya kerusakan pada kawasan yang semula 
subur itu disebabkan oleh sistem irigasi yang gagal dan 
pembukaan lahan yang terus menerus akibat pertumbuhan 
penduduk sehingga semakin luas lahan pertanian berdasarkan 
sistem irigasi. Di kawasan-kawasan yang curah hujannya rendah, 
kegagalan pengelolaan irigasi seringkali menimbulkan masalah-
masalah lingkungan hidup yang serius, yaitu terjadinya masalah 
salinisasi (peningkatan kandungan garam di tanah). Kawasan-
kawasan yang curah hujannya rendah mengalami tingkat 
penguapan yang tinggi, sehingga telah menyebabkan kekeringan 
irigasi. Kekeringan air irigasi sangat potensial menyebabkan 
terjadinya gurun pasir. Terjadinya kegagalan irigasi tidak saja 
dihadapi oleh negara-negara berkembang, tetapi juga negara-
negara maju. 

Dalam hubungannya dengan perkembangan populasi 
manusia yang terus berkembang pesat, Friedman mengistilahkan 
hal tersebut seperti karakteristik virus, terus berkembang biak 
menutupi bumi. Tak heran ada yang mengatakan bahwa 
ancaman masa depan bagi umat manusia bukanlah ledakan bom 
teroris, melainkan ledakan demografis. Bagi Friedman, 
kehancuran bumi terjadi tatkala crowded (demografi) bertemu 
dengan flat (globalisasi). Di titik pertemuan itu, yang menjadi 
korban dari keduanya tak lain adalah mother nature yang menjadi 
tempat bersandar manusia.  

Lester E. Brown (ahli pertanian Departemen Pertanian 
USA) berhasil mendeskripsikan 22 (dua puluh dua) masalah 
terkait dengan laju pertumbuhan penduduk, seperti: polusi, 
penyalit lingkungan, kelaparan, ancaman cadangan 
pertambangan, pengangguran, pemukiman yang berdesakan, 
terancamnya spesies flora dan fauna, urbanisasi, inflasi, bahkan 
sengketa politik.32 

                                                             
32Diskusi tentang hal ini baca selanjutnya, Lester E Brown et.all, Twenty 

Two Dimentions of the populations Problems (Washington: tp., 1976).  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

324 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Ekonomi Kapitalisme  

Prinsip kapitalisme memandang alam dan segala sumber 
daya alam sebagai objek eksploitasi tanpa batas. Dalam 
sejarahnya ada tiga tokoh yang sangat berpengaruh dalam lahir 
dan berkembangnya kapitalisme ini. Tokoh pertama adalah 
Martin Luther yang telah meletakkan dasar-dasar teosofik 
kapitalisme, selanjutnya muncul Benjamin Franklin yang 
meletakkan dasar-dasar filosofis. Konsep kapitalisme semakin 
matang dengan munculnya bentuk detail dasar-dasar ekonomi 
kapitalisme oleh Adam Smith.  

Ada lima prinsip fundamental kapitalisme yang kalau 
dianalisa lebih lanjut sebenarnya tidak pro terhadap konservasi 
lingkungan. Pertama; pengakuan penuh pada hak milik individual 
tanpa batas-batas tertentu, kedua; pengakuan penuh untuk 
melakukan kegiatan ekonomi demi meningkatkan status sosial 
dan ekonomi, ketiga, pengakuan adanya motivasi dan inspirasi 
dalam ekonomi untuk meraih keuntungan semaksimal mungkin, 
keempat; pengakuan terhadap kebebasan dalam melakukan 
kompetisi dengan individu lain dan kelima; pengakuan terhadap 
berlangsungnya hukum ekonomi pasar bebas atau mekanisme 
pasar.33  

Hardin dalam The Tragedy of the Commons melihat bahwa 
alasan-alasan ekonomi seringkali menggerakkan perilaku 
manusia atau keputusan-keputusan yang diambil oleh manusia 
secara perorangan maupun dalam kelompok, terutama dalam 
hubungannya dengan pemanfaatan common property. Common 
property adalah sumber-sumber daya alam yang tidak dapat 
menjadi hak perorangan, tetapi setiap orang dapat menggunakan 
atau memanfaatkannya, meliputi sungai, padang rumput, udara, 
laut. Karena sumber daya itu dapat dan bebas untuk 
dimanfaatkan oleh setiap orang, maka setiap orang berusaha 
untuk memanfaatkan atau mengeksploitasi sumber daya 
semaksimal mungkin guna memperoleh keuntungan pribadi 
yang sebesar-besarnya. Jadi adanya kebebasan untuk 

                                                             
33Y. Eko Santoso, Menuju keselarasan Lingkungan; Pandangan Teologis 

Terhadap Pencemaran Lingkungan (Malang: Averroes Press, 2003), 26. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 325 

 

mengeksploitasi sumber daya alam akan membawa kehancuran 
bagi masyarakat. Keadaan inilah yang oleh Hardin disebut 
dengan tragedy of the commons.34 

A. Sonny Keraf dengan tegas menyebut bahwa ekonomi 
global telah melahirkan krisis lingkungan. Secara jitu ia 
menunjukkan bagaimana negara-negara maju menerapkan 
strategi ekonominya untuk terus menjajah dunia ketiga melalui 
organisasi-organisasi ekonomi dunia. Pada awalnya strategi itu 
dimainkan oleh World Bank dan IMF dengan strategi utang luar 
negerinya. Kemudian melalui organisasi perdagangan dunia 
(WTO) dengan berbagai institusinya (GAAT, TRIPS, dan 
GAT), mereka mengeruk kekayaan alam dan kekayaan 
intelektual dunia ketiga dengan menciptakan ekonomi global dan 
pasar bebas. Lembaga-lembaga tersebut tidak ramah terhadap 
manusia penghuni dunia ketiga karena akhirnya berkembang 
menjadi polisi dagang dunia yang hanya menjaga agar tidak ada 
―pemain‖ yang dirugikan, bukan menjaga agar tidak ada yang 
dirugikan.35 

Dari uraian di atas, nampak jelas bahwa ekonomi kapitalisme 
tidak memberikan ruang pada prinsip-prinsip nilai, moral, dan 
etika, bahkan kapitalisme melihat segala sesuatu dengan cara 
pandang (worldview) serba materi dan jauh dari nilai-nilai spiritual 
yang transenden. Berbagai efek negatif ditimbulkan oleh 
kapitalisme ini di antaranya munculnya kesenjangan ekonomi 
antarmasyarakat (unequality), mekanisme yang eksploitatif, 
serakah, dan pola hidup konsumerisme karena tidak adanya 
kontrol terhadap sistem tersebut. Dan yang paling parah adalah 
munculya alienasi individualistik karena tersingkir dari kompetisi 
mekanisme pasar. 

Sebagai antitesis terhadap kelemahan kapitalisme, pada abad 
19 muncul Karl Marx dengan sistem sosialismenya, namun 
kehadiran konsep ini ternyata tidak jauh berbeda dengan efek 

                                                             
34Berbagai ulasan mengenai hubungan pembangunan terkait dengan 

Lingkungan Hidup, selanjutnya lihat Emil Salim, Lingkungan Hidup dan 
Pembangunan (Jakarta: Mutiara, 1979), Lihat Juga Emil Salim, Pembangunan 
berwawasan Lingkungan, (Jakarta: LP3ES, 1986).  

35A. Sony Keraf, Etika Lingkungan (Jakarta: Kompas, 2006), 225.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

326 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

yang ditimbulkan oleh kapitalisme, bahkan sosialisme mengalami 
kekalahan dari sosialisme; negara-negara sosialis seperti Rusia 
dan Jerman Barat justru makin terpinggirkan.36 

Menghadapi berbagai permasalahan pertumbuhan penduduk 
dan laju pertumbuhan ekonomi, The Club of Rome mengusulkan 
sebuah solusi yang disebut dengan Zero Growth (pertumbuhan 
nol). Dengan demikian di samping dinamika pertumbuhan 
penduduk Zero Population Growth (ZPG), maka laju pertumbuhan 
ekonomi juga harus nol (zero).37  

Worldview atau paradigm 

Cara pandang (worldview) suatu kelompok masyarakat amat 
berpengaruh dalam menentukan sikap dan perilaku mereka 
terhadap alam dan lingkungannya. Sebahagian pakar 
berpendapat bahwa timbulnya masalah-masalah lingkungan 
disebabkan oleh wolrdview (cara pandang) yang berlaku 
menempatkan kepentingan manusia sebagai pusat dari segala-
galanya dalam alam semesta. Nilai dari segala sesuatu yang ada di 
alam semesta dilihat dari kepentingan manusia semata. Tata nilai 
yang dimiliki ini dikenal dengan istilah anthropocentric atau 
homocentric.  

                                                             
36Ada beberapa letak kelemahan sosialisme dalam mengatasi ekonomi 

kapitalis, diantaranya pertama: sistem ini telah menjadi otoriter, kedua: bersifat 
mematikan kreatifitas individual karena keinginan menghilangkan dimensi 
individual dalam kapitalisme, ketiga: akibat hilangnya fungsi kontrol sosial 
akibat kekuatan otoriter mekanisme ekonomi, keempat: prinsip kelas dalam 
sosialisme telah membentuk ketegangan dan kesenjangan antar kelas, kelima: 
penurunan derajat dan kualitas manusia karena dianggap sebagai barang 
industri yang bebas dieksploitasi. Selanjutnya lihat Muhsin Jamil, ―Etika 
Ekonomi Islam‖, Jurnal Teologia, No.12, Januari 1992. 

37Secara sederhana ZPG (Zero Population Growth) menuntut beberapa 
syarat yaitu: pertama, setiap pasang suami istri memiliki tidak lebih dari dua 
orang anak, sehingga setiap orang akan menggantikan dirinya. Kedua, 
memperbaiki status perempuan. Perempuan berkarir dan berpendidikan 
cendrung mempunyai anak sedikit di negara yang memungkinkan 
perempuan berpendidikan dan bekerja, sehingga laju pertumbuhan 
penduduk di negara bersangkutan lebih rendah dari pada di negara yang 
tidak menawarkan pilihan seperti itu kepada kaum perempuan. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 327 

 

Berdasarkan wawasan pandang antroposentris, manusia 
bukanlah sebagian dari alam. Manusia adalah hasil daya cipta 
Tuhan. Selanjutnya, manusia itu diciptakan untuk mengatur dan 
menaklukan alam. Kaidah-kaidah yang berlaku di antara 
masyarakat manusia tidak berlaku terhadap benda-benda alam 
atau makhluk alam lainnya, seperti hewan dan tumbuhan. 
Dengan demikian wawasan pandang antroposentris 
menimbulkan dualisme antara manusia di satu pihak dan alam 
semesta serta makluk lainnya di lain pihak. Oleh sebab itu, 
eksploitasi terhadap alam semesta, menurut wawasan pandang 
antroposentris, harus dilihat sebagai perwujudan kehendak 
Tuhan. Manusia pada dasarnya diciptakan oleh Tuhan untuk 
menguasai dan menaklukkan alam. 

Locke menyatakan teorinya dengan primary and secondary 
qualities. Baginya kualitas primer yang dapat hidup di alam, dan 
tidak ada tempat bagi kualitas skunder. ia mengatakan, nature is a 
dull affair, soundless, scentless, colorless; merely the hurrying of material, 
endlessly, meaninglessly.38 

Berbagai Ide dan Gerakan Konservasi Lingkungan 

Berbagai konferensi internasional tentang lingkungan hidup 
mulai dari konferensi lingkungan hidup di Stocholm (1972), 
Naerobi, dan Kenya (1982), diadakan sebagai respon atas 
kondisi daya dukung bumi yang semakin memprihatinkan. 
Upaya global pengurangan gas emisi rumah kaca sebenarnya 
telah dilakukan di antaranya dengan pembuatan kerangka 
konvensi untuk perubahan iklim Tahun 1992 di Rio Jeneiro 
Brazil yang ditandatangani 167 negara yang mengikat secara 
moral bagi negara-negara industri untuk menstabilkan emisi 
karbondiaoksidanya. Bahkan Setelah KTT Bumi di Rio De 
Jeneiro 1992, secara rutin setiap tahun digelar KTT Perubahan 
Iklim, dimulai pada tahun 1995 COP (Conference of Parties) 1 di 
Berlin, Jerman, COP ke-2 di Jenewa, Swiss pada Juli 1996, COP 

                                                             
38A.N. Whitehead, Science and The Modern World (New York Macmillan 

Compan, 1926), 79. Adapun kritik tentang tero qualitas Locke selanjutnya 
lihat David Ray Griffin, God and Religion in the Postmodern world; Essays in Post 
Modern Theology (Albany: State University of New York Press, 1989), 16. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

328 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

ke-3 di Kyoto, Jepang 1997, sampai COP ke-13 di Bali, 
Indonesia pada 3 - 15 Desember 2007, COP ke-14 di Poznań, 
Polandia dan COP ke-15 di Denmark 2009. 

Berbagai KTT tersebut dianggap belum mampu 
menghasilkan kata sepakat antara ngara berkembang dan negara 
maju. KTT terkini di Denmark juga harus berakhir tanpa 
membuahkan kesepakatan utama dengan tidak menyebutkan 
batasan waktu dan angka target pengurangan emisi gas negara 
maju pada Tahun 2020, sehingga jalan menuju gerakan global 
penyelamatan lingkungan makin tidak mudah. 

Dewasa ini para environmentalist mulai melirik spiritualitas 
agama dan tradisi suku asli sebagai basis etika bagi konservasi 
lingkungan, karena hal tersebut dianggap sebagai kesadaran yang 
paling mendasar yang tertanam dalam benak manusia yang akan 
mendorong dan memotivasi bahkan memengaruhi tingkah laku 
manusia dalam berinteraksi dengan alam. 

Setelah dirasakan tidak ada perubahan yang signifikan 
dengan diadakannya berbagai konvensi tentang lingkungan, 
akhirnya timbul kesadaran baru yang mengaitkan prinsip agama 
yang diharapkan berperan dalam menanggulangi krisis ekologi. 
Sains, dan teknologi memang diperlukan, tetapi itu saja tidak 
cukup.  

Mary Evlyn Tucker besama John A. Grim menjadi pelopor 
untuk forum agama dan lingkungan dan membawa diskursus ini 
dalam berbagai kegiatan dari tingkat lokal dan internasional 
untuk menghimbau supaya agama-agama terlibat dalam 
menyelamatkan bumi. Agama, menurut Evlyn, mempunyai lima 
resep dasar untuk menyelamatkan lingkungan dengan 5R, yaitu 
Reference, Respect, Restrain, Redistribution, dan Responsibility.39 
Begitupun dengan Vasudha Narayan, ia menyebutkan 3T sebagai 
modal dasar yang dapat menjadi sumber pemecahan masalah 
lingkungan berbasis agama yaitu: Text, Temple, dan Teacher.40 

                                                             
39Mary Evelyn Tucker, Hinduism and Ecology (Cambrigde: Harvard 

University Press, 2000), 12. 
40Vasudha Narayan, Water, Wood and Wisdom; Hindu Ecological Perspectives 

dalam Harold Coward and Daniel McGuire, eds. Vision of The Earth (New 
York: State University of New York Press, 2000).  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 329 

 

Seyyed Hossein Nasr menegaskan tentang perlunya 
merengkuh kembali spiritualitas bagi manusia modern untuk 
mengatasi krisis lingkungan. Nasr mengatakan bahwa krisis 
ekologis dan pelbagai jenis kerusakan bumi yang telah 
berlangsung sejak dua abad yang lalu berakar pada krisis spiritual 
dan eksistensial manusia modern karena menangnya humanisme-
antroposentris yang memutlakkan manusia.41 Dalam beberapa 
karyanya seperti: Islam and the plight of Modern Man (1975), An 
Introduction to Islamic Cosmological Doctrines (1978), Religion and the 
Order of Nature (1996), Man and Nature: The Spiritual Crisis in 
Modern Man (1997), Nasr menjelaskan sebab-sebab utama 
munculnya krisis lingkungan pada peradaban modern seraya 
menekankan pentingnya perumusan kembali hubungan manusia, 
alam dan Tuhan yang harmonis berdasarkan spritualitas dan 
kearipan perenial. Nasr menjelaskan bahwa dalam pandangan 
modernisme, kosmos atau alam hanyalah kumpulan benda mati 
(layaknya sistem jam dan mesin), materi yang tidak bernyawa, 
tidak berperasaan dan tak bernilai apa-apa, kecuali hanya nilai 
kegunaan ekonomis. Alam telah diperlakukan oleh manusia 
layaknya pelacur (prostitute) yang dieksploitasi tanpa rasa 
kewajiban bertanggung jawab terhadapnya.42  

                                                             
41Seyyed Hossein Nasr mengatakan bahwa Barat telah menjadi pemuja 

ilmu dan teknologi, sehingga tanpa disadari integritas kemanusiaannya telah 
tereduksi dan terperangkap pada jaringan sistem rasionalitas teknologi yang 
sangat tidak manusiawi. Dalam konteks ini, Nasr menggunakan dua istilah 
pokok yaitu axis dan rim atau center dan periphery. Menurutnya manusia 
modern telah berada di pinggiran (rim/periphery) eksistensinya dan bergerak 
menjauhi pusat (center/axis) eksistensinya. Selanjutnya lihat, Islam and Plight of 
Modern Man (London and New York, Longman, 1975), 4. Dalam 
kesempatan lain, Nasr mengkritik epistemologi Barat Modern yang hanya 
mengandalkan akal yang lepas dari yang sakral, Selanjutnya lihat Seyyed 
Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred (Albany: State University of New 
York Press, 1989), 84.  

42Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature, The Spiritual Crisis of Modern 
Man (George Allen & Unwin, Ltd. London, 1976), 18. Lihat Juga Nasr, 
Knowledge, 45. Selanjutnya lihat Sorjani, Lingkungan Hidup (The Living 
Environment) (Jakarta: Yayasan Institut Pendidikan dan Pengembangan 
Lingkungan (IPPL), 2005) dan Sony A. Keraf, Etika Lingkungan (Jakarta: 
Buku kompas, 2002). 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

330 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Dalam bentuk ekpresi yang lain, Nasr mendeskripsikan 
bahwa bumi kita sedang menderita dan berdarah-darah oleh 
luka-luka yang dideritanya akibat ulah manusia yang sudah tidak 
lagi ramah padanya, bahkan sebenarnya akar dari krisis tersebut 
bersumber dari tidak harmonisnya hubungan manusia dengan 
Tuhan.43 Pandangan sekuler dan ilmu pengetahuan serta 
teknologi yang tercerabut dari akar-akar spiritualitas dan agama, 
membuat bumi kian mengalami kritis dan terus menghampiri 
titik kehancurannya. Karena itu, peran agama untuk membantu 
mengatasinya merupakan sesuatu yang signifikan.44  

Menurut Nasr, nilai-nilai agama dan kearifan-kearifan moral 
– yang ia sebut sebagai Ecotheology – sangat diperlukan untuk 
merawat keseimbangan dan keberlanjutan bumi.45 Ajakan Nasr 
mengisyaratkan agar umat Islam juga memberikan kontribusi 
pemikirannya dalam masalah konservasi lingkungan. Hal ini 
berarti umat Islam ditantang untuk menggali rumusan konsep-
konsep utama tentang pelestarian alam, membahasakannya 
dalam konsep ekologi modern dalam bentuk karya-karya dan 
selanjutnya dipraktikkan sebagai panduan moral dalam realitas 
kehidupan sehari-hari.  

Ada dua agenda profetis perenial Islam yang mendesak 
untuk dirumuskan terkait dengan krisis lingkungan menurut 
Nasr. Pertama, memformulasikan dan memperkenalkan sejelas-
jelasnya, dalam bahasa kontemporer, hikmah perenial (philosophia 
perennis) Islam tentang tatanan alam, signifikansi religiusnya, dan 
kaitan eratnya dengan setiap fase kehidupan. Kedua, 
menumbuhkan dan mengembangkan kesadaran ekologis yang 
berperspektif teologis (eco-theology), dan jika perlu, memperluas 
wilayah aplikasinya sejalan dengan prinsip syarī‟ah (agama) itu 
sendiri. 

                                                             
43Selanjutnya lihat Seyyed Hossein Nasr, Man in The Universe; The Islamic 

View, (London: Longman,), 115 dan Nasr, Man, 20. 
44Seyyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (New York: 

Oxford Univbersity Press, 1996), 3.  
45Ibid., 29. Selanjutnya lihat, Martin Palmer, Faith in Concervation: New 

Approaches to Religions and the Environment (The World Bank, 2004) dan David 
E.Coover dan Joy A.Palmer (eds.), Spirit of the Environment; Religion, Value and 
Environmental Concern (Londen, Routledge, 1998).  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 331 

 

Prinsip-prinsip Ecotheolgy Islam 

Menurut C.A. Qadir, terdapat 750 ayat atau sekitar 
seperdelapan dari semua ayat Kitab Suci al-Qur‘an yang 
mendorong kaum beriman untuk menelaah, merenungkan, dan 
menyelidiki alam.46 Menganalisis turunnya wahyu periode 
pertama di Makkah, maka kita akan temukan bahwa tujuan 
utamanya adalah membangunkan kesadaran manusia terikait 
hubungannya dengan Tuhan dan alam. Sehingga terlihat jelas 
tahapan-tahapannya, yaitu merubah keseluruhan worldview 
(politeis dan paganism) Arab, kemudian mengkonstruk image 
mereka dan tahap terakhir merubah sikap (attitude), serta 
perasaan (feelings) mereka dalam kehidupan realitas terkait dengan 
hubungan mereka dengan Tuhan dan alam.  

Konteks ini menurut Ozdemir diperjelas dalam turunnya 
wahyu pertama (Qs. al-‗Alaq [96]: 1-5). Ada Makna tersembunyi 
yang dapat ditangkap dari paham tentang nabi seorang ummi (not 
literate) dan fakta bahwa waktu itu tidak ada teks yang dapat 
dibaca seperti perintah Jibril (iqra‘!) untuk membaca. Makna 
tafsir yang dapat dipahami yaitu, bahwa ―baca‖ dalam konteks 
ini berati perintah untuk ―membaca‖ ayat-ayat Tuhan berupa 
alam dengan segala makhluk-Nya. Manusia harus menyadari 
bahwa semua alam tercipta sebagai manifestasi realitas Ilahi.47 
Dalam beberapa ayat juga berulangkali ditekankan tentang alasan 
eksistensi alam dan tujuan penciptaannya. Bahkan al-Qur‘an 
menantang kaum Pagan Arab (who were illiterate) menganalisa dan 
mempertimbangkan alam minimal dari dua alasan; pertama, 
memikirkan eksistensi dan kehadiran Tuhan dalam segala bentuk 
ciptaan-Nya; kedua, untuk memiliki kesadaran moral dan 
tanggung jawab terhadap wujud transenden. Lebih dari itu, 
Ozdemir menyebutkan bahwa al-Qur‘an menyebutkan alam dan 

                                                             
46C. A. Qadir, Philosophy and Science in the Islamic World (London: 

Routledge, 1988).  
47Ibrahim Ozdemir, Toward an Understanding of Environmantal Ethics from a 

Qur‟anic Perspective, dalam Richard Foltz, Islam and Ecology; A Bestowed Trust 
(USA: The President and Fellows of Harvard College, 2003), 7.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

332 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

berbagai spesies dengan menggunakan istilah ummat (community) 
seperti manusia juga (Qs. al-An‟ām [6]:38).48 

Al-Qardhawi menyebutkan bahwa penamaan surat-surat al-
Qur‘an dengan berbagai nama spesies tumbuhan dan hewan, 
tanah, air, udara, dan sumber alam seperti pertambangan adalah 
merupakan simbol-simbol yang mengarah pada petunjuk kepada 
manusia untuk ramah dan menjaga harmonisasi dengan 
lingkungan. Dalam al-Qur‘an ditemukan nama hewan seperti 
surat al-Baqarah (sapi), al-An‟ām (binatang), al-Fīl (gajah), al-
„Ādiyāt (kuda), al-Naml (semut), al-Na╪l (Lebah), al-„Ankabūt 
(laba-laba) dan nama-nama tumbuhan seperti al-Tīn (sebangsa 
tumbuh-tumbuhan), al-╩adīd (barang tambang), atau nama 
ekosistem lainnya seperti al-Dhāriyāt (angin), al-Najm (bintang), 
al-Fajr (fajar), al-Shams (matahari), al-Layl (malam), al-╧u╪ā 
(waktu ╧u╪ā), al-„A╣r (waktu sore)49.  

Al-Qur‘an menarasikan bahwa tujuan penciptaan alam50 
adalah untuk pemenuhan kebutuhan manusia (Qs. al-Jāthiyah 

                                                             
48Ozdemir, Toward, 23.  
49Yusuf al-Qardhawi, Islam Agama Ramah Lingkungan (Jakarta: Pustaka 

al-Kautsar, 2002), 77. Diantara sekian banyak seruan agama untuk ramah 
terhadap lingkungan terdapat dalam Qs. al-Rūm [30]: 41, Qs. al-Baqarah [2]: 
11-12, 27, 60, 205, Qs. Āli ‗Imrān [3]: 63, Qs. al-Māidah [5]: 32-33, 64, \Qs. 
al-A‘rāf [7]: 56, 74, 85, Qs. Hūd [11]: 85, 116, Qs. al-Ra‘d [13]: 25, Qs. al-

Na╪l [16]: 88, Qs. al-Syu‘arā [26] 151-152, 183, Qs. al-Qa╣a╣ [28]: 77, 83, Qs. 

al- ‗Ankabūt [29]: 36 dan Qs. al-╤ād [38]: 28. 
50Dalam al-Qur‘an ada beberapa istilah yang biasa digunakan dan terkait 

dengan makna lingkungan, diantaranya: al-„ālamīn (seluruh spesies), al-samā‟ 
(ruang dan waktu), al-ar╨ (bumi) dan bī‟ah (lingkungan). Kata al-„ālamīn 
digunakan dalam al-Qur‘an sebanyak 71 kali dalam bentuk frase dan 
gabungan kata. Sedangkan kata al-samā‟ digunakan sebanyak 387 kali (210 
bentuk jamak dan 177 bentuk tunggal). Adapun kata al-ar╨ digunakan 
sebanyak 463 kali. Penggunaan kata ini mempunyai dua variasi makna. 
Pertama, bermakna lingkungan planet bumi yang sudah jadi dengan konotasi 
tanah sebagai ruang tempat orgasme atau jasad renik, wilayah tempat 
kehidupan manusia dan fenomena geologis. Kedua, bermakna lingkungan 
planet bumi dalam proses menjadi yakni proses penciptaan dan kejadian 
planet bumi. Sedangkan kata al-bī‟ah disebut dalam al-Qur‘an sebanyak 15 
kali. Kata al-bī‟ah bermakna lingkungan, meskipun ia mempunyai makna lain 
seperti berulangkali, memancing atau mengundang, dan berkonotasi pulang 
kembali. Kata al-bī‟ah yang bermakna lingkungan terdapat dalam Qs. 3:21, 

 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 333 

 

[45]:13), sehingga dalam konteks ayat ini manusia diperintahkan 
untuk mengelola dan memanfaatkan alam dengan cara yang baik 
dan sesuai dengan aturan yang ditetapkan oleh Allah swt. 
Namun terkadang ayat inilah yang sering menjadi landasan 
teologis untuk melegitimasi pengeksplotasian alam oleh manusia.  

Aturan pengelolaan dan pemanfaatan alam oleh manusia 
sebenarnya dibingkai dan dibatasi dengan perintah untuk tidak 
berbuat kerusakan, tidak serakah dan menyia-nyiakannya, tidak 
mengeksploitasi, tidak boros (berbuat mubazir), (Qs. al-A‘rāf 
[7]:31 dan Qs. al-Isrā [17]:27). Islam melarang pemanfaatan alam 
yang mengarah pada eksploitasi dan pengerusakan alam, spesies 
tumbuh-tumbuhan dan hewan serta mikroorganisme lainnya. 

Dalam perspektif tasawuf, alam adalah manifestasi dari 
seluruh nama-nama dan sifat-sifat Allah. Misalnya tumbuh-
tumbuhan merefleksikan sifat-sifat ilahi berupa pengetahuan 
karena tumbuh-tumbuhan tahu bagaimana menemukan 
makanan dan cahaya, buah-buahan memanifestasikan anugerah 
dan karunia Allah, dan hewan mencerminkan empat sifat ilahi 
yaitu kehidupan, pengetahuan, keinginan, dan kekuasaan.51 

Selain ayat-ayat ekologis yang normatif di atas, sesungguhnya 
dalam perspektif historis Islam terdapat prinsip-prinsip 
konservasi alam yang sudah dipraktikkan oleh Nabi Muhammad 
saw. empat belas abad yang lalu, termasuk dalam pengaturan tata 
kota, pertumbuhan populasi dan pemeliharaan sumber daya 
alam. Dalam Islam dikenal adanya kawasan ╪aram, yaitu kawasan 
yang diperuntukkan untuk melindungi sumber daya agar tidak 
diganggu. Di samping itu, Nabi menetapkan daerah-daerah yang 
tidak boleh diganggu dan dilanggar aturan ekosistemnya, 
membatasi aliran-aliran air, memelihara beberapa fasilitas umum 
dan kota-kota tertentu. Di dalam kawasan ╪aram, fasilitas umum 

                                                             
Qs. 7:74, Qs. 10:93, Qs. 12:56, Qs. 16:41, dan Qs.  29:58. Dalam konteks ini 
dapat dipahami bahwa alam atau lingkungan bukanlah benda yang tidak 
berarti apa-apa dan tidak mempunyai tujuan penciptaan. Alam adalah tanda 
(ayat) ―keberadaan‖ Tuhan. Alam menjadi petunjuk dan jalan untuk sampai 
pada pengetahuan tentang diri Tuhan. Qs. 51:20, dan Qs. 41:53. 

51Sachiko Murata, The Tao of Islam; A Sourcebook on Gender Relationships in 
Islamic Thoughts, (Albany: State Univerity of New York Press, 1992), ter. 
(Bandung: Mizan, 1998), 64.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

334 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

seperti sumur (penampungan air) harus dilindungi dari 
kerusakan. Ruang untuk operasi dan pertahanan sumur juga 
disediakan, termasuk melindungi airnya agar tidak terkena polusi. 
Nabi menyediakan tempat beristirahat bagi ternak serta 
menyediakan ruang bagi fasilitas-fasilitas irigasi.52 

Selain beberapa terma etimologi ekologi di atas, dalam tradisi 
pemikiran Islam ditemukan juga beberapa prinsip dasar yang 
terkait dengan lingkungan dan dapat dijadikan sebagai basis bagi 
elaborasi konsep ekologi dalam Islam. Diantara prinsip tersebut 
adalah:  

Taw╪īd: unity of all creation 

Semua agama, pemikiran atau aliran filsafat pasti mempunyai 
sebuah paradigma atau worldview, dan worldview tersebut dapat 
menjadi dasar ideologi sebuah agama apabila ia memiliki 
ketegasan dan keluasan wawasan pemikiran. Dalam agama Islam, 
Taw╪īd53 merupakan basis atau kerangka dasar bagi keseluruhan 
pandangan dan worldview-nya.54 

Taw╪īd adalah poros yang di sekelilingnya semua ajaran Islam 
bergerak dan berputar. Taw╪īd seperti khazanah yang dipadatkan, 
yang dipermukaannya nampak sederhana, namun apabila 
dibentangkan dan dibeberkan akan meliputi seluruh Islam.55  

                                                             
52Sardar, Islamic, 240. 
53Secara etimologis, taw╪īd berasal dari kata wa╪╪ada, yuwa╪╪idu, tau╪īdan 

yang berarti esa, keesaan, atau mengesakan, yaitu mengesakan Allah meliputi 
seluruh pengesaan. Dalam beberapa konteks juga digunakan dalam arti 
―mempersatukan‖ hal-hal yang berserakan atau terpecah-pecah, misalnya 
penggunaan taw╪īdul Quwwah dalam bahasa Arab yang bermakna 
mempersatukan seluruh kekuatan. Dalam al-Qur‘an memang tidak 
ditemukan kata ―taw╪īd‖ (dalam bentuk masdar), istilah ini sesungguhnya 
merupakan formulasi awal dari para teolog untuk menginterpretasikan 
kemahaesaan Tuhan. 

54Murtadha Mutahhari, Fundamentals of Islamic Thought (Berkeley: Mizan 
Press, 1985). 

55Muhammad Taqi Misbah Yazdi, At-Tawhid or Monotheism, As in the 
ideological and The value system of Islam (Iran; Islamic Propagation organization, 
tt), h. 15, Lihat juga, Muhammad Taqi Misbah Yazdi, The Learnings of the 
Glorious Qur‟an, ter. Filsafat Tauhid, M. Habib Wijaksana (Bandung: Arasy, 
2003), 59. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 335 

 

Taw╪īd menurut Nasr adalah jantungnya Islam (the heart of 
Islamic life). Dan hidup yang bermanfaat adalah hidup yang 
mampu merealisasikan makna prinsip Taw╪īd ke dalam realitas 
hidup, yaitu meraih dan menyatukan berbagai keragaman 
(mutiplicity) dalam bingkai kesatuan (unity).56 Pada jantung ajaran 
Islam inilah (baca: taw╪īd) terdapat realitas Tuhan Yang Maha 
Esa, Yang Absolut dan Tidak Terbatas, Yang Maha Pengasih 
dan Maha Penyayang, Zat Yang Maha Tinggi sekaligus Kekal, 
lebih besar dari semua yang dapat dipikirkan dan dibayangkan.  

Islam dalam pengertian syariat Nabi Muhammad, 
sesungguhnya tidak mempunyai hubungan khusus atau spesial 
dengan taw╪īd, karena taw╪īd merupakan risālah yang dibawa oleh 
setiap nabi. (Qs. 21: 25)57, dengan demikian sesungguhnya taw╪īd  
telah menjadi intisari (core) untuk setiap agama-agama yang 
datang sebelum kedatangan Islam yang dibawa oleh Muhammad. 

Hakikat taw╪īd adalah penyerahan diri yang bulat kepada 
kehendak Tuhan, baik menyangkut ibādah maupun mu„āmalah, 
dalam rangka menciptakan pola kehidupan yang sesuai dengan 
kehendak Allah. Dengan demikian taw╪īd harus menjadi dasar 
seluruh konsep dan aktifitas umat Islam, baik ekonomi, politik, 
sosial maupun budaya. 

Pemaknaan taw╪īd harus melampaui pembicaraan logis-
rasional yang sering hanya mengambang pada tataran teori tanpa 
nilai dan tanpa diikuti eksistensi pelaksanaan praktis. Pemaknaan 
taw╪īd-pun tidak hanya terbatas pada definisi serta perdebatan 
golongan fuqahā, filsuf dan teolog mengenai inti pokok 
ketuhanan dalam Islam, tetapi taw╪īd lebih kepada keyakinan 
serta pengalaman religius yang mampu melingkupi wilayah 
transenden dan praktis sekaligus secara bersamaan tanpa adanya 
kontradiksi pada wilayah sosial, politik, dan sains. 

Cara pandang yang berbasis taw╪īd melihat segala sesuatu 
dalam alam ini bersumber dari Allah dan akan kembali kepada 
Allah, bahkan semuanya mengelilingi Allah. Alam ini diciptakan 

                                                             
56Seyyed Hossein Nasr, The Heart of Islam; Enduring Values for Humanity 

(New York: HarperSanfransisco, 2002), 6. 
57Sachiko Murata dan William C. Chittick, The Vision of Islam (USA: 

Paragon House, 1994), 45.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

336 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

dan didesain oleh Allah dengan tujuan dan keberlangsungan atau 
pemeliharaannyapun di jaga Allah. Alam semesta dan segala 
mahkuk yang ada di dalamnya adalah merupakan irādah 
(kehendak) suci Allah yang diciptakan dengan tujuan sebagai 
jalan atau petunjuk untuk sampai kepada-Nya. Chittick 
mengatakan: 

God the Ultimate reality is One, and everything other than God comes 
from God and is related to Him. No true understanding of anything is 
possible unless the object in view is defined in relationship to the 
divine. All things are centered on God.58 

Taw╪īd dalam istilah Fazlun Khalid merupakan kesaksian 
(syahādah) primordial tentang kesatuan semua makhluk (the 
primordial testimony to the unity of all creation), taw╪īd juga merupakan 
simbol kesatuan bagi seluruh ciptaan Allah (symbolic of the unity of 
creation),59 mulai dari tingkatan terkecil seperti bagian mineral, 
tumbuhan, hewan, binatang, manusia dan alam kosmos lainnya. 
Konsep ini menunjukkan kesatupaduan seluruh alam dan isinya 
yang terangkai dalam bingkai (frame) asal dan sumber yang sama 
serta tujuan yang sama. 

Pandangan Fazlun di atas, senada dengan apa yang 
ditafsirkan oleh Sayyid Qu╢ub dengan mengatakan bahwa 
pemahaman terhadap taw╪īd tidak boleh berhenti pada makna 
generiknya saja (dalam bingkai aqīdah), yaitu mengesakan Allah 
(unity of goehead/wahdaniyat), melainkan harus berderivasi pada 
konsep kesatuan penciptaan (unity of creation/wa╪dat al-Khāliq al-
Mudabbir), kesatuan kemanusiaan (unity of mankind/wa╪dat al-
insāniyat), kesatuan tuntunan hidup (unity of purpose of life/wa╪dat 
nihātul ╪ayāt).60  

Dalam Islam, taw╪īd merupakan sumber fundamental dari 
semangat ilmiah dalam seluruh wilayah pengetahuan, bahkan 

                                                             
58William. C. Chittick, Article, 'The Concept of Human Perfection. from, The 

World & I. New York; News World Communications (Feb. 1991). 500 
59Fazlun Khalid, ―Islam and the Environment”, in: Timmerman, P. (ed) 

Encyclopedia of Global Environmental Change (Chichester: John Wiley & Sons 
Ltd, 2002), 337.  

60Sayyid Qu╢ub, Tafsīr Fī Zilāl al-Qur‟ān,  Jilid 7 (Beirūt: I╪yā al-Turath 
al-‗Arabī, 1971), 153 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 337 

 

taw╪īd merupakan pengetahuan tertinggi yang merupakan 
pengetahuan tentang esensi, nama-nama, dan sifat-sifat Ilah serta 
pengetahuan tentang efek-efek dan tindakan Ilah yang meliputi 
semua ciptaan Tuhan.61 

Konsep taw╪īd dinyatakan dengan cara yang paling universal 
dalam bentuk ―kesaksian‖ (syahādah). Pertama, ―lā ilāha illallāh”, 
yang secara generik diterjemahkan sebagai ―tiada tuhan selain 
Allah‖ (there is no god but God). Implikasi dari doktrin ini adalah 
keharusan bagi setiap muslim untuk merealisasikan prinsip dasar 
dan ruh dari taw╪īd dalam berbagai jenis pengetahuan, ide, 
konsep, dan teori, bahkan harus meresap ke dalam setiap praktik 
kehidupan realitas sosial kultural manusia.62 Sehingga pikiran dan 
tindakannya menjadi sebuah keutuhan yang harmonis dan 
sebuah kesatuan utuh.  

Ketika kesatuan tersebut tercapai, maka tidak ada lagi 
perbedaan dan kesenjangan antara wilayah pikiran maupun 
tindakan, antara spiritual dan temporal atau antara hal-hal yang 
berifat duniawi dan ukhrawi.  

Bagi seorang Muslim, Tuhan tidak hanya sekedar hadir 
namun Tuhan menjadi kunci dari hukum (core of normativeness) 
segala aspek kehidupan. Pengalaman religi yang berujung pada 
core of normativeness hingga muncul iman yang kritikal dan rasional. 
Pada intinya taw╪īd terdiri dari lima prinsip yaitu duality, 
ideationality, teleology, capacity of men and malleability of nature, 
responsibility dan Judgment. 63  

Dalam perspektif Islam tradisional menurut Nasr, makna 
syahādah dalam kalimat Lā Ilāha Illa Allāh adalah bahwa tidak ada 
yang mutlak kecuali Allah, jadi satu-satunya yang mutlak adalah 
Allah. Manusia walaupun dipandang sebagai khalīfah Allah atau 
mahluk teomorfis dalam bentuk perefleksian nama-nama dan 
kualitas Tuhan secara langsung dan sentral; tidaklah menjadikan 
dia menjadi mutlak pada dirinya sendiri. Dalam kenyatannya, 

                                                             
61Osman Bakar, Tauhid and Science; Islamic Perspectives on Religion and Science 

(Cambridge: The Islamic Text Society, 1998), 2. 
62Sardar, Islamic, 225.  
63Ismail Raji al-Faruqi, Al Tawhid: Its Implications for Thought and Life 

(Virginia, USA: International Institute of Islamic Thought, 1992),  10. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

338 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

kualitas positif apapun yang dimiliki manusia berasal dari Tuhan. 
Itulah sebabnya mengapa dalam al-Qur‘an ditegaskan Tuhanlah 
yang kaya dan kamu sekalian miskin. (Qs. Mu╪ammad [47]:38)64 

Selanjutnya menurut Nasr, kemenangan terbesar manusia 
terletak dalam kesadaran akan kemiskinan ini, yang hanya 
melaluinyalah ia mampu menggapai Yang Mutlak. Dalam 
konteks inilah, Nasr mengkritik Humanisme Barat yang telah 
memutlakkan manusia modern sambil meminggirkan manusia 
dari pusatnya dan membangun kebudayaan dan kesenian yang 
benar-benar tidak memiliki pusat (center-less), humanisme Barat 
telah mencoba memberikan kualitas kemutlakan kepada manusia 
yang tanpa pusat itu. 

Humanisme, rasionalisme, dan berbagai aliran sains modern 
pada abad ke-17 inilah yang selanjutnya membentuk paradigma 
manusia modern menjadi manusia yang memiliki hak-hak mutlak 
untuk menguasai dan mengeksploitasi alam. Humanisme 
menurut Nasr, memandang manusia mutlak, sehingga Tuhan 
maupun alam tidak mempunyai hak. 

Implikasi lainnya adalah lahirnya worldview manusia modern 
yang fragmented and consciousness sehingga memandang segala 
sesuatu sebagai ‗accident‟ atau kebetulan belaka, yang terpisah-
pisah, yang terfragmentasi, yang tidak berhubungan satu dengan 
lainnya. Dan sifat dari ilmu pengetahuan modern seperti inilah 
yang telah menjadi penghambat manusia untuk memahami 
keutuhan realititas dirinya dan semua yang ada di sekitarnya.  

Konsep perenial Islam tidak pernah memutlakkan hak-hak 
manusia atas Allah dan ciptaanNya, sebaliknya mereka 
menentang keras pemutlakkan tersebut dan selalu hidup dalam 
kesadaran akan hak-hak Tuhan dan hak-hak makhluk lainnya, 
termasuk hewan, tumbuhan dan alam lainnya.  

Osman Bakar menjelaskan bahwa kesatuan (unity) yang 
merupakan implikasi taw╪īd tersebut bisa terealisasi pada dua 
level yaitu level pikiran dan aksi.65 Pertama; Pada level pemikiran, 
kesatuan atau integrasi dicapai melalui aplikasi gagasan tentang 

                                                             
64Seyyed Hossein Nasr, Islam; Religion, History and Civilization (USA: 

Harpercollins books, 2003), 3 dan 59. 
65Bakar, Tauhid, 4. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 339 

 

kesatuan dan hirarki pengetahuan serta eksistensi sebuah 
gagasan yang khas Islam, namun sebenarnya hal tersebut adalah 
hal yang lazim dalam semua peradaban tradisional. Kedua; pada 
level aksi, kesatuan dicapai melalui aplikasi syarī‟ah (hukum Ilahi) 
dalam Islam yang merupakan manifestasi konkret kehendak 
Ilahi. Hukum Tuhan ini selain mengandung prinsip-prinsip yang 
bersifat universal, namun juga mengandung rincian detail 
tentang cara-cara manusia harus bertindak dan berperilaku.  

Ibn Arabi mengatakan bahwa alam ini tidak lain adalah 
manifestasi-manifestasi (tajalliyat) Allah, atau lebih tepatnya 
menifestasi-manifestasi sifat-sifat, nama-nama dan af‟āl Allah. 
Pada dirinya, alam tidak memiliki realitas, Tuhanlah yang 
memberi realitas tersebut kepada alam, oleh sebab itu Tuhan 
adalah al-╩aqq (realitas sejati). Pandangan Sufi ini juga senada 
dengan pandangan filsuf parepatetik, khususnya Ibnu Sina yang 
mengatakan bahwa alam pada dirinya adalah mumkin al-wujūd 
(sebuah potensial), jadi alam hanyalah sebuah potensi bukan 
aktualitas, karena itu belum memiliki realitas. Untuk dapat aktual 
alam membutuhkan (al-faqīr dalam istilah Suhrawardi) Tuhan (al-
ghanīy) untuk mengaktualkan potensinya.. 

Taw╪īd, dapat dijadikan sumber doktrin teologi ekologi. 
Semua alam semesta baik yang nampak ataupun tidak adalah 
merupakan tanda-tanda (āyāt/sign) bagi Eksistensi Allah. Dan 
segala sesuatu merupakan manifestasi Allah, dan semuanya 
berasal dari-Nya. Konsep ini menurut Nasr terlihat dalam 
konsep i╪sān, yang merupakan jantung atau hati dari Islam.66 
I╪sān menimbulkan kesadaran bagi setiap manusia akan 
kehadiran Tuhan dalam setiap gerak dan langkahnya dalam 
menjalin relasi dengan alam dan makhluk lainnya.  

Dewasa ini dibutuhkan satu paradigma baru dalam 
memahami konsep taw╪īd. Taw╪īd yang dipahami secara sempit 
hanya dalam bidang teologi (aqidah) harus dipahami berbeda 
dengan menjadikan taw╪īd tersebut lebih ―membumi‖ bahkan 
menjadi sebuah key concept yang merupakan worldview atau 
weltanshaung Islam dalam menghadapai berbagai problema hidup, 
termasuk diantaranya krisis lingkungan.  

                                                             
66Nasr, The Heart, 314.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

340 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Taw╪īd, seharusnya tidak terbatas pada afirmasi ketuhanan 
(man) saja, dan bukan hanya suatu pernyataan lisan (taqrīrun bi al-
lisān), tetapi taw╪īd juga mengandung makna pembenaran dalam 
hati (ta╣dīqun bil al-qalbi) dan termanifestasikan dalam tindakan 
dan pola tingkah laku yang nyata dalam kehidupan sosial 
masyarakat („amalun bi al-jawāri╪). Dengan demikian taw╪īd harus 
meresap ke dalam segala bentuk pola tingkah laku manusia 
dalam berinteraksi dengan mahluk di alam ini. Roger Garaudy 
menegaskan bahwa taw╪īd bermakna keterlibatan prinsip 
tersebut dalam memberikan inspirasi dan motivasi kepada 
manusia dalam kehidupannya di dunia ini.67 

Manusia harus melihat bahwa alam bukanlah entitas-entitas 
yang tidak mempunyai nilai sakral. Muslim harus meyakini 
bahwa alam dan segala makhluk yang menghuninya merupakan 
satu-kesatuan baik dari segi asal maupun tujuan. Dalam konteks 
krisis lingkungan, taw╪īd harus menjadi nilai dasar manusia dalam 
memahami alam ini. Alam harus dilihat sebagai ayat atau simbol 
yang dapat mengantarkan manusia untuk sampai pada realitas 
sejati. Alam memang diciptakan untuk manusia, namun berbagai 
hak yang dimiliki manusia hanya berupa hak pemanfaatan yang 
nantinya akan diminta pertanggungjawaban.  

Amānah  

Tuhan menyatakan bahwa alam semesta beserta segala isinya 
adalah milik-Nya (Qs. al-Baqarah [2]: 284). Manusia hanya 
berstatus pengelola dan pemelihara alam dalam kerangka 
pemenuhan tujuan yang telah direncanakan oleh Tuhan (Qs. al-
A╪qāf [46]: 3). Dari ayat di atas dapat dipahami bahwa alam ini 
bukanlah milik manusia. Kepemilikan manusia tersebut hanyalah 
bersifat amānah, titipan atau pinjaman yang pada saatnya nanti 
harus dikembalikan dengan pertanggungjawaban terhadap 
pemilik-Nya.  

Manusia telah bersedia untuk menerima amānah yang 
diberikan Allah Swt. tersebut. Al-Qur‘an menceritakan bahwa 
Tuhan sudah menawarkan amānah tersebut kepada semua 

                                                             
67Nasr, Islam, 87, dan Roger Garaudy, Mencari Agama abad XX, Ter. HM 

Rasjidi (Jakarta: Bulan Bintang, 1986), 304. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 341 

 

makhluk seperti langit, bumi, gunung, namun semua 
menolaknya dan hanya manusia yang mau menerimannya. (Qs. 
al-A╪zāb [33]: 72). Ayat ini membuktikan bahwa manusia 
mempunyai kedekatan (closeness) dengan Tuhan dan di sisi lain 
menunjukkan kesediaan manusia untuk menerima amānah 
Tuhan. Dari ayat ini juga dapat dipahami bahwa sesungguhnya 
manusia diberikan kebebasan (freedom) yang luas dan sekaligus 
tanggung jawab (responsibility) besar dalam mengemban 
kepercayaan yang telah diberikan oleh Allah kepadanya.  

Dalam menafsirkan ayat di atas, Maulana Ali mengatakan 
bahwa manusia sesungguhnya mampu mengemban amānah 
tersebut, bahkan dia punya kekuatan (power) untuk menggunakan 
hak-hak tersebut pada tempatnya sesuai dengan tujuan dari 
pemberi hak tersebut, dan bukan sebaliknya dengan menyalah-
gunakannya (missuse) yang akan menyebabkan keseluruhan 
―konsep‖ pemberian amānah tersebut menjadi sia-sia (futile).68 

Keunggulan, kekuatan, dan kontrol manusia terhadap 
mahluk lainnya, termasuk alam, merupakan bagian dari amānah 
yang telah diterima oleh manusia dari Allah. Manusia harus 
mampu menunjukkan tanggungjwabnya terhadap pemanfaatan 
dan pemeliharaan alam dan segala fasilitasnya dalam kerangka 
mengemban amānah yang telah diberikan Allah tersebut. 
Seandainya manusia tidak mampu menjalankan amānah tersebut 
bahkan menyalahgunakannya, maka manusia telah terjatuh dari 
seorang khalifah (leader) menjadi seorang yang zalim (a tyrant).  

Nasr menegaskan bahwa hak pengelolaan dan pemanfaatan 
dan dominasi atas alam diberikan oleh Allah adalah dalam 
rangka mengemban amānah dan kepercayaan tersebut, tidak lebih 
dari itu. Ia mengatakan:  

Nature has been given to man has a trust and nothing more. His rights 
of domination over it (is) only by virtue of his theomorphic make up, 
no as a rebel againts nature.69  

                                                             
68Abdullah Yusuf Ali, The Holy Qur'an; Text, Translation and Commentary 

(Maryland: Amana Corporation, 1989), 1080. 
69Seyyed Hossein Nasr, The Encounter of Man and Nature (London: 

George Allen and Unwin Ltd. 1968), 96. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

342 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Lebih tegas lagi Sardar mengatakan bahwa Allah 
menurunkan al-Qur‘an dan syari‘ahNya adalah dalam rangka 
bantuan bagi manusia untuk memenuhi amānah yang telah 
diterimanya. Sardar mengatakan:  

The ultimate consequence of man‘s acceptance of trusteeship is the 
arbitration of his conduct by divine judgment. To be a Muslim is to 
accept and practice the injunctions of the Shariah. Thus the Shariah is 
both a consequence of one‘s acceptance of tawhîd and it is a path.70 

Sebagai pengemban amānah seharusnya manusia tidak 
bertindak eksploitatif dan merusak alam yang akan 
menyebabkan manusia menerima murka Allah dan tergolong 
sebagai orang Zālim (Qs. al-Baqarah [2]: 60, 205, Qs. al-A‗rāf [7]: 
56, 85, Qs. al-Qa╣a╣ [28]: 88, Qs. al-Shu‗arā [26]: 83), tidak boros 
dengan perilaku konsumtif terhadap sumber daya alam. (Qs. al-
A‗rāf [7]: 31 dan Qs. al-Isrā [17]: 27).  

Berbagai deskripsi ayat di atas menegaskan dan menuntut 
sebuah etika moral dalam pengelolaan dan pemeliharaan alam 
ini. Manusia dituntut untuk melestarikan alam dan hidup 
harmonis bersama dengan berbagai spesies yang hidup di dalam 
alam tersebut. Dalam hal ini tradisi agama menghadirkan suatu 
hierarki tanggung jawab manusia sebagai mahluk suci dan 
menjaganya sekaligus untuk tujuan kesehatan jasmaniah71. 
Manusia tidak akan mampu dengan sempurna melaksanakan 
atau mengemban amānah Allah di atas, kecuali dengan 
mengembangkan tatanan kepedulian melalui ruang dan waktu 
mencakup semua spesies, individu dan genarasi mahluk Allah di 
alam semesta ini.  

Ākhirah: sebuah model akuntabilitas dan konsekuensi 

Prinsip lainnya yang terkait dengan lingkungan adalah 
konsep Islam tentang akhirat atau hal-hal yang berhubungan 
dengan eskatologi, seperti mīzān, ╣irāt, hisāb, yaumul jazā, surga, 
dan neraka. Bagi orang yang beriman, mereka meyakini bahwa 
setelah kehidupan di dunia ini, akan ada kehidupan selanjunya, 

                                                             
70Sardar, Islamic, 228. 
71Nasr, The Heart, 278.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 343 

 

yaitu kehidupan di akhirat (hereafter). Kehidupan di akhirat 
merupakan konsekuensi kehidupan di dunia.  

Akhirat adalah waktu dan tempat dimana manusia harus 
mempertanggungjawabkan segala perbuatan yang pernah ia 
lakukan selama hidupnya di dunia ini. Baik yang bersifat vertikal 
dalam hubungannnya dengan Tuhan, maupun yang bersifat 
horizontal dalam tugas-tugasnya sebagai khalīfah yang 
mengemban amānah untuk berinteraksi sesama manusia, maupun 
dalam interaksinya dengan makhluk Tuhan yang lainnya, seperti 
tumbuhan, hewan dan alam sekitar.  

Murata dan Chittick menjelaskan bahwa akhirat 
sesungguhnya merupakan konsep dasar yang menjadi basis bagi 
segala tingkah laku dan praktik keislaman di dunia ini. Tanpa 
konsep ini, maka tidak akan mungkin memahami konsep 
ketuhanan dan konsep kenabian dengan sempurna.72 Keyakinan 
pada adanya hari pembalasan menimbulkan konsep bahwa 
segala perbuatan di dunia ini mempunyai konsekuensi di akhirat. 

Pada hari akhirat inilah akan terbukti bahwa amānah yang 
diterima manusia dapat menjadi sumber kehinaan, apabila 
manusia tidak mampu mengemban dan melaksanakan tugas 
kosmisnya sebagai khalifah, namun ia juga dapat menjadi 
sumber keagungan bagi manusia apabila ia mampu 
mengembannya. 

Konsep ini dapat menjadi dasar bagi lahirnya etika 
lingkungan yang bersifat holistik dan integral. Adanya 
konskuensi dalam setiap perbuatan manusia membuat manusia 
harus bersikap berhati-hati dan mempersiapkan apa yang akan ia 
bawa pada kehidupan di akhirat nanti. Konsep ini juga dapat 
menjadi bingkai dan sekaligus rambu-rambu peringatan dalam 
kerangka pemanfaatan dan pengelolaan alam. Manusia dilarang 
untuk mengekspolitasi alam dengan nafsu serakahnya dan 
perilaku konsumsi yang melampui batas. Bahkan konsep ini bisa 
menjadi petunjuk dan orientasi seorang muslim dalam hidupnya, 
sehingga manusia tidak akan berbuat kerusakan di dunia ini. 
Manusia tidak dapat berbuat yang bersifat destruktif dan 

                                                             
72Murata dan Chittick, The Vision, 265. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

344 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

dominasi terhadap alam karena semuanya ada tanggungjawab 
dan akuntabilitasnya di hadapan Allah.  

Catatan Akhir 

Ada dua agenda profetis perenial Islam yang mendesak 
untuk dirumuskan terkait dengan krisis lingkungan menurut 
Nasr. Pertama, memformulasikan dan memperkenalkan sejelas-
jelasnya, dalam bahasa kontemporer, hikmah perenial (philosophia 
perennis) Islam tentang tatanan alam, signifikansi religiusnya, dan 
kaitan eratnya dengan setiap fase kehidupan. Kedua, 
menumbuhkembangkan kesadaran ekologis yang berperspektif 
teologis (eco-theology), dan jika perlu, memperluas wilayah 
aplikasinya sejalan dengan prinsip syarī‟ah (agama) itu sendiri.  

Ecoteology Islam yang bersumber dari ecotheology dan 
kosmologi sakral dapat berkontribusi positif sebagai guiding 
principles pengelolaan alam. Kontribusi tersebut nampak jelas 
pada beberapa prinsip ecotheologi Islam yaitu: prinsip tau╪īd 
(unity of all creation), prinsip amānah-khalīfah (trustworthiness-moral 
leadership), dan ākhirah (responsibility).  

Prinsip taw╪īd (unity in diversity) mengharuskan muslim 
melihat bahwa alam bukanlah entitas-entitas yang tidak 
mempunyai nilai sakral. Muslim harus meyakini bahwa alam dan 
segala makhluk yang menghuninya merupakan satu-kesatuan 
baik dari segi asal maupun tujuan. Alam ini bukanlah milik 
manusia, kepemilikan manusia tersebut hanyalah bersifat amānah, 
titipan yang suatu saat harus dipertanggungjawabkan kepada 
pemilik-Nya. Sebagai pengemban amānah seharusnya manusia 
tidak bertindak eksploitatif dan merusak alam yang akan 
menyebabkan manusia menerima murka Allah dan tergolong 
sebagai orang ╬ālim. Adanya konskuensi dalam setiap perbuatan 
manusia mengharuskan manusia berhati-hati dan 
mempersiapkan bekal yang ia bawa pada kehidupan di akhirat 
kelak. Konsep ākhirah (responsibility) dapat menjadi bingkai dan 
sekaligus rambu-rambu peringatan dalam kerangka pemanfaatan 
dan pengelolaan alam. Wa al-Lāh a‘lam bi al-╣awāb.● 

 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 345 

 

Daftar Pustaka 
 

Ali, Abdullah Yusuf. 1989. The Holy Qur'an; Text, Translation and 
Commentary. Maryland: Amana Corporation.  

Bakar, Osman. 1998. Tauhid and Science; Islamic Perspectives on 
Religion and Science. Cambridge: The Islamic Text Society.  

Capra, Frithjof. 1996. The Web of Life. London: Harper Collins. 
al-Faruqi, Ismail Raji. 1992. Al Tawhid: Its Implications for Thought 

and Life. Virginia, USA: International Institute of Islamic 
Thought. 

Foley, Gerald. 1993. Pemanasan Global; Siapakah yang Merasakan 
Panas?. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.  

Foltz, Richard. 2003. Islam and Ecology; A Bestowed Trust. USA: 
The President and Fellows of Harvard College.  

Gore, Albert Jr. 1992. Earth in the Balance: Ecology and the Human 
Spirit. New York: Houghton Mifflin.  

Griffin, Daid Ray. 1989. God and Religion in the Postmodern World; 
Essays in Post Modern Theology. Albany: state university of New 
York Press. 

Khalid, Fazlun. 2002. “Islam and the Environment” in: Timmerman. 
P. (ed) Encyclopedia of Global Environmental Change. Chichester: 
John Wiley & Sons Ltd.  

Kodra, Hadi S. Ali. 2004. Bumi Makin Panas Banjir Makin Luas; 
Menyibak Tragedi Hutan. Bandung: Yayasan Nuansa Cendikia.  

Maclntyre, Alasdair. 1967. “pantheism‟ The Encyclopedia of 
Philosophy. ed. Paul Edwards, vol. 8. New York: The 
Macmillan Company & The Free Press. 

Miller, G. Tyler. 1972. Reflenish The Earth: A Primer in Human 
Ecology. Belmnt. Calif: Wadsworth. 

Mujiyono. 2005. ―Teologi Lingkungan Islam‖. Disertasi. Jakarta: 
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.  

Murata, Sachiko. 1992. The Tao of Islam; A Sourcebook on Gender 
Relationships in Islamic Thoughts. Albany: State Univerity of 
New York Press. 

Narayan, Vasudha. 2000. Water, Wood and Wisdom; Hindu 
Ecological Perspectives dalam Harold Coward and Daniel 
McGuire, eds. Vision of The Earth. New York: State 
University of New York Press.  



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

346 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Nasr, Seyyed Hossein. 1989. Knowledge and The Sacred. New York; 
State University of New York Press. 

___________. 1976. Man and Nature, The Spiritual Crisis of Modern 
Man. London: George Allen & Unwin.  

___________. 1996. Religion and the Order of Nature. New York: 
Oxford Univbersity Press.  

___________. tt. Man in The Universe; The Islamic View. London: 
Longman. 

Ozdemir, Ibrahim. ―Toward an Understanding of 
Environmental Ethics from Qur‘anic Perspective‖. Researh 
Seminar “Religion and Ecology‖. Yogyakarta: August 9-13 2005. 

Passmore, John. 1974. Man‟s Responsibility for Nature: Ecological 
Problem and Western Tradition. New York: Scribner's.  

al-Qardhawi, Yusuf. 2002. Islam Agama Ramah Lingkungan, ter. 
Jakarta: Pustaka al-Kautsar.  

Qu╢ub, Sayyid. 1971. Tafsīr Fī Zilāl al-Qurā‟n, Jilid 7. Beirūt: I╪yā 
al-Turāth al-‗Arabī.  

Sale, Kirkpatrick. tt. The Green Revolution: The American 
Environmental Movement, 1962-1992. New York: Hill and 
Wang.  

Salim, Emil. 1979. Lingkungan Hidup dan Pembangunan. Jakarta: 
Mutiara. 

Santoso, Y. Eko. 2003. Menuju keselarasan Lingkungan; Pandangan 
Teologis Terhadap Pencemaran Lingkungan. Malang: Averroes 
Press 

Schumacher, E.F. 1978. A Guide for The Perplexed. New York: 
Harper Colophon Books.  

Soemarwoto, Otto. 2007. Analisis Mengenai Dampak Lingkungan. 
Yogyakarta: UGM Press. 

Toynbee, Arnold. 1974. ―The Relegious Background of the 
Present Environmental Crisis‖, dalam David and Eileen 
Spring (ed). Ecology and Religion in History. New York: Harper 
and Row. 

Tucker, Mary Evelyn. 2000. Hinduism and Ecology. Cambrigde: 
Harvard University Press.  

White, Lynn Jr. 1967. The Historical Roots of Our Ecological Crisis, 
Science 155, 10 Maret 1967. 



Abdul Quddus, Ecotheology Islam: Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 347 

 

Whitehead, A.N. 1926. Science and The Modern World. New York: 
Macmillan Company.  

Yazdi, Muhammad Taqi Misbah. tt. At-Tawhid or Monotheism, As 
in the ideological and The value system of Islam. Iran: Islamic 
Propagation organization. 


