
 





i 

 DAFTAR ISI 

 
 
 
PEDOMAN TRANSLITERASI 

 223-244  Muhammad Rusli, 
“Reorientasi Kajian Teologi Islam:  
Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian” 

 245-278  Slamet Mulyono,  
“Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:  
Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi” 

 279-310  Zulyadain,  
“Menimbang Kontorversi Pemaknaan  
Konsep Ahl Al-Kitāb Dalam Al-Qur’an” 

 311-346  Abdul Quddus,  
“Ecotheology:  
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan” 

 347-374  Suhermanto Ja’far,  
“Aku dalam Tuhan:  
Implikasi Teologi Proses  pada Era Kontemporer” 

 375-402  Faizah,  
“Pergulatan Teologi Salafi  
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak” 

 403-442  Mohammad Rosyid,  
“Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam  
dan Agama Adam pada Komunitas Samin” 

 443-464  Siti Raudhatul Jannah,  
“Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan  
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali” 

INDEKS  

APENDIKS 
  



ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transliterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْْ
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a‘╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 245 

 

PERGOLAKAN TEOLOGI SYIAH-SUNNI: 
MEMBEDAH POTENSI INTEGRASI DAN 

DISINTEGRASI 

Slamet Mulyono 
(Fakultas Ushuluddin IAIN Sunan Ampel Surabaya 

Email: smuliono@gmail) 

 

Abstract: Shia-Sunni conflict in Sampang Madura recently, and that 
happens greased with political strife in Syria to date, suggests that the 
dynamics of the Shia-Sunni relations is still turbulent. This paper will 
elaborate aspects of conflict in two major streams in Islam, while also 
exposing the sides of the similarities between them. There are five issues 
targeted in this study, namely: the imāmah, the authenticity of the Qur'an, 
the khilāfah of Abū Bakr, the right to the khilāfah of ‘Ali ibn Abi 
╡ālib, and the meaning of ahl al-bayt. The authors conclude that the 
differences in the two streams in the issues range from highly-diametric, put 
forward by the extreme sects, to the subtle differences and almost in tune, put 
forward by a moderate sects 

Abstrak: Terjadinya konflik Syiah-Sunni di Sampang Madura belum 
lama ini, dan yang terjadi dengan dilumuri pertikaian politik di Suriah 
hingga saat ini, menunjukkan bahwa dinamika hubungan Syiah-Sunni 
masih terus bergolak. Tulisan ini akan mendedah aspek-aspek 
pertentangan dalam dua aliran besar dalam Islam itu, disamping juga 
memapar sisi-sisi kesamaan di antara keduanya. Ada lima masalah yang 
disasar dalam kajian ini, yaitu: imāmah, keotentikan al-Qur’an, 
khilāfah Abū Bakr, hak khilāfah atas ‘Alī ibn Abī ╡ālib, dan 
pemaknaan terhadap ahl al-bayt. Penulis menyimpulkan bahwa 
perbedaan dua aliran itu dalam lima hal tersebut merentang mulai dari 
sangat bersifat diametral, yang dikemukakan oleh sekte-sekte yang 
ekstrem, hingga perbedaan yang halus dan hampir seirama, yang 
dikemukakan oleh sekte-sekte yang moderat. 

Keywords: konflik teologi, Syiah, Sunni, imāmah, otentisitas al-Qur’an, 
khilāfah,  ahl al-bayt. 

  



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

246 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

KONFLIK di Suriah, yang berawal dari soal politik, kemudian 
menimbulkan berbagai blok kepentingan yang kemudian 
mengarah pada konflik berdarah antara pihak pemerintah dan 
pemberontak Suriah.1 Fakta terbaru hingga akhir September 
tahun 2012, korban meninggal sudah mencapai di atas angka 
10.000 orang. Rezim Suriah menganut ideologi Syiah Nushairiyah, 
sebuah sekte Syiah yang ekstrem.2 Varian Syiah ini menampilkan 
aksi cleansing ideology (pembersihan ideologi) terhadap kelompok 
yang berideologi Sunni. Drama teror, penyiksaan, pembunuhan, 
pemerkosaan yang mengarah pada kelompok Syiah terhadap 
para korban yang dikategorikan sebagai kelompok Sunni 
merupakan fakta baru. Pembunuhan dan penyiksaan secara 
kejam itu telah dipertontonkan oleh tentara dan milisi Syiah yang 
memperoleh dukungan rezim Bashar al-Assad, presiden Suriah 
saat ini.3 Tindakan brutal yang mengarah pada pembersihan 
kelompok Sunni ini ternyata merupakan drama lanjutan yang 
sudah dilakukan oleh rezim sebelumnya, Hafidh al-Assad, yang 
tidak lain adalah ayah kandung Bashar al-Assad. Fakta ini 
menunjukkan adanya konflik yang bernuansa ideologi, 
disamping bermotif politik dan ekonomi. 

Dalam tataran lokal, pengusiran terhadap komunitas Syiah 
dilakukan oleh warga Sampang Madura karena warga 
menganggap bahwa ajaran Syiah sangat bertentangan dengan 
paham Sunni, sehingga secara resmi ulama Madura melarang 
ajaran Syiah menyebar di Madura.4 Hal ini menunjukkan bahwa 
antara Syiah dan Sunni sulit untuk dipersatukan keberadaannya. 
Kajian Badan Intelijen Negara (BIN) menyatakan bahwa potensi 
konflik antara Syiah dan Sunni di Inonesia begitu besar karena 
perbedaan yang begitu tajam di antara kedua kelompok itu,5 di 
antaranya orang Syiah tidak wajib salat jum‟at selama belum 
datang seorang imam yang ditunggu (Imam Mahdi al-Munta╬ar). 

                                                             
1Republika, Selasa, 6 Maret 2012. 
2Sulaiman al-╩alabi, ╡āifah al-Nu╣airiyah Tārikhuhā wa ‘Aqā’iduhā, 

(Kuwait: Ad-Dār As-Salafiyah, cet. 2, 1404), 21-26.  
3Ar-Rohmah.com. diakses 1 April 2012. 
4Jawa Pos, Rabu, 4 Januari 2012. 
5Staf Ahli Bidang Sosial Budaya BIN, Komunitas Syiah di Indonesia. 

mengantisipasi potensi konflik yang terpendam, Perspektif Historis dan Sosial Budaya, 
(Jakarta: Badan Inteligen Negara RI, 2008). 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 247 

 

Mereka memiliki kepercayaan bahwa kekhalifahan yang sah 
adalah „Ali tetapi direbut oleh Abū Bakr, „Umar, „Uthmān ibn 
„Affān dan para sabahatnya.6 Kepercayaan inilah yang kemudian 
menjadi bibit permusuhan yang tak berkesudahan. 

Dari berbagai kajian di atas menarik untuk mengeksplorasi 
lebih mendalam tentang dua faham keagamaan (Syiah dan 
Sunni) itu, mengkaji pokok-pokok ajarannya, pemikiran 
keagamaannya, dan bagaimana prospek penyatuan antara 
keduanya berdasarkan persamaan dan perbedaan keduanya. 
Penelitian ini akan mampu memotret berbagai dinamika 
gerakan-gerakan Islam, khususnya dinamika dan perkembangan 
gerakan Islam yang bersifat transnasional. Bahkan secara 
akademik akan lebih menarik untuk mengeksplorasi serta 
menguji sejumlah pihak yang menginginkan adanya persatuan 
Islam meski dengan pokok ajaran yang berbeda, sebagaimana 
yang sering didengungkan oleh pihak Syiah maupun Sunni. 

Genealogi dan Ajaran Syiah 

Sejarah munculnya Syiah tidak lepas dari perdebatan tentang 
khalifah pengganti Rasulullah. Kalangan An╣ār mengklaim 
golongan merekalah yang berhak memegang amanat itu, 
sementara kalangan Muhajirin mengklaim sebaliknya. Di pihak 
yang lain, kelompok yang mendukung „Ali ibn Abī ╡ālib yang 
didukung bani Hāshim, Al-Miqdād ibn al-Aswad, Salman al-
Farisi, Abū Dhar al-Giffāri yang mengkristal muncul ketika akhir 
pemerintahan „Uthmān ibn „Affān, dan berkembang pesat ketika 
„Ali ibn Abī ╡ālib memegang kekuasaan sebagai khalifah.7 

Nama Syiah digunakan untuk menunjuk kepada segolongan 
orang yang loyal pada „Ali ibn Abī ╡ālib dan ahl al-bayt serta 
mereka meyakini bahwa „Ali adalah orang yang berhak atas 
imāmah dan khilāfah, baik berdasarkan na╣ maupun wasiat baik 
eksplisit maupun implisit bahwa imamah tersebut tidak akan 
lepas dari anak cucunya sampai hari akhir nanti.8 

                                                             
6Ibid., 5-6. 
7╤abir ╡uaimah, Dirāsāt fi al-Firāq (Riyādh: Maktabah al-Ma„ārif, 1983), 

10. 
8Abu al-Fat╪ Muhammad „Abd al-Karim ibn Bakr Ahmad al-

Shahrastani, Al-Milal wa al-Nihal (Beirut: Dār al-Fikr, 1976), 146. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

248 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Awalnya, Syiah bukan mazhab dalam konteks keagamaan 
melainkan muncul sebagai kekuatan politik yang beranggapan 
bahwa „Ali ibn Abī ╡ālib adalah seorang yang dirampas 
kepemimpinannya oleh Abū Bakr, „Umar, dan „Uthmān. Namun 
pada perkembangannya kelompok ini memiliki pandangan 
keagamaan di bidang akidah dan hukum, yang kemudian 
berkembang menjadi suatu aliran besar dengan berbagai sekte.9  

Dalam Syiah dipercayai adanya imāmah, dan yang terkenal 
dengan Itsna ‘Ashariyah, (dua belas imam) karena mereka percaya 
bahwa hanya imam yang paling berhak menjadi pemimpin. 
Adapun nama-nama imam itu adalah „Ali ibn Abī ╡ālib (Amīr al-
Mukminīn), ╩asan ibn „Ali (╩asan al-Mujtaba), ╩usayn ibn „Ali 
(╩usayn al-Shahid), „Ali bin Husayn („Ali bin Zaynal Ābidīn), 
Mu╪ammad ibn „Ali (Mu╪ammad al-Baqir), Ja„far ibn 
Mu╪ammad (Ja„far al-╤ādiq), Mūsā ibn Ja„far („Ali al-Ridha), 
Mu╪ammad bin „Ali (Mu╪ammad al-Jawad atau Mu╪ammad al-
Tāqi), „Ali ibn Mu╪ammad (Ali al-Hādi), ╩asan ibn „Ali (╩asan 
al-Ashkari), dan Mu╪ammad ibn ╩asan (Mu╪ammad al-Mahdi). 
Pengikut Syiah beranggapan bahwa imam ke dua belas 
Mu╪ammad ibn ╩asan (Mu╪ammad al-Mahdi) bersembunyi di 
ruang bawah tanah ayahnya di Samarra dan tidak kembali, serta 
akan muncul lagi sebagai ratu adil di akhir zaman untuk 
menegakkan kebenaran.10 

Pandangan terhadap Imamah 

Syiah, dengan beberapa variannya, memiliki pandangan yang 
amat khas tentang imāmah, mulai dari yang bersifat wajib hingga 
sunnah guna membawa kebaikan umum. Syiah memandang 
bahwa „Ali ibn Abī ╡ālib tidak berbaiat kepada Abū Bakr karena 
dia berkeyakinan bahwa dirinya lebih berhak memangku jabatan 
imamah daripada orang lain, meski dia tetap mengakui 
keutamaan dan kelebihan Abū Bakr dan tidak menolak haknya 
untuk menjadi khalifah atas kaum muslimin.11 Bahkan di 

                                                             
9Musthafa Muhammad al-Shak„ah, Islam bila Madzahib (Jakarta: Gema 

Insani Press, 1994), 154. 
10Huzaemah, Perbandingan Madzab (Jakarta: Logos, 1997), 152. 
11Ali Ahmad As-Salus, Ensiklopedi Sunni Syiah Studi Perbandingan Akidah 

dan Tafsir, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), 35. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 249 

 

kalangan Syiah berkeyakinan bahwa „Ali ibn Abī ╡ālib tidak 
berbaiat kepada Abū Bakr hingga meninggalnya Fa╢imah binti 
Mu╪ammad. Secara umum Syiah berkeyakinan bahwa imāmah 
merupakan hal yang wajib, dan „Ali ibn Abī ╡ālib merupakan 
figur yang pantas. Bahkan persoalan imāmah itu merupakan hak 
kelompok ahl al-bayt yang terlepas ke tangan Abū Bakr dan 
„Umar bin Kha╢╢āb serta berlanjut ke „Uthmān bin „Affān.  

Menurut Syiah Ithnā „Ashariyah bahwa seorang imam wajib 
ma’╣um, sehingga ada kepastian bagi orang-orang mukallaf bahwa 
imam adalah hujjah Allah dan perkataannya adalah firman Allah, 
sedangkan perkataan Rasulullah dan hukumnya wajib ditaati dan 
diterima dengan sepenuh hati serta mengembalikan masalah 
kepadanya dengan yakin dan pasti.12  

Dasar bagi kaum Syiah tentang wajibnya imam: Pertama, 
adanya imam merupakan kelembutan dari Allah. Sebab dengan 
adanya imam maka keburukan akan hilang dan kewajiban akan 
bisa dilaksanakan. Sementara melakukan keburukan dan 
meninggalkan kewajiban tidak akan terjadi bila imam ma‘╣ūm. 
Kedua, imam merupakan panutan bagi semua syariat. Bila imam 
tidak ma‘╣ūm maka kita tidak akan selamat dari perbuatan-
perbuatan buruknya. Sementara di sisi yang lain sebagai imam 
dia pasti menyeru kebaikan karena dia menjadi panutan yang 
wajib diikuti. Sebagai panutan, tidak boleh baginya untuk 
melakukan perbuatan buruk. Ketiga, jika telah tetap ke-ma’╣um-an 
imam dalam lahir, maka mengharuskan pula ke-ma‘╣um-annya 
dalam batin. Posisi imam yang memiliki kemuliaan dan 
keagungan maka mengharuskan dirinya untuk memiliki 
kemuliaan dalam bathinnya Keempat, seorang imam harus ma‘╣um 
sebelum memegang imāmah. Jika tidak, maka menjadikan sebab 
menjauh darinya dan tiadanya ketenangan kepadanya. Adapun 
dalil yang mereka suguhkan adalah firman Allah:  

Dan (ingatlah), ketika Ibrāhīm diuji Tuhannya dengan beberapa kalimat 
(perintah dan larangan), lalu Ibrahim menunaikannya. Allah berfirman: 
“Sesungguhnya aku akan menjadikanmu imam bagi seluruh manusia”. 
Ibrahim berkata: “(Dan saya mohon juga) dari keturunanku”. Allah 
berfirman: “Janji-Ku (ini) tidak mengenai orang yang zalim”. (Qs. al-
Baqarah [2]: 124).  

                                                             
12Ibid.,. 361. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

250 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Katakanlah: “Apakah di antara sekutu-sekutumu ada yang menunjuki 
kepada kebenaran?” Katakanlah “Allah-lah yang menunjuki kepada 
kebenaran”. Maka apakah orang-orang yang menunjuki kepada 
kebenaran itu lebih berhak diikuti ataukah orang yang tidak dapat 
memberi petunjuk kecuali (bila) diberi petunjuk? mengapa kamu 
(berbuat demikian)? Bagaimanakah kamu mengambil keputusan? (Qs. 
Yunus, [10]: 35) 

Artinya, jika imam yang tidak ma‘╣ūm, melakukan maksiat 
dan dosa, maka tidak layak mendakwahkan kepada kebenaran 
dan sebaliknya, jika seorang tidak melakukan maksiat berarti dia 
melakukan ketaatan dan umat logis jika taat dan patuh 
kepadanya.  

Menurut pendapat Syiah Imamiyah, dalam masalah ma‘╣um, 
bahwa imam menempati posisi nabi sepenuhnya dengan hanya 
satu perbedaan, yaitu dalam masalah kenabian. Mereka 
berpandangan bahwa bila tidak ada imam maka umat akan 
tersesat, maka imam yang menjaga umat dari kesesatan harus 
orang yang ma‘╣um.13  

Kalangan Syiah memiliki prinsip bada’ yang meyakini bahwa 
seorang imam bisa mengetahui hal-hal yang gaib. Sesungguhnya 
motivasi yang sebenarnya terhadap prinsip bada‟ ini adalah 
bahwa Syiah mengkultuskan para imam dan menempatkan 
mereka di atas posisi manusia serta menisbatkan ke-ma‘╣um-an 
dan mengetahui hal yang gaib. Karena itu harus ada jalan keluar 
jika para imam mereka menceritakan hal yang gaib dan tidak 
sesuai dengan keadaan yang terjadi. maka jalan keluar itu adalah 
dengan mengatakan bada’. Dalam kitab al-Kāfi, disebutkan,  

Jika kami menyampaikan pada kalian suatu pembicaraan, lalu terjadi 
seperti yang kami bicarakan, maka katakanlah, “Allah benar.” Dan bila 
kami menyampaikan kepada kalian suatu pembicaraan lalu terjadi 
kebalikan dari apa yang kami bicarakan, maka katakanlah, “Allah Maha 
Benar.” niscaya kalian diberikan dua pahala.14 

Dengan adanya bada’ ini maka mereka berpendapat bahwa 
imam-imam mereka mengetahui hal-hal yang gaib. Lalu bila 
terjadi selain yang disampaikan mereka, maka dikatakan bahwa 

                                                             
13Ibid., 367. 
14Abū Ja„fār bin Ya„qūb bin Ishāq al-Kulaini al-Rāzil, Al-Kāfi, jilid 1 

(Teheran: Dar Al-Kutub Al-Islamiah), 369.  



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 251 

 

demikian itu telah jelas bagi Allah, dan orang-orang yang 
membenarkan kebohongan itu diberikan dua pahala.  

Sementara itu, Syiah juga memiliki ajaran raj‘ah, yang berarti 
bahwa imam ke-12 mereka yakni Muhammad Al-Mahdi akan 
muncul kembali (raj‘ah) setelah hilangnya. Dia akan menegakkan 
keadilan setelah terpenuhi berbagai kemaksiatan. Mayoritas 
kelompok Syiah berpendapat bahwa imam mereka akan kembali 
lagi setelah meninggal dunia atau dari kegaibannya.  

Ajaran Syiah yang lain lagi adalah soal taqiyyah. Keyakinan ini 
merupakan upaya untuk menolak mudharat atas diri, harta dan 
kehormatan. Al-„Amili menggambarkannya sebagai berikut:  

Seperti kamu berasa di antara kaum yang beragama selain agamamu dan 
mereka sangat berlebihan dalam fanatisme. Yakni sekiranya kamu tidak 
sama dengan mereka dalam ucapan dan perbuatan, maka mereka akan 
sengaja melakukan kemudaratan atau berlaku jahat kepadamu. Maka 
kamu berperilaku sama seperti mereka sekedar untuk menjaga dirimu 
dan menghindarkan gangguan kepadamu. Sebab keadaan darurat 
ditentukan sesuai dengan keadaannya.15 

Kaum Syiah bersandar pada firman Allah dalam Qs. al-Nahl 
[16]: 106, “Kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya 
tetap tenang dalam beriman”. Sebagaimana kisah Ammar bin 
Yasir ketika ditangkap orang musyrik dan dipaksa sehingga dia 
mencaci maki Rasulullah dan menyebut baik tuhan-tuhan 
mereka, namun hal itu tidak mempengaruhi keimanannya. Kaum 
Syi‟ah juga menggunakan dalil-dalil yang memperbolehkan orang 
mukmin menampakkan selain yang terdapat dalam hatinya untuk 
melindungi kehidupannya atau harga dirinya.16 

Pandangan terhadap Keotentikan Al-Qur’an  

Kaum Syiah menempatkan imam laksana kedudukan Nabi 
Muhammad dalam ke-ma’╣um-an, sifat-sifat dan ilmunya. Bahkan 
mereka berpendapat bahwa masalah imāmah itu sama dengan 
nubuwwah (kenabian) dalam banyak hal kecuali dalam masalah 
wahyu. Kaum Syiah mengakui bahwa para imam tidak menerima 

                                                             
15Mu╪ammad ╩asān Zian al-„Amili, Al-Shī‘ah wa al-Tashayyu‘ (Shaida: 

Ma╢ba„ah al-„Irfān, 1357), 49 dikutip oleh Al-Salus, Ensiklopedi…., 393.  
16Mu╪ammad ╩usayn al-Kāsyif al-Ghi╢a‟, A╣lu al-Shī‘ah wa U╣uluhā, 

(Kairo: al-Ma╢ba‟ah al-Arabiyah, tt), 192. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

252 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

wahyu, tetapi mereka berkeyakinan bahwa ilham para imam 
laksana wahyu dalam menjaga ke-ma’╣um-an para imam dari 
kekeliruan. Sebagian dari kelompok Syiah berkeyakinan bahwa 
salah seorang malaikat yang selalu berada di sisi Rasulullah yang 
mengarahkannya dan memberinya petunjuk dan mengajarinya 
ilmu. Tatkala Rasulullah wafat menghadap Allah, malaikat itu 
tidak naik ke langit dan tetap tinggal di bumi untuk menunaikan 
tugasnya mendampingi para imam.17  

Akidah kaum Syiah tentang imāmah begitu besar 
pengaruhnya terhadap tafsir kalangan Syiah. Di antaranya, kaum 
Syiah Ja‟fariyah berpandangan bahwa imam itu laksana nabi 
dalam hal ke-ma’╣um-an, sifat dan ilmunya. Al-Qur‟an yang 
tertulis dalam mushaf adalah al-Qur‟an yang diam, sementara 
perkataan para imam adalah al-Qur‟an yang berbicara.18 Mereka 
mengutip perkataan „Ali ibn Abī ╡ālib yang mengatakan: 

Itulah al-Qur‟an. Mintalah dia untuk berbicara, tidak mungkin dia akan 
berbicara. Saya akan memberitahukan kepada kalian. Sesungguhnya di 
dalamnya ada ilmu yang telah lalu dan ilmu yang akan datang hingga 
hari kiamat, dan dia akan menghakimi urusan di antara kalian, dan 
menerangkan hal-hal dimana kamu sekalian berselisih tentang hal 
tersebut. Andaikata kalian menanyakan padaku tentang hal tersebut 
maka akan saya beritahu padamu, karena saya mengajari kalian.19  

Keterangan ini menunjukkan bahwa menafsirkan al-Qur‟an 
tidak bisa secara langsung merujuk makna secara ╬ahir tetapi 
harus merujuk pada petunjuk yang dirujuk kepada para imam. 
Implikasinya adalah bahwa al-Qur‟an yang ada adalah al-Qur‟an 
yang diam dan yang bisa menjelaskan maksud Allah adalah para 
imam. Sehingga tidak boleh seenaknya mengamalkan ╬ahir ayat 
tanpa merujuk perkataan para imam.20 

Hal ini menguatkan bahwa wajib bagi seseorang untuk tidak 
terburu-buru mengambil sebuah kesimpulan dengan sesuatu 
yang umum sebelum menelusuri yang khusus. Penelusuran yang 

                                                             
17Al-Salus, Ensiklopedi, 550. 
18Al-„Amili, Al-Shī‘ah, 45. 
19Abū al-╩asan „Ali bin Ibrāhim Al-Qummi, Tafsīr Al-Qummi (Al-Jazairi: 

Ma╢ba‟ah Al-Najaf, 1386 H) 
20Mu╪ammad Baqir ╤adr, Al-Ma‘ālim al-Jadīdah li al-U╣ul, (Najf: 

Ma╢ba„ah Nu„mān, 1385H) 76-82, dan Ali A╪mad al-Salus, Fiqh al-Shī‘āh al-
Imāmiyyah wa Mawā╨i‘ al-Khilāf Bainahu wa baina al-Madhāhib al-Arba‘ah, 48-50. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 253 

 

khusus itulah mengarah pada pandangan para imam yang 
merupakan sosok al-Qur‟an yang hidup. Karena setelah 
terputusnya wahyu tidak menafikan adanya kemungkinan nasakh 
yang dilakukan oleh para imam. Sebab ada kemungkinan 
Rasulullah telah menitipkan hukum yang menasakh itu pada 
orang yang mendapat wasiat („Ali ibn Abī ╡ālib) dan orang yang 
dia wasiati selanjutnya hingga sampai waktunya untuk 
ditampakkan dan disampaikan. Karena di sana telah banyak 
khabar-khabar yang menyatakan penyerahan agama Allah 
kepada para imam.21 

Jumhur ulama Sunni berpandangan bahwa al-Qur‟an yang 
dipegang oleh kaum muslimin, atau disebut sebagai mu╣āf 
Uthmānī merupakan hasil karya para sahabat yang mulia dan 
terjaga hingga hari kiamat, sebagaimana Firman Allah: “Tidak 
ada perubahan bagi kalimat-kalimat Allah. yang demikian itu 
adalah kemenangan yang besar (Qs. Yūnus [10]: 64), dan juga 
ayat yang lain, yang berbunyi: “Sesungguhnya Kami-lah yang 
menurunkan al-Qur‟an, dan sesungguhnya Kami benar-benar 
memeliharanya.” (Qs. al-╪ijr [15]: 90).  

Kaum Syiah menganggap al-Qur‟an telah mengalami 
perubahan. Bahkan kalangan Syiah Itsna „Ashariyah merasa 
kegerahan dengan kesepakatan jumhur ahl al-Sunnah tentang 
keabsahan al-Qur‟an dengan mushaf Utsmani itu. Bahkan 
kelompok ekstrem Syiah ini mencemooh para sahabat yang 
mulia khususnya para khulafā‟ al-rāshidīn sebelum „Ali ibn Abī 
╡ālib, yakni Abū Bakr, „Umar dan „Uthmān yang dianggap tidak 
amanah dalam menerapkan syariat Islam serta dalam penjagaan 
kitab Allah ini. Bahkan ketiga khalifah tersebut dianggap 
merampas khilafah dari tangan „Ali, dan melakukan perubahan 
terhadap al-Qur‟an agar tindakan mereka tidak terbongkar dan 
tidak tampak hak Ali dan para imam sesudahnya dalam 
khilafah.22 

Salah satu kitab yang paling terkenal dari kalangan Syiah 
yang ekstrem ini adalah kitab Fa╣l al-Kitāb fī Tahrīf Kitāb Rabb al-
Arbāb dikatakan bahwa: 

                                                             
21Mu╪ammad „Ali al-Khazimi al-Khurasani, Fawāid al-U╣ul 4 (Teheran: 

Maktabah al-╤adr, tt), 247. 
22Ibid.  



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

254 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Ini adalah kitab yang lembut dan mulia. Saya tulis kitab ini untuk 
menyatakan kebenaran bahwa telah terjadi perubahan dalam al-Qur‟an, 
dan saya ungkapkan kecurangan-kecurangan orang yang berbuat jahat 
dan permusuhan.”23  

Untuk menopangnya, kalangan Syiah menunjukkan adanya 
riwayat perubahan al-Qur‟an: 

Ketika Muhammad bin Abdullah telah meninggal, dua berhala Quraysh 
(Abū Bakr dan Umar) melakukan perampokan khilafah. „Ali ibn Abī 
╡ālib mengumpulkan semua Al-Qur‟an dan dia letakkan pada kain. 
Kemudian datang menemui mereka yang saat itu ada di masjid dengan 
mengatakan, “Inilah kitab Allah. Rasulullah memerintahkan saya untuk 
memperlihatkan pada kalian agar menjadi hujjah pada hari dimana kita 
dihadapkan pada Allah di hari Kemudian.” Pada saat itulah Fir„aun 
umat ini dan Namrudnya berkata, “Kami tidak butuh Qur‟anmu.” 
Kemudian Abu Quhafah memanggil kaum muslimin dan dia berkata, 
“Siapa saja yang memiliki al-Qur‟an baik satu ayat maupun satu surat 
maka hendaklaah datang dengan al-Qur‟an itu padaku.” Maka datanglah 
kepadanya Abū „Ubaidah Al-Jarrah, Uthmān bin „Affān, Sa„ad bin Abi 
Waqqash, Mu„āwiyyah bin Abū Sufyan, Abdurrahman bin Auf, ╡alhah 
bin „Ubaidillāh, Abū Said al-Khudri, ╩asan ibn Thabit dan masih 
banyak lagi. Mereka mengumpulkan al-Qur‟an itu dan membuang 
semua cacat yang datang dari mereka setelah wafatnya Rasulullah. Oleh 
karena itu al-Qur‟an terlihat tidak sinkron dan tidak padu sedangkan al-
Qur‟an yang dihimpun oleh „Ali ibn Abī ╡ālib masih ada di ╤ahih al-
Amr, semoga Allah mempercepat turunnya yang di dalamnya terdapat 
semua hal, hingga hal yang terkecil.24  

Demikian keyakinan kaum Syiah. Bahkan ada yang 
menisbatkan pada Imam al-╤ādiq yang mengatakan, “Andaikata 
al-Qur‟an ini dibaca sebagaimana saat ia diturunkan, niscaya 
kalian akan dapatkan nama-nama kami di dalamnya.”25 

Kalangan Syiah berkeyakinan bahwa telah terjadi perubahan 
dan penyelewengan dalam al-Qur‟an. Menurut Muhammad 
Sayyid para ahli hadis telah menyatakan kebenaran hadis-hadis 
mustafī╨ah bahkan hadis-hadis mutawatirah yang secara jelas 
menunjukkan telah terjadinya perubahan dalam al-Qur‟an baik 
dari segi perkataan, materi, i’rab, maupun pengakuan terhadap 

                                                             
23╩usain bin Mu╪ammad Taqi al-Nuri al-╡abrāsi, Fa╣l al-Kitāb fī Tahrīf 

Kitāb Rabb al-Arbāb (ttp: Hajar, tt), 6. 
24Ibid., 9-10. 
25Ibid., 14. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 255 

 

kebenaran al-Qur‟an itu sendiri.26 Bahkan mereka menuduh para 
sahabat yang mulia dengan sebutan kafir, pemberontak, kejam 
dan bodoh dengan tujuan agar mereka dianggap sebagai orang-
orang yang tidak pantas menghimpun al-Qur‟an.27 

Ada pula riwayat al-Khulanī yang merujuk pada perkatan 
Imam al-╤ādiq yang menyebutkan bahwa sesuangguhnya al-
Qur‟an yang dibawa Jibril jumlah ayatnya adalah tujuh belas ribu 
ayat.28 Bahkan penulis kontemporer dari kalangan Syiah dalam 
Mukaddimah tafsir al-Qummi menyatakan:  

Tafsir ini sebagaimana lazimnya tafsir-tafsir terdahulu, mencakup tafsir 
yang meriwayatkan demikian banyak riwayat yang semuanya 
mengatakan bahwa mushaf yang kini berada di tangan kita tidak selamat 
dari adanya perubahan. Perkataan ini tidak sendirian tetapi baik klasik 
maupun modern, khusus maupun yang umum mengatakan hal yang 
sama.29 

Dalam kelompok Syiah ada juga yang berpandangan 
sebagaimana umumnya ulama Sunni bahwa al-Qur‟an tidak 
mengalami perubahan sebagaimana yang diyakini Syiah 
Ja„fariyah. Salah satu perkataan Sayyid al-Murta╨a adalah bahwa 
al-Qur‟an merupakan mukjizat, sumber pengambilan hukum 
syariah dan hukum-hukum agama. Ulama telah menjaga dan 
menghafalnya dengan sangat serius hingga mereka tahu segala 
perbedaan yang ada di dalamnya dari sudut i’rabnya, bacaan 
(qira’at) dan huruf-huruf serta ayat-ayatnya. Lalu bagaimana 
mungkin ia telah berubah dan berkurang padahal penjagaan 
kaum muslimin demikian serius, jujur dan penuh dengan kehati-
hatian. Intinya adalah al-Qur‟an yang dihimpun pada masa 
Rasulullah sama seperti apa yang ada di tangan kita sekarang. 
Para sahabat seperti „Abdullāh ibn Mas„ūd dan Ubay ibn Ka„ab 
dan sekelompok sahabat datang pada Nabi dan meng-
khatamkannya beberapa kali di hadapan Rasulullah. Kelompok 
Syiah ini berpandangan bahwa pendapat Syiah Imamiah dan 
Hasyawiah tidak perlu didengarkan karena mereka suka memakai 

                                                             
26Al-╡abrāsi, Fa╣l al-Kitāb…, 30. 
27Ibid., 82. 
28Ibid., 211. 
29Mukaddimah Tafsir Al-Qummi, 22. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

256 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

hadis-hadis ╨a‘if dengan sangkaan bahwa hadis itu ╣a╪ī╪, padahal 
jelas dhaif.30  

Syaikh al-╡ūsi juga mengatakan bahwa pendapat yang 
mengatakan bahwa di dalam al-Qur‟an ada tambahan dan 
pengurangan, merupakan pendapat yang tidak pantas untuk 
diungkapkan. Karena perkataan bahwa di dalam al-Qur‟an ada 
tambahan telah disepakati sebagai sesuatu yang batil, begitu pula 
yang mengatakan bahwa al-Qur‟an mengalami pengurangan. 
Karena al-Qur‟an yang ada di tangan kita sudah diketahui 
keshahihannya, dimana tidak ada yang menentang dan tidak ada 
pula yang menolak.31  

Genealogi dan Ajaran Ahlus Sunnah 

Lahirnya kelompok Sunni tidak lepas dari adanya saling 
tuduh di antara kelompok-kelompok Islam. Mereka saling sesat 
menyesatkan dan kafir-mengkafirkan, sehingga muncul berbagai 
perpecahan dalam tubuh umat Islam. Kemunculan Sunni sebagai 
salah satu respon terhadap fenomena itu. Paham keagamaan ini 
berpandangan bahwa berpegang teguh dan mengikuti jejak 
Rasulullah merupakan jalan keluar untuk memperoleh 
keselamatan, yakni dengan berpegang teguh pada Kitabullah dan 
Sunnah Rasulullah.32  

Dalam konteks sosial politik, pergolakan pemikiran Sunni ini 
tidak terlepas dari adanya perdebatan pemimpin atau pengganti 
pasca meninggalnya Rasulullah. Dalam pandangan Sunni, 
pemimpin merupakan tonggak berdirinya agama ini, sehingga 
kekosongan pemimpin merupakan jurang kehancuran bagi 
ajaran Islam. Oleh karenanya, perdebatan tentang pentingnya 
kepemimpinan sudah muncul sejak Rasulullah mengalami sakit 
yang puncak. Sebuah riwayat menceritakan bahwa Ibn Abbas 
menanyakan kepada „Ali ibn Abī ╡ālib setelah menjenguk 
Rasulullah yang sakit. Ketika diperoleh jawaban dari mulut Ali 
bahwa Rasulullah akan sembuh, maka Ibn Abbas menarik 
tangan Ali dengan mengatakan:  

                                                             
30Sayyid al-Murtadha dalam Mukaddimah, 15. 
31Abū Ja„far Mu╪ammad bin ╩asan al-╡usi, al-Tibyān I (Najf: 1376), 3. 
32Yusran Asmuni, Ilmu Tauhid (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), 

121-2. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 257 

 

“Demi Allah, sesungguhnya engkau lebih mengetahui rona muka 
Bani Abdul Muthalib saat menjelang kematiannya. Marilah kita 
bersama-sama menemuinya dan menanyakan kepadanya, kepada 
siapa urusan ini (imāmah) akan diserahkan ? Jika memang itu hak 
kita, maka kita telah mengetahuinya. Jika hal itu hak orang lain di 
luar kita, maka kita akan memohon beliau untuk berwasiat kepada 
kita.” Maka Ali menjawab: “Demi Allah, jika kita menanyakan hal 
itu kepada Rasulullah dan ternyata dia tidak memberikan kepada 
kita, niscaya orang-orang tidak akan memberikan kesempatan itu 
bagi kita pada masa mendatang. Aku sendiri, demi Allah, tidak 
akan menanyakannya kepada Rasulullah.”33  

Babak sejarah itu menunjukkan bahwa kepemimpinan 
menjadi pembicaraan yang begitu mendesak untuk dibahas, 
sehingga sampai-sampai menanyakannya secara langsung kepada 
pemimpin mengenai siapa penggantinya. Padahal kondisi sang 
pemimpin tengah menghadapi sakit yang memayahkan fisiknya.  

„Ali ibn Abī ╡ālib meriwayatkan bahwa Nabi pernah ditanya: 

Ya Rasulullah, siapakah yang patut diangkat menjadi pemimpin setelah 
engkau? Rasulullah menjawab, “Jika kalian mengangkat Abū Bakr, 
kalian akan mendapatkannya sebagai pemimpin yang jujur, zuhud dari 
kehidupan dunia dan condong kepada kehidupan akherat. Jika kalian 
mengangkat „Umar, kalian akan mendapatkan seorang pemimpin yang 
kuat, jujur dan tidak takut sedikitpun akan celaan orang yang mencela di 
jalan Allah. Jika kalian mengangkat „Ali, dan aku melihat kalian tidak 
akan melakukannya. Kalian akan mendapatkannya sebagai pemimpin 
yang mendapat petunjuk dan memberi petunjuk kepada kalian dan akan 
membawa kalian kepada jalan yang benar.34 

Ini berarti bahwa wacana dan pemikiran tentang imāmah 
muncul sejak zaman Rasulullah masih hidup dan puncak 
perselisihan itu pasca meninggalnya beliau. Sehingga muncul 
peristiwa yang terkenal dengan nama Thaqīfah banī Sa‘īdah yang 
menyepakati Abū Bakr al-╤iddīq sebagai khalifah pertama.35 
Terpilihnya Abū Bakr tidak membutuhkan waktu yang lama. 
Bahkan terbilang sangat cepat kalau dibandingkan dengan proses 
pemilihan pemimpin sepeninggalnya atau bakan pemilihan 

                                                             
33Ali Ahmad as-Salus, Ensiklopedia Sunnah Syiah, Studi Perbandingan 

Akidah dan Tafsir, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), 27-8. 
34Ibid. 
35Umar Nahdi, Sejarah Umat Islam, Tsaqifah Bani Saidah, (Jakarta: Obor, 

1988), 36. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

258 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

pemimpin mana pun. Peristiwa Thaqīfah menunjukkan betapa 
lapang dadanya kaum An╣ār yang sebelumnya sudah 
menetapkan Sa‘ad bin „Ubādah sebagai pemimpin pengganti 
Rasulullah, namun mereka kemudian mau membaiat Abū Bakr 
sebagai khalifah.  

Dukungan politik terhadap Sa‘ad bin ‘Ubādah untuk 
menggantikan kedudukan khalifah begitu besar, sebagaimana 
yang terjadi di Tsaqīfah. Namun ketundukan dan ketaatan 
terhadap perintah nabi begitu dijunjung tinggi. Peristiwa penting 
pengorbanan kaum An╣ār dan kejelian kaum Muhajirin dalam 
menegakkan tonggak agama ini tercatat dalam tinta emas sejarah, 
sebagaimana perkataan „Umar berikut: 

“Ketika Rasulullah wafat, telah sampai berita bahwa kaum An╣ār tidak 
berkumpul di kediaman Rasulullah. Namun mereka berkumpul untuk 
bersidang di Thaqīfah bani Sa„īdah. Sementara „Alī dan Zubayr serta 
beberapa orang dari kalangan Muhajirin berkerumun menuju Abū 
Bakr.” Maka „Umar ibn al-Kha╢╢āb berkata kepada Abū Bakr: “Wahai 
Abū Bakr, marilah kita bersama-sama berangkat menjumpai saudara-
saudara kita dari kalangan An╣ār “ Lalu kami berangkat menuju mereka. 
Di tengah perjalanan, kami bertemu dengan dua orang saleh. Kedua 
orang itu menceritakan tentang kesepatan kaum An╣ār untuk membaiat 
Sa„ad bin Ubadah sebagai khalifah, lantas kedua orang itu pun bertanya: 
“Ingin kemanakah kalian kaum Muhajirin ?” Kami menjawab: “Kami 
ingin bertemua saudara-saudara kami, kaum An╣ār.” Keduanya 
menyarankan kepada kami untuk tidak mendekati mereka dan 
memutuskan perkara kami di antara kami sendiri. maka Aku menjawab, 
“Demi Allah, kami akan tetap mendatangi mereka.” Lalu kami 
berangkat hingga kita bertemu dengan mereka di Tsaqifah bani Sa„idah, 
sementara Sa„ad bin „Ubadah sedang berselimut dan dalam keadaan 
sakit. Salah seorang kaum An╣ār berpidato: “Kami adalah pembela dan 
penolong agama Allah serta tentara-tentara pembela agama Islam, 
sedangkan kalian wahai kaum Muhajirin adalah komunitas kecil 
dibandingkan kaum An╣ār yang datang bersama-sama kerabat kalian 
dari Mekkah. Mereka bermaksud menjegal kami, dan menyingkirkan 
kami dari perkara ini.” Setelah sambutan itu, maka aku („Umar) ingin 
berbicara dengan kata-kata yang sudah dipersiapkan untuk 
mempresentasikannya di hadapan Abū Bakr, sedangkan posisiku berada 
di belakang Abū Bakr beberapa langkah. Ketika aku mau berbicara, 
Abū Bakr menegur dan berbicara,”Demi Allah, kebaikan atau peranan 
yang telah kalian uraikan memang tepat dan sesuai bagi kalian, dan 
perkara khilafah belum pernah dipimpin oleh golongan lain kecuali dari 
golongan Quraisy, karena mereka adalah bangsa Arab yang memiliki 
kemuliaan dan keturunan yang baik. Saya merestui salah satu di antara 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 259 

 

dua orang ini untuk dijadikan pemimpin kalian. Oleh karena itu pilihlah 
salah satunya yang kalian inginkan. Abū Bakr memegang tanganku dan 
Abū „Ubaidah al-Jarrah.” Kemudian Umar mengatakan,”Demi Allah, 
jika aku maju lalu leherku dipenggal sehingga tidak mendekatkan diriku 
kepada perbuatan dosa, itu lebih aku cintai daripada menjadi pemimpin 
sementara Abū Bakr ada di antara orang yang aku pimpin.” Lalu 
seorang dari Anshar bersuara,”Saya tunas pohon yang kokoh, tempat 
berlindung dan penyangga, dari kami mengangkat seorang pemimpin, 
dan dari kalian wahai orang-orang Quraish diangkat seorang pemimpin 
juga.” Akibat dari suara ini terjadi kebisingan sehingga dikhawatirkan 
akan terjadi peristiwa yang tidak diinginkan. Lalu aku 
berkata,”Bentangkan tanganmu ya Abū Bakr.” Maka diulurkanlah 
tangannya, dan aku membaiatnya yang diikuti oleh kaum Muhajirin dan 
golongan Anshar pun sama- sama mengikuti kami.36 

Peristiwa yang diceritakan di atas menunjukkan betapa besar 
pengorbanan kaum An╣ar dan kekokohannya dalam memegang 
risalah kenabian dengan memegang teguh perintah Nabi tentang 
kedudukan orang Quraysh yang memiliki kemuliaan dan 
keturunan yang baik, sehingga mereka berbesar hati membaiat 
Abū Bakr sebagai khalifah dengan mengesampingkan Sa‟ad bin 
„Ubadah yang sudah mereka sepakati sebelumnya.  

Pandangan tentang Khilafah  

Sunni memandang bahwa kekhalifahan dalam Islam secara 
berurutan, dan diakui para ulama, adalah Abū Bakr al-Shiddiq, 
„Umar ibn al-Kha╢╢āb, Uthman bin „Affān, dan „Ali ibn Abī 
╡ālib. Sunni memandang kekhalifahan Abū Bakr secara aklamasi 
diakui oleh kaum muslimin baik dari kalangan Muhajirin 
maupun An╣ar. Sebuah cerita yang masyhur dikatakan bahwa 
„Ali ibn Abī ╡ālib tidak membaiat secara langsung sebagaimana 
umumnya kaum muslimin tetapi beberapa saat sesudahnya.  

Diriwayatkan oleh Imām al-Bukhārī bahwa ketika „Ali 
hendak membaiat Abū Bakr, „Ali memohon waktu kepada Abū 
Bakr untuk menemuinya. Setelah mengucapkan kalimat 
syahadat, „Ali berkata:  

“Kami telah mengetahui keutamaan dan kelebihanmu dan apa yang 
telah Allah anugerahkan kepadamu. kami tidak iri hati (dengki) terhadap 
kedudukanmu sebagai khalifah, tetapi (amat disayangkan) anda tidak 

                                                             
36Ibid., 30-2. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

260 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

bermusyawarah dengan kami mengenai masalah ini karena kedekatan 
kami dengan Rasulullah membuat kami beranggapan bahwa kami 
mempunyai hak dalam masalah ini.” Ucapan „Ali membuat Abū Bakr 
meneteskan air mata. Pada saat Abū Bakr menyampaikan kata 
sambutannya mengatakan, “Demi Dzat diriku yang berada di dalam 
kekuasaan-Nya, sesungguhnya kerabat keluarga Rasulullah lebih saya 
utamakan dalam menjalin hubungan silaturrahim daripada dengan 
kerabat-kerabatku. Adapun perselisihan yang terjadi antara aku dan 
kamu adalah disebabkan harta. Aku tidak bermaksud menahan harta 
itu, namun aku tidak akan pernah meninggalkan suatu perkara yang 
pernah Rasulullah kerjakan.” „Ali berkata kepada Abū Bakr, “Waktu 
untuk membaiatmu akan dilaksanakan setelah tergelincirnya matahari.” 
Setelah Abū Bakr selesai mengerjakan salat ╬uhur, dia naik mimbar. 
Setelah mengucapkan syahadat dan shalawat, ia menyebutkan 
kedudukan „Ali dan keterlambatannya di dalam pembaiatan serta 
kendala yang menghalanginya kemudian ia meminta maaf. Lalu „Ali naik 
ke mimbar. Setelah mengucapkan syahadat, salawat, dan istigfar, „Ali 
menyebutkan hak dan keutamaan pribadi Abū Bakr. Tetapi, kata „Ali, 
kami berpandangan bahwa kami memiliki hak, sedangkan anda tidak 
bermusyawarah dengan kami. Maka orang-orang yang hadir bergembira 
dengan sikap „Ali itu seraya berkata, “Engkau benar,” sehingga ketika 
„Ali mengoreksi permasalahan ini secara baik-baik, hal ini membuat 
kaum muslimin bertambah cinta dan dekat kepadanya. Kemudian „Ali 
menyebutkan kemuliaan Abū Bakr dan keutamaannya, yaitu orang yang 
pertama beriman, lalu „Ali berjalan menuju Abū Bakr untuk 
membaiatnya sedangkan kaum muslimin menyambutnya sambil 
berkata, “Engkau benar dan baik.”37  

Sebelum masa kekhalifahannya berakhir, Abū Bakr 
berinisiatif untuk menunjuk „Umar sebagai penggantinya. Hal itu 
diungkapkan di hadapan para sahabat yang mulai, namun 
mereka ada yang mengkhawatirkan karakter „Umar yang dikenal 
memiliki temperamen yang keras, tegas, dan pemberani. 
Kekhawatiran itu dipatahkan oleh Abū Bakr dengan jawaban 
yang sangat argumentatif, “Jika Tuhanku menanyakan kepadaku 
pada hari Kiamat, pasti akan aku katakan, Aku telah mengangkat 
untuk mereka seorang yang terbaik dari hamba-Nya.” 

Atas usulan Abū Bakr itu, para sahabat merespon dengan 
berkata, “kami mendengar dan kami taat, dan hanya „Ali ibn Abī 
╡ālib yang mengatakan, “Kami tidak menganggap sah atau 

                                                             
37Ibn ╩ajar al-Asqalani, Fathul Bāri, kitab Jihād, Bab Rasūlullah: Kami 

tidak mewariskan berupa dunia, Apa yang aku tinggalkan menjadi shadaqah. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 261 

 

mendukung selain Umar bin Kha╢╢ab. Tidak satupun sahabat 
yang terlambat ketika berlangsungnya pembaiatan Umar kecuali 
Sa„ad bin Ubādah.38 

Pentingnya Berpegang Teguh terhadap Ajaran dan Keluarga Nabi  

Sunni memandang bahwa sebelum meninggal, Nabi 
memerintahkan untuk berpegang teguh pada al-Qur‟an dan 
Sunnah, serta perintah untuk memerhatikan keluarga beliau. 
Wasiat Nabi itu menunjukkan agar umat Islam menghormati dan 
mencintai keluarga Nabi dan memosisikan mereka pada posisi 
yang layak.  

Ada hadis yang menunjukkan pentingnya memerhatikan 
keluarga Nabi, yakni dari Atiyah bin Abi Sa‟id bahwa Nabi 
bersabda:  

Aku telah tinggalkan bagi kalian dua perkara yang berharga. Satu di 
antara keduanya lebih besar dari yang lain, Kitabullah sebagai tali yang 
terulur dari langit ke bumi dan sanak keluarga dekatku. Keduanya tidak 
akan terpisah sampai keduanya menemuiku di al-╪au╨ (telaga di surga).39 

Sesungguhnya aku telah meninggalkan kepada kalian dua khalifah, 
Kitabullah yang terulur antara langit dan bumi sesungguhnya keduanya 
tidak akan terpisah sampai keduanya (antara langit dan bumi) dan 
keturunan sanak keluargaku, dan sesungguhnya keduanya tidak akan 
terpisah sampai keduanya menemuiku di dalam al-╪au╨.40 

Dari paparan itu, semua hadis itu menunjukkan berita yang 
jelas dan tidak ada teks yang menunjukkan kepemimpinan harus 
dari keluarga Nabi; Nabi hanya berpesan untuk berpegang pada 
Kitabullah dan memerhatikan keturunan dan keluarga Nabi yang 
berpegang teguh pada ajaran Nabi itu. Sementara yang muncul 
justru kelompok Syiah yang mengaku-ngaku pembela ahl al-bayt, 
padahal tujuannya adalah untuk kepentingan dunia, misalnya 
mengambil seperlima dari harta rampasan perang. Tidak hanya 
itu, mereka mengklaim diri mereka yang paling benar dan 
menganggap kelompok lain sesat, bahkan sampai pada tingkat 
saling mengkafirkan.41 

                                                             
38Al-Salus, Ensiklopedi, 36 
39Imam Ahmad, Al-Musnad, juz 3 (Mesir: Dār-Al-Ma„ārif, 1313), 14. 
40Imam Ahmad, Al-Musnad, Juz 5, 181-182. 
41Al-Salus, Ensiklopedi, 160. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

262 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Pemaknaan Ahl al-Bayt  

Al-Salus mengutip pandangan Imām Al-╩ākim, berkata 
bahwa yang dimaksud sanak keturunan Rasulullah adalah para 
„ulamā’ al-‘āmilūn (para ulama yang giat bekerja), dimana mereka 
tidak pernah berpisah dengan al-Qur‟an. Adapun mereka yang 
bodoh atau yang pintar tapi pemahamannya bercampur 
kebatilan, maka mereka berada di luar pusaran ahl al-bayt. 
Sebaliknya apabila suatu kelompok berilmu, berakhlak dan 
berpegang pada al-Qur‟an dan berpegang teguh pada ajaran 
Nabi sementara dia bukan dari keluarga dan keturunan Nabi, 
maka mereka perlu diikuti.42 

Menurut Ibn Taymiyah, ijma‟ umat menjadi landasan hukum 
bersama al-Qur‟an, dan Sunnah. Sanak keluarga Rasulullah 
adalah bagian dari umat dalam melakukan ijma‟. Maka ijma‟ 
umat sama dengan ijma‟ sanak keluarga Rasulullah.43 Dengan 
demikian ahl al-bayt adalah sanak keluarga Nabi yang berpegang 
teguh pada ajaran nabi dan menegakkan al-Qur‟an dan Sunnah. 
Sementara yang berseberangan dengan keduanya, maka tidak 
pantas untuk disebut sebagai ahl al-bayt.44 

Syiah mengkategorikan ahl al-bayt hanya pada keluarga „Ali 
karena menikah dengan Fa╢imah, dengan asumsi Fa╢imah adalah 
putri nabi. Tetapi, ada saat yang sama, mereka tidak 
memasukkan „Uthmān bin „Affān padahal dua putri Nabi 
dinikahi olehnya.45 Utsman tidak hanya menikahi satu, tetapi dua 
putri, sehingga dia dijuluki Dzū al-Nurayn, yaitu Ruqayyah (yang 
meninggal tiga hari setelah perang Badar) dan bungsu Rasulullah 
yakni Ummu Kulthum. „Uthmān dikeluarkan Syiah dari ahl al-
bayt karena membaiat Abū Bakr dan „Umar serta menjadi 
khalifah setelah kedua khalifah itu meninggal, sehingga kitab-
kitab Syiah mengkafirkan dan memunafikkan „Uthmān bin 
„Affān itu. 46 

                                                             
42Ibid., 162. 
43Ibn Taymiyah, Minhāj al-Sunnah al-Nabawiyyah (Makkah: Jāmi„ah Imām 

Mu╪ammad ibn Su„ūd, 1406) 
44Al-Salus, Ensiklopedi, 163. 
45Muhibbuddin al-Khathib, Dzu al-Nurayn ‘Uthmān bin ‘Affān (1394 H). 
46Al-Salus, Ensiklopedi, 214. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 263 

 

Sementara „Umar bin Kha╢╢āb juga tidak dimasukkan Syiah 
sebagai ahl al-bayt, mengapa? Padahal „Ali ibn Abī ╡ālib itu 
menikahkan putrinya dengan khalifah kedua itu, dan hal itu 
semakin memperbagus dan memadukan dua pembesar sahabat 
itu. Tetapi Syiah mengatakan bahwa „Ali menikahkan putrinya 
kepada „Umar karena takut ancamannya.47  

Tuduhan Syiah yang mengatakan „Ali menikahkan karena 
ancaman „Umar, bukan hanya mendiskreditkan Umar, namun 
hal itu merendahkan „Ali sebagai orang yang dinilai kehilangan 
keberanian yang merupakan sifatnya yang sangat terkenal. Hal 
itu menempatkan „Ali sebagai orang yang nista dan penakut. 

Untuk memperkuat bahwa „Ali mencintai tiga khalifah 
disebutkan dalam kitab Syiah Rafidhah, Mu‘jam Rijāl al-Hadīth 
karya Sayyid Abu al-Qasim al-Khaui, yang menyebutkan bahwa 
Imam „Ali memilih tiga nama yang menjadi khalifah sebelumnya 
untuk semua putra dan cucunya. Di antaranya, putra „Ali ada 
yang diberi nama Abū Bakr dan ada pula yang diberi nama 
„Uthmān, dimana kedua putra „Ali ini meninggal bersama 
saudaranya, Husain, di perang al-Tahuf. Cucu Imam „Ali ada 
yang diberi nama Umar, yaitu putra ╩usain yang meninggal 
bersama bapaknya. Kedua putra ╩asan diberi nama Abū Bakr 
dan „Umar, yang meninggal bersama pamannya, ╩usain. 48  

Perbandingan Pandangan Syiah-Sunni  

Perdebatan Imamah 

Imāmah merupakan aspek yang menjadi perdebatan antara 
Sunni dan Syiah, sehingga menjadikan dua aliran ini tidak bisa 
bertemu baik dalam pemikiran keagamaan maupun perilaku 
ritual keagamaan.  

Syiah memiliki keyakinan dasar yang membedakannya 
dengan ajaran-ajaran Sunni. Pertama, imāmah (kepemimpinan), 
bahwa seorang umat Islam harus percaya terhadap hal tersebut, 
dan kepemimpinan itu dipimpin oleh imam yang ma‘╣ūm. 

                                                             
47Syaikh Mu╪ammad ╩asan al-„Amili, Wasā’il al-Shī‘ah ilā Tashīl Masā’il 

al-Sharī'ah, jilid 14 (Kairo: Ma╢bu‟āt al-Najāh, 1391 H) 433-4.  
48Sayyid Abu al-Qasim al-Musawa al-Khaui, Mu‘jam Rijāl al-Hadīth, 

(Najf, 1390 H/1970 M). 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

264 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Seseorang tanpa adanya kepemimpinan seorang yang ma‘╣ūm 
maka akan lemah. Kedua, bada’ (mengetahui hal yang gaib). 
Bahwa seorang imam mengetahui hal-hal yang telah dan akan 
terjadi. Ketiga, raj’ah (reinkarnasi), seorang imam akan muncul 
kembali untuk memperbaiki kondisi umat yang sudah rusak. 
Keempat, taqiyyah (kepura-puraan). Seseorang bisa menampilkan 
kepercayaan dan perilaku yang lain dalam rangka menjaga 
keimanannya.  

Dalam pandangan Syiah „Ashariyah bahwa seorang imam 
wajib ma‘╣ūm, sehingga ada kepastian bagi orang-orang mukallaf. 
Imam adalah hujjah Allah dan perkataannya adalah firman Allah, 
sedangkan perkataan Rasulullah dan hukumnya wajib ditaati dan 
diterima dengan sepenuh hati serta mengembalikan masalah 
kepadanya dengan yakin dan pasti.49  

Dalam pandangan Sunni, bahwa kepemimpinan (imāmah) 
bukan merupakan hal yang menjadi rukun, namun kalangan 
Syiah membelokkan dan mengada-ada masalah kepemimpinan 
tersebut dengan merujuk pada sejarah Gadir Khum. Sunni 
berpandangan bahwa peristiwa Gadir Khum merupakan catatan 
yang amat bersejarah. Di tempat itu, setelah melakukan haji 
Wada‟, Rasulullah mewasiatkan berbagai pesan yang amat 
berharga, di antaranya tentang kehormatan dan kemuliaan harta, 
darah dan jiwa kaum muslimin; kewajiban sebagai seorang 
hamba dengan yang lain dan kewajiban suami istri. Dalam 
momentum yang penting itu Rasulullah ingin menunjukkan 
bahwa kesempurnaan Islam betul-betul fakta dan bahwa risalah 
kenabian betul-betul tuntas dan disaksikan umat Islam. 

Kalangan Syiah, khususnya Syiah Ja‟fariyah berkeyakinan 
bahwa di dalam khutbah Gadir Rasulullah tersebut terdapat 
perintah kepada umatnya untuk berpegang teguh kepada al-
Qur‟an dan sanak keturunannya karena sesungguhnya beliau 
telah meninggalkan dua peninggalan yang amat berarti, yakni al-
Qur‟an dan sanak keluarganya. Sementara bagi kalangan Sunni, 
berpegang teguh pada Kitabullah dan Sunnahnya dalam arti 
sunnah yang terdapat dalam sepuluh kitab yakni ╤a╪i╪ Bukhāri, 
╤a╪i╪ Muslīm, Musnad A╪mad, Musnad al-Tirmīdzi, Musnad al-
Nasā‟i dan Musnad Ibn Mājah. 
                                                             

49Al-Salus, Ensiklopedi, 361. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 265 

 

Dalam ╤a╪i╪ Bukhāri disebutkan, bahwa:  

Para imam sesudah Nabi meminta nasehat kepada orang-orang yang 
dipercaya dari para ulama dalam perkara yang mubah untuk memilih 
yang paling mudah dikerjakan, maka apabila al-Qur‟an dan Sunnah telah 
menjelaskannya, suapaya tidak mengambil pendapat dari yang lain 
sebagai tanda mengikuti Nabi.50 

Imām Bukhāri meriwayatkan dari „Ubaidillāh bin „Abdullāh 
dari Ibn „Abbās berkata: 

“Saat Nabi datang, di dalam rumah ada beberapa sahabat, di antaranya 
Umar bin Khaththab, lalu beliau bersabda, kemarilah kalian, aku akan 
menuliskan buat kalian sebuah kitab dimana kalian tidak akan sesat 
sesudahnya.” Umar berkata, “Sesungguhnya Nabi sudah tidak tahan 
merasakan sakit, dan kalian telah memiliki al-Qur‟an, maka cukuplah 
bagi kami Kitabullah (al-Qur‟an).” Kemudian orang-orang berselisih 
dan bertengkar. Di antara mereka ada yang berkata,”Mendekatlah kalian 
! karena Rasulullah akan menuliskan buat kalian satu kitab dimana 
kalian tidak akan sesat sesudahnya.” Juga ada lagi di antara mereka yang 
berkata seperti yang telah dikatakan. Maka saat mereka gaduh dan tidak 
karuan, Nabi bersabda, “Pergilah kalian dariku !”51 

Sa„īd bin Jubair dari Ibn Abbās bahwa Rasulullah bersabda: 

“Biarkan aku, sesungguhnya tempat dimana aku berada lebih baik 
daripada yang mereka ajak untuk datang kepadanya”. Lalu Rasulullah 
memberikan tiga wasiat, “Keluarkanlah orang-orang musyrik dari 
Jazirah Arab, ambillah jizyah dari orang asing (non-muslim) sebesar apa 
yang pernah aku ambil dari mereka.” Kemudian beliau terdiam tentang 
wasiat ketiga atau beliau berkata, “Aku lupa yang ketiga.”52 

Kalangan Syiah berkeyakinan bahwa wasiat Nabi yang ketiga 
adalah agar mengangkat „Ali sebagai pemimpin mereka. Bahkan 
Kalangan Syiah Ja„fariyah ada yang mengatakan bahwa “Al-
Faruq („Umar ibn Kha╢╢ab) mengakui bahwa yang dimaksud 
dengan al-Kitab adalah konsolidasi wasiat kekhalifahan Ali dan 
para imam dari keturunannya, kemudia dia („Umar) bersama para 
pembesar sahabat telah mencegah Rasulullah untuk melakukan 
hal itu.”53 

                                                             
50Bukhāri, Al-I’tisham bi al-Kitab wa al-Sunnah. 
51Ibid. 
52Bukhāri, ╤a╪i╪ Bukhāri, Bab Sakitnya Nabi dan wafatnya. 
53Ingenity of Umar, 209-210, dikutip oleh Ali Ahmad As-Salus  



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

266 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Dalam kitab al-Muwa╢╢a‟, Imam Malik menyebutkan sabda 
Nabi, “Telah aku tinggalkan bagi kalian dua perkara dan kalian 
tidak akan sesat selama kalian berpegang keduanya, Kitabullah 
dan Sunnah nabi-Nya.”54 

Syiah menganggap bahwa peristiwa di Gadir Khum 
merupakan momentum wasiat Nabi kepada Ali untuk 
menggantikannya setelah Nabi meninggal. Sementara bagi Sunni, 
bahwa Gadir Khum merupakan penegasan Rasulullah untuk 
berpegang pada Kitabullah dan Sunnah Nabi, serta penegasan 
Nabi untuk memperhatikan sanak keluarga yang merupakan 
pewaris agama Nabi.  

Pandangan tentang Al-Qur’an 

Perdebatan yang tidak pernah selesai dari Syiah dan Sunni 
adalah masalah keotentikan al-Qur‟an. Syiah mempercayai 
bahwa al-Qur‟an yang kita pegang saat ini adalah berbeda 
dengan saat diturunkan kepada Rasulullah, namun jumhur ulama 
Sunni berpandangan bahwa al-Qur‟an yang dipegang oleh kaum 
muslimin, atau disebut sebagai mu╣╪af „Uthmāni merupakan 
hasil karya para sahabat yang mulia dan terjaga hingga hari 
kiamat. Sebagaimana Firman Allah: “Tidak ada perubahan bagi 
kalimat-kalimat Allah. yang demikian itu adalah kemenangan 
yang besar”. (Qs. Yunus [10]: 64). “Sesungguhnya Kami-lah 
yang menurunkan al-Quran, dan Sesungguhnya Kami benar-
benar memeliharanya”. (Qs. al-Hijr [15]: 9).  

Dalam pandangan Sunni bahwa keterangan ini memberikan 
jaminan tentang kesucian dan kemurnian al-Qur‟an selama-
lamanya dengan mempersiapkan orang-orang yang menjaganya 
dengan menghafal dan mengajarkan kepada orang lain. Sunni 
berkeyakinan bahwa al-Qur‟an telah ditulis di zaman Rasulullah 
dan dihimpun pada zaman Abū Bakr al-╤iddīq kemudian di 
zaman „Umar ibn Kha╢╢āb kemudian ditulis pada zaman 
„Utsmān ibn „Affān yang kemudian dikenal dengan Mu╣╪af 
„Utsmāni, yang telah terjaga di dada kaum muslimin sepanjang 
masa.55  

                                                             
54Imām Mālik, Al-Muwa╢╢a’, Juz I, 6. 
55Al-Salus, Ensiklopedi, 571. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 267 

 

Kalangan Syiah, khususnya Syiah Ithna „Ashariyah merasa 
kegerahan dengan kesepakatan jumhur Ahl al-Sunnah tentang 
keabsahan al-Qur‟an terhadap mu╣╪af Uthmāni itu. Kelompok 
ekstrem Syiah mencemooh para sahabat yang mulia khususnya 
Abū Bakr, „Umar dan „Utsmān, yang dianggap tidak amanah 
dalam menerapkan syariat Islam serta dalam penjagaan kitab 
Allah ini. Tiga khalifah itu dianggap merampas khilafah dari 
tangan „Ali, dan melakukan perubahan terhadap al-Qur‟an agar 
tindakan-tindakan mereka tidak terbongkar dan tidak tampak 
hak Ali dan para imam sesudahnya dalam khilafah.56 

Sebagian dari kalangan Syiah ada yang menulis bahwa 
Utsman bin „Affān telah membakar seluruh mushaf, serta 
menghapus surat-surat yang di dalamnya menyebutkan 
keutamaan „Ali dan ahl al-baytnya. Namun dalam kelompok Syiah 
juga ada yang berpandangan sebagaimana umumnya ulama 
Sunni bahwa al-Qur‟an tidak mengalami perubahan sebagaimana 
yang diyakini Syiah Ja‟fariyah. Salah satu perkataan Sayyid al-
Murta╨a bahwa al-Qur‟an merupakan mukjizat, sumber 
pengambilan hukum syariah dan hukum-hukum agama. Mereka 
berdalil bahwa Ulama telah menjaga dan menghafalnya dengan 
sangat serius hingga mereka tahu segala perbedaan yang ada di 
dalamnya dari sudut i’rabnya, bacaan (qira’at) dan huruf-huruf 
serta ayat-ayatnya. Lalu bagaimana mungkin ia telah berubah dan 
berkurang padahal penjagaan kaum muslimin demikian serius, 
jujur dan penuh dengan kehati-hatian. Intinya adalah al-Qur‟an 
yang dihimpun pada masa Rasulullah sama seperti apa yang ada 
di tangan umat Islam sekarang.  

Syaikh al-╡usi juga mengatakan bahwa pendapat yang 
mengatakan bahwa di dalam al-Qur‟an ada tambahan dan 
pengurangan, merupakan pendapat yang tidak pantas untuk 
diungkapkan. Karena perkataan bahwa di dalam al-Qur‟an ada 
tambahan telah disepakati sebagai sesuatu yang batil, begitu pula 
yang mengatakan bahwa al-Qur‟an mengalami pengurangan. 
Karena al-Qur‟an yang ada di tangan kita sudah diketahui 
kesahihannya, dimana tidak ada yang menentang dan tidak ada 
pula yang menolak.57 Namun pandangan ini tertutupi dengan 

                                                             
56Al-Salus, Ensiklopedi, 571. 
57 Al-╡usi, Al-Tibyān, Juz I, 3. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

268 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

pemahaman yang umum dipercayai kalangan Syiah yang percaya 
bahwa al-Qur‟an telah mengalami perubahan, dan tidak otentik 
lagi sebagaimana ketika diturunkan pada Rasulullah. 

Pandangan tentang Khilafah Abu Bakr 

Dalam pandangan Syiah, kepemimpinan Abū Bakr dianggap 
tidak sah karena dianggap merampas kekhilafahan Ali yang telah 
mendapat mandat langsung dari Rasulullah. Al-Haytami menulis 
buku tentang Abū Bakr, sebagai bukti otentik tentang 
keutamaan Abū Bakr secara terperinci dengan berbagai dalil 
yang kuat.58 Buku itu memuat beberapa hal, sebagaimana 
dipaparkan di bawah ini: 

Pertama, para sahabat An╣ar yang sudah menetapkan Sa‟ad bin „Ubādah, 
namun mencabut ketetapan itu dengan membaiat Abū Bakr setelah 
datangnya berita tentang perintah Rasulullah kepada Abū Bakr untuk 
mengimami manusia dalam shalat ? Mereka menjawab, “Kami 
berlindung kepada Allah jika kami mendahului Abū Bakr.”59 
Keterangan ini menunjukkan bahwa sahabat An╣ar secara de fakto 
sangat pantas untuk memilih pemimpin dari kalangan mereka, padahal 
Madinah adalah tanah mereka, jumlah mereka lebih banyak, dan bukti 
pengorbanan mereka telah nyata membantu dan menerima para sahabat 
dari Muhajirin, namun mereka begitu taat terhadap perintah dan 
ketetapan Rasulullah yang mengisyaratkan Abū Bakr sebagai khalifah. 

Kedua, Abdurrahman bin „Auf menyaksikan khutbah Abū Bakr saat 
dilantik jadi khalifah, “Demi Allah, Aku tidak pernah menginginkan 
khilafah sama sekali baik siang maupun malam. Aku juga tidak 
menyenanginya dan tidak pernah memintanya kepada Allah dalam 
waktu sunyi maupun keramaian. Tetapi aku mengkhawatirkan 
terjadinya fitnah, dan aku tidak merasa sedikitpun terhadap khilafah.” 
Keterangan ini menunjukkan bahwa sosok Abū Bakr bukanlah sosok 
yang ambisius terhadap khilafah, dan bahkan tidak ada pikiran untuk 
mendudukinya karena takut adanya fitnah ketika memegang kekuasaan.  

Ketiga, semua sahabat berkonsesus atas khilafah Abū Bakr, maka 
demikian itu tidak dapat dijadikan dasar tentang tidak berhaknya Abū 
Bakr atas khilafah. Terlebih „Ali ibn Abī ╡ālib termasuk orang yang 
menceritakan adanya konsensus atas hal tersebut. Sebagaimana 
dikatakan Imam Baihaqi menyebutkan riwayat dari al-Za‟rafani, ia 
berkata, “Saya mendengar Imam Shāfi„i berkata,”Kaum muslimin 

                                                             
58 A╪mad bin Hajar al-Haitami al-Makki, Al-╤awā‘iq al-Muhriqah fi al-

Raddi ’alā Ahli al-Bida’ wa al-Zandaqah, 
59 Ibid,. 21. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 269 

 

bersepakat atas kekhalifahan Abū Bakr. Karena pada saat itu mereka 
bergejolak pasca meninggalnya Rasulullah, namun mereka tidak 
mendapatkan di kolong langit ini orang yang lebih baik daripada Abū 
Bakr maka mereka menyerahkan urusan mereka kepadanya.” Para 
sahabat tidak meragukan bahwa Abū Bakr adalah khalifah Rasulullah, 
Sesungguhnya dialah orang yang mendampingi Rasulullah ketika dalam 
gua, dan kami mengetahui kemuliaan dan keseniorannya.”  

Al-Haytami mengutip al-Qur‟an untuk menjelaskan 
kedudukan Abū Bakr sebagai representasi dari manusia terbaik. 
Ayat itu berbunyi: 

Hai orang-orang yang beriman, Barangsiapa di antara kamu yang 
murtad dari agamanya, Maka kelak Allah akan mendatangkan suatu 
kaum yang Allah mencintai mereka dan merekapun mencintai-Nya, 
yang bersikap lemah lembut terhadap orang yang mukmin, yang 
bersikap keras terhadap orang-orang kafir, yang berjihad di jalan Allah, 
dan yang tidak takut kepada celaan orang yang suka mencela. Itulah 
karunia Allah, diberikan-Nya kepada siapa yang dikehendaki-Nya, dan 
Allah Maha Luas (pemberian-Nya), lagi Maha Mengetahui. (Qs. al-
Maidah [5]: 54) 

Al-Bayhaqi menyebutkan riwayat ╩asan al-Ba╣ri yang 
berkata, “Demi Allah, ketika orang-orang Arab murtad, maka 
Abū Bakr dan sahabat-sahabatnya berjihad memerangi mereka 
sehingga mengembalikan mereka kepada Islam.” Peran Abū 
Bakr sebagai khlaifah begitu besar untuk memerangi kaum yang 
murtad terhadap Islam karena menolak membayar zakat yang 
sudah berjalan ketika Rasulullah masih hidup. 

Banyak hadis yang menyebutkan keutamaan Abū Bakr yang 
diucapkan secara langsung oleh Rasulullah, di antaranya:  

“Sesungguhnya aku tidak mengerti apa yang ditakdirkan Allah tentang 
sisa usiaku bersama kamu, maka ikutilah dua orang setelahku, Abū Bakr 
dan „Umar. Berpegang teguhlah kepada bimbingan Ammar, dan 
benarkanlah hadis yang disampaikan Ibn Mas„ūd.” (HR. Imām A╪mad, 
al-Tirmīdhi, Ibn Mājah dan Ibn ╩ibbān).  

Rasulullah kepada manusia bersabda: “Sesungguhnya Allah 
memberikan pilihan kepada seorang hamba antara dunia dan apa yang 
di sisi-Nya, lalu hamba itu memilih apa yang di sisi Allah.” Maka Abū 
Bakr menangis dan berkata: “Kami utamakan kamu atas ibu dan bapak 
kami.” Kami heran atas menangisnya Abū Bakr, karena Rasulullah 
memberitahukan seseorang hamba yang diberikan pilihan oleh Allah. 
Sebab Rasulullah adalah hamba yang diberikan pilihan, dan Abū Bakr 
adalah orang yang paling mengetahui di antara kami. Lalu Rasulullah 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

270 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

bersabda: “Sesungguhnya manusia yang paling memberi kepadaku 
dalam persahabatan dan hartanya adalah Abū Bakr. Dan jika aku 
menjadikan kekasih selain Tuhanku niscaya aku jadikan Abū Bakr 
sebagai kekasih dalam persaudaraan dan cinta kasih dalam Islam. Tidak 
tersisa satu pintu pun yang ditutup kecuali pintu Abū Bakr”. (HR. 
Imām al-Bukhāri dan Imām Muslim) 

Bani Mus╢aliq mengutusku kepada Rasulullah untuk bertanya: “Kepada 
siapa kami menyerahkan zakat setelahmu? Lalu aku datang kepadanya 
dan bertanya, maka beliau berkata: “kepada Abū Bakr.” (HR. Imām al-
╩ākim) 

Kata A„īshah, Rasulullah berkata kepadaku pada waktu sakit yang 
kemudian beliau meninggal karena sakitnya itu. “Panggillah bapakmu 
dan saudaramu untuk menghadap kepadaku sehingga aku menuliskan 
suatu tulisan. Sebab aku sangat mengkhawatirkan bila seseorang 
berharap dan mengatakan bahwa dia lebih berhak (atas khilafah). 
Namun Allah dan orang-orang mukmin hanya memilih Abū Bakr.” 
(HR. Imām al-╩ākim) 

Dari Abū Mūsa al-Asy„āri, bahwa ketika Nabi sakit lalu semakin keras 
sakitnya, maka beliau berkata,”Perintahkanlah Abū Bakr shalat bersama 
manusia.” A„īshah berkata,”Wahai Rasulullah, sesungguhnya dia orang 
yang sangat sensitif. Jika dia berdiri bersamamu maka dia tidak akan 
mampu salat dengan orang-orang.” Maka Nabi bersabda: 
“Perintahkanlah Abū Bakr untuk salat dengan orang-orang,” lalu 
A„īshah mengulangi pernyataannya tersebut. Maka Nabi bersabda: 
“Perintahkan Abū Bakr untuk salat dengan orang-orang. Sesungguhnya 
kamu seperti wanita-wanita pada masa Nabi Yusuf.” Lalu Nabi 
menemui Abū Bakr. Maka Abū Bakr salat mengimami orang-orang 
pada masa hidup Rasulullah. (HR. Imām al-Bukhāri dan Imām Muslim) 

Ketika Rasulullah membangun masjid dan telah meletakkan batu dalam 
bangunan, maka beliau berkata kepada Abū Bakr, “Letakkanlah batumu 
di samping batuku.” Kemudian berkata kepada „Umar, “Letakkanlah 
batumu di samping batu Abū Bakr.” Kemudian berkata kepada 
„Uthmān, “Letakkanlah batumu di samping batu „Umar.” Kemudian 
beliau berkata, “Mereka adalah para khalifah sesudahku”. (HR. Ibn 
╩ibban) 

Dari paparan di atas menunjukkan bahwa Abū Bakr di mata 
Sunni merupakan sosok yang berhak atas khilafah karena 
memiliki sejumlah keutamaan dan kemuliaan yang tidak dimiliki 
oleh manusia seluruh ciptaan Allah sesudah para Nabi dan para 
Rasul. Hal itu sekaligus membedakan dari cara pandang Syiah 
yang menilai Abū Bakr sebagai manusia hina, berhala Quraysh, 
karena dianggap merampas hak khilafah „Alī ibn Abī ╡ālib.  



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 271 

 

Pemaknaan terhadap Ahl al-Bayt  

Ahl al-bayt merupakan entry point untuk melihat perbedaan 
Syiah dan Sunni. Al-Salus mengutip pandangan Imām al-Hākim 
yang mengatakan bahwa yang dimaksud sanak keturunan 
Rasulullah adalah para „ulamā’ al-‘āmilun (para ulama yang giat 
bekerja), dimana mereka tidak pernah berpisah dengan al-
Qur‟an. Adapun mereka yang bodoh atau yang pintar tapi 
pemahamannya bercampur kebatilan, maka mereka berada di 
luar pusaran ahl al-bayt. Sebaliknya apabila suatu kelompok 
berilmu, berakhlak dan berpegang pada al-Qur‟an dan berpegang 
teguh pada ajaran Nabi meskipun dia bukan dari keluarga dan 
keturunan Nabi, maka mereka perlu diikuti.60 

Sementara menurut Ibn Taymiyah bahwa ijma‟ umat 
menjadi landasan hukum bersama al-Qur‟an, Sunnah dan ijma‟. 
Sementara sanak keluarga Rasulullah adalah bagian dari umat 
dalam melakukan ijma‟. Maka ijma‟ umat sama dengan ijma‟ 
sanak keluarga Rasulullah.61  

Dengan demikian ahl al-bayt adalah sanak keluarga Nabi yang 
berpegang teguh pada ajaran Nabi dan menegakkan al-Qur‟an 
dan sunnah. Sementara yang berseberangan dengan keduanya, 
maka tidak pantas untuk disebut sebagai ahl al-bayt.62 

Syiah mengategorikan ahl al-bayt hanya pada keluarga Ali 
karena menikah dengan Fā╢imah, dengan asumsi Fā╢imah adalah 
putri nabi, sementara pada saat yang sama, mereka tidak 
memasukkan „Uthmān bin „Affān walaupun dia menikahi dua 
putri Nabi.63 Alasan Syiah mengeluarkan Uthmān dari ahl al-bayt 
karena membaiat Abū Bakr dan „Umar serta menjadi khalifah 
setelah kedua khalifah itu meninggal. Kitab-kitab Syiah 
mengkafirkan dan memunafikkan „Uthmān ibn „Affān. 64 

Syiah juga tidak memasukkan „Umar ibn Kha╢╢āb sebagai ahl 
al-bayt padahal „Alī ibn Abī ╡ālib menikahkan putrinya dengan 
khalifah kedua itu. Syiah berpandangan bahwa „Alī menikahkan 

                                                             
60Al-Salus, Ensiklopedi, 162. 
61Ibn Taymiyah, Minhāj, 43. 
62Al-Salus, Ensiklopedi, 163. 
63Al-Khā╢ib, Dzū al-Nurayn. 
64Al-Salus, Ensiklopedi, 214. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

272 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

putrinya kepada „Umar karena takut ancamannya.65 Tuduhan 
Syiah yang mengatakan „Ali menikahkan karena ancaman „Umar, 
bukan hanya mendiskreditkan „Umar, tetapi juga merendahkan 
„Ali sebagai orang yang kehilangan keberanian yang merupakan 
sifatnya yang sangat terkenal. Hal itu menempatkan „Ali sebagai 
orang yang nista dan penakut. 

Begitu bencinya kepada ketiga khalifah itu, Syiah sampai 
menutupi kebaikan ketiganya, dan melebih-lebihkan sikap yang 
tidak pada tempatnya. Misalnya, ketika menjelaskan latar 
belakang turunnya Qs. al-Jumu„ah (62): 11 yang terjemahannya:  

Dan apabila mereka melihat perniagaan atau permainan, mereka bubar 
untuk menuju kepadanya dan mereka tinggalkan kamu sedang berdiri 
(berkhutbah). Katakanlah: “Apa yang di sisi Allah lebih baik daripada 
permainan dan perniagaan, dan Allah sebaik-baik pemberi rezki”. 

Kalangan Syiah memandang, dengan merujuk pada 
ungkapan Abd al-╩usayn al-Musawi, ketika Dahyah al-Kalbi 
yang datang pada hari Jum‟at membawa bahan makanan dari 
Syam, maka para sahabat pergi dan meninggalkan Nabi yang saat 
itu sedang berkhutbah kecuali „Alī, ╩asan, ╩usayn, Fā╢imah, 
Salman, Abū Dhar, dan Miqdād ibn Aswad.66 Sementara ada 
keterangan lain yang dikatakan Jabir bin Abdillah, bahwa di 
dalam masjid itu ada dua belas orang termasuk saya, Abū Bakr 
dan „Umar.67 Ibn Abbas mengatakan bahwa yang tersisa dalam 
masjid itu adalah empat khulafaurrasyidin, Ibn Mas„ud, dan 
beberapa orang dari sahabat An╣ār.”68 

Dengan demikian keberadaan Abū Bakr untuk tetap di 
masjid merupakan kebaikan yang ditutupi dengan membesar-
besarkan keluarga Ali, sehingga objektivitas dalam memandang 
realitas yang sebenarnya menjadi sirna. 

Pandangan terhadap ‘Ali ibn Abi Talib 

Kalau Syiah berkeyakinan bahwa imāmah merupakan hal 
yang wajib, dan „Alī ibn Abī ╡ālib merupakan figur yang pantas. 
Imāmah itu merupakan hak kelompok ahl al-bayt yang terlepas ke 

                                                             
65Wasail , XIV, 433-4.  
66Al-Salus, Ensiklopedi, 219. 
67Al-Dur Al-Mansur, Jilid 4, 220-1.  
68Ibn ╩ajar, ╤a╪ī╪ Muslim, Jilid 1, 214. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 273 

 

tangan Abū Bakr dan „Umar ibn al-Kha╢╢āb serta berlanjut ke 
„Uthmān ibn „Affān. Di pihak lain, Sunni mengakui keutamaan 
„Ali namun tetap menilai Abū Bakr merupakan figur yang lebih 
utama dan pantas dalam soal khilafah. 

Syiah dan Sunni sepakat bahwa seorang nabi merupakan 
seorang pemimpin yang ma‘╣ūm, dan hanya beliaulah yang 
ditetapkan ke-ma‘╣ūm-annya. Meskipun demikian, Syiah juga 
menerapkan kepada para imam mereka memiliki derajat seperti 
Nabi yang ma‘╣ūm.69 Dalam pandangan Sunni, ketaatan terhadap 
pemimpin yang selaras dan menghukumi dengan al-Qur‟an dan 
Sunnah merupakan tolok ukur, bukan disandarkan pada ke-
ma‘╣ūm-an pemimpin. Sebagaimana Firman Allah dalam Qs. al-
Nisā‟ (4): 59: 

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya), 
dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat 
tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (al-Qur‟an) dan 
Rasul (sunnah), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari 
kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik 
akibatnya. 

Memaknai Fatwa MUI tentang Kesesatan Ajaran Syiah  

Bukti tidak bisa bersatunya Syiah dan Sunni adalah 
munculnya fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang 
merespon kesesatan ajaran Syiah, khususnya di Jawa Timur. 
Merujuk berbagai laporan dari berbagai daerah, yang melaporkan 
sejumlah aliran yang dikategorikan menyimpang dari prinsip-
prinsip agama Islam maka muncul fatwa MUI itu. Adapun poin-
poin penting fatwa MUI itu adalah: 70  

Pertama, mengukuhkan dan menetapkan bahwa ajaran Syiah, 
khususnya Imāmiyah Ithna ‘Ash‘ariyah dan/atau yang 
menggunakan nama samaran mazhab ahl al-bayt dan semisalnya 
serta ajaran-ajaran yang mempunyai kesamaan dengannya adalah 
“sesat dan menyesatkan”. Kedua, menyatakan bahwa penggunaan 
istilah ahl al-bayt untuk pengikut Syiah adalah bentuk pembajakan 
kepada ahl al-bayt Rasulullah.  

                                                             
69Al-Salus, Ensiklopedi, 368. 
70Ainul Yaqin (Peny.), Fatwa MUI Provinsi Jawa Timur tentang Kesesatan 

Ajaran Syiah (Surabaya: MUI Provinsi Jawa Timur, 2012). 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

274 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Ketiga, merekomendasikan: (a) kepada umat Islam diminta 
untuk waspada agar tidak mudah terpengaruh dengan faham dan 
ajaran Syiah (khususnya Imāmiyah Ithna ‘Ash‘ariyah dan/atau yang 
menggunakan nama samaran madzab Ahl al-bayt dan 
semisalnya). (b) Kepada umat Islam diminta tidak mudah 
terprovokasi melakukan tindakan kekerasan (anarkisme) karena 
hal tersebut tidak dibenarkan dalam Islam serta bertolak 
belakang dengan upaya membina suasana kondusif untuk 
kelancaran dakwah Islam. (c) Kepada pemerintah baik pusat 
maupun daerah dimohon agar tidak memberikan peluang 
penyebaran faham Syiah di Indonesia, karena penyebaran faham 
Syiah di Indonesia yang penduduknya mayoritas berpaham Ahl 
al-Sunnah wa al-Jama‘ah sangat berpeluang menimbulkan 
ketidakstabilan yang dapat mengancam keutuhan NKRI. (d) 
Kepada pemerintah baik pusat maupun daerah dimohon agar 
melakukan tindakan-tindakan sesuai dengan peraturan 
perundang-undangan yang berlaku antara lain 
membekukan/melarang aktivitas Syiah beserta lembaga-lembaga 
yang terkait. (e) Kepada pemerintah baik pusat maupun daerah 
dimohon agar bertindak tegas dalam menangani konflik yang 
terjadi, melihat masalah secara utuh dan keseluruhan tidak hanya 
melihat pada kejadiannya saja, tetapi juga faktor yang menjadi 
penyulut terjadinya konflik. Karena penyulut konflik adalah 
provokator yang telah melakukan teror dan kekerasan mental 
sehingga harus ada penanganan secara komprehensif. (f) Kepada 
pemerintah baik pusat maupun daerah dimohon agar bertindak 
tegas dalam menangani aliran menyimpang karena hal itu bukan 
termasuk kebebasan beragama tetapi penodaan agama.  

Pada bagian penutup MUI Jawa Timur memohon kepada 
MUI pusat agar mengukuhkan fatwa tentang kesesatan Syiah 
(khususnya Imāmiyah Ithna ‘Ashariyah dan/atau yang 
menggunakan nama samaran madzab Ahl al-Bayt dan 
semisalnya) serta ajaran-ajaran yang mempunyai kesamaan 
dengan faham Syiah sebagai fatwa yang berlaku secara nasional.  

Kalau merujuk pada fatwa yang dikeluarkan oleh MUI Jawa 
Timur ini menunjukkan bahwa Syiah sebagai sebuah ajaran 
keagamaan tidak mungkin bisa hidup berdampingan dalam 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 275 

 

komunitas Sunni, apalagi penganut Sunni di Indonesia 
merupakan jumlah yang mayoritas.  

Catatan Akhir 

Syiah dan Sunni sama-sama mengakui Islam sebagai agama 
yang benar dan diturunkan Allah lewat Rasulullah dengan 
petunjuk yang termaktub dalam al-Qur‟an. Al-Qur‟an diyakini 
memberikan konsep kehidupan di dunia untuk keselamatan 
akhirat. Namun demikian, terdapat lima masalah yang 
menjadikan kedua aliran pemikiran keagamaan ini sulit untuk 
dipertemukan yakni masalah imāmah, keotentikan al-Qur‟an, 
khilāfah Abū Bakr, hak khilāfah atas „Alī ibn Abī ╡ālib, dan 
pemaknaan terhadap ahl al-bayt.  

Syiah menempatkan imāmah sebagai rukun dan masuk dalam 
ranah akidah, dan seorang muslim harus mengimani, dan 
siapapun yang tidak mengakuinya bisa tergolong kafir. sementara 
Sunni mengakui imāmah dalam konteks bahwa umat Islam harus 
mengakui dan berpegang teguh terhadap ajaran Islam yang telah 
diajarkan oleh Rasulullah dan diamalkan para sahabat.  

Syiah percaya bahwa al-Qur‟an masih otentik, namun secara 
umum, Syiah meyakini bahwa al-Qur‟an tidak otentik lagi dan 
tidak asli sebagaimana ketika diturunkan kepada Rasulullah. 
Dengan kata lain, al-Qur‟an mengalami perubahan. Sementara 
Sunni mengakui bahwa al-Qur‟an masih terjaga keasliannya 
sampai hari kiamat dengan jaminan Allah. 

Syiah memandang bahwa Abū Bakr merupakan sahabat 
tidak sah karena merampas hak yang telah menjadi hak milik „Ali 
ibn Abī ╡ālib sebagaimana yang terjadi di Ghadir Khum, 
sementara Sunni memandang khilafah Abū Bakr merupakan 
kepemimpinan yang sah dan absah baik menurut al-Qur‟an 
maupun penegasan Rasulullah yang menunjukkan bahwa Abū 
Bakr merupakan representasi manusia terbaik di dunia dan di 
akhirat setelah para Nabi dan Rasul. 

Syiah memandang bahwa suami Fā╢imah atau menantu 
Rasulullah merupakan figur terbaik di antara para sahabat karena 
memiliki andil yang besar terhadap Islam, dan menerima wasiat 
langsung dari Rasulullah untuk mengemban khilafah sepeninggal 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

276 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Rasulullah, namun wasiat itu dirampas oleh khalifah Abū Bakr 
dan „Umar sehingga khilafah itu tidak di tangannya. 

Syiah memandang bahwa ahl al-bayt adalah sanak keluarga 
Rasulullah dari jalur Fā╢imah yang bersuamikan „Alī ibn Abī 
╡ālib. Jalur itu berkelanjutan pada keturunan mereka berdua, 
sehingga melahirkan imam dua belas yang dianggap representasi 
para imam yang mewarisi nilai-nilai kenabian. Sementara Sunni 
memandang bahwa ahl al-bayt tidak hanya keturunan Rasulullah 
dari jalur Fā╢imah dan „Alī beserta keturunannya, tetapi juga 
siapa pun yang berikat darah atau perkawinan bersama 
Rasulullah. Dalam konteks ini yang termasuk ahl al-bayt adalah 
keturunan Rasulullah, baik dari jalur Zaynab, Fā╢imah, Ruqayyah 
dan Ummi Kulthum. Oleh karena itu, „Uthman ibn „Affān (Dzū 
al-Nūrayn), „Āishah binti Abū Bakr al-╤iddīq dan Haf╣ah binti 
„Umar ibn al-Kha╢╢ab termasuk dalam kategori ahl al-bayt karena 
mereka berdua adalah istri Rasulullah dan umm al-mukminīn. Bagi 
kalangan Syiah, dua istri Rasulullah ini dianggap wanita kotor 
yang tidak layak mendampingi manusia terbaik di dunia dan 
akhirat. Wa al-Lāh a‘lam bi al-╣awāb.●  

 
Daftar Pustaka 

 
Abdullah. Risalah kepada Pecinta Ahl al-bayt, Riyadh: Dar al 

Muntaqa. 
A╪mād, Imām, 1313 H. Al-Musnad, juz 3. Mesir: Dār al-Ma„ārif.  
al-Alūsi, Sayyid Ma╪mud Shukri. 1373 H. Mukhta╣ar al-╡u╪fah al-

Ithnā ‘Ashariyah. As-Salafiah. 
al-„Āmilī, Shaikh Mu╪ammad ╩asan. 1391 H. Wasāil al-Shi‘ah ilā 

Tashīl al-Masāil al-Sharī‘ah. jilid 14. Kairo: Mathbū„āt al-
Najah.  

___________, 1357 H. al-Shī‘ah wa al-Tashayyu’. ttp: Ma╢ba„ah al-
„Irfān. 

Asmuni, Yusran. 1996. Ilmu Tauhid. Jakarta: Raja Grafindo 
Persada. 

al-Gi╢ā‟, Mu╪ammad ╩usain al-Kāshif. tt. A╣lu al-Shī‘ah wa 
U╣ūluhā. Kairo: al-Ma╢ba„ah al-„Arabiyyah. 

al-╩alabi, Sulaiman. 1404 H. ╡āifah al-Nu╣ayriyah Tārikhuhā wa 
‘Aqā’iduhā, Kuwait: al-Dār al-Salafiyah. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 277 

 

Huzaemah. 1997. Perbandingan Madzhab. Jakarta: Logos. 
Kermani, Abbas „Affān. 2009. Kecuali Ali. Jakarta: Al-Huda.  
al-Khā╢ib, Mu╪ib al-Dīn. 1394 H. Dzū al-Nurayn ‘Uthmān ibn 

‘Affān. ttp: tp.  
al-Khaui, Sayyid Abū al-Qāsim al-Musawa. 1390 H/1970 M. 

Mu‘jām Rijāl al-╩adīth. Najf.  
al-Khurasani, Mu╪ammad „Ali al-Khazimī. tt. Fawāid al-U╣ūl al-

Arba‘ah. Teheran: Maktabah al-╤adr. 
al-Makkī, A╪mad bin ╩ajar al-╩aytami. Al-╤awā‘iq al-Muhriqah fī 

al-Raddi ‘alā Ahl al-Bida’ wa al-Zandaqah. 
al-Musāwī, Ayatullah Sayyid Mu╪ammad. 2001. Mazhab Pecinta 

Keluarga Nabi, Kajian Al-Qur’an dan Sunnah. Jakarta: Al-Huda. 
al-Musawi, Sayyid Syafaruddin. 2010. Dialog Sunnah Ahlus 

Sunnah- Syiah. Jakarta: Al-Huda.  
al-Qummi, Abu al-╩asan „Ali ibn Ibrāhim. 1386 H. Tafsir al-

Qummi. Al-Jazairi: Ma╢ba„ah al-Najaf.  
al-Razil, Abū Ja„far ibn Ya‟qūb ibn Is╪āq al-Kulaini. tt. al-Kāfi, 

Teheran: Dār al-Kutub al-Islamiyah.  
╤adr, Mu╪ammad Bāqir. 1385 H. Al-Ma‘ālim al-Jadīdah li al-U╣ūl. 

Najf: Ma╢ba„ah Nu„mān. 
al-Salus, „Ali A╪mad. Fiqh al-Shī‘ah al-Imāmiyyah wa Mawā╨i‘ al-

Khilāf Bainahu wa baina al-Madhahib al-Arba‘ah. ttp: tp. 
___________. 2011. Ensiklopedi Sunni Syiah Studi Perbandingan 

Akidah dan Tafsir, jilid 1. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 
al-╤ak„ah, Mu╣╢afā Mu╪ammad. 1994. Islām bilā Madhāhib, 

Jakarta: Gema Insani Press. 
al-Shahrastānī, Abū al-Fat╪ Mu╪ammad „Abd al-Karīm ibn Bakr 

A╪mad, 1976. al-Milāl wa al-Nihāl. Beirut: Dār al-Fikr. 
Staf Ahli Bidang Sosial Budaya BIN. 2008. Komunitas Syiah di 

Indonesia: Mengantisipasi potensi konflik yang Terpendam, Perspektif 
Historis dan Sosial Budaya. Jakarta: BIN RI. 

al-╡abarasi, Abū Ali Fa╨l ibn ╩asan. 1379 H. Jawāmi’ al-Jami’. 
Iran: Ma╢ba„ah Mi╣ba╪i.  

al-╡abarī, 1420 H. Tafsīr al-╡abarī. jilid 8. ttp: Muassasah al-
Risālah.  

al-╡abrasi, ╩usain ibn Mu╪ammad Taqi al-Nūri. tt. Fa╣l al-Khi╢āb 
fī Tahrīf Kitāb Rabb al-Arbāb. Hajar. 



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi 

278 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 

 

Taimiyah, Ibn. 1406 H. Minhāj al-Sunnah al-Nabawiyyah. tahqiq 
Muhammad Rasyad Salim, Makkah: Jāmi„ah Imām 
Mu╪ammad Ibn Su‟ud.  

al-╡ūsi, Abū Ja„far Mu╪ammad ibn ╩asan 1376 H. al-Tibyān. jilid 
1. 

╡uaimah, ╤abir. 1983. Dirāsat fi al-Firaq. Riya╨: Maktabah al-
Ma„ārif. 

Yaqin, Ainul (peny.). 2012. Fatwa MUI Provinsi Jawa Timur tentang 
Kesesatan Ajaran Syiah. Surabaya: MUI Provinsi Jawa Timur.  

Jawa Pos, Rabu, 4 Januari 2012 
Republika, 4 April 2012 


