ISSN 1411-3457

LIMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume 16 « Nomor 2+ Desember 2012

TERAKREDITASI B; SK Dirjen Dikti Kemdikbud
Nomor: 56/DIKTI/Kep/2012, Tanggal 24 Juli 2012

REORIENTASI KAJIAN TEOLOGI ISLAM:

IKHTIAR KONTRIBUTIF ATASI PROBLEM KEKINIAN
Muhammad Rusli

PERGOLAKAN TEOLOGI SYIAH-SUNNI:

MEMBEDAH POTENSI INTEGRASI DAN DISINTEGRASI
Slamet Mulyono

MENIMBANG KONTORVERSI PEMAKNAAN

KONSEP AHL AL-KITAB DALAM AL-QUR’AN

Zulyadain

ECOTHEOLOGY:

TEOLOGI KONSTRUKTIF ATASI KRISIS LINGKUNGAN
Abdul Quddus

AKU DALAM TUHAN:

IMPLIKASI TEOLOGI PROSES PADA ERA KONTEMPORER
Suhermanto )a’far

PERGULATAN TEOLOGI SALAFI

DALAM MAINSTREAM KEBERAGAMAAN MASYARAKAT SASAK
Faizah

STUDI KOMPARATIF KONSEP KETUHANAN ISLAM

DAN AGAMA ADAM PADA KOMUNITAS SAMIN
Mohammad Rosyid

KEGALAUAN IDENTITAS:

DiLEMA HUBUNGAN KOMUNITAS MUSLIM DAN HINDU DI BALI
Siti Raudhatul Jannah

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM






DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

223-244 e Muhammad Rusli,

“Reorientasi Kajian Teologi Islam:

Ikhtiar Kontributif Atasi Problem Kekinian”
245-278 e Slamet Mulyono,

“Pergolakan Teologi Syiah-Sunni:

Membedah Potensi Integrasi dan Disintegrasi”

279-310 e Zulyadain,
“Menimbang Kontorversi Pemaknaan
Konsep Ahl Al-Kitab Dalam Al-Qur’an”

311-346 @ Abdul Quddus,
“Ecotheology:
Teologi Konstruktif Atasi Krisis Lingkungan”

347-374 e Suhermanto Ja’far,
“Aku dalam Tuhan:
Implikasi Teologi Proses pada Era Kontemporer”

375-402 e Faizah,
“Pergulatan Teologi Salafi
dalam Mainstream Keberagamaan Masyarakat Sasak”

403-442 ¢ Mohammad Rosyid,
“Studi Komparatif Konsep Ketuhanan Islam
dan Agama Adam pada Komunitas Samin”

443-464 o Siti Raudhatul Jannah,

“Kegalauan Identitas: Dilema Hubungan
Komunitas Muslim dan Hindu di Bali”

INDEKS
APENDIKS



PEDOMAN TRANSLITERASI

b= E = g
- b o B £

& = t 3 = q

I th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n
2= d 3 = w

- = dh ® = h

J = r 4 = ’
o=z ¢ =y

o = s

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

g = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transliterasi:
el olaiidl oo WL 3gel (a%dbu bi al-Lab min al-shaytan al-rajim);
ezl cyammy I <l wusy (bisrn al-Lahy al-rabman al-rabim);
33580 Sl Gl (inna a'taynaka al-kawthar),
55515 KI5t aad (fasalli lirabbika wanhar);
& zlus (sabah al-khayr).



PERGOLAKAN TEOLOGI SYIAH-SUNNI:
MEMBEDAH POTENSI INTEGRASI DAN
DISINTEGRASI

Slamet Mulyono
(Fakultas Ushuluddin IAIN Sunan Ampel Surabaya
Email: smuliono@gmail)

Abstract: Shia-Sunni - conflict in Sampang Madura recently, and that
happens greased with political strife in Syria to date, suggests that the
dynamics of the Shia-Sunni relations is still turbulent. This paper will
elaborate aspects of conflict in two major streams in Islam, while also
exposing the sides of the similarities between them. There are five issues
targeted in this study, namely: the imamah, the authenticity of the Qur'an,
the khilafah of Abi Bakr, the right to the khilafah of ‘Al ibn Abi
Talib, and the meaning of ahl al-bayt. The authors conclude that the
differences in the two streams in the issues range from bighly-diametric, put
Sforward by the extreme sects, to the subtle differences and almost in tune, put
Sforward by a moderate sects

Abstrak: Terjadinya konflik Syiah-Sunni di Sampang Madura belum
lama int, dan yang terjadi dengan dilumuri pertikaian politik di Suriah
hingga saat ini, menunjukkan babwa dinamika hubungan Syiah-Sunni
masth  terus  bergolak. Tulisan ini  akan mendedah  aspek-aspek
pertentangan dalam dna alivan besar dalam Islam itn, disamping juga
memapar sisi-sisi Resamaan di antara kednanya. Ada lima masalab yang
disasar dalam kajian ini, yaitw: imamah, keotentikan al-Qur'an,
khilafah _Abu Bakr, hak khilatah atas ‘Al ibn Abi Talib, dan
pemaknaan  terbadap ahl al-bayt. Penulis  menyimpulkan babhwa
perbedaan dua aliran itn dalam lima hal tersebut merentang mulai dari
sangat bersifat diametral, yang dikemukakan oleh sekte-sekte yang
ekstrems, hingga perbedaan yang halus dan  bampir seirama, yang
dikemufakan oleh sekte-sekte yang moderat.

Keywords: fonflik teologi, Syiah, Sunni, imamah, ofentisitas al-Qur'an,
khilaftah, ahl al-bayt.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 245



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi |

KONFLIK di Suriah, yang berawal dari soal politik, kemudian
menimbulkan berbagai blok kepentingan yang kemudian
mengarah pada konflik berdarah antara pihak pemerintah dan
pemberontak Suriah.! Fakta terbaru hingga akhir September
tahun 2012, korban meninggal sudah mencapai di atas angka
10.000 orang. Rezim Suriah menganut ideologi Syzah Nushairiyah,
sebuah sekte Syiah yang ekstrem.? Varian Syiah ini menampilkan
aksi cleansing ideology (pembersihan ideologi) terhadap kelompok
yang berideologi Sunni. Drama teror, penyiksaan, pembunuhan,
pemerkosaan yang mengarah pada kelompok Syiah terhadap
para korban vyang dikategorikan sebagai kelompok Sunni
merupakan fakta baru. Pembunuhan dan penyiksaan secara
kejam itu telah dipertontonkan oleh tentara dan milisi Syiah yang
memperoleh dukungan rezim Bashar al-Assad, presiden Suriah
saat ini.3 Tindakan brutal yang mengarah pada pembersihan
kelompok Sunni ini ternyata merupakan drama lanjutan yang
sudah dilakukan oleh rezim sebelumnya, Hafidh al-Assad, yang
tidak lain adalah ayah kandung Bashar al-Assad. Fakta ini
menunjukkan adanya konflik yang bernuansa ideologi,
disamping bermotif politik dan ekonomi.

Dalam tataran lokal, pengusiran terhadap komunitas Syiah
dilakukan oleh warga Sampang Madura karena warga
menganggap bahwa ajaran Syiah sangat bertentangan dengan
paham Sunni, sehingga secara resmi ulama Madura melarang
ajaran Syiah menyebar di Madura.# Hal ini menunjukkan bahwa
antara Syiah dan Sunni sulit untuk dipersatukan keberadaannya.
Kajian Badan Intelijen Negara (BIN) menyatakan bahwa potensi
konflik antara Syiah dan Sunni di Inonesia begitu besar karena
perbedaan yang begitu tajam di antara kedua kelompok itu,> di
antaranya orang Syiah tidak wajib salat jum’at selama belum
datang seorang imam yang ditunggu (Imam Mahdi al-Muntazar).

IRepublika, Selasa, 6 Maret 2012.

2Sulaiman al-Halabi, Taifah al-Nusairiyah Tarikbuha wa ‘Aqad’iduba,
(Kuwait: Ad-Dar As-Salafiyah, cet. 2, 1404), 21-26.

3Ar-Rohmah.com. diakses 1 April 2012.

4Jawa Pos, Rabu, 4 Januari 2012.

>Staf Ahli Bidang Sosial Budaya BIN, Komunitas Syiah di Indonesia.
mengantisipasi potensi konflik yang terpendam, Perspektif Historis dan Sosial Budaya,
(Jakarta: Badan Inteligen Negara RI, 2008).

246 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Mereka memiliki kepercayaan bahwa kekhalifahan yang sah
adalah ‘Ali tetapi direbut oleh Abu Bakr, ‘Umar, ‘Uthman ibn
‘Affan dan para sabahatnya.® Kepercayaan inilah yang kemudian
menjadi bibit permusuhan yang tak berkesudahan.

Dari berbagai kajian di atas menarik untuk mengeksplorasi
lebih mendalam tentang dua faham keagamaan (Syiah dan
Sunni) itu, mengkaji pokok-pokok ajarannya, pemikiran
keagamaannya, dan bagaimana prospek penyatuan antara
keduanya berdasarkan persamaan dan perbedaan keduanya.
Penelitian ini akan mampu memotret berbagai dinamika
gerakan-gerakan Islam, khususnya dinamika dan perkembangan
gerakan Islam yang bersifat transnasional. Bahkan secara
akademik akan lebih menarik untuk mengeksplorasi serta
menguji sejumlah pihak yang menginginkan adanya persatuan
Islam meski dengan pokok ajaran yang berbeda, sebagaimana
yang sering didengungkan oleh pihak Syiah maupun Sunni.

Genealogi dan Ajaran Syiah

Sejarah munculnya Syiah tidak lepas dari perdebatan tentang
khalifah pengganti Rasulullah. Kalangan Ansar mengklaim
golongan merekalah yang berhak memegang amanat itu,
sementara kalangan Mubhajirin mengklaim sebaliknya. Di pihak
yang lain, kelompok yang mendukung ‘Ali ibn Abi Talib yang
didukung bani Hashim, Al-Miqdad ibn al-Aswad, Salman al-
Farisi, Abu Dhar al-Giffari yang mengkristal muncul ketika akhir
pemerintahan ‘Uthman ibn ‘Affan, dan berkembang pesat ketika
‘Ali ibn Abit Talib memegang kekuasaan sebagai khalifah.”

Nama Syiah digunakan untuk menunjuk kepada segolongan
orang yang loyal pada ‘Ali ibn Abi Talib dan ahl al-bayt serta
mereka meyakini bahwa ‘Ali adalah orang yang berhak atas
tmamakh dan khilafah, baik berdasarkan nas maupun wasiat baik
eksplisit maupun implisit bahwa imamah tersebut tidak akan
lepas dari anak cucunya sampai hari akhir nanti.®

61bid., 5-6.

"Sabir Tuaimah, Dirasat fi al-Firag (Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif, 1983),
10.

8Abu al-Fath Muhammad °‘Abd al-Karim ibn Bakr Ahmad al-
Shahrastani, .A/-Milal wa al-Niha! (Beirut: Dar al-Fikr, 1976), 146.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 247



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Awalnya, Syiah bukan mazhab dalam konteks keagamaan
melainkan muncul sebagai kekuatan politik yang beranggapan
bahwa ‘Ali ibn Abi Talib adalah seorang yang dirampas
kepemimpinannya oleh Abu Bakr, ‘Umar, dan ‘Uthman. Namun
pada perkembangannya kelompok ini memiliki pandangan
keagamaan di bidang akidah dan hukum, yang kemudian
berkembang menjadi suatu aliran besar dengan berbagai sekte.”

Dalam Syiah dipercayai adanya zwamah, dan yang terkenal
dengan Itsna ‘Ashariyah, (dua belas imam) karena mereka percaya
bahwa hanya imam yang paling berhak menjadi pemimpin.
Adapun nama-nama imam itu adalah ‘Ali ibn Ab1 Talib (Amir al-
Mukminin), Hasan ibn ‘Ali (Hasan al-Mujtaba), Husayn ibn ‘Ali
(Husayn al-Shahid), ‘Ali bin Husayn (‘Ali bin Zaynal Abidin),
Muhammad ibn ‘Ali (Muhammad al-Baqir), Ja‘far ibn
Muhammad (Ja‘far al-Sadiq), Musa ibn Ja‘far (‘Ali al-Ridha),
Muhammad bin ‘Ali (Muhammad al-Jawad atau Muhammad al-
Tagqi), ‘Ali ibn Muhammad (Ali al-Hadi), Hasan ibn ‘Ali (Hasan
al-Ashkari), dan Muhammad ibn Hasan (Muhammad al-Mahdi).
Pengikut Syiah beranggapan bahwa imam ke dua belas
Muhammad ibn Hasan (Muhammad al-Mahdi) bersembunyi di
ruang bawah tanah ayahnya di Samarra dan tidak kembali, serta
akan muncul lagi sebagai ratu adil di akhir zaman untuk
menegakkan kebenaran.10

Pandangan terbadap Imamab

Syiah, dengan beberapa variannya, memiliki pandangan yang
amat khas tentang imamah, mulai dari yang bersifat wajib hingga
sunnah guna membawa kebaikan umum. Syiah memandang
bahwa ‘Ali ibn Abi Talib tidak berbaiat kepada Abu Bakr karena
dia berkeyakinan bahwa dirinya lebih berhak memangku jabatan
imamah daripada orang lain, meski dia tetap mengakui
keutamaan dan kelebihan Abu Bakr dan tidak menolak haknya
untuk menjadi khalifah atas kaum muslimin.!! Bahkan di

‘Musthafa Muhammad al-Shak‘ah, Isiam bila Madzahib (Jakarta: Gema
Insani Press, 1994), 154.

WHuzaemah, Perbandingan Madzab (Jakarta: Logos, 1997), 152.

UAli Ahmad As-Salus, Ensiklopedi Sunni Syiah Studi Perbandingan Akidab
dan Tafsir, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), 35.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi |

kalangan Syiah berkeyakinan bahwa ‘Ali ibn Abi Talib tidak
berbaiat kepada Abu Bakr hingga meninggalnya Fatimah binti
Muhammad. Secara umum Syiah berkeyakinan bahwa imamah
merupakan hal yang wajib, dan ‘Ali ibn Abi Talib merupakan
figur yang pantas. Bahkan persoalan imamah itu merupakan hak
kelompok abl/ al-bayt yang tetlepas ke tangan Abu Bakr dan
‘Umar bin Khattab serta berlanjut ke ‘Uthman bin ‘Affan.

Menurut Syiah Ithna ‘Ashariyah bahwa seorang imam wajib
ma sum, sehingga ada kepastian bagi orang-orang mukallaf bahwa
imam adalah hujjah Allah dan perkataannya adalah firman Allah,
sedangkan perkataan Rasulullah dan hukumnya wajib ditaati dan
diterima dengan sepenuh hati serta mengembalikan masalah
kepadanya dengan yakin dan pasti.12

Dasar bagi kaum Syiah tentang wajibnya imam: Pertama,
adanya imam merupakan kelembutan dari Allah. Sebab dengan
adanya imam maka keburukan akan hilang dan kewajiban akan
bisa dilaksanakan. Sementara melakukan keburukan dan
meninggalkan kewajiban tidak akan terjadi bila imam ma sim.
Kedna, imam merupakan panutan bagi semua syariat. Bila imam
tidak a‘sum maka kita tidak akan selamat dari perbuatan-
perbuatan buruknya. Sementara di sisi yang lain sebagai imam
dia pasti menyeru kebaikan karena dia menjadi panutan yang
wajib diikuti. Sebagai panutan, tidak boleh baginya untuk
melakukan perbuatan buruk. Kefga, jika telah tetap ke-ma’sum-an
imam dalam lahir, maka mengharuskan pula ke-a‘sum-annya
dalam batin. Posisi imam yang memiliki kemuliaan dan
keagungan maka mengharuskan dirinya untuk memiliki
kemuliaan dalam bathinnya Keezzpat, seorang imam harus ma sum
sebelum memegang imamah. Jika tidak, maka menjadikan sebab
menjauh darinya dan tiadanya ketenangan kepadanya. Adapun
dalil yang mereka suguhkan adalah firman Allah:

Dan (ingatlah), ketika Ibrahim diuji Tuhannya dengan beberapa kalimat
(perintah dan larangan), lalu Ibrahim menunaikannya. Allah berfirman:
“Sesungguhnya aku akan menjadikanmu imam bagi seluruh manusia”.
Ibrahim berkata: “(Dan saya mohon juga) dari keturunanku”. Allah
berfirman: “Janji-Ku (ini) tidak mengenai orang yang zalim”. (Qs. al-
Bagarah [2]: 124).

2]bid.,. 361.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Katakanlah: “Apakah di antara sekutu-sekutumu ada yang menunjuki
kepada kebenaran®” Katakanlah “Allah-lah yang menunjuki kepada
kebenaran”. Maka apakah orang-orang yang menunjuki kepada
kebenaran itu lebih berhak diikuti ataukah orang yang tidak dapat
memberi petunjuk kecuali (bila) diberi petunjuk? mengapa kamu
(berbuat demikian)? Bagaimanakah kamu mengambil keputusan? (Qs.
Yunus, [10]: 35)

Artinya, jika imam yang tidak ma‘im, melakukan maksiat
dan dosa, maka tidak layak mendakwahkan kepada kebenaran
dan sebaliknya, jika seorang tidak melakukan maksiat berarti dia
melakukan ketaatan dan umat logis jika taat dan patuh
kepadanya.

Menurut pendapat Syiah Imamiyah, dalam masalah 7a‘sum,
bahwa imam menempati posisi nabi sepenuhnya dengan hanya
satu perbedaan, yaitu dalam masalah kenabian. Mereka
berpandangan bahwa bila tidak ada imam maka umat akan
tersesat, maka imam yang menjaga umat dari kesesatan harus
orang yang ma ‘sum.\3

Kalangan Syiah memiliki prinsip bada’ yang meyakini bahwa
seorang imam bisa mengetahui hal-hal yang gaib. Sesungguhnya
motivasi yang sebenarnya terhadap prinsip bada’ ini adalah
bahwa Syiah mengkultuskan para imam dan menempatkan
mereka di atas posisi manusia serta menisbatkan ke-wa sum-an
dan mengetahui hal yang gaib. Karena itu harus ada jalan keluar
jika para imam mereka menceritakan hal yang gaib dan tidak
sesuai dengan keadaan yang terjadi. maka jalan keluar itu adalah
dengan mengatakan bada’. Dalam kitab a/-Kafs, disebutkan,

Jika kami menyampaikan pada kalian suatu pembicaraan, lalu terjadi
seperti yang kami bicarakan, maka katakanlah, “Allah benar.” Dan bila
kami menyampaikan kepada kalian suatu pembicaraan lalu terjadi
kebalikan dari apa yang kami bicarakan, maka katakanlah, “Allah Maha
Benar.” niscaya kalian diberikan dua pahala.!4

Dengan adanya bada’ ini maka mereka berpendapat bahwa
imam-imam mereka mengetahui hal-hal yang gaib. Lalu bila
terjadi selain yang disampaikan mereka, maka dikatakan bahwa

BIbid., 367.
4Abu Ja‘far bin Ya‘qub bin Ishaq al-Kulaini al-Razil, A/Kaf;, jilid 1
(Teheran: Dar Al-Kutub Al-Islamiah), 369.

250 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

demikian itu telah jelas bagi Allah, dan orang-orang yang
membenarkan kebohongan itu diberikan dua pahala.

Sementara itu, Syiah juga memiliki ajaran rg/‘ah, yang berarti
bahwa imam ke-12 mereka yakni Muhammad Al-Mahdi akan
muncul kembali (77/ah) setelah hilangnya. Dia akan menegakkan
keadilan setelah terpenuhi berbagai kemaksiatan. Mayoritas
kelompok Syiah berpendapat bahwa imam mereka akan kembali
lagi setelah meninggal dunia atau dari kegaibannya.

Ajaran Syiah yang lain lagi adalah soal Zagziyyah. Keyakinan ini
merupakan upaya untuk menolak mudharat atas diri, harta dan
kehormatan. Al-‘Amili menggambarkannya sebagai berikut:

Seperti kamu berasa di antara kaum yang beragama selain agamamu dan

mereka sangat berlebihan dalam fanatisme. Yakni sekiranya kamu tidak

sama dengan mercka dalam ucapan dan perbuatan, maka mereka akan
sengaja melakukan kemudaratan atau berlaku jahat kepadamu. Maka
kamu berperilaku sama seperti mereka sekedar untuk menjaga dirimu

dan menghindarkan gangguan kepadamu. Sebab keadaan darurat
ditentukan sesuai dengan keadaannya.l>

Kaum Syiah bersandar pada firman Allah dalam Qs. al-Nahl
[16]: 106, “Kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya
tetap tenang dalam beriman”. Sebagaimana kisah Ammar bin
Yasir ketika ditangkap orang musyrik dan dipaksa schingga dia
mencaci maki Rasulullah dan menyebut baik tuhan-tuhan
mereka, namun hal itu tidak mempengaruhi keimanannya. Kaum
Syi’ah juga menggunakan dalil-dalil yang memperbolehkan orang
mukmin menampakkan selain yang terdapat dalam hatinya untuk
melindungi kehidupannya atau harga dirinya.1¢

Pandangan terbadap Keotentikan Al-Qur'an

Kaum Syiah menempatkan imam laksana kedudukan Nabi
Muhammad dalam ke-za sum-an, sifat-sifat dan ilmunya. Bahkan
mereka berpendapat bahwa masalah imamah itu sama dengan
nubuwwah (kenabian) dalam banyak hal kecuali dalam masalah
wahyu. Kaum Syiah mengakui bahwa para imam tidak menerima

1 Muhammad Hasan Zian al-‘Amili, A/~Shi‘ah wa al-Tashayyn (Shaida:
Matba‘ah al-‘Irfan, 1357), 49 dikutip oleh Al-Salus, Ensikloped;. ..., 393.

1oMuhammad Husayn al-Kasyif al-Ghita’, Asiu al-Shi‘ah wa Usnluba,
(Kairo: al-Matba’ah al-Arabiyah, tt), 192.

[\
u
—

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

wahyu, tetapi mereka berkeyakinan bahwa ilham para imam
laksana wahyu dalam menjaga ke-masum-an para imam dari
kekeliruan. Sebagian dari kelompok Syiah berkeyakinan bahwa
salah seorang malaikat yang selalu berada di sisi Rasulullah yang
mengarahkannya dan memberinya petunjuk dan mengajarinya
ilmu. Tatkala Rasulullah wafat menghadap Allah, malaikat itu
tidak naik ke langit dan tetap tinggal di bumi untuk menunaikan
tugasnya mendampingi para imam.!’

Akidah  kaum Syiah tentang imamah begitu besar
pengaruhnya terhadap tafsir kalangan Syiah. Di antaranya, kaum
Syiah Ja’fariyah berpandangan bahwa imam itu laksana nabi
dalam hal ke-ma'’sum-an, sifat dan ilmunya. Al-Qur’an yang
tertulis dalam mushaf adalah al-Qur’an yang diam, sementara
perkataan para imam adalah al-Qur’an yang berbicara.!® Mereka
mengutip perkataan ‘Ali ibn Abi Talib yang mengatakan:

Itulah al-Qur’an. Mintalah dia untuk berbicara, tidak mungkin dia akan

berbicara. Saya akan memberitahukan kepada kalian. Sesungguhnya di

dalamnya ada ilmu yang telah lalu dan ilmu yang akan datang hingga

hari kiamat, dan dia akan menghakimi urusan di antara kalian, dan
menerangkan hal-hal dimana kamu sekalian berselisih tentang hal

tersebut. Andaikata kalian menanyakan padaku tentang hal tersebut
maka akan saya beritahu padamu, karena saya mengajari kalian.!

Keterangan ini menunjukkan bahwa menafsirkan al-Qur’an
tidak bisa secara langsung merujuk makna secara gabir tetapi
harus merujuk pada petunjuk yang dirujuk kepada para imam.
Implikasinya adalah bahwa al-Qur’an yang ada adalah al-Qur’an
yang diam dan yang bisa menjelaskan maksud Allah adalah para
imam. Sehingga tidak boleh seenaknya mengamalkan zalir ayat
tanpa merujuk perkataan para imam.0

Hal ini menguatkan bahwa wajib bagi seseorang untuk tidak
terburu-buru mengambil sebuah kesimpulan dengan sesuatu
yang umum sebelum menelusuri yang khusus. Penelusuran yang

17Al-Salus, Ensiklopedi, 550.

18AL-‘Amili, A/LShi'ab, 45.

YAbu al-Hasan ‘Ali bin Ibrahim Al-Qummi, Tafsir A-Qummi (Al-]azairi:
Matba’ah Al-Najaf, 1386 H)

2Muhammad Baqir Sadr, AlMa‘dlim  al-Jadidah /i al-Usul, (Najf:
Matba‘ah Nu‘man, 1385H) 76-82, dan Ali Ahmad al-Salus, Figh al-Shi‘ah al-
Tmamiyyah wa Mawadi* al-Khilaf Bainabu wa baina al-Madhahib al-Arba‘ah, 48-50.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

khusus itulah mengarah pada pandangan para imam yang
merupakan sosok al-Qur’an yang hidup. Karena setelah
terputusnya wahyu tidak menafikan adanya kemungkinan nasakh
yang dilakukan oleh para imam. Sebab ada kemungkinan
Rasulullah telah menitipkan hukum yang menasakh itu pada
orang yang mendapat wasiat (‘Ali ibn Abi Talib) dan orang yang
dia wasiati selanjutnya hingga sampai waktunya untuk
ditampakkan dan disampaikan. Karena di sana telah banyak
khabar-khabar yang menyatakan penyerahan agama Allah
kepada para imam.?!

Jumhur ulama Sunni berpandangan bahwa al-Qur’an yang
dipegang oleh kaum muslimin, atau disebut sebagai musaf
Uthmani merupakan hasil karya para sahabat yang mulia dan
terjaga hingga hari kiamat, sebagaimana Firman Allah: “Tidak
ada perubahan bagi kalimat-kalimat Allah. yang demikian itu
adalah kemenangan yang besar (Qs. Yunus [10]: 64), dan juga
ayat yang lain, yang berbunyi: “Sesungguhnya Kami-lah yang
menurunkan al-Qur’an, dan sesungguhnya Kami benar-benar
memeliharanya.” (Qs. al-hijr [15]: 90).

Kaum Syiah menganggap al-Qur’an telah mengalami
perubahan. Bahkan kalangan Syiah Itsna ‘Ashariyah merasa
kegerahan dengan kesepakatan jumhur ahl al-Sunnah tentang
keabsahan al-Qur’an dengan mushaf Utsmani itu. Bahkan
kelompok ekstrem Syiah ini mencemooh para sahabat yang
mulia khususnya para khulafa’ al-rashidin sebelum °‘Ali ibn Abi
Talib, yakni Abu Bakr, ‘Umar dan ‘Uthman yang dianggap tidak
amanah dalam menerapkan syariat Islam serta dalam penjagaan
kitab Allah ini. Bahkan ketiga khalifah tersebut dianggap
merampas khilafah dari tangan ‘Ali, dan melakukan perubahan
terthadap al-Qur’an agar tindakan mereka tidak terbongkar dan
tidak tampak hak Ali dan para imam sesudahnya dalam
khilafah.??

Salah satu kitab yang paling terkenal dari kalangan Syiah
yang ckstrem ini adalah kitab Fas/ a/-Kitab fi Tabrif Kitab Rabb al-
Arbab dikatakan bahwa:

2Muhammad ‘Ali al-Khazimi al-Khurasani, Fawaid al-Usu/ 4 (Teheran:
Maktabah al-Sady, tt), 247.
2] bid.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 253



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Ini adalah kitab yang lembut dan mulia. Saya tulis kitab ini untuk
menyatakan kebenaran bahwa telah terjadi perubahan dalam al-Qur’an,
dan saya ungkapkan kecurangan-kecurangan orang yang berbuat jahat
dan permusuhan.”’?

Untuk menopangnya, kalangan Syiah menunjukkan adanya
riwayat perubahan al-Qur’an:

Ketika Muhammad bin Abdullah telah meninggal, dua berhala Quraysh
(Abu Bakr dan Umar) melakukan perampokan khilafah. ‘Ali ibn Abi
Talib mengumpulkan semua Al-Qur’an dan dia letakkan pada kain.
Kemudian datang menemui mereka yang saat itu ada di masjid dengan
mengatakan, “Inilah kitab Allah. Rasulullah memerintahkan saya untuk
memperlihatkan pada kalian agar menjadi Aujjah pada hari dimana kita
dihadapkan pada Allah di hari Kemudian.” Pada saat itulah Fir‘aun
umat ini dan Namrudnya berkata, “Kami tidak butuh Qut’anmu.”
Kemudian Abu Quhafah memanggil kaum muslimin dan dia berkata,
“Siapa saja yang memiliki al-Qur’an baik satu ayat maupun satu surat
maka hendaklaah datang dengan al-Qur’an itu padaku.” Maka datanglah
kepadanya Abu ‘Ubaidah Al-Jarrah, Uthman bin ‘Affan, Sa‘ad bin Abi
Waqqash, Mu‘awiyyah bin Abu Sufyan, Abdurrahman bin Auf, Talhah
bin ‘Ubaidillah, Abu Said al-Khudri, Hasan ibn Thabit dan masih
banyak lagi. Mereka mengumpulkan al-Qur’an itu dan membuang
semua cacat yang datang dari mereka setelah wafatnya Rasulullah. Oleh
karena itu al-Qur’an terlihat tidak sinkron dan tidak padu sedangkan al-
Qur’an yang dihimpun oleh ‘Ali ibn Abi Talib masih ada di Sahih al-
Amr, semoga Allah mempercepat turunnya yang di dalamnya terdapat
semua hal, hingga hal yang terkecil. 2

Demikian keyakinan kaum Syiah. Bahkan ada yang
menisbatkan pada Imam al-Sadiq yang mengatakan, “Andaikata
al-Qur’an ini dibaca sebagaimana saat ia diturunkan, niscaya
kalian akan dapatkan nama-nama kami di dalamnya.”?

Kalangan Syiah berkeyakinan bahwa telah terjadi perubahan
dan penyelewengan dalam al-Qur’an. Menurut Muhammad
Sayyid para ahli hadis telah menyatakan kebenaran hadis-hadis
mustafidah bahkan hadis-hadis mutawatirah yang secara jelas
menunjukkan telah terjadinya perubahan dalam al-Qur’an baik
dari segi perkataan, materi, 772b, maupun pengakuan terhadap

»Husain bin Muhammad Taqi al-Nuti al-Tabrasi, Fas/ al-Kitab fi Tabrif
Kitab Rabb al-Arbab (ttp: Hajat, tt), 6.

#1bid., 9-10.

B1bid., 14.

AL Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi |

kebenaran al-Qur’an itu sendiri.? Bahkan mereka menuduh para
sahabat yang mulia dengan sebutan kafir, pemberontak, kejam
dan bodoh dengan tujuan agar mereka dianggap sebagai orang-
orang yang tidak pantas menghimpun al-Qur’an.?’

Ada pula riwayat al-Khulani yang merujuk pada perkatan
Imam al-Sadiq yang menyebutkan bahwa sesuangguhnya al-
Qur’an yang dibawa Jibril jumlah ayatnya adalah tujuh belas ribu
ayat.?8 Bahkan penulis kontemporer dari kalangan Syiah dalam
Mukaddimah tafsir al-Qummi menyatakan:

Tafsir ini sebagaimana lazimnya tafsir-tafsir terdahulu, mencakup tafsir
yang meriwayatkan demikian banyak riwayat yang semuanya
mengatakan bahwa mushaf yang kini berada di tangan kita tidak selamat
dari adanya perubahan. Perkataan ini tidak sendirian tetapi baik klasik
maupun modern, khusus maupun yang umum mengatakan hal yang
sama.?

Dalam kelompok Syiah ada juga yang berpandangan
sebagaimana umumnya ulama Sunni bahwa al-Qur’an tidak
mengalami perubahan sebagaimana yang diyakini Syiah
Ja‘fariyah. Salah satu perkataan Sayyid al-Murtada adalah bahwa
al-Qur’an merupakan mukjizat, sumber pengambilan hukum
syariah dan hukum-hukum agama. Ulama telah menjaga dan
menghafalnya dengan sangat serius hingga mereka tahu segala
perbedaan yang ada di dalamnya dari sudut z7abnya, bacaan
(gira’at) dan huruf-huruf serta ayat-ayatnya. Lalu bagaimana
mungkin ia telah berubah dan berkurang padahal penjagaan
kaum muslimin demikian serius, jujur dan penuh dengan kehati-
hatian. Intinya adalah al-Qur’an yang dihimpun pada masa
Rasulullah sama seperti apa yang ada di tangan kita sekarang.
Para sahabat seperti ‘Abdullah ibn Mas‘ad dan Ubay ibn Ka‘ab
dan sekelompok sahabat datang pada Nabi dan meng-
khatamkannya beberapa kali di hadapan Rasulullah. Kelompok
Syiah ini berpandangan bahwa pendapat Syiah Imamiah dan
Hasyawiah tidak perlu didengarkan karena mereka suka memakai

20Al-Tabrasi, Fas/ al-Kitab. .., 30.
2'1bid., 82.

21bid., 211.

D Mukaddimab Tafsir Al-Qummi, 22.

[\
o
ot

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

hadis-hadis dz%f dengan sangkaan bahwa hadis itu sapi), padahal
jelas dhaif.3

Syaikh al-Tusi juga mengatakan bahwa pendapat yang
mengatakan bahwa di dalam al-Qur'an ada tambahan dan
pengurangan, merupakan pendapat yang tidak pantas untuk
diungkapkan. Karena perkataan bahwa di dalam al-Qur’an ada
tambahan telah disepakati sebagai sesuatu yang batil, begitu pula
yang mengatakan bahwa al-Qur’an mengalami pengurangan.
Karena al-Qur’an yang ada di tangan kita sudah diketahui
keshahihannya, dimana tidak ada yang menentang dan tidak ada
pula yang menolak.3!

Genealogi dan Ajaran Ahlus Sunnah

Lahirnya kelompok Sunni tidak lepas dari adanya saling
tuduh di antara kelompok-kelompok Islam. Mereka saling sesat
menyesatkan dan kafir-mengkafirkan, sehingga muncul berbagai
perpecahan dalam tubuh umat Islam. Kemunculan Sunni sebagai
salah satu respon terhadap fenomena itu. Paham keagamaan ini
berpandangan bahwa berpegang teguh dan mengikuti jejak
Rasulullah  merupakan jalan keluar untuk memperoleh
keselamatan, yakni dengan berpegang teguh pada Kitabullah dan
Sunnah Rasulullah.??

Dalam konteks sosial politik, pergolakan pemikiran Sunni ini
tidak terlepas dari adanya perdebatan pemimpin atau pengganti
pasca meninggalnya Rasulullah. Dalam pandangan Sunni,
pemimpin merupakan tonggak berdirinya agama ini, sehingga
kekosongan pemimpin merupakan jurang kehancuran bagi
ajaran Islam. Oleh karenanya, perdebatan tentang pentingnya
kepemimpinan sudah muncul sejak Rasulullah mengalami sakit
yang puncak. Sebuah riwayat menceritakan bahwa Ibn Abbas
menanyakan kepada ‘Ali ibn Abi Talib setelah menjenguk
Rasulullah yang sakit. Ketika diperoleh jawaban dari mulut Ali
bahwa Rasulullah akan sembuh, maka Ibn Abbas menarik
tangan Ali dengan mengatakan:

3Sayyid al-Murtadha dalam Mukaddimah, 15.

31Abu Ja‘far Muhammad bin Hasan al-Tusi, a/Tibyan 1 (Najf: 13706), 3.

2Yusran Asmuni, Ilmu Taubhid (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996),
121-2.

256 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

“Demi Allah, sesungguhnya engkau lebih mengetahui rona muka
Bani Abdul Muthalib saat menjelang kematiannya. Marilah kita
bersama-sama menemuinya dan menanyakan kepadanya, kepada
siapa urusan ini (zzamah) akan diserahkan ? Jika memang itu hak
kita, maka kita telah mengetahuinya. Jika hal itu hak orang lain di
luar kita, maka kita akan memohon beliau untuk berwasiat kepada
kita.” Maka Ali menjawab: “Demi Allah, jika kita menanyakan hal
itu kepada Rasulullah dan ternyata dia tidak memberikan kepada
kita, niscaya orang-orang tidak akan memberikan kesempatan itu
bagi kita pada masa mendatang. Aku sendiri, demi Allah, tidak
akan menanyakannya kepada Rasulullah.”33

Babak sejarah itu menunjukkan bahwa kepemimpinan
menjadi pembicaraan yang begitu mendesak untuk dibahas,
sehingga sampai-sampai menanyakannya secara langsung kepada
pemimpin mengenai siapa penggantinya. Padahal kondisi sang
pemimpin tengah menghadapi sakit yang memayahkan fisiknya.

‘Ali ibn Abi Talib meriwayatkan bahwa Nabi pernah ditanya:

Ya Rasulullah, siapakah yang patut diangkat menjadi pemimpin setelah
engkau? Rasulullah menjawab, “Jika kalian mengangkat Abu Bakr,
kalian akan mendapatkannya sebagai pemimpin yang jujur, zuhud dari
kehidupan dunia dan condong kepada kehidupan akherat. Jika kalian
mengangkat ‘Umar, kalian akan mendapatkan seorang pemimpin yang
kuat, jujur dan tidak takut sedikitpun akan celaan orang yang mencela di
jalan Allah. Jika kalian mengangkat ‘Ali, dan aku melihat kalian tidak
akan melakukannya. Kalian akan mendapatkannya sebagai pemimpin
yang mendapat petunjuk dan memberi petunjuk kepada kalian dan akan
membawa kalian kepada jalan yang benar.3*

Ini berarti bahwa wacana dan pemikiran tentang zwamah
muncul sejak zaman Rasulullah masih hidup dan puncak
perselisthan itu pasca meninggalnya beliau. Sehingga muncul
peristiwa yang terkenal dengan nama Thagqifah bani Sa‘dah yang
menyepakati Abua Bakr al-Siddiq sebagai khalifah pertama.3>
Terpilihnya Abu Bakr tidak membutuhkan waktu yang lama.
Bahkan terbilang sangat cepat kalau dibandingkan dengan proses
pemilihan pemimpin sepeninggalnya atau bakan pemilihan

BAli Ahmad as-Salus, Ensiklopedia Sunnabh Syiah, Studi Perbandingan
Akidah dan Tafsir, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2011), 27-8.

31 bid.

SUmar Nahdi, Se¢jarah Umat Isiam, Tsaqifah Bani Saidah, (Jakarta: Obor,
1988), 30.

[\
&)
g

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

pemimpin mana pun. Peristiwa Thaqifah menunjukkan betapa
lapang dadanya kaum Ansar yang sebelumnya sudah
menetapkan Sa‘ad bin ‘Ubadah sebagai pemimpin pengganti
Rasulullah, namun mereka kemudian mau membaiat Abu Bakr
sebagai khalifah.

Dukungan politik terhadap Sa‘ad bin ‘Ubadah untuk
menggantikan kedudukan khalifah begitu besar, sebagaimana
yang terjadi di Tsaqifah. Namun ketundukan dan ketaatan
terhadap perintah nabi begitu dijunjung tinggi. Peristiwa penting
pengorbanan kaum Ansar dan kejelian kaum Muhajirin dalam
menegakkan tonggak agama ini tercatat dalam tinta emas sejarah,
sebagaimana perkataan ‘Umar berikut:

“Ketika Rasulullah wafat, telah sampai berita bahwa kaum Ansar tidak
berkumpul di kediaman Rasulullah. Namun mereka berkumpul untuk
bersidang di Thaqifah bani Sa‘Tidah. Sementara ‘All dan Zubayr serta
beberapa orang dari kalangan Mubhajirin berkerumun menuju Abua
Bakr.” Maka ‘Umar ibn al-Khattab berkata kepada Abu Bakr: “Wahai
Abu Bakr, marilah kita bersama-sama berangkat menjumpai saudara-
saudara kita dari kalangan Ansar “ Lalu kami berangkat menuju mereka.
Di tengah perjalanan, kami bertemu dengan dua orang saleh. Kedua
orang itu menceritakan tentang kesepatan kaum Ansar untuk membaiat
Sa‘ad bin Ubadah sebagai khalifah, lantas kedua orang itu pun bertanya:
“Ingin kemanakah kalian kaum Mubhajirin ?” Kami menjawab: “Kami
ingin bertemua saudara-saudara kami, kaum Ansar”” Keduanya
menyarankan kepada kami untuk tidak mendekati mereka dan
memutuskan perkara kami di antara kami sendiri. maka Aku menjawab,
“Demi Allah, kami akan tetap mendatangi mereka.” Lalu kami
berangkat hingea kita bertemu dengan mereka di Tsagifah bani Sa‘idah,
sementara Sa‘ad bin ‘Ubadah sedang berselimut dan dalam keadaan
sakit. Salah seorang kaum Ansar berpidato: “Kami adalah pembela dan
penolong agama Allah serta tentara-tentara pembela agama Islam,
sedangkan kalian wahai kaum Muhajirin adalah komunitas kecil
dibandingkan kaum Ansar yang datang bersama-sama kerabat kalian
dari Mekkah. Mereka bermaksud menjegal kami, dan menyingkirkan
kami dari perkara ini.” Setelah sambutan itu, maka aku (‘Umar) ingin
berbicara dengan kata-kata yang sudah dipersiapkan untuk
mempresentasikannya di hadapan Abu Bakr, sedangkan posisiku berada
di belakang Aba Bakr beberapa langkah. Ketika aku mau berbicara,
Abu Bakr menegur dan berbicara,”Demi Allah, kebaikan atau peranan
yang telah kalian uraikan memang tepat dan sesuai bagi kalian, dan
perkara #bilafah belum pernah dipimpin oleh golongan lain kecuali dari
golongan Quraisy, karena mereka adalah bangsa Arab yang memiliki
kemuliaan dan keturunan yang baik. Saya merestui salah satu di antara

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

dua orang ini untuk dijadikan pemimpin kalian. Oleh karena itu pilihlah
salah satunya yang kalian inginkan. Aba Bakr memegang tanganku dan
Abu ‘Ubaidah al-Jarrah.” Kemudian Umar mengatakan,”Demi Allah,
jika aku maju lalu leherku dipenggal sehingga tidak mendekatkan diriku
kepada perbuatan dosa, itu lebih aku cintai daripada menjadi pemimpin
sementara Abu Bakr ada di antara orang yang aku pimpin.” Lalu
seorang dari Anshar bersuara,”Saya tunas pohon yang kokoh, tempat
berlindung dan penyangga, dari kami mengangkat seorang pemimpin,
dan dari kalian wahai orang-orang Quraish diangkat seorang pemimpin
juga.” Akibat dari suara ini terjadi kebisingan sehingga dikhawatirkan
akan  terjadi  peristiwa yang tidak  diinginkan. Lalu  aku
berkata,”Bentangkan tanganmu ya Abu Bakr” Maka diulurkanlah
tangannya, dan aku membaiatnya yang diikuti oleh kaum Mubhajirin dan
golongan Anshar pun sama- sama mengikuti kami.3

Peristiwa yang diceritakan di atas menunjukkan betapa besar
pengorbanan kaum Ansar dan kekokohannya dalam memegang
risalah kenabian dengan memegang teguh perintah Nabi tentang
kedudukan orang Quraysh yang memiliki kemuliaan dan
keturunan yang baik, sehingga mereka berbesar hati membaiat
Abu Bakr sebagai khalifah dengan mengesampingkan Sa’ad bin
‘Ubadah yang sudah mereka sepakati sebelumnya.

Pandangan tentang Khilafah

Sunni memandang bahwa kekhalifahan dalam Islam secara
berurutan, dan diakui para ulama, adalah Abu Bakr al-Shiddiq,
‘Umar ibn al-Khattab, Uthman bin ‘Affan, dan ‘Ali ibn Abi
Talib. Sunni memandang kekhalifahan Abu Bakr secara aklamasi
diakui oleh kaum muslimin baik dari kalangan Muhajirin
maupun Ansar. Sebuah cerita yang masyhur dikatakan bahwa
‘Ali ibn Abi Talib tidak membaiat secara langsung sebagaimana
umumnya kaum muslimin tetapi beberapa saat sesudahnya.

Diriwayatkan oleh Imam al-Bukhari bahwa ketika ‘Ali
hendak membaiat Abu Bakr, ‘Ali memohon waktu kepada Abu
Bakr untuk menemuinya. Setelah mengucapkan kalimat
syahadat, ‘Ali berkata:

“Kami telah mengetahui keutamaan dan kelebihanmu dan apa yang
telah Allah anugerahkan kepadamu. kami tidak iri hati (dengki) terhadap
kedudukanmu sebagai khalifah, tetapi (amat disayangkan) anda tidak

361bid., 30-2.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

bermusyawarah dengan kami mengenai masalah ini karena kedekatan
kami dengan Rasulullah membuat kami beranggapan bahwa kami
mempunyai hak dalam masalah ini.” Ucapan ‘Ali membuat Abu Bakr
meneteskan air mata. Pada saat Abu Bakr menyampaikan kata
sambutannya mengatakan, “Demi Dzat diriku yang berada di dalam
kekuasaan-Nya, sesungguhnya kerabat keluarga Rasulullah lebih saya
utamakan dalam menjalin hubungan silaturrahim daripada dengan
kerabat-kerabatku. Adapun perselisihan yang terjadi antara aku dan
kamu adalah disebabkan harta. Aku tidak bermaksud menahan harta
itu, namun aku tidak akan pernah meninggalkan suatu perkara yang
pernah Rasulullah kerjakan.” ‘Ali berkata kepada Abu Bakr, “Waktu
untuk membaiatmu akan dilaksanakan setelah tergelincirnya matahari.”
Setelah Abu Bakr selesai mengerjakan salat zuhur, dia naik mimbar.
Setelah mengucapkan syahadat dan shalawat, ia menyebutkan
kedudukan °‘Ali dan keterlambatannya di dalam pembaiatan serta
kendala yang menghalanginya kemudian ia meminta maaf. Lalu ‘Ali naik
ke mimbar. Setelah mengucapkan syahadat, salawat, dan istigfar, ‘Ali
menyebutkan hak dan keutamaan pribadi Abu Bakr. Tetapi, kata ‘Ali,
kami berpandangan bahwa kami memiliki hak, sedangkan anda tidak
bermusyawarah dengan kami. Maka orang-orang yang hadir bergembira
dengan sikap ‘Ali itu seraya berkata, “Engkau benar,” sehingga ketika
‘Ali mengoreksi permasalahan ini secara baik-baik, hal ini membuat
kaum muslimin bertambah cinta dan dekat kepadanya. Kemudian ‘Ali
menyebutkan kemuliaan Abu Bakr dan keutamaannya, yaitu orang yang
pertama beriman, lalu ‘Ali berjalan menuju Abu Bakr untuk
membaiatnya sedangkan kaum muslimin menyambutnya sambil
berkata, “Engkau benar dan baik.”3

Sebelum masa kekhalifahannya berakhir, Aba Bakr
berinisiatif untuk menunjuk ‘Umar sebagai penggantinya. Hal itu
diungkapkan di hadapan para sahabat yang mulai, namun
mereka ada yang mengkhawatirkan karakter ‘Umar yang dikenal
memiliki temperamen yang keras, tegas, dan pemberani.
Kekhawatiran itu dipatahkan oleh Abu Bakr dengan jawaban
yang sangat argumentatif, “Jika Tuhanku menanyakan kepadaku
pada hari Kiamat, pasti akan aku katakan, Aku telah mengangkat
untuk mereka seorang yang terbaik dari hamba-Nya.”

Atas usulan Abu Bakr itu, para sahabat merespon dengan
berkata, “kami mendengar dan kami taat, dan hanya ‘Ali ibn Abi
Talib yang mengatakan, “Kami tidak menganggap sah atau

SIbn Hajar al-Asqalani, Fathul Bari, kitab Jihad, Bab Rasualullah: Kami
tidak mewariskan berupa dunia, Apa yang aku tinggalkan menjadi shadaqah.

260 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

mendukung selain Umar bin Khattab. Tidak satupun sahabat

yang terlambat ketika berlangsungnya pembaiatan Umar kecuali
Sa‘ad bin Ubadah.?

Pentingnya Berpegang Tegub terbadap Ajaran dan Kelnarga Nabi

Sunni memandang bahwa sebelum meninggal, Nabi
memerintahkan untuk berpegang teguh pada al-Qur’an dan
Sunnah, serta perintah untuk memerhatikan keluarga beliau.
Wasiat Nabi itu menunjukkan agar umat Islam menghormati dan
mencintai keluarga Nabi dan memosisikan mereka pada posisi
yang layak.

Ada hadis yang menunjukkan pentingnya memerhatikan
keluarga Nabi, yakni dari Atiyah bin Abi Sa’id bahwa Nabi
bersabda:

Aku telah tinggalkan bagi kalian dua perkara yang berharga. Satu di
antara keduanya lebih besar dari yang lain, Kitabullah sebagai tali yang
terulur dari langit ke bumi dan sanak keluarga dekatku. Keduanya tidak
akan terpisah sampai keduanya menemuiku di a/pand (telaga di surga).®

Sesungguhnya aku telah meninggalkan kepada kalian dua khalifah,
Kitabullah yang terulur antara langit dan bumi sesungguhnya keduanya
tidak akan terpisah sampai keduanya (antara langit dan bumi) dan
keturunan sanak keluargaku, dan sesungguhnya keduanya tidak akan
terpisah sampai keduanya menemuiku di dalam a/-pand.*

Dari paparan itu, semua hadis itu menunjukkan berita yang
jelas dan tidak ada teks yang menunjukkan kepemimpinan harus
dari keluarga Nabi; Nabi hanya berpesan untuk berpegang pada
Kitabullah dan memerhatikan keturunan dan keluarga Nabi yang
berpegang teguh pada ajaran Nabi itu. Sementara yang muncul
justru kelompok Syiah yang mengaku-ngaku pembela ah/ al-bayt,
padahal tujuannya adalah untuk kepentingan dunia, misalnya
mengambil seperlima dari harta rampasan perang. Tidak hanya
itu, mereka mengklaim diri mereka yang paling benar dan
menganggap kelompok lain sesat, bahkan sampai pada tingkat
saling mengkafirkan.4!

38Al-Salus, Ensiklopeds, 36

¥Imam Ahmad, A-Musnad, juz 3 (Mesir: Dar-Al-Ma‘arif, 1313), 14.
“Imam Ahmad, A~Musnad, Juz 5, 181-182.

4 Al-Salus, Ensiklopedi, 160.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 261



I Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Pemaknaan Abl al-Bayt

Al-Salus mengutip pandangan Imam Al-Hakim, berkata
bahwa yang dimaksud sanak keturunan Rasulullah adalah para
‘ulama’ al-‘amilin (para ulama yang giat bekerja), dimana mereka
tidak pernah berpisah dengan al-Qur’an. Adapun mereka yang
bodoh atau yang pintar tapi pemahamannya bercampur
kebatilan, maka mereka berada di luar pusaran ab/ al-bayt.
Sebaliknya apabila suatu kelompok berilmu, berakhlak dan
berpegang pada al-Qur’an dan berpegang teguh pada ajaran
Nabi sementara dia bukan dari keluarga dan keturunan Nabi,
maka mereka perlu diikuti.*?

Menurut Ibn Taymiyah, ijjma’ umat menjadi landasan hukum
bersama al-Qur’an, dan Sunnah. Sanak keluarga Rasulullah
adalah bagian dari umat dalam melakukan ijma’. Maka ijma’
umat sama dengan ijma’ sanak keluarga Rasulullah.**> Dengan
demikian ah/ al-bayt adalah sanak keluarga Nabi yang berpegang
teguh pada ajaran nabi dan menegakkan al-Qur’an dan Sunnah.
Sementara yang berseberangan dengan keduanya, maka tidak
pantas untuk disebut sebagai ah/ al-bayr.**

Syiah mengkategorikan ah/ al-bayt hanya pada keluarga ‘Ali
karena menikah dengan Fatimah, dengan asumsi Fatimah adalah
putri nabi. Tetapi, ada saat yang sama, mereka tidak
memasukkan ‘Uthman bin ‘Affan padahal dua putri Nabi
dinikahi olehnya.*> Utsman tidak hanya menikahi satu, tetapi dua
putri, sehingga dia dijuluki Dz# al-Nurayn, yaitu Ruqayyah (yang
meninggal tiga hari setelah perang Badar) dan bungsu Rasulullah
yakni Ummu Kulthum. ‘Uthman dikeluarkan Syiah dari ab/ al-
bayt karena membaiat Abu Bakr dan ‘Umar serta menjadi
khalifah setelah kedua khalifah itu meninggal, sehingga kitab-
kitab Syiah mengkafirkan dan memunafikkan ‘Uthman bin
‘Affan itu. 46

2lbid., 162.

Ibn Taymiyah, Minbhdj al-Sunnah al-Nabawiyyah (Makkah: Jami‘ah Imam
Muhammad ibn Su‘ad, 14006)

“AL-Salus, Ensiklopeds, 163.

#Muhibbuddin al-Khathib, Dz# a/-Nurayn Uthman bin ‘Affan (1394 H).

4Al-Salus, Ensiklopedi, 214.

262 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Sementara ‘Umar bin Khattab juga tidak dimasukkan Syiah
sebagai abl al-bayt, mengapa? Padahal ‘Ali ibn Abi Talib itu
menikahkan putrinya dengan khalifah kedua itu, dan hal itu
semakin memperbagus dan memadukan dua pembesar sahabat
itu. Tetapi Sylah mengatakan bahwa ‘Ali menikahkan putrinya
kepada ‘Umar karena takut ancamannya.*’

Tuduhan Syiah yang mengatakan ‘Ali menikahkan karena
ancaman ‘Umar, bukan hanya mendiskreditkan Umar, namun
hal itu merendahkan ‘Ali sebagai orang yang dinilai kehilangan
keberanian yang merupakan sifatnya yang sangat terkenal. Hal
itu menempatkan ‘Ali sebagai orang yang nista dan penakut.

Untuk memperkuat bahwa ‘Ali mencintai tiga khalifah
disebutkan dalam kitab Syiah Rafidhah, Mujam Rijjal al-Hadith
karya Sayyid Abu al-Qasim al-Khaui, yang menyebutkan bahwa
Imam ‘Ali memilih tiga nama yang menjadi khalifah sebelumnya
untuk semua putra dan cucunya. Di antaranya, putra ‘Ali ada
yang diberi nama Abu Bakr dan ada pula yang diberi nama
‘Uthman, dimana kedua putra ‘Ali ini meninggal bersama
saudaranya, Husain, di perang al-Tahuf. Cucu Imam °‘Ali ada
yang diberi nama Umar, yaitu putra Husain yang meninggal
bersama bapaknya. Kedua putra Hasan diberi nama Abu Bakr
dan ‘Umar, yang meninggal bersama pamannya, Husain. 48

Perbandingan Pandangan Syiah-Sunni

Perdebatan Imamab

Imémah merupakan aspek yang menjadi perdebatan antara
Sunni dan Syiah, sehingga menjadikan dua aliran ini tidak bisa
bertemu baik dalam pemikiran keagamaan maupun perilaku
ritual keagamaan.

Syiah memiliki keyakinan dasar yang membedakannya
dengan ajaran-ajaran Sunni. Pertama, imamah (kepemimpinan),
bahwa seorang umat Islam harus percaya terhadap hal tersebut,
dan kepemimpinan itu dipimpin oleh imam yang ma'sin.

47Syaikh Muhammad Hasan al-‘Amili, Wasa'i/ al-Shi‘ab ila Tashil Masa’il
al-Shari'ah, jilid 14 (Kairo: Matbu’at al-Najah, 1391 H) 433-4.

#Sayyid Abu al-Qasim al-Musawa al-Khaui, Mujam Rijal al-Hadith,
(Najf, 1390 H/1970 M).

‘l//lIMth Jurnal Stndi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 263



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Seseorang tanpa adanya kepemimpinan seorang yang masinm
maka akan lemah. Kedua, bada’ (mengetahui hal yang gaib).
Bahwa seorang imam mengetahui hal-hal yang telah dan akan
terjadi. Ketiga, raj’ah (reinkarnasi), seorang imam akan muncul
kembali untuk memperbaiki kondisi umat yang sudah rusak.
Keempat, tagiyyah (kepura-puraan). Seseorang bisa menampilkan
kepercayaan dan perilaku yang lain dalam rangka menjaga
keimanannya.

Dalam pandangan Syiah ‘Ashariyah bahwa seorang imam
wajib masim, sehingga ada kepastian bagi orang-orang mukallaf.
Imam adalah bujjah Allah dan perkataannya adalah firman Allah,
sedangkan perkataan Rasulullah dan hukumnya wajib ditaati dan
diterima dengan sepenuh hati serta mengembalikan masalah
kepadanya dengan yakin dan pasti.#’

Dalam pandangan Sunni, bahwa kepemimpinan (imdmah)
bukan merupakan hal yang menjadi rukun, namun kalangan
Syiah membelokkan dan mengada-ada masalah kepemimpinan
tersebut dengan merujuk pada sejarah Gadir Khum. Sunni
berpandangan bahwa peristiwa Gadir Khum merupakan catatan
yang amat bersejarah. Di tempat itu, setelah melakukan haji
Wada’, Rasulullah mewasiatkan berbagai pesan yang amat
berharga, di antaranya tentang kehormatan dan kemuliaan harta,
darah dan jiwa kaum muslimin; kewajiban sebagai seorang
hamba dengan yang lain dan kewajiban suami istri. Dalam
momentum yang penting itu Rasulullah ingin menunjukkan
bahwa kesempurnaan Islam betul-betul fakta dan bahwa risalah
kenabian betul-betul tuntas dan disaksikan umat Islam.

Kalangan Syiah, khususnya Syiah Ja’fariyah berkeyakinan
bahwa di dalam khutbah Gadir Rasulullah tersebut terdapat
perintah kepada umatnya untuk berpegang teguh kepada al-
Qur'an dan sanak keturunannya karena sesungguhnya beliau
telah meninggalkan dua peninggalan yang amat berarti, yakni al-
Qur’an dan sanak keluarganya. Sementara bagi kalangan Sunni,
berpegang teguh pada Kitabullah dan Sunnahnya dalam arti
sunnah yang terdapat dalam sepuluh kitab yakni Sahih Bukhari,
Sahih Muslim, Musnad Ahmad, Musnad al-Tirmidzi, Musnad al-
Nasa’i dan Musnad Ibn Majah.

“Al-Salus, Ensiklopedi, 361.

264 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Dalam Sahih Bukhari disebutkan, bahwa:

Para imam sesudah Nabi meminta nasehat kepada orang-orang yang
dipercaya dari para ulama dalam perkara yang mubah untuk memilih
yang paling mudah dikerjakan, maka apabila al-Qur’an dan Sunnah telah
menjelaskannya, suapaya tidak mengambil pendapat dari yang lain
sebagai tanda mengikuti Nabi.50

Imam Bukhari meriwayatkan dari ‘Ubaidillah bin ‘Abdullah
dari Ibn ‘Abbas berkata:

“Saat Nabi datang, di dalam rumah ada beberapa sahabat, di antaranya
Umar bin Khaththab, lalu beliau bersabda, kemarilah kalian, aku akan
menuliskan buat kalian sebuah kitab dimana kalian tidak akan sesat
sesudahnya.” Umar berkata, “Sesungguhnya Nabi sudah tidak tahan
merasakan sakit, dan kalian telah memiliki al-Qur’an, maka cukuplah
bagi kami Kitabullah (al-Qur’an).” Kemudian orang-orang berselisih
dan bertengkar. Di antara mereka ada yang berkata,”Mendekatlah kalian
| karena Rasulullah akan menuliskan buat kalian satu kitab dimana
kalian tidak akan sesat sesudahnya.” Juga ada lagi di antara mereka yang
berkata seperti yang telah dikatakan. Maka saat mereka gaduh dan tidak
karuan, Nabi bersabda, “Pergilah kalian dariku I”>1

Sa‘id bin Jubair dari Ibn Abbas bahwa Rasulullah bersabda:

“Biartkan aku, sesungguhnya tempat dimana aku berada lebih baik
daripada yang mereka ajak untuk datang kepadanya”. Lalu Rasulullah
memberikan tiga wasiat, “Keluarkanlah orang-orang musyrik dari
Jazirah Arab, ambillah jigyah dari orang asing (non-muslim) sebesar apa
yang pernah aku ambil dari mereka.” Kemudian beliau terdiam tentang
waslat ketiga atau beliau berkata, “Aku lupa yang ketiga.”

Kalangan Syiah berkeyakinan bahwa wasiat Nabi yang ketiga
adalah agar mengangkat ‘Ali sebagai pemimpin mereka. Bahkan
Kalangan Syiah Ja‘fariyah ada yang mengatakan bahwa “Al-
Faruq (‘Umar ibn Khattab) mengakui bahwa yang dimaksud
dengan a/-Kitab adalah konsolidasi wasiat kekhalifahan Ali dan
para imam dari keturunannya, kemudia dia (‘Umar) bersama para

pembesar sahabat telah mencegah Rasulullah untuk melakukan
hal itu.””>3

S0Bukhari, AL tisham bi al-Kitab wa al-Sunnah.

S bid.

S2Bukhari, Sahih Bukhari, Bab Sakitnya Nabi dan wafatnya.

> ngenity of Umar, 209-210, dikutip oleh Ali Ahmad As-Salus

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 265



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Dalam kitab al-Muwatta’, Imam Malik menyebutkan sabda
Nabi, “Telah aku tinggalkan bagi kalian dua perkara dan kalian
tidak akan sesat selama kalian berpegang keduanya, Kitabullah
dan Sunnah nabi-Nya.””>

Syiah menganggap bahwa peristiwa di Gadir Khum
merupakan momentum wasiat Nabi kepada Ali untuk
menggantikannya setelah Nabi meninggal. Sementara bagi Sunni,
bahwa Gadir Khum merupakan penegasan Rasulullah untuk
berpegang pada Kitabullah dan Sunnah Nabi, serta penegasan
Nabi untuk memperhatikan sanak keluarga yang merupakan
pewaris agama Nabi.

Pandangan tentang Al-Qur'an

Perdebatan yang tidak pernah selesai dari Syiah dan Sunni
adalah masalah keotentikan al-Qut’an. Syiah mempercayai
bahwa al-Qur’an yang kita pegang saat ini adalah berbeda
dengan saat diturunkan kepada Rasulullah, namun jumhur ulama
Sunni berpandangan bahwa al-Qur’an yang dipegang oleh kaum
muslimin, atau disebut sebagai mushaf ‘Uthmani merupakan
hasil karya para sahabat yang mulia dan terjaga hingga hari
kiamat. Sebagaimana Firman Allah: “Tidak ada perubahan bagi
kalimat-kalimat Allah. yang demikian itu adalah kemenangan
yang besar”. (Qs. Yunus [10]: 64). “Sesungguhnya Kami-lah
yang menurunkan al-Quran, dan Sesungguhnya Kami benar-
benar memeliharanya”. (Qs. al-Hijr [15]: 9).

Dalam pandangan Sunni bahwa keterangan ini memberikan
jaminan tentang kesucian dan kemurnian al-Qur’an selama-
lamanya dengan mempersiapkan orang-orang yang menjaganya
dengan menghafal dan mengajarkan kepada orang lain. Sunni
berkeyakinan bahwa al-Qur’an telah ditulis di zaman Rasulullah
dan dihimpun pada zaman Abu Bakr al-Siddiq kemudian di
zaman ‘Umar ibn Khattab kemudian ditulis pada zaman
‘Utsman ibn ‘Affan yang kemudian dikenal dengan Mushaf
‘Utsmani, yang telah terjaga di dada kaum muslimin sepanjang
masa.”

>Imam Malik, A+Muwatta’, Juz 1, 6.
> Al-Salus, Ensiklopeds, 571.

266 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



I Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Kalangan Syiah, khususnya Syiah Ithna ‘Ashariyah merasa
kegerahan dengan kesepakatan jumhur Ahl al-Sunnah tentang
keabsahan al-Qur’an terhadap mushaf Uthmani itu. Kelompok
ckstrem Syiah mencemooh para sahabat yang mulia khususnya
Abu Bakr, ‘Umar dan ‘Utsman, yang dianggap tidak amanah
dalam menerapkan syariat Islam serta dalam penjagaan kitab
Allah ini. Tiga khalifah itu dianggap merampas khilafah dari
tangan ‘Ali, dan melakukan perubahan terhadap al-Qur’an agar
tindakan-tindakan mereka tidak terbongkar dan tidak tampak
hak Ali dan para imam sesudahnya dalam khilafah.>¢

Sebagian dari kalangan Syiah ada yang menulis bahwa
Utsman bin ‘Affan telah membakar seluruh mushaf, serta
menghapus surat-surat yang di dalamnya menyebutkan
keutamaan ‘Ali dan ab/ al-baymya. Namun dalam kelompok Syiah
juga ada yang berpandangan sebagaimana umumnya ulama
Sunni bahwa al-Qur’an tidak mengalami perubahan sebagaimana
yang diyakini Syiah Ja’fariyah. Salah satu perkataan Sayyid al-
Murtada bahwa al-Quran merupakan mukjizat, sumber
pengambilan hukum syariah dan hukum-hukum agama. Mereka
berdalil bahwa Ulama telah menjaga dan menghafalnya dengan
sangat serius hingga mereka tahu segala perbedaan yang ada di
dalamnya dari sudut 77abnya, bacaan (gira'al) dan huruf-huruf
serta ayat-ayatnya. Lalu bagaimana mungkin ia telah berubah dan
berkurang padahal penjagaan kaum muslimin demikian serius,
jujur dan penuh dengan kehati-hatian. Intinya adalah al-Qur’an
yang dihimpun pada masa Rasulullah sama seperti apa yang ada
di tangan umat Islam sekarang.

Syaikh al-Tusi juga mengatakan bahwa pendapat yang
mengatakan bahwa di dalam al-Qur’an ada tambahan dan
pengurangan, merupakan pendapat yang tidak pantas untuk
diungkapkan. Karena perkataan bahwa di dalam al-Qur’an ada
tambahan telah disepakati sebagai sesuatu yang batil, begitu pula
yang mengatakan bahwa al-Qur’an mengalami pengurangan.
Karena al-Qur’an yang ada di tangan kita sudah diketahui
kesahihannya, dimana tidak ada yang menentang dan tidak ada
pula yang menolak.’” Namun pandangan ini tertutupi dengan

S Al-Salus, Ensiklopeds, 571.
57 Al-Tusi, AFTibyan, Juz 1, 3.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 267



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

pemahaman yang umum dipercayai kalangan Syiah yang percaya
bahwa al-Qur’an telah mengalami perubahan, dan tidak otentik
lagi sebagaimana ketika diturunkan pada Rasulullah.

Pandangan tentang Khilafah Abu Bakr

Dalam pandangan Syiah, kepemimpinan Abu Bakr dianggap
tidak sah karena dianggap merampas kekhilafahan Ali yang telah
mendapat mandat langsung dari Rasulullah. Al-Haytami menulis
buku tentang Abu Bakr, sebagai bukti otentik tentang
keutamaan Abu Bakr secara terperinci dengan berbagai dalil
yang kuat.®® Buku itu memuat beberapa hal, sebagaimana
dipaparkan di bawah ini:

Pertama, para sahabat Ansar yang sudah menetapkan Sa’ad bin ‘Ubadabh,
namun mencabut ketetapan itu dengan membaiat Abu Bakr setelah
datangnya berita tentang perintah Rasulullah kepada Abu Bakr untuk
mengimami manusia dalam shalat ? Mereka menjawab, “Kami
berlindung kepada Allah jika kami mendahului Abu Bakr.”
Keterangan ini menunjukkan bahwa sahabat Ansar secara de fakto
sangat pantas untuk memilih pemimpin dari kalangan mereka, padahal
Madinah adalah tanah mereka, jumlah mereka lebih banyak, dan bukti
pengorbanan mereka telah nyata membantu dan menerima para sahabat
dari Muhajirin, namun mereka begitu taat terhadap perintah dan
ketetapan Rasulullah yang mengisyaratkan Abu Bakr sebagai khalifah.

Kedna, Abdurrahman bin ‘Auf menyaksikan khutbah Abu Bakr saat
dilantik jadi khalifah, “Demi Allah, Aku tidak pernah menginginkan
khilafah sama sekali baik siang maupun malam. Aku juga tidak
menyenanginya dan tidak pernah memintanya kepada Allah dalam
waktu sunyi maupun keramaian. Tetapi aku mengkhawatirkan
terjadinya fitnah, dan aku tidak merasa sedikitpun terhadap khilafah.”
Keterangan ini menunjukkan bahwa sosok Abu Bakr bukanlah sosok
yang ambisius tethadap khilafah, dan bahkan tidak ada pikiran untuk
mendudukinya karena takut adanya fitnah ketika memegang kekuasaan.

Ketiga, semua sahabat berkonsesus atas khilafah Abu Bakr, maka
demikian itu tidak dapat dijadikan dasar tentang tidak berhaknya Abu
Bakr atas khilafah. Terlebih ‘Ali ibn Abi Talib termasuk orang yang
menceritakan adanya konsensus atas hal tersebut. Sebagaimana
dikatakan Imam Baihaqi menyebutkan riwayat dari al-Za’rafani, ia
berkata, “Saya mendengar Imam Shafi‘i berkata,”Kaum muslimin

> Ahmad bin Hajar al-Haitami al-Makki, A~Sawa'ig al-Mubrigab fi al-
Raddi “ala Abli al-Bida’ wa al-Zandagabh,
> Ihid,. 21.

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

bersepakat atas kekhalifahan Abu Bakr. Karena pada saat itu mereka
bergejolak pasca meninggalnya Rasulullah, namun mereka tidak
mendapatkan di kolong langit ini orang yang lebih baik daripada Abu
Bakr maka mereka menyerahkan urusan mereka kepadanya.” Para
sahabat tidak meragukan bahwa Abu Bakr adalah khalifah Rasulullah,
Sesungguhnya dialah orang yang mendampingi Rasulullah ketika dalam
gua, dan kami mengetahui kemuliaan dan keseniorannya.”

Al-Haytami mengutip al-Qur'an untuk menjelaskan
kedudukan Abu Bakr sebagai representasi dari manusia terbaik.
Ayat itu berbunyi:

Hai orang-orang yang beriman, Barangsiapa di antara kamu yang
murtad dari agamanya, Maka kelak Allah akan mendatangkan suatu
kaum yang Allah mencintai mereka dan merekapun mencintai-Nya,
yang bersikap lemah lembut terhadap orang yang mukmin, yang
bersikap keras terhadap orang-orang kafir, yang berjihad di jalan Allah,
dan yang tidak takut kepada celaan orang yang suka mencela. Itulah
karunia Allah, diberikan-Nya kepada siapa yang dikehendaki-Nya, dan

Allah Maha Luas (pemberian-Nya), lagi Maha Mengetahui. (Qs. al-

Maidah [5]: 54)

Al-Bayhaqi menyebutkan riwayat FHasan al-Basri yang
berkata, “Demi Allah, ketika orang-orang Arab murtad, maka
Abu Bakr dan sahabat-sahabatnya berjihad memerangi mereka
sehingga mengembalikan mereka kepada Islam.” Peran Abu
Bakr sebagai khlaifah begitu besar untuk memerangi kaum yang
murtad terhadap Islam karena menolak membayar zakat yang
sudah berjalan ketika Rasulullah masih hidup.

Banyak hadis yang menyebutkan keutamaan Abu Bakr yang
diucapkan secara langsung oleh Rasulullah, di antaranya:

“Sesungguhnya aku tidak mengerti apa yang ditakdirkan Allah tentang
sisa usiaku bersama kamu, maka ikutilah dua orang setelahku, Aba Bakr
dan ‘Umar. Berpegang teguhlah kepada bimbingan Ammar, dan
benarkanlah hadis yang disampaikan Ibn Mas‘ad.” (HR. Imam Ahmad,
al-Tirmidhi, Ibn Majah dan Ibn Hibban).

Rasulullah  kepada manusia  bersabda: “Sesungguhnya  Allah
memberikan pilihan kepada seorang hamba antara dunia dan apa yang
di sisi-Nya, lalu hamba itu memilih apa yang di sisi Allah.” Maka Abu
Bakr menangis dan berkata: “Kami utamakan kamu atas ibu dan bapak
kami.” Kami heran atas menangisnya Abu Bakr, karena Rasulullah
memberitahukan seseorang hamba yang diberikan pilihan oleh Allah.
Sebab Rasulullah adalah hamba yang diberikan pilihan, dan Abu Bakr
adalah orang yang paling mengetahui di antara kami. Lalu Rasulullah

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

bersabda: “Sesungguhnya manusia yang paling memberi kepadaku
dalam persahabatan dan hartanya adalah Abu Bakr. Dan jika aku
menjadikan kekasih selain Tuhanku niscaya aku jadikan Abu Bakr
sebagai kekasih dalam persaudaraan dan cinta kasih dalam Islam. Tidak
tersisa satu pintu pun yang ditutup kecuali pintu Abu Bakr”. (HR.
Imam al-Bukhati dan Imam Muslim)

Bani Mustaliq mengutusku kepada Rasulullah untuk bertanya: “Kepada
siapa kami menyerahkan zakat setelahmu? Lalu aku datang kepadanya
dan bertanya, maka beliau berkata: “kepada Abu Bakr.” (HR. Imam al-
Hakim)

Kata Afshah, Rasulullah berkata kepadaku pada waktu sakit yang
kemudian beliau meninggal karena sakitnya itu. “Panggillah bapakmu
dan saudaramu untuk menghadap kepadaku sehingga aku menuliskan
suatu tulisan. Sebab aku sangat mengkhawatitkan bila seseorang
berharap dan mengatakan bahwa dia lebih berhak (atas khilafah).
Namun Allah dan orang-orang mukmin hanya memilih Abu Bakr.”
(HR. Imam al-Hakim)

Dari Abu Musa al-Asy‘ari, bahwa ketika Nabi sakit lalu semakin keras
sakitnya, maka beliau berkata,”Perintahkanlah Aba Bakr shalat bersama
manusia.” A‘Tshah berkata,”Wahai Rasulullah, sesungguhnya dia orang
yang sangat sensitif. Jika dia berdiri bersamamu maka dia tidak akan
mampu  salat dengan orang-orang.” Maka Nabi bersabda:
“Perintahkanlah Abu Bakr untuk salat dengan orang-orang,” lalu
AfTshah mengulangi pernyataannya tersebut. Maka Nabi bersabda:
“Perintahkan Abu Bakr untuk salat dengan orang-orang. Sesungguhnya
kamu seperti wanita-wanita pada masa Nabi Yusuf” Lalu Nabi
menemui Abu Bakr. Maka Abu Bakr salat mengimami orang-orang
pada masa hidup Rasulullah. (HR. Imam al-Bukhari dan Imam Muslim)

Ketika Rasulullah membangun masjid dan telah meletakkan batu dalam

bangunan, maka beliau berkata kepada Abu Bakr, “Letakkanlah batumu

di samping batuku.” Kemudian berkata kepada ‘Umar, “Letakkanlah

batumu di samping batu Abu Bakr.”” Kemudian berkata kepada

‘Uthman, “Letakkanlah batumu di samping batu ‘Umat.” Kemudian

beliau berkata, “Mereka adalah para khalifah sesudahku”. (HR. Ibn

Hibban)

Dari paparan di atas menunjukkan bahwa Abu Bakr di mata
Sunni merupakan sosok yang berhak atas khilafah karena
memiliki sejumlah keutamaan dan kemuliaan yang tidak dimiliki
oleh manusia seluruh ciptaan Allah sesudah para Nabi dan para
Rasul. Hal itu sekaligus membedakan dari cara pandang Syiah
yang menilai Abu Bakr sebagai manusia hina, berhala Quraysh,
karena dianggap merampas hak khilafah ‘Al ibn Abi Talib.

270 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



I Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Pemaknaan terbadap Abl al-Bayt

Abl al-bayt merupakan entry point untuk melihat perbedaan
Syiah dan Sunni. Al-Salus mengutip pandangan Imam al-Hakim
yang mengatakan bahwa yang dimaksud sanak keturunan
Rasulullah adalah para “wlama’ al-‘amilun (para ulama yang giat
bekerja), dimana mereka tidak pernah berpisah dengan al-
Qur’an. Adapun mereka yang bodoh atau yang pintar tapi
pemahamannya bercampur kebatilan, maka mereka berada di
luar pusaran ab/ al-bayt. Sebaliknya apabila suatu kelompok
berilmu, berakhlak dan berpegang pada al-Qur’an dan berpegang
teguh pada ajaran Nabi meskipun dia bukan dari keluarga dan
keturunan Nabi, maka mereka perlu ditkuti.®

Sementara menurut Ibn Taymiyah bahwa ijma’ umat
menjadi landasan hukum bersama al-Qur’an, Sunnah dan ijma’.
Sementara sanak keluarga Rasulullah adalah bagian dari umat
dalam melakukan ijma’. Maka ijma’ umat sama dengan ijma’
sanak keluarga Rasulullah.®!

Dengan demikian ah/ al-bayt adalah sanak keluarga Nabi yang
berpegang teguh pada ajaran Nabi dan menegakkan al-Qur’an
dan sunnah. Sementara yang berseberangan dengan keduanya,
maka tidak pantas untuk disebut sebagai ab/ al-bayt.5>

Syiah mengategorikan ab/ al-bayt hanya pada keluarga Ali
karena menikah dengan Fatimah, dengan asumsi Fatimah adalah
putri nabi, sementara pada saat yang sama, mereka tidak
memasukkan ‘Uthman bin ‘Affan walaupun dia menikahi dua
putri Nabi.®3 Alasan Syiah mengeluarkan Uthman dari ab/ al-bayt
karena membaiat Abu Bakr dan ‘Umar serta menjadi khalifah
setelah kedua khalifah itu meninggal. Kitab-kitab Syiah
mengkafirkan dan memunafikkan ‘Uthman ibn ‘Affan. ¢4

Syiah juga tidak memasukkan ‘Umar ibn Khattab sebagai a//
al-bayt padahal ‘Ali ibn Abi Talib menikahkan putrinya dengan
khalifah kedua itu. Syiah berpandangan bahwa ‘All menikahkan

Al-Salus, Ensiklopeds, 162.
01]bn Taymiyah, Minhaj, 43.
02Al-Salus, Ensiklopeds, 163.
03Al-Khatib, Dz al-Nurayn.
0*Al-Salus, Ensiklopeds, 214.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 271



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

putrinya kepada ‘Umar karena takut ancamannya.®> Tuduhan
Syiah yang mengatakan ‘Ali menikahkan karena ancaman ‘Umar,
bukan hanya mendiskreditkan ‘Umar, tetapi juga merendahkan
‘Ali sebagai orang yang kehilangan keberanian yang merupakan
sifatnya yang sangat terkenal. Hal itu menempatkan ‘Ali sebagai
orang yang nista dan penakut.

Begitu bencinya kepada ketiga khalifah itu, Syiah sampai
menutupi kebaikan ketiganya, dan melebih-lebihkan sikap yang
tidak pada tempatnya. Misalnya, ketika menjelaskan latar
belakang turunnya Qs. al-Jumu‘ah (62): 11 yang terjemahannya:

Dan apabila mereka melihat perniagaan atau permainan, mereka bubar

untuk menuju kepadanya dan mereka tinggalkan kamu sedang berdiri

(berkhutbah). Katakanlah: “Apa yang di sisi Allah lebih baik daripada
permainan dan perniagaan, dan Allah sebaik-baik pemberi rezki”.

Kalangan Syiah memandang, dengan merujuk pada
ungkapan Abd al-Husayn al-Musawi, ketika Dahyah al-Kalbi
yang datang pada hari Jum’at membawa bahan makanan dari
Syam, maka para sahabat pergi dan meninggalkan Nabi yang saat
itu sedang berkhutbah kecuali ‘Ali, Hasan, Husayn, Fatimah,
Salman, Abu Dhar, dan Miqdad ibn Aswad.®® Sementara ada
keterangan lain yang dikatakan Jabir bin Abdillah, bahwa di
dalam masjid itu ada dua belas orang termasuk saya, Aba Bakr
dan ‘Umar.%” Ibn Abbas mengatakan bahwa yang tersisa dalam
masjid itu adalah empat khulafaurrasyidin, Ibn Mas‘ud, dan
beberapa orang dari sahabat Ansar.”68

Dengan demikian keberadaan Abu Bakr untuk tetap di
masjid merupakan kebaikan yang ditutupi dengan membesar-
besarkan keluarga Ali, sehingga objektivitas dalam memandang
realitas yang sebenarnya menjadi sirna.

Pandangan terbadap ‘Ali ibn Abi Talib

Kalau Syiah berkeyakinan bahwa #mamah merupakan hal
yang wajib, dan ‘Alf ibn Abt Talib merupakan figur yang pantas.
Imamah itu merupakan hak kelompok ah/ al-bayt yang terlepas ke

SWasail , X1V, 433-4.

00Al-Salus, Ensiklopeds, 219.

7 AL-Dur Al-Mansur, Jilid 4, 220-1.
Ibn Hajar, Sapih Muslim, Jilid 1, 214.

272 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

tangan Abu Bakr dan ‘Umar ibn al-Khattab serta berlanjut ke
‘Uthman ibn ‘Affan. Di pihak lain, Sunni mengakui keutamaan
‘Ali namun tetap menilai Aba Bakr merupakan figur yang lebih
utama dan pantas dalam soal khilafah.

Syiah dan Sunni sepakat bahwa seorang nabi merupakan
seorang pemimpin yang maSsim, dan hanya beliaulah yang
ditetapkan ke-ma sum-annya. Meskipun demikian, Syiah juga
menerapkan kepada para imam mereka memiliki derajat seperti
Nabi yang ma‘sim.%° Dalam pandangan Sunni, ketaatan terhadap
pemimpin yang selaras dan menghukumi dengan al-Qur’an dan
Sunnah merupakan tolok ukur, bukan disandarkan pada ke-
ma'‘sam-an pemimpin. Sebagaimana Firman Allah dalam Qs. al-
Nisa’ (4): 59:

Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul (Nya),

dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat

tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (al-Qur’an) dan

Rasul (sunnah), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari

kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik
akibatnya.

Memaknai Fatwa MUI tentang Kesesatan Ajaran Syiah

Bukti tidak bisa bersatunya Syiah dan Sunni adalah
munculnya fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang
merespon kesesatan ajaran Syiah, khususnya di Jawa Timur.
Merujuk berbagai laporan dari berbagai daerah, yang melaporkan
sejumlah aliran yang dikategorikan menyimpang dari prinsip-
prinsip agama Islam maka muncul fatwa MUI itu. Adapun poin-
poin penting fatwa MUI itu adalah: 70

Pertama, mengukuhkan dan menetapkan bahwa ajaran Syiah,
khususnya — Imamiyah — Ithna — ‘Ash‘ariyab  dan/atau  yang
menggunakan nama samaran mazhab ab/ al-bayt dan semisalnya
serta ajaran-ajaran yang mempunyai kesamaan dengannya adalah
“sesat dan menyesatkan”. Kedua, menyatakan bahwa penggunaan
istilah ab/ al-bayt untuk pengikut Syiah adalah bentuk pembajakan
kepada ah/ al-bayt Rasulullah.

Al-Salus, Ensiklopeds, 368.
"Ainul Yaqin (Peny.), Fatwa MUI Provinsi Jawa Timur tentang Kesesatan
Ajaran Syiah (Surabaya: MUI Provinsi Jawa Timur, 2012).

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 273



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Ketiga, merekomendasikan: (a) kepada umat Islam diminta
untuk waspada agar tidak mudah terpengaruh dengan faham dan
ajaran Syiah (khususnya Imamiyah Ithna ‘Ash‘ariyah dan/atau yang
menggunakan nama samaran madzab Ahl al-bayt dan
semisalnya). (b) Kepada umat Islam diminta tidak mudah
terprovokasi melakukan tindakan kekerasan (anarkisme) karena
hal tersebut tidak dibenarkan dalam Islam serta bertolak
belakang dengan upaya membina suasana kondusif untuk
kelancaran dakwah Islam. (c) Kepada pemerintah baik pusat
maupun daerah dimohon agar tidak memberikan peluang
penyebaran faham Syiah di Indonesia, karena penyebaran faham
Syiah di Indonesia yang penduduknya mayoritas berpaham 45/
al-Sunnab  wa  al-Jama'ah sangat berpeluang menimbulkan
ketidakstabilan yang dapat mengancam keutuhan NKRI. (d)
Kepada pemerintah baik pusat maupun daerah dimohon agar
melakukan  tindakan-tindakan  sesuai dengan  peraturan
perundang-undangan yang berlaku antara lain
membekukan/melarang aktivitas Syiah beserta lembaga-lembaga
yang terkait. (¢) Kepada pemerintah baik pusat maupun daerah
dimohon agar bertindak tegas dalam menangani konflik yang
terjadi, melihat masalah secara utuh dan keseluruhan tidak hanya
melihat pada kejadiannya saja, tetapi juga faktor yang menjadi
penyulut terjadinya konflik. Karena penyulut konflik adalah
provokator yang telah melakukan teror dan kekerasan mental
sehingga harus ada penanganan secara komprehensif. (f) Kepada
pemerintah baik pusat maupun daerah dimohon agar bertindak
tegas dalam menangani aliran menyimpang karena hal itu bukan
termasuk kebebasan beragama tetapi penodaan agama.

Pada bagian penutup MUI Jawa Timur memohon kepada
MUI pusat agar mengukuhkan fatwa tentang kesesatan Syiah
(khususnya  Imamiyah — Ithna — ‘Ashariyab  dan/atau  yang
menggunakan nama samaran madzab _Al/ al-Bayr dan
semisalnya) serta ajaran-ajaran yang mempunyai kesamaan
dengan faham Syiah sebagai fatwa yang berlaku secara nasional.

Kalau merujuk pada fatwa yang dikeluarkan oleh MUI Jawa
Timur ini menunjukkan bahwa Syiah sebagai sebuah ajaran
keagamaan tidak mungkin bisa hidup berdampingan dalam

274 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



I Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

komunitas Sunni, apalagi penganut Sunni di Indonesia
merupakan jumlah yang mayoritas.

Catatan Akhir

Syiah dan Sunni sama-sama mengakui Islam sebagai agama
yang benar dan diturunkan Allah lewat Rasulullah dengan
petunjuk yang termaktub dalam al-Qur’an. Al-Qur’an diyakini
memberikan konsep kehidupan di dunia untuk keselamatan
akhirat. Namun demikian, terdapat lima masalah yang
menjadikan kedua aliran pemikiran keagamaan ini sulit untuk
dipertemukan yakni masalah zwamah, keotentikan al-Qur’an,
khilafah Abu Bakr, hak &hilifah atas ‘Ali ibn Abi Talib, dan
pemaknaan terhadap ab/ al-bayt.

Syiah menempatkan imamah sebagai rukun dan masuk dalam
ranah akidah, dan seorang muslim harus mengimani, dan
siapapun yang tidak mengakuinya bisa tergolong kafir. sementara
Sunni mengakui zzamah dalam konteks bahwa umat Islam harus
mengakui dan berpegang teguh terhadap ajaran Islam yang telah
diajarkan oleh Rasulullah dan diamalkan para sahabat.

Syiah percaya bahwa al-Qur’an masih otentik, namun secara
umum, Syiah meyakini bahwa al-Qur’an tidak otentik lagi dan
tidak asli sebagaimana ketika diturunkan kepada Rasulullah.
Dengan kata lain, al-Qur’an mengalami perubahan. Sementara
Sunni mengakui bahwa al-Qur’an masih terjaga keasliannya
sampai hari kiamat dengan jaminan Allah.

Syiah memandang bahwa Abu Bakr merupakan sahabat
tidak sah karena merampas hak yang telah menjadi hak milik ‘Ali
ibn Abi Talib sebagaimana yang terjadi di Ghadir Khum,
sementara Sunni memandang khilafah Abu Bakr merupakan
kepemimpinan yang sah dan absah baik menurut al-Qur’an
maupun penegasan Rasulullah yang menunjukkan bahwa Abu
Bakr merupakan representasi manusia terbaik di dunia dan di
akhirat setelah para Nabi dan Rasul.

Syiah memandang bahwa suami Fatimah atau menantu
Rasulullah merupakan figur terbaik di antara para sahabat karena
memiliki andil yang besar terhadap Islam, dan menerima wasiat
langsung dari Rasulullah untuk mengemban khilafah sepeninggal

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 275



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Rasulullah, namun wasiat itu dirampas oleh khalifah Abua Bakr
dan ‘Umar sehingga khilafah itu tidak di tangannya.

Syiah memandang bahwa ah/ al-bayt adalah sanak keluarga
Rasulullah dari jalur Fatimah yang bersuamikan ‘All ibn Abi
Talib. Jalur itu berkelanjutan pada keturunan mereka berdua,
sehingga melahirkan imam dua belas yang dianggap representasi
para imam yang mewarisi nilai-nilai kenabian. Sementara Sunni
memandang bahwa ab/ al-bayt tidak hanya keturunan Rasulullah
dari jalur Fatimah dan ‘Al beserta keturunannya, tetapi juga
siapa pun yang berikat darah atau perkawinan bersama
Rasulullah. Dalam konteks ini yang termasuk ab/ al-bayt adalah
keturunan Rasulullah, baik dari jalur Zaynab, Fatimah, Rugayyah
dan Ummi Kulthum. Oleh karena itu, ‘Uthman ibn ‘Affan (Dz#
al-Niirayn), ‘Aishah binti Aba Bakr al-Siddiq dan Hafsah binti
‘Umar ibn al-Khattab termasuk dalam kategori ah/ al-bayt karena
mereka berdua adalah istri Rasulullah dan wwm al-ninkminin. Bagi
kalangan Syiah, dua istri Rasulullah ini dianggap wanita kotor
yang tidak layak mendampingi manusia terbaik di dunia dan
akhirat. Wa al-I.ah a'lam bi al-sawab. e

Daftar Pustaka

Abdullah. Risalah kepada Pecinta Abl al-bayt, Riyadh: Dar al
Muntaqa.

Ahmad, Imam, 1313 H. A/-Musnad, juz 3. Mesir: Dar al-Ma‘arif.

al-Alusi, Sayyid Mahmud Shukri. 1373 H. Mukbtasar al-Tupfah al-
Ithna ‘Ashariyah. As-Salatiah.

al-‘Amili, Shaikh Muhammad Hasan. 1391 H. Wasdil al-Shi‘ab ili
Tashil al-Masail al-Shari‘ab. jilid 14. Kairo: Mathbu‘at al-
Najah.

, 1357 H. al-Shi‘ah wa al-Tashayyx’. ttp: Matba‘ah al-

TIrfan.

Asmuni, Yusran. 1996. Iun Taubid. Jakarta: Raja Grafindo
Persada.

al-Gita’, Muhammad Husain al-Kashif. tt. Agiu al-Shi'ah wa
Usgsluha. Kairo: al-Matba‘ah al-‘Arabiyyah.

al-Halabi, Sulaiman. 1404 H. Taifah al-Nusayriyah Tarikbuba wa
Aga’iduba, Kuwait: al-Dar al-Salafiyah.

276 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 ‘



I Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Huzaemah. 1997. Perbandingan Madzhab. Jakarta: Logos.

Kermani, Abbas ‘Affan. 2009. Kecuali Ali. Jakarta: Al-Huda.

al-Khatib, Muhib al-Din. 1394 H. Dz# al-Nurayn ‘Uthman ibn
Affan. ttp: tp.

al-Khaui, Sayyid Abu al-Qasim al-Musawa. 1390 H/1970 M.
Mujam Rijal al-Hadith. Najf.

al-Khurasani, Muhammad ‘Ali al-Khazimi. tt. Fawaid al-Usil al-
Arba‘ah. Teheran: Maktabah al-Sadr.

al-Makki, Ahmad bin Hajar al-Haytami. .A~Sawa‘ig al-Mubrigah fi
al-Raddi ‘ala Abl al-Bida’ wa al-Zandagab.

al-Musaw1, Ayatullah Sayyid Muhammad. 2001. Maghab Pecinta
Kelnarga Nabi, Kajian Al-Qur'an dan Sunnah. Jakarta: Al-Huda.

al-Musawi, Sayyid Syafaruddin. 2010. Dialog Swunnab Ablus
Sunnah- Syiah. Jakarta: Al-Huda.

al-Qummi, Abu al-Hasan ‘Ali ibn Ibrahim. 1386 H. Tafsir al-
Qummi. Al-Jazairi: Matba‘ah al-Najaf.

al-Razil, Abu Ja‘far ibn Ya’qub ibn Ishaq al-Kulaini. tt. a/Kdfs,
Teheran: Dar al-Kutub al-Islamiyah.

Sadr, Muhammad Baqir. 1385 H. A/~Ma‘dlin al-Jadidah i al-Usiil.
Najf: Matba‘ah Nu‘man.

al-Salus, ‘Ali Ahmad. Figh al-Shi‘ah al-Imamiyyah wa Mawadi® al-
Kbhilaf Bainabn wa baina al-Madhahib al-Arba‘ab. ttp: tp.

. 2011. Ensiklopedi Sunni Syiah Studi Perbandingan
Abkidah dan Tafsir, jilid 1. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar.
al-Sak‘ah, Mustafa Muhammad. 1994. Isiam bila Madhahib,
Jakarta: Gema Insani Press.

al-Shahrastani, Abu al-Fath Muhammad ‘Abd al-Karim ibn Bakr
Ahmad, 1976. al-Milal wa al-Nibal. Beirut: Dar al-Fikr.

Staf Ahli Bidang Sosial Budaya BIN. 2008. Komunitas Syiah di
Indonesia: Mengantisipasi potensi konflik_yang Terpendam, Perspektif
Historis dan Sosial Budaya. Jakarta: BIN R1I.

al-Tabarasi, Abu Ali Fadl ibn Hasan. 1379 H. Jawam:’ al-Jami’.
Iran: Matba‘ah Misbahi.

al-Tabari, 1420 H. Tafsir al-Tabari. jilid 8. ttp: Muassasah al-
Risalah.

al-Tabrasi, Husain ibn Muhammad Taqi al-Nuri. tt. Fas/ al-Khitab
i Tabrif Kitab Rabb al-Arbab. Hajar.

‘l//lIMth Jurnal Studi Keislaman, NV olume 16 Nomor 2 (Desember) 2012 277



|

Slamet Mulyono, Pergolakan Teologi Syiah-Sunni: Membedal Potensi Integrasi dan Disintegrasi

Taimiyah, Ibn. 1406 H. Minhaj al-Sunnah al-Nabawiyyah. tahqiq
Muhammad Rasyad Salim, Makkah: Jami‘ah Imam
Muhammad Ibn Su’ud.

al-Tusi, Abu Ja‘far Muhammad ibn Hasan 1376 H. a/-Tibyan. jilid
1.

Tuaimah, Sabir. 1983. Dirdsat fi al-Firag. Riyad: Maktabah al-
Ma‘arif.

Yagqin, Ainul (peny.). 2012. Fatwa MUI Provinsi Jawa Timur tentang
Kesesatan Ajaran Syiah. Surabaya: MUI Provinsi Jawa Timur.

Jawa Pos, Rabu, 4 Januari 2012

Republika, 4 April 2012

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 2 (Desember) 2012



