
  



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Aksin Wijaya  Hermeneutika al-Qur’an: Memburu Pesan 

Manusiawi dalam al-Qur’an  205-228   

Nashuddin  Metode al-Qur’an Membaca Realitas:  

Analisis Tafsir Sosial  229-248   

Mhd. Syahnan  I‘jâz al-Qur’ân in the Views of  
al-Zamakhsyârî and                          

Sayyid Quthb  249-264   

Abdul Mustaqim  Kisah al-Qur’an: Hakekat, Makna,  

dan Nilai-Nilai Pendidikannya  265-290   

Usman  Memahami Isrâ’îliyyât  

dalam Penafsiran al-Qur’an  291-312   

Fahrurrozi  Menyelami Aspek Kejurnalistikan  
dalam Ekspresi Ayat-Ayat                      

al-Qur’an  313-334   

Nyayu Khodijah  Perspektif al-Qur’an tentang Pemicu 

Kekerasan  335-252   

Syaparuddin  Prinsip-Prinsip Dasar al-Qur’an  

tentang Perilaku Konsumsi  353-374   

Emawati Hadis dan Sunnah sebagai Landasan 
Tradisi dalam Islam: Analisis Historis 

Terminologis  375-390   

Liliek Channa Aw  Memahami Makna Hadis  

Secara Tekstual dan Kontekstual  391-

414   

 
INDEKS 
  



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 

dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
  

 



Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 375 

HADIS DAN SUNNAH SEBAGAI  
LANDASAN TRADISI DALAM ISLAM: 

ANALISIS HISTORIS TERMINOLOGIS 

Emawati* 
__________________________________________________ 

Abstract: The second source of Islamic law is the sunnah or hadîts. 
This is not something new and disputed again by all Muslims, but the issue 
is whether the two terms have the same sense? Western as well as Islamic 
scholars question the definition of both terms and its use because it has 
implications for the nature of authority and authenticity of both as a 
foundation in Islamic tradition. It will be revealed in this paper in historical 
perspective the development of definition and use of the terms, hadîts and 
sunnah, since the early generation, time of the Prophet Muhammad, until 
now. A variety of referral sources originating from Western and Islamic 
scholars are traced and studied in order to find the meeting point of difference 
of views developed on these two terms. 

Abstrak: Sumber kedua dalam syari’at Islam adalah Sunnah atau 
hadis. Hal ini bukanlah suatu hal yang baru dan diperselisihkan lagi oleh 
seluruh umat Islam, akan tetapi yang menjadi persoalan adalah apakah 
kedua istilah, yakni hadis dan Sunnah mempunyai pengertian yang sama? 
Dipertanyakannya kembali baik pengertiannya maupun penggunaannya 
itu oleh para sarjana Barat dan juga sarjana Islam karena berimplikasi 
pada sifat otoritas dan otentisitas keduanya sebagai landasan tradisi di 
dalam Islam. Di dalam tulisan ini akan diungkapkan bagaimana 
sebenarnya perjalanan sejarah perkembangan pengertian dan penggunaan 
istilah hadis dan Sunnah sejak generasi awal—zaman Rasulullah—
sampai sekarang. Berbagai sumber rujukan baik yang berasal dari para 
sarjana Barat maupun Islam di telusuri dan dikaji agar dapat 
menemukan titik temu terjadinya perbedaan pandangan-pandangan yang 
berkembang mengenai kedua istilah ini.  

Keywords: Hadis, Sunnah, Otoritas, Otentisitas, Definisi, 
Sahabat. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram, Jl. 

Pendidikan 35 Mataram. email: emawatinabil@yahoo.com. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

376  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

SUATU konsep pemahaman mengenai istilah hadis dan sunnah 
merupakan hal yang fundamental untuk ditelaah kembali saat ini. 
Hal ini terkait dengan perjalanan sejarah perkembangan hadis, 
dan norma-norma praktis atau model tingkah laku yang 
terkandung dalam hadis atau yang disebut sunnah.1 Kedua istilah 
ini sesungguhnya memiliki perbedaan pengertian pada generasi 
awal Islam. Akan tetapi, pada perkembangan berikutnya menjadi 
saling mengait dan menguatkan satu sama lain yang pada 
gilirannya menjadi sama dalam pengertiannya.  

Oleh karena itu, pembahasan mengenai hadis dan sunnah 
merupakan pembahasan yang menarik, dalam arti yang luas, 
paling tidak mengacu kepada tiga aspek. Pertama, mengacu pada 
kata hadis dan sunnah itu sendiri. Kedua, mengacu kepada sumber 
hadis dan sunnah, yaitu Nabi Muhammmad, serta bagaimana 
otoritas dan otensitas dalam keduanya sebagai produk dari 
seorang figur teladan yang telah lama meninggal dunia; ketiga, 
mengacu pada penggunaan hadis dan sunnah sebagai landasan 
dalam tradisi Islam. Untuk mengkaji ini, penulis akan 
mengkajinya dengan menggunakan pendekatan yang sesuai 
yakni: terminologis dan historis.  

Mengurai Hadis dan Sunnah 

Hadis: Penghampiran Awal  

Kata al-hadîts merupakan bentuk ism dari kata al-tahdîts, yang 
berarti cerita (al-ikhbâr). Bentuk jamaknya adalah ahdûtsah atau 
ahâdîst.2  Kata al-hadîts dan kata al-khabar secara bahasa adalah 
bersinonim. 3  Menurut Azami, kata hadis dalam bahasa Arab, 
secara bahasa mempunyai arti, komunikasi, cerita, perbincangan: 
religius atau sekular, historis maupun kekinian. Ketika digunakan 
sebagai kata sifat, “hadis” mempunyai arti “yang baru”.4 Arti dari 

                                                 
1 Fazlur Rahman, Islam, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka, 

2000), 55.  
2Shubhî al-Shâlih, ‘Ulûm al-Hadîts wa Mushthalahuh (Malaysia: Dâr al-„Ilm 

li al-Malâyîn, 1988), 3-5. 
3 Muhammad „Ajjâj al-Khaththîb, Ushûl al-Hadîts, ‘Ulûmuh wa 

Mushthalahuh (Beirut: Dâr al-Fikr, 1989), 27. 
4 M. M. Azami, Studies in Hadith Methodology and Literature (Kuala 

Lumpur: Islamic Book Trust, 1977), 1-2. Demikian juga yang terdapat dalam 
 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 377 

kata hadis selain jadîd (yang baru), adalah qarîb (yang dekat), dan 
khabar (berita), dari arti yang terakhir inilah diambil perkataan 
sebagai hadis Rasulullah.5 

Kata hadis digunakan sebanyak 23 kali di dalam al-Qur‟an, 
antara lain: Qs. al-Zumar (39):23, dalam arti “komunikasi 
religius, pesan atau al-Qur‟an”. Kemudian di dalam Qs. al-
An„âm (6):68; yang berarti “cerita tentang masalah sekular atau 
umum” dan dalam Qs. Thâhâ (20):9, mempunyai arti “cerita 
historis” serta dalam Qs. al-Tahrîm (66):3, yang berarti 
“perbincangan yang masih hangat”. 

Rasulullah juga telah menggunakan kata hadis ini untuk 
mengungkapkan makna yang sama dengan yang digunakan di 
dalam al-Qur‟an. Rasulullah juga menyebut dirinya sebagai hadis 
(sumber hadis), yang mengisyaratkan bahwa hadis adalah yang 
bersumber dari diri Rasulullah sendiri dan bukan dari sumber 
lain. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa Nabi sendiri adalah 
peletak asal mula penggunaan kata hadis yang diistilahkan secara 
khusus ini.6 Contohnya antara lain: 

  أحسن الحــدٌث كتـــاب الله )رواه البخاري(

Artinya: Perkataan yang paling baik adalah Kitab Allah (al-Qur‟an) (H.R. al-
Bukhârî). 

من استـــمع إلى حدٌـــث قوم و هم له كارهــون أو ٌفــرون منه فً أذنه الانك 
 (البخــاري)رواه 

Artinya: Barangsiapa yang menyimuak pembicaraan suatu bangsa, sedang 
mereka membenci kalau mengetahui tindakan orang tersebut karena 
mereka ingin merahasiakannya, maka cairan tembaga akan 
disiramkan ke dalam telinganya (H.R. al-Bukhârî). 

                                                 
al-Munawwir, kata hadîts sama dengan الكلام:  الحذيج  (omongan), الوحادحة 

(percakapan)  )والاشاعة الخبز  kabar angin), الحكاية (cerita). Warson Munawwir, 
Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka Progressif,1997), 242. 

5Hasbi Ash-Shiddiqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (Jakarta: Bulan 
Bintang, 1954), 21. 

6Hal ini didasarkan pada satu riwayat al-Bukhârî yang bertanya kepada 
Rasulullah mengenai orang yang akan mendapat syafa‟at di hari Kiamat 
nanti, jawaban Rasulullah: 

 أنه علم أن لن ٌسأله عن هذا الحدٌث أحد قبل أبً هرٌرة لحرصه على طلب الحدٌث



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

378  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

 (البخــاري رواه) إسرآئٌل بنً عن حدثوا

Artinya: Kamu boleh meriwayatkan hadis dari Bani Israil (H.R. al-Bukhârî). 

 إذا حدّث الرجل الحدٌث ثم التفت فهً أمانة )رواه الترموذي(

Artinya: Apabila seseorang mengungkapkan hadis (rahasia) kemudian dia 
mengembara, maka kata-katanya adalah suatu amanah (H.R. Al-
Turmûdzî). 

Jadi, jelas bahwa kata hadis mempunyai makna pengertian, 
cerita, atau komunikasi. 7  Sementara pengertian hadis menurut 
istilah dapat dipaparkan berdasarkan pandangan ahli hadis 
(muhadditsûn), ahli ushûl (ushûliyyûn) dan ahli fiqh (fuqahâ’). 
Menurut muhadditsûn, sebagaimana yang dipaparkan Azami, kata 
hadis menunjukkan kepada makna atau sesuatu yang 
dinisbahkan kepada Nabi baik berupa perilaku, perkataan, 
persetujuannya akan tindakan sahabat, atau deskripsi tentang 
sifat dan karakternya. Sifat ini menunjukkan kepada penampilan 
fisikalnya, tetapi menurut fuqahâ’, penampilan fisikal Nabi tidak 
termasuk kategori hadis.8  

Al-Khaththîb mengemukakan bahwa pengertian hadis 
menurut muhadditsûn lebih dikhususkan pada semua yang 
diriwayatkan dari Rasulullah setelah menjadi Rasul (nubuwwah), 
baik perkataan, perbuatan, dan ketetapannya. 9  Berbeda lagi 
pendapat ushûliyyûn yang mengatakan bahwa pengertian hadis 
hanyalah terbatas kepada sunnah qawliyah (perkataan) Nabi saja, 
karena sunnah lebih umum pengertiannya daripada pengertian 
hadis.10 

Fathur Rahman memaparkan pengertian hadis menurut 
muhadditsûn yang juga berbeda-beda, yang secara garis besar 
dapat digolongkan menjadi dua: pengertian yang terbatas dan 
pengertian yang luas. Pengertian hadis yang terbatas, ini adalah 
pendapat jumhur muhadditsûn, yaitu sesuatu yang disandarkan 
kepada Nabi Muhammad, baik berupa perkataan, perbuatan, 

                                                 
7Azami, Studies…, 2. 
8Ibid., 3. 
9Al-Khaththîb, Ushûl…, 27. 
10Ibid. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 379 

pernyataan (taqrîr) dan sebagainya (sifat, keadaan, dan himmah).11 
Pengertian hadis yang luas menurut sebagian muhadditsûn tidak 
hanya mencakup sesuatu yang di-marfû’-kan kepada Nabi 
Muhammad saja, tetapi juga perkataan, perbuatan, pernyataan 
(taqrîr) yang disandarkan kepada sahabat dan tabi‟in. Dengan 
demikian, pengertian hadis menurut pendapat ini meliputi yang 
marfû’ (disandarkan kepada Nabi), mawqûf (disandarkan kepada 
sahabat) dan maqthû’ (disandarkan kepada tabi‟in).12 Pengertian 
inilah yang kemudian digunakan sama dengan pengertian sunnah 
oleh para muhadditsûn pada perkembangan selanjutnya, 13 
walaupun sebenarnya, pengertian kedua kata ini pada asalnya 
memang berbeda. 

Sunnah: Penghampiran Awal 

Kebanyakan teori klasik mengenai sunnah memasukkan tiga 
elemen yang penting. Dalam buku pegangan hukum Islam 
klasik, istilah sunnah menunjuk kepada contoh autoritatif yang 
diberikan oleh Nabi Muhaammad saw. dan yang dicatat dalam 
tradisi (hadîts, akhbâr) mengenai perkataannya, tindakannya, 
persetujuannya atas perkataan atau perbuatan orang lain, serta 
karakteristik (shîfah) kepribadiannya. Dengan demikian, elemen 
pembatas pertama dalam doktrin sunnah, dalam bentuknya yang 
matang, merupakan identifikasi eksklusif istilah tersebut dengan 
Nabi Muhammad; sunnah dalam pengertian adalah sunnah Nabi. 
Elemen kedua teori klasik sunnah adalah identifikasi sempurna 
sunnah dengan riwayat-riwayat hadis yang bisa dilacak dengan 
mata rantainya hingga Nabi Muhammad dan dinilai sahih; sunnah 
sepadan dengan tradisi autentik. Sifat pembatas sunnah yang 
ketiga dan terakhir adalah statusnya sebagai wahyu. Sunnah, 
menurut ajaran klasik, diwahyukan oleh Allah melalui perantara 
Rasulullah seperti halnya al-Qur‟an.  

Baik sunnah maupun al-Qur‟an berasal dari sumber yang satu, 
dan perbedaan antara keduanya hanyalah dalam bentuk, bukan 
dalam isi. Perbedaan kedua kelas wahyu ini adalah dalam hal 

                                                 
11Fathur Rachman, Ikhtishar Mushthalahul Hadits (Bandung: al-Ma‟arif, 

t.t.), 6. 
12Ibid., 12. 
13Al-Shâlih, „Ulûm…, 6. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

380  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

bagaimana keduanya digunakan dan dalam kepastiannya. Al-
Qur‟an merupakan wahyu yang digunakan dan tilawah (bacaan 
ritual), sementara sunnah tidak (ghayr matlû). Dalam kasus al-
Qur‟an, sebagian besar umat Islam meyakini bahwa baik teks 
maupun maknanya berasal dari Allah, dan dapat dijadikan 
sandaran karena memiliki kepastian yang sempurna. Adapun 
sunnah, susunan katanya diyakini hanyalah perkiraan, dan hanya 
keandalan maknanya saja yang terjamin.  

Kata sunnah secara harfiah berarti al-tharîqah,14 atau al-sîrah,15 
yang berarti “jalan yang dijalani, terpuji atau tidak, baik atau 
buruk”;16 juga berarti “jalan, arah, peraturan, mode, atau cara 
tentang tindakan atau sikap hidup”. 17  Kata sunnah bentuk 
jamaknya sunan telah digunakan sebanyak 16 kali di dalam al-
Qur‟an. Kata Sunnah seringkali dipakai dalam pengertian arah 
peraturan yang sudah mapan, model kehidupan, dan garis 
sikap.18  

Al-Khaththîb membedakan pengertian sunnah berdasarkan 
pandangan para ahli hadis, ushûl, dan fiqh. Pertama, ahli hadis 
yang berpendapat bahwa sunnah adalah segala sesuatu yang 
disandarkan kepada Rasulullah, baik perkataan, perbuatan, taqrîr, 
perilaku, maupun seluk beluk kehidupannya, baik sebelum 
diangkat menjadi Rasul (seperti tahannust di gua Hira‟) ataupun 
sesudahnya. Pengertian sunnah di sini sama dengan pengertian 
hadis. 

Kedua, ahli ushûl fiqh mendefinisikan sunnah dengan segala 
sesuatu yang berasal dari Nabi Muhammad selain al-Quran, baik 
berupa perkataan, perbuatan, dan taqrîr yang dapat dijadikan dalil 
hukum syara‟. Dan ketiga, sunnah dalam istilah ahli fiqh diartikan 
segala sesuatu yang ditetapkan dari Nabi Muhammad dan bukan 
termasuk dalam fardhu ataupun wajib.19 

Dari ketiga pengertian di atas jelas bahwa pengertian sunnah 
menurut ahli hadis meliputi sebelum dan sesudah Nabi diangkat 

                                                 
14Ibid. 
15Al-Khaththîb,Ushûl…, 17. 
16Ash-Shiddiqy, Sejarah…, 24. 
17Azami, Studies…, 3. 
18Ibid. 
19Al-Khaththîb, Ushûl…, 19. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 381 

menjadi Rasul, baik dijadikan hukum syara‟ atau pun tidak. 
Pengertian berbeda mengenai sunnah menurut Abû al-Baqâ‟ 
dibatasi pada sunnah (kebiasaan) Nabi atau sahabat saja.20 Hal ini 
dapat ditemukan pada kasus-kasus yang mengikuti hadis Nabi 
atau yang disepakati oleh para sahabat sendiri, misalnya 
kodifikasi mushaf al-Qur‟an oleh sahabat Abu Bakar, 
penggunaan salah satu qirâ’ah dari tujuh qirâ’ah yang ada dan 
sebagainya.  

Adaptasi Terminologi Hadis dan Sunnah: Tilikan Historis 

Masalah yang kemudian berkembang adalah bagaimana 
sebenarnya hubungan antara hadis dengan sunnah atau 
bagaimana sebenarnya perbedaan hadis dan sunnah dalam 
konteks penggunaannya. Banyak penulis yang kita temukan 
menggunakan kedua istilah ini dengan tidak membedakan 
artinya. Misalnya, Isma‟il Ragi al-Faruqi dan Lamya al-Faruqi 
memberi definisi sunnah sebagai koleksi perkataan dan perbuatan 
Nabi. Sunnah memuat kata-kata dan frase-frase yang dirujukkan 
secara langsung kepada Nabi atau kepada sahabat yang 
mencontoh sikap dan perilaku Nabi yang dinukilkan kepada 
Nabi.  

Menurut Azami21 ungkapan sunnah Nabi sudah mulai dikenal 
ketika Allah menyuruh orang muslim untuk menaati Nabi dan 
menjadikan perjalanan hidupnya sebagai teladan yang harus 
diikuti. Pada penghujung abad II, kata sunnah mulai dipakai 
nyaris hanya terbatas pada norma yang dicetuskan oleh Nabi 
atau norma yang disimpulkan dari ketentuan yang digariskan 
oleh Nabi. Sementara itu, istilah hadis sudah dipakai sejak 
periode Nabi, dan bahkan kata itu dipakai sendiri oleh Nabi. 
Jadi, sunnah dapat bermakna teladan kehidupan Nabi, sedangkan 
hadis adalah segala sesuatu yang dinisbahkan kepada kehidupan 
Nabi. Oleh karena itu, kedua istilah tersebut seringkali dipakai 
secara bergantian, walaupun terdapat sedikit perbedaan di antara 

                                                 
20Azami, Studies…, 3. 
21Ibid., 20-1. Azami menggunakan kedua istilah ini secara bergantian 

sebagaimana yang dilakukan oleh para ulama awal periode Islam dan 
sekarang ini. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

382  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

keduanya. Sebuah hadis mungkin tidak mencakup sunnah, atau 
sebuah hadis bisa jadi merangkum lebih dari sebuah sunnah.  

Begitu juga pendapat Gibb yang mengemukakan bahwa 
hadis adalah sarana dari sunnah, atau sunnah yang diriwayatkan 
dan dicatat itulah yang disebut dengan hadis. Sunnah, dengan 
demikian, mencakup tradisi sebuah komunitas yang 
ditransmisikan hanya melalui lisan, dan tradisi yang dimaksud 
adalah yang sesuai dengan petunjuk Rasul, perkataan atau 
perbuatannya. Sementara itu, Lammen mengungkapkan bahwa 
sunnah adalah tradisi yang sudah dipraktekkan sebelum adanya 
perumusan hadis, sedangkan hadis adalah teks naratif, berupa 
perbuatan dan perkataan yang dirujukkan pada Nabi 
Muhammad dan sahabat yang ini merupakan justifikasi dan 
memperkuat sunnah.22  

Al-Khaththîb mengemukakan bahwa sunnah semakna 
dengan hadis yang mencakup segala sesuatu yang dirujuk kepada 
Rasulullah, baik sebelum ataupun sesudah diangkat sebagai Nabi 
dan Rasul. Namun demikian, hadis sebenarnya dikhususkan 
pada hal yang hanya sesudah Nabi diangkat menjadi Rasul saja. 
Dengan demikian, sunnah lebih umum dari pada hadis. Inilah 
yang di dalam istilah ahl al-ushûl bahwa hadis hanyah sunnah 
qawliyah dan bisa menjadi dasar hukum syara‟ sehingga sunnah 
lebih umum daripada hadis oleh karena sunnah mencakup 
perbuatan yang dirujukkan pada generasi periode awal Islam. 
Dasar itulah, terdapat sunnah yang tidak terdapat dalam hadis 
atau dengan kata lain terdapat praktek sunnah yang berbeda 
dengan hadis.  

Berdasarkan pandangan-pandangan di atas, Subhi al-Shâlih 
menyimpulkan bahwa perdebatan mengenai pengertian hadis 
dan sunnah di antara pengkritik hadis tidak perlu diperpanjang, 
karena pada dasarnya kedua istilah ini memang telah digunakan 
sejak masa Rasulullah. Artinya, perdebatan ini tidak akan 
polemik, jika kembalikan lagi kepada sumber dari munculnya 
penamaan kedua istilah ini adalah hanya satu, yaitu Nabi. Dasar 
itulah, mayoritas ahli hadis berpendapat bahwa pengertian hadis 

                                                 
22H. Lammen S. J., Islam Beliefs and Institutions (New Delhi: Oriental 

Book, 1979), 68. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 383 

adalah sama dengan pengertian sunnah atau keduanya 
bersinonim.23  

Fazlur Rahman menjelaskan bahwa para ahli sejarah (dahulu 
dan modern) sepakat hadis tanpa dukungan isnâd mula-mula 
muncul kurang lebih abad I H./7 M. Hadis muncul secara besar-
besaran ketika ilmu-ilmu tertulis yang formal mulai dirintis. Akan 
tetapi, terdapat bukti yang menunjukkan bahwa sebelum menjadi 
sebuah disiplin ilmu yang formal dalam abad II H./VII M., 
fenomena hadis telah muncul paling tidak sejak kira-kira tahun 
60 H./700 M. Menurutnya, pokok masalah yang timbul adalah 
bahwa hadis yang terdiri dari matan dan sanad, tidak mungkin 
mendadak muncul tanpa mengalami perkembangan teknis saja, 
tetapi juga perluasan materi.  

Dengan demikian, hadis yang tidak resmi telah ada pada 
zaman Rasulullah, tetapi setelah beliau wafat, hadis beralih dari 
kondisi informal semata-mata menjadi semi formal. Artinya, 
pembicaraan sehari-hari para sahabat ketika Nabi masih hidup 
berubah menjadi suatu fenomena yang disengaja dan penuh 
kesadaran karena adanya generasi yang sedang tumbuh dan 
menanyakan perilaku Nabi. Orientasi keagamaan yang 
semestinya dari sebuah hadis (suatu transmisi yang verbal) 
adalah ke arah norma keagamaan yang praktis. Orientasi praktis 
ini (lebih dari sekedar keingintahuan intelektual tetapi turut 
mengasimilasikan unsur-unsur baru dalam masyarakat yang 
sedang tumbuh berkembang luas dan kompleks), memberikan 
dasar argumentasi bagi kita bahwa transmisi hadis saat itu lebih 
bersifat peneladanan langsung perbuatan tanpa melibatkan 
rumusan-rumusan verbal. Transmisi non-verbal, atau tradisi 
“yang diam” atau “hidup” inilah yang disebut dengan istilah 
sunnah.24 

Berdasarkan pemaparan Rahman lebih lanjut, pada awalnya, 
kata sunnah berarti perilaku Nabi karena kata tersebut 
memperoleh sifat normatifnya. Akan tetapi, ketika tradisi 

                                                 
23 Lihat, Al-Shâlih, „Ulûm…, 8-10. Secara panjang lebar ia 

mengemukakan contoh-contoh redaksi riwayat ataupun kejadian yang 
menunjukkan bahwa pengertian kedua istilah itu adalah sama, misalnya:  

بـســنـتي عليكن  atau dalam redaksi lain: رد فهى فيه ليس ها هذا أهزنا في أحذث هن .   
24Rahman, Islam…, 69. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

384  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

tersebut umumnya berlanjut secara “diam-diam” dan non-
verbal, maka ini juga disebut dengan istilah sunnah, dalam arti 
perilaku setiap generasi setelah Nabi sepanjang perilaku tersebut 
meneladani pola perilaku Nabi. Maka, percampuran dua 
pengertian inilah yang menyebabkan para penulis modern 
mengatakan bahwa sampai dengan abad II H./8 M., kata sunnah 
bukan berarti praktek dari Nabi, tetapi praktek masyarakat lokal 
Madinah dan Irak.  

Namun perlu ditambahkan lagi bahwa ternyata 
perkembangan pengertian sunnah tidak hanya berhenti sampai di 
sini. Hal ini disebabkan karena masyarakat saat itu tidak hanya 
semata-mata berbuat dan mengikuti saja, tetapi juga berbicara 
dan melaporkan. Maka terjadilah suatu tradisi verbal yang 
informal, dengan kata lain, kata sunnah mengalami 
perkembangan pengertian yang ketiga. Sunnah berarti penafsiran-
penafsiran perseorangan (sahabat) atas apa yang telah 
disampaikan oleh Nabi, baik melalui tradisi yang hidup maupun 
melalui sejumlah kecil transmisi verbal. Perluasan isi sunnah 
dalam kategori “yang hidup dan penafsiran perorangan” 
menjadikan situasi menjadi rumit, maka terjadilah upaya 
pelepasan hadis dari sunnah.25 Para ahli hadis hadis melancarkan 
kampanye besar-besaran dan masssal untuk menstandarisir 
sunnah yang hidup dan mencoba mengkodifikasikan praktek-
praktek yang sesuai dengan model Nabi, dan menolak tafsiran-
tafsiran yang ekstrem, baik tentang dogma-dogma maupun 
hukum-hukum. Oleh karena itu, kodifikasi massal hadis sebagai 
suatu disiplin, bermula menjelang abad I H./VIII M. Hal ini 
menjurus kepada pengenalan dan penyempurnaan mata rantai 
transmisinya (isnâd). 

Menalar Otoritas Hadis dan Sunnah 

Sebagaimana dipaparkan sebelumnya mengenai kedudukan 
penting (kedua) dalam syari‟at Islam, hadis dan sunnah menjadi 
sebuah fenomena yang terus dipertanyakan batas otoritas dan 
otensitasnya. Ini muncul dari kelompok-kelompok baik dalam 
kalangan teologi maupun hukum. 

                                                 
25Ibid., 70-3. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 385 

Nilai otoritatif dari hadis dan sunnah dapat ditemukan dalam 
beberapa pandangan yang dikemukakan oleh para sarjana Barat. 
Salah satu di antara mereka, Gustaff A. Guillaume, 
mengemukakan pandangannya bahwa metodologi dan cara 
argumentasi dialektis yang mewarnai diskusi dan perdebatan 
(berbagai ragam versi yang saling bersaing perihal unsur-unsur 
yang dipandang sebagai sunnah yang shahîh), bagaimanapun 
memberi kerangka rujukan umum yang mengandalkan contoh 
Nabi Muhammad untuk memperkuat sebuah sudut pandang 
tertentu. Oleh karena itu, keseluruhan proses yang digunakan 
para pemikir untuk sampai pada berbagai bentuk pemahaman 
dan definisi tentang sunnah harus dipandang sebagai proses yang 
bersifat dinamis. Hal ini juga membuktikan otoritas yang begitu 
kuat dalam tradisi keagamaan Islam.26 

Esposito juga berpendapat bahwa otoritas hadis dan sunnah 
tidak dapat dilepaskan dari adanya sifat otoritas Nabi sebagai 
sumbernya. 27  Hal ini jelas sebagaimana keimanan sesorang 
bahwa Nabi Muhammad benar-benar Rasul Allah dan dijaga dari 
berbuat maksiat. Muhammad sebagai figur yang sempurna bagi 
umat Islam sebagaimana disebut di dalam al-Qur‟an sebagai 
teladan yang baik (Qs. al-Ahzâb (33):21). Inilah yang menjadikan 
nilai otoritatif di dalam sunnahnya.28  Oleh sebab itulah, setiap 
muslim akan mengukir kebenaran tingkah lakunya dengan 
melihat pada otoritatif Nabi yang terdapat dalam hadis dan 
Sunnah.29 Hal ini juga dapat kita temukan pada antologi yang 
diedit oleh Arthur Jeffery30 yang kesimpulannya setuju bahwa 
dalam sunnah ditemukan otoritas pribadi Muhammad. Bahkan 
seandainya boleh dikatakan Kristiani adalah Kristus, maka begitu 
pula Islam adalah Muhammad. Muhammad sebagai muslim ada 

                                                 
26Alfred Guillaume, Islam (New York: Penguin Book, 1981), 89. 
27John L. Esposito, The Oxford Encyclopedia of The Modern Islamic World, 

vol. 4 (New York: Oxford University Press, 1981), 136. 
28J. Fueck, “The Role of Tradicionalism in Islam”, dalam Merlin L. 

Swarrtz, Studies on Islam (New York: Oxford University Press, 1981), 99-100.  
29Andrew Rippin, Their Religious Beliefs and Practices, vol. 1 (New York: 

Routledge, 1990), 39. 
30Lihat Arthur Jeffery, Islam: Muhammad and Historiography Religion (USA: 

The Bobs-Merril Company Inc, 1958), 3-42. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

386  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

dalam keyakinan dan sejarah (yang lahir +570 M.). Pandangan-
pandangan ini berbeda dengan para orientalis sebelumnya yang 
tidak sependapat dan menolak otoritas hadis dan sunnah. 31 
Sementara itu, Yusuf Qardhawi menjelaskan bahwa sunnah 
(hadis Nabi) merupakan penafsiran al-Qur‟an dalam praktek atau 
penerapan ajaran Islam secara faktual dan ideal. Hal ini 
mengingat bahwa pribadi Nabi adalah perwujudan dari al-Qur‟an 
yang diterjemahkan untuk manusia serta ajaran Islam yang 
dijabarkan dalam kehidupan sehari-hari. Sunnah Nabi adalah 
manhaj (metode) yang terinci bagi kehidupan seorang muslim 
dan masyarakat muslim.32  

Menurut Azami, para ulama sepakat kedudukan tertinggi al-
Qur‟an atas semua orang muslim. Kedudukan Nabi berada pada 
posisi setelah al-Qur‟an. Kedudukannya ini bukan bersumber 
dari penerimaan komunitas akan keberadaan Nabi sebagai 
seseorang yang mempunyai kekuasaan, tetapi posisinya 
diekspresikan melalui kehendak wahyu yang diturunkan Allah. 
Eksistensinya terhadap al-Qur‟an adalah:  

Pertama, Rasulullah sebagai teladan. Perilaku Nabi 
Muhammad merupakan teladan dalam setiap aspek dan setiap 
detail. setiap perkataan dan tidakannya dapat dipercaya dan patut 
diikuti (Qs. al-Ahzâb [33]:21). Kedua, Rasulullah sebagai 
perantara dan penjelas al-Quran. Rasulullah merupakan 
perantara Allah kepada seluruh makhluknya yang diutus untuk 
menjelaskan syari‟at yang diberikan kepadanya (Qs. al-Nahl 
[16]:44). Ketiga, Rasulullah sebagai pembuat hukum (legislator). 
Allah swt. Menerangkan kekuatan legislatif Nabi untuk 
menetapkan hukum daalam ayat berikut ini (Qs. al-A‟raf 
[7]:157). Dalam ayat ini kita temukan bahwa hak legislasi 
diberikan kapada beliau. Oleh sebab itu, beliau bertindak sebagai 
penentu hukum masyarakat. Nabi mengidentifikasikan masalah 
tertentu yang nantinya direkomendasikan oleh al-Quran, sebagai 

                                                 
31Seperti Golziher, Lammen, Margoliouth, dan Shahct. Secara terperinci 

pandangan mereka yang mempertanyakan otoritas dan otensitas hadis dan 
sunnah telah dipaparkan dan dijawab oleh Fazlur Rahman dalam bukunya 
Islam…, 52-62. 

32 Yusuf Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis Nabi SAW, ter. 
Muhammad al-Baqir (Bandung: Mizan, t.t.), 17. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 387 

praktek komonitas yang disepakati. Seperti praktek azan yang 
kemudian diakui keberadaannya oleh al-Quran sebagai praktek 
yang ada. Contoh ini membuktikan kewenangan legislatif Nabi 
dan tindakan ini dikuatkan oleh Allah.  

Secara tegas al-Khaththîb juga memaparkan bagaimana 
kedudukan sunnah (dalam arti yang semakna dengan hadis) dan 
otoritasnya dalam Islam. Al-Qur‟an dan sunnah adalah dua 
sumber utama dalam syari‟at Islam, tidaklah mungkin bagi 
seorang muslim dapat memahami syari‟at kecuali merujuk 
kepada keduanya secara bersama-sama, demikian juga para 
mujtahid dan ulama yang tidak cukup menggunakan salah satu 
sumber dari keduanya. Maka, sunnah dari segi wajib 
mengamalkannya dan dari segi bahwa sunnah juga merupakan 
wahyu, maka ia sama kedudukannya dengan al-Qur‟an. Hanya 
saja, al-Qur‟an qath‘î secara global dan terperinci, sedangkan 
sunnah adalah qath‘î secara global tapi tidak secara perinciannya, 
dan al-Qur‟an adalah pokok sedangkan sunnah adalah cabang; al-
Qur‟an adalah yang diterangkan, sedangkan sunnah adalah yang 
menerangkan, maka tidak diragukan lagi bahwa al-Qur‟an 
didahulukan dari sunnah, yang pokok didahulukan dari yang 
cabang dan yang menerangkan dinomorduakan dari yang 
diterangkan.33 

Adapun bukti kehujahan sunnah sebagai sumber syari‟at 
dalam Islam sebagaimana pemaparan al-Khaththîb, dapat 
disebutkan sebagai berikut:  
1. Keimanan. Di antara kewajiban iman terhadap risalah 

(kerasulan) adalah menerima segala sesuatu yang datang dari 
Rasulullah sebagai perintah agama, karena Allah telah 
mengutus dan memilihnya diantara para hamba-Nya sebagai 
penyampai syari‟at-Nya.  

2. Al-Qur‟an al-Karim. Terdapat banyak sekali ayat al-Qur‟an 
yang mengharuskan taat kepada Rasulullah. 

3. Hadis Nabi. 
4. Ijma‟ (konsensus umat Islam). 

Dari banyak pandangan di atas, penulis sependapat dengan 
Azami bahwa kedudukan Nabi Muhammad saw. tidak 

                                                 
33Al-Khaththîb, Ushûl…, 36. 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

388  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

bergantung pada penerimaan masyarakat, opini ahli hukum, 
pakar tertentu atau pendiri ahli hukum lainnya. Keberadaan 
otoritas ini telah dibeberkan secara jelas oleh al-Qur‟an. Untuk 
alasan ini, masyarakat muslim menerima kewenangan Nabi dari 
hari ke hari sejak misi Nabi dimulai, dan menerima secara 
keseluruhan perintah Nabi yang bercorak verbal, tindakan dan 
persetujuan beliau sebagai jalan hidup, faktor pengikat dan 
sebuah teladan yang sepantasnya dituruti. Inilah yang tercakup 
dalam pengertian hadis dan sunnah yang dalam hal ini tidak perlu 
dipermasalahkan lagi. 34  Dengan status Muhammad sebagai 
utusan Allah, perkataan dan perbuatannya diterima oleh 
mayoritas muslim sebagai sumber hukum dan menempati posisi 
kedua setelah al Qur‟an. Oleh karena itu, Nabi Muhammad 
menjadi standar etika tingkah laku di kalangan muslim, sebagai 
dasar bagi hukum Islam, sekaligus standar bagi kebanyakan 
aktivitas keduniaan. 

Catatan Akhir 

Istilah hadis dan sunnah sesungguhnya telah ada sejak zaman 
Nabi masih hidup dan dipergunakan juga di dalam al-Qur‟an 
dengan arti yang berbeda-beda secara bahasa. Pada waktu itu, 
perbedaan kedua istilah ini tidaklah dipersoalkan, karena Nabi 
sebagi sumber langsung masih ada dan pada waktu itu Nabi 
melarang untuk menulis selain al-Qur‟an. Namun setelah Nabi 
wafat, persoalan umat semakin kompleks dan membutuhkan 
landasan normatif. Para sahabat memberikan jawaban-jawaban 
atas persoalan yang muncul secara verbal berdasarkan apa yang 
mereka lihat dan dengar dari Nabi, inilah pada awalnya yang 
dikenal dengan sunnah. Pada generasi tabi‟in, apa yang dilakukan 
oleh sahabat pun dianggap sebagi sunnah karena sahabat pasti 
bertindak sesuai dengan perilaku Nabi. Penafsiran-penafsiran 
sahabat dan tabi‟in pun pada perkembangannya termasuk juga 
dalam pengertian sunnah. 

                                                 
34Walaupun seesorang setuju bahwa para ulama Islam pertama telah 

menggunakan istilah sunnah dalam arti yang luas, hal itu tidak menimbulkan 
kerancuan-kerancuan, karena sumber hukum Islam bukanlah istilah khusus 
ini, tetapi konsep yang menelurkan kewenangannya secara langsung dari al-
Qur‟an.  



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 389 

 
Daftar Pustaka 

 
Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia 

(Surabaya: Pustaka Progressif,1997). 
Alfred Guillaume, Islam (New York: Penguin Book, 1981). 
Al-Syirâzî, al-Lumâ’ fî Ushûl al-Fiqh (Bandung: Syirkah al-Ma„ârif 

li al-Thabâ„î wa al-Nashr, t.t.). 
Andrew Rippin, Their Religious Beliefs and Practices, vol. 1 (New 

York: Routledge, 1990). 
Arthur Jeffery, Islam: Muhammad and Historiography Religion (USA: 

The Bobs-Merril Company Inc, 1958). 
Cyril G. Glasse, Ensiklopedi Islam, ter. Ghufron Mas‟adi (Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 1999). 
Fathur Rachman, Ikhtishar Mushthalahul Hadis (Bandung: Al-

Ma‟arif, t.t.). 
Fazlur Rahman, Islam, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: 

Pustaka, 2000).  
H. A. R. Gibb, Mohammedanism: An Historical Survey (London: 

Oxford University Press, 1949). 
H. Lammen S. J., Islam Beliefs and Institutions (New Delhi: Oriental 

Book, 1979). 
Hasbi Ash-Shiddiqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Hadis (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1954). 
Isma‟il Raji al-Faruqi and Lois Lamya al-Faruqi, The Cultural 

Atlas of Islam (New York: Macmilan Publishing Company, 
1986).  

J. Fueck, “The Role of Tradicionalism in Islam”, ed. Merlin L. 
Swarrtz, Studies on Islam (New York: Oxford University 
Press, 1981). 

John L. Esposito, The Oxford Encyclopedia of The Modern Islamic 
World, vol. 4 (New York: Oxford University Press, 1981). 

M. Husein Yusuf, “Kriteria Hadits Sahih”, dalam Yunahar Ilyas 
dan M. Mas‟udi )ed.), Pengembangan Pemikiran terhadap Hadits 
(Yogyakarta: LPPI, 1996). 

M. M. Azami, Studies in Hadith Methodology and Literature (Kuala 
Lumpur: Islamic Book Trust, 1977). 



Emawati, Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis 
___________________________________________________________ 

390  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

Muhammad „Ajjâj al-Khaththîb, Ushûl al-Hadîts: ‘Ulûmuh wa 
Mushthalahuh (Beirut: Dâr al-Fikr, 1989). 

N. J. Coulson, A History of Islamic Law, (Edinburgh University 
Press, 1984). 

Shubhî al-Shâlih, ‘Ulûm al-Hadits wa Mushthalahuh (Malaysia: Dâr 
al-„Ilm li al-Malâyîn, 1988). 

Sirajuddin Abbas, Sejarah dan Keagungan Mazhab Syafi’i (Jakarta: 
Pustaka Tarbiyah, 1984). 

Wael B. Hallaq, “On Inductive Corroboration, Probability in 
Sunni Legal Thought”, ed. Nicholas Heer, Islamic Law and 
Jurisprudence (USA: University of Washington Press, 1990). 

Yusuf Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis Nabi SAW., ter. 
Muhammad al-Baqir, (Bandung: Mizan). 


	Daftar Isi UJSK.XV.2.2011.pdf
	Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam Analisis Historis Terminologis.pdf

