ISSN 1411-3457

[[LLUMUNG

Jurmal Studi Keislaman
Volume XV *No *Desember 2011

INSTITUT AGAMA 1SLAM NEGERI MATARAM




TRANSLITERASI
ARTIKEL

Aksin Wijaya
Nashuddin

Mhd. Syahnan

Abdul Mustaqim
Usman

Fahrurrozi

Nyayu Khodijah
Syaparuddin

Emawati

Liliek Channa Aw

INDEKS

ISI

Hermeneutika al-Qut’an: Memburu Pesan
Manusiawi dalam al-Qut’an e 205-228
Metode al-Qur’an Membaca Realitas:
Analisis Tafsir Sosial @ 229-248

I9az al-Qur’an in the Views of
al-Zamakhsyari and

Sayyid Quthb e 249-264

Kisah al-Qur’an: Hakekat, Makna,
dan Nilai-Nilai Pendidikannya e 265-290
Memahami Isra’iliyyat

dalam Penafsiran al-Qut’an e 291-312
Menyelami Aspek Kejurnalistikan
dalam Ekspresi Ayat-Ayat

al-Qur’an e 313-334

Perspektif al-Qur’an tentang Pemicu
Kekerasan e 335-252

Prinsip-Prinsip Dasar al-Qur’an
tentang Perilaku Konsumsi e 353-374
Hadis dan Sunnah sebagai Landasan
Tradisi dalam Islam: Analisis Historis
Terminologis ® 375-390

Memahami Makna Hadis

Secara Tekstual dan Kontekstual  391-
414



Arab

C o M 0o (r

C.

G

oo b b GGG

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

= f

S = 9

4 =k

J = 1

& = m

O = n

s = 0w

> = h

. = >

¢ = ¥

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 4 (upanjang)
s = aw

gl = ay



HADIS DAN SUNNAH SEBAGAI
LANDASAN TRADISI DALAM ISLAM:
ANALISIS HISTORIS TERMINOLOGIS

Emawati*

Abstract: The second source of Islamic law is the sunnah or hadits.
This is not something new and disputed again by all Muslims, but the issue
15 whether the two terms have the same sense? Western as well as Islamic
scholars question the definition of both terms and its use because it has
implications for the nature of anthority and authenticity of both as a
Sfoundation in Islamic tradition. It will be revealed in this paper in historical
perspective the development of definition and use of the terms, hadits and
sunnah, szce the early generation, time of the Prophet Mubanmad, until
now. A wvariety of referral sources originating from Western and Islamic
scholars are traced and studied in order to find the meeting point of difference
of views developed on these two terms.

Abstrak: Sumber kedna dalam syari‘at Islam adalah Sunnab atan
bhadis. Hal ini bukanlah suatn hal yang barn dan diperselisibkan lagi oleh
selurub umat Islam, akan tetapi yang menjadi persoalan adalah apakah
kedna istilah, yakni badis dan Sunnab mempunyai pengertian yang sama?
Dipertanyakannya fembali baik pengertiannya maupun penggunaannya
itu oleh para sarjana Barat dan juga sarjana Islam karena berimplikasi
pada sifat otoritas dan otentisitas kednanya sebagai landasan tradisi di
dalam Islam. Di dalam tulisan ini akan diungkapkan bagaimana
sebenarnya perjalanan sejarah perkembangan pengertian dan penggunaan
istilab  hadis dan Sunnab sejak generasi awal—=zaman Rasulullah—
sampai sekarang. Berbagai sumber rujukan baik yang berasal dari para
sarjana Barat maupun Islam di - telusuri dan dikaji  agar dapat
menemukan titik temu terjadinya perbedaan pandangan-pandangan yang
berkembang mengenai kedna istilah ini.

Keywords: Hadis, Sunnah, Otoritas, Otentisitas, Definisi,
Sahabat.

"Penulis adalah dosen pada Fakultas Tarbiyah IAIN Mataram, JL
Pendidikan 35 Mataram. email: emawatinabil@yahoo.com.

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 375



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

SUATU konsep pemahaman mengenai istilah hadis dan sunnab
merupakan hal yang fundamental untuk ditelaah kembali saat ini.
Hal ini terkait dengan perjalanan sejarah perkembangan hadis,
dan norma-norma praktis atau model tingkah laku yang
terkandung dalam hadis atau yang disebut sunnah.! Kedua istilah
ini sesungguhnya memiliki perbedaan pengertian pada generasi
awal Islam. Akan tetapi, pada perkembangan berikutnya menjadi
saling mengait dan menguatkan satu sama lain yang pada
gilirannya menjadi sama dalam pengertiannya.

Oleh karena itu, pembahasan mengenai hadis dan swnnab
merupakan pembahasan yang menarik, dalam arti yang luas,
paling tidak mengacu kepada tiga aspek. Pertama, mengacu pada
kata hadis dan sunnab itu sendiri. Kedna, mengacu kepada sumber
hadis dan sunnah, yaitu Nabi Muhammmad, serta bagaimana
otoritas dan otensitas dalam keduanya sebagai produk dari
seorang figur teladan yang telah lama meninggal dunia; Aefiga,
mengacu pada penggunaan hadis dan swunah sebagai landasan
dalam tradisi Islam. Untuk mengkaji ini, penulis akan
mengkajinya dengan menggunakan pendekatan yang sesuai
yakni: terminologis dan historis.

Mengurai Hadis dan Sunnah
Hadis: Penghampiran Awal

Kata al-padits merupakan bentuk iz dari kata al-tapdits, yang
berarti cerita (al-ikhbar). Bentuk jamaknya adalah abditsah atau
abddist.? Kata al-hadits dan kata al-khabar secara bahasa adalah
bersinonim.3 Menurut Azami, kata hadis dalam bahasa Arab,
secara bahasa mempunyai arti, komunikasi, cerita, perbincangan:
religius atau sekular, historis maupun kekinian. Ketika digunakan
sebagai kata sifat, “hadis” mempunyai arti “yang baru”.# Arti dari

!Fazlur Rahman, Is/am, ter. Ahsin Mohammad (Bandung: Pustaka,
2000), 55.

2Shubhi al-Shalih, ‘Ui al-Hadits wa Mushthalahuh (Malaysia: Dar al-‘Tlm
li al-Malayin, 1988), 3-5.

3 Muhammad  ‘Ajjaj al-Khaththib, Usbd/ al-Hadits, Uljimnbh  wa
Mushthalahuh (Beirut: Dar al-Fikr, 1989), 27.

A M. M. Azami, Studies in Hadith Methodology and Literature (Kuala
Lumpur: Islamic Book Trust, 1977), 1-2. Demikian juga yang terdapat dalam

376 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

kata hadis selain jadid (yang baru), adalah garib (yang dekat), dan
khabar (berita), dari arti yang terakhir inilah diambil perkataan
sebagai hadis Rasulullah.>

Kata hadis digunakan sebanyak 23 kali di dalam al-Qur’an,
antara lain: Qs. al-Zumar (39):23, dalam arti “komunikasi
religius, pesan atau al-Quran”. Kemudian di dalam Qs. al-
An‘am (6):68; yang berarti “cerita tentang masalah sekular atau
umum” dan dalam Qs. Thaha (20):9, mempunyai arti “cerita
historis” serta dalam Qs. al-Tahrfim (60):3, yang berarti
“perbincangan yang masih hangat”.

Rasulullah juga telah menggunakan kata hadis ini untuk
mengungkapkan makna yang sama dengan yang digunakan di
dalam al-Qur’an. Rasulullah juga menyebut dirinya sebagai hadis
(sumber hadis), yang mengisyaratkan bahwa hadis adalah yang
bersumber dari diri Rasulullah sendiri dan bukan dari sumber
lain. Oleh karena itu, dapat dipahami bahwa Nabi sendiri adalah
peletak asal mula penggunaan kata hadis yang diistilahkan secara
khusus ini.® Contohnya antara lain:

(sl ol 5 ) A L€ Cua sl puaal

Artinya: Perkataan yang paling baik adalah Kitab Allah (al-Qur’an) (H.R. al-
Bukhari).

d&‘j\ubi‘;md,}ﬁ}ioﬂjﬁdgJeﬁ&ﬁahéj@;ua\w
(ol ol )

Artinya: Barangsiapa yang menyimuak pembicaraan suatu bangsa, sedang
mereka membenci kalau mengetahui tindakan orang tersebut karena
mereka ingin merahasiakannya, maka cairan tembaga akan
disiramkan ke dalam telinganya (H.R. al-Bukhari).

al-Munawwir, kata Jadits sama dengan 28Il : Cuasll (omongan), 4Gaal)
(percakapan) A=Y 5 nall (kabar angin), &Sall (cerita). Warson Munawwir,
Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia (Surabaya: Pustaka Progressif,1997), 242.
>Hasbi Ash-Shiddiqy, Sejarab dan Pengantar lmn Hadis (Jakarta: Bulan
Bintang, 1954), 21.
®Hal ini didasarkan pada satu riwayat al-Bukhari yang bertanya kepada
Rasulullah mengenai orang yang akan mendapat syafa’at di hari Kiamat

nanti, jawaban Rasulullah:
Gyl il e a5 0 o J8 aal Cuaal) 13 oo ally o1 of ple i

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 377



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

(o ol s)) Jlmsl (o e Vs
Artinya: Kamu boleh meriwayatkan hadis dari Bani Israil (H.R. al-Bukhari).

(5250l ol 5 ) Al gd il 3 Epaall Ja i Gada 13

Artinya: Apabila seseorang mengungkapkan hadis (rahasia) kemudian dia
mengembara, maka kata-katanya adalah suatu amanah (H.R. Al-
Turmudzi).

Jadi, jelas bahwa kata hadis mempunyai makna pengertian,
cerita, atau komunikasi.” Sementara pengertian hadis menurut
istilah dapat dipaparkan berdasarkan pandangan ahli hadis
(mubadditsin), ahli wushil (ushiliyyin) dan ahli figh (fugabha’).
Menurut mubpadditsin, sebagaimana yang dipaparkan Azami, kata
hadis menunjukkan kepada makna atau sesuatu yang
dinisbahkan kepada Nabi baik berupa perilaku, perkataan,
persetujuannya akan tindakan sahabat, atau deskripsi tentang
sifat dan karakternya. Sifat ini menunjukkan kepada penampilan
fisikalnya, tetapi menurut fugahi’, penampilan fisikal Nabi tidak
termasuk kategori hadis.®

Al-Khaththib mengemukakan bahwa pengertian hadis
menurut mubadditsin lebih dikhususkan pada semua yang
diriwayatkan dari Rasulullah setelah menjadi Rasul (nubunwmwab),
baik perkataan, perbuatan, dan ketetapannya.® Berbeda lagi
pendapat ushiliyyiin yang mengatakan bahwa pengertian hadis
hanyalah terbatas kepada sunnah gawliyah (perkataan) Nabi saja,
karena sunnah lebih umum pengertiannya daripada pengertian
hadis. 10

Fathur Rahman memaparkan pengertian hadis menurut
mubadditsiin yang juga berbeda-beda, yang secara garis besar
dapat digolongkan menjadi dua: pengertian yang terbatas dan
pengertian yang luas. Pengertian hadis yang terbatas, ini adalah
pendapat jumhur mubadditsin, yaitu sesuatu yang disandarkan
kepada Nabi Muhammad, baik berupa perkataan, perbuatan,

7Azami, Studies..., 2.

81bid., 3.

9Al-Khaththib, Ushil. .., 27.
10]bid,

378 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

pernyataan (faqrir) dan sebagainya (sifat, keadaan, dan bimmabh).!
Pengertian hadis yang luas menurut sebagian muhadditsin tidak
hanya mencakup sesuatu yang di-marfii*kan kepada Nabi
Muhammad saja, tetapi juga perkataan, perbuatan, pernyataan
(tagrir) yang disandarkan kepada sahabat dan tabi’in. Dengan
demikian, pengertian hadis menurut pendapat ini meliputi yang
marfii’ (disandarkan kepada Nabi), mawgsif (disandarkan kepada
sahabat) dan magthi’ (disandarkan kepada tabi’in).!? Pengertian
inilah yang kemudian digunakan sama dengan pengertian sunnakh
oleh para mubadditsin  pada perkembangan selanjutnya, 13
walaupun sebenarnya, pengertian kedua kata ini pada asalnya
memang berbeda.

Sunnah: Penghampiran Awal

Kebanyakan teori klasik mengenai s#nnah memasukkan tiga
elemen yang penting. Dalam buku pegangan hukum Islam
klasik, istilah su#nnah menunjuk kepada contoh autoritatif yang
diberikan oleh Nabi Muhaammad saw. dan yang dicatat dalam
tradisi (badits, akbbir) mengenai perkataannya, tindakannya,
persetujuannya atas perkataan atau perbuatan orang lain, serta
karakteristik (shifah) kepribadiannya. Dengan demikian, elemen
pembatas pertama dalam doktrin sunnah, dalam bentuknya yang
matang, merupakan identifikasi eksklusif istilah tersebut dengan
Nabi Muhammad; sunnah dalam pengertian adalah s#nnah Nabi.
Elemen kedua teori klasik swnnah adalah identifikasi sempurna
sunnah dengan riwayat-riwayat hadis yang bisa dilacak dengan
mata rantainya hingga Nabi Muhammad dan dinilai sahih; sunnab
sepadan dengan tradisi autentik. Sifat pembatas swnnah yang
ketiga dan terakhir adalah statusnya sebagai wahyu. Swnnabh,
menurut ajaran klasik, diwahyukan oleh Allah melalui perantara
Rasulullah seperti halnya al-Qur’an.

Baik sunnah maupun al-Qur’an berasal dari sumber yang satu,
dan perbedaan antara keduanya hanyalah dalam bentuk, bukan
dalam isi. Perbedaan kedua kelas wahyu ini adalah dalam hal

UFathur Rachman, I&btishar Mushthalabul Hadits (Bandung: al-Ma’arif,
t.t.), 0.

2]bid., 12.

13Al-Shalih, ‘Uim. .., 0.

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 379



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

bagaimana keduanya digunakan dan dalam kepastiannya. Al-
Qur’an merupakan wahyu yang digunakan dan tilawah (bacaan
ritual), sementara sunnah tidak (ghayr matli). Dalam kasus al-
Qur’an, sebagian besar umat Islam meyakini bahwa baik teks
maupun maknanya berasal dari Allah, dan dapat dijadikan
sandaran karena memiliki kepastian yang sempurna. Adapun
sunnah, susunan katanya diyakini hanyalah perkiraan, dan hanya
keandalan maknanya saja yang terjamin.

Kata sunnah secara hartiah berarti al-tharigah,'* atau al-sirah,'>
yang berarti “jalan yang dijalani, terpuji atau tidak, baik atau
buruk”;16 juga berarti “jalan, arah, peraturan, mode, atau cara
tentang tindakan atau sikap hidup”. 17 Kata sunnah bentuk
jamaknya sunan telah digunakan sebanyak 16 kali di dalam al-
Qur’an. Kata Sunnab seringkali dipakai dalam pengertian arah
peraturan yang sudah mapan, model kehidupan, dan garis
sikap.!8

Al-Khaththib membedakan pengertian sunnah berdasarkan
pandangan para ahli hadis, ushsil, dan figh. Pertama, ahli hadis
yang berpendapat bahwa sunnah adalah segala sesuatu yang
disandarkan kepada Rasulullah, baik perkataan, perbuatan, fagrir,
perilaku, maupun seluk beluk kehidupannya, baik sebelum
diangkat menjadi Rasul (seperti zahannust di gua Hira’) ataupun
sesudahnya. Pengertian sunnah di sini sama dengan pengertian
hadis.

Reduna, ahli ushil figh mendefinisikan sunnah dengan segala
sesuatu yang berasal dari Nabi Muhammad selain al-Quran, baik
berupa perkataan, perbuatan, dan Zagrir yang dapat dijadikan dalil
hukum syara’. Dan kefiga, sunnah dalam istilah ahli figh diartikan
segala sesuatu yang ditetapkan dari Nabi Muhammad dan bukan
termasuk dalam fardhu ataupun wajib.1?

Dari ketiga pengertian di atas jelas bahwa pengertian sunnab
menurut ahli hadis meliputi sebelum dan sesudah Nabi diangkat

141 hid,

15A1-Khaththib,Ushdl. .., 17.
16 Ash-Shiddiqy, Sejarab. .., 24.
17Azami, Studies. .., 3.

18] hid,

YAl-Khaththib, Ushil..., 19.

380 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

menjadi Rasul, baik dijadikan hukum syara’ atau pun tidak.
Pengertian berbeda mengenai sunnah menurut Abu al-Baqa’
dibatasi pada sunnah (kebiasaan) Nabi atau sahabat saja.20 Hal ini
dapat ditemukan pada kasus-kasus yang mengikuti hadis Nabi
atau yang disepakati oleh para sahabat sendiri, misalnya
kodifikasi mushaf al-Qur'an oleh sahabat Abu Bakar,
penggunaan salah satu gird’ah dati tujuh girdi'ah yang ada dan
sebagainya.

Adaptasi Terminologi Hadis dan Sunnah: Tilikan Historis

Masalah yang kemudian berkembang adalah bagaimana
sebenarnya hubungan antara hadis dengan sunnah atau
bagaimana sebenarnya perbedaan hadis dan swwnah dalam
konteks penggunaannya. Banyak penulis yang kita temukan
menggunakan kedua istilah ini dengan tidak membedakan
artinya. Misalnya, Isma’il Ragi al-Faruqi dan Lamya al-Faruqi
memberi definisi sunnah sebagai koleksi perkataan dan perbuatan
Nabi. Sunnah memuat kata-kata dan frase-frase yang dirujukkan
secara langsung kepada Nabi atau kepada sahabat yang
mencontoh sikap dan perilaku Nabi yang dinukilkan kepada
Nabi.

Menurut Azami?! ungkapan sunnah Nabi sudah mulai dikenal
ketika Allah menyuruh orang muslim untuk menaati Nabi dan
menjadikan perjalanan hidupnya sebagai teladan yang harus
ditkuti. Pada penghujung abad II, kata sumnah mulai dipakai
nyaris hanya terbatas pada norma yang dicetuskan oleh Nabi
atau norma yang disimpulkan dari ketentuan yang digariskan
oleh Nabi. Sementara itu, istilah hadis sudah dipakai sejak
periode Nabi, dan bahkan kata itu dipakai sendiri oleh Nabi.
Jadi, sunnah dapat bermakna teladan kehidupan Nabi, sedangkan
hadis adalah segala sesuatu yang dinisbahkan kepada kehidupan
Nabi. Oleh karena itu, kedua istilah tersebut seringkali dipakai
secara bergantian, walaupun terdapat sedikit perbedaan di antara

20Azami, Studies. .., 3.

A1bid., 20-1. Azami menggunakan kedua istilah ini secara bergantian
sebagaimana yang dilakukan oleh para ulama awal periode Islam dan
sekarang ini.

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 381



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

keduanya. Sebuah hadis mungkin tidak mencakup s#nnabh, atau
sebuah hadis bisa jadi merangkum lebih dari sebuah sunnah.

Begitu juga pendapat Gibb yang mengemukakan bahwa
hadis adalah sarana dati sunnabh, atau sunnah yang diriwayatkan
dan dicatat itulah yang disebut dengan hadis. Sunnah, dengan
demikian, mencakup tradisi sebuah  komunitas yang
ditransmisikan hanya melalui lisan, dan tradisi yang dimaksud
adalah yang sesuai dengan petunjuk Rasul, perkataan atau
perbuatannya. Sementara itu, Lammen mengungkapkan bahwa
sunnah adalah tradisi yang sudah dipraktekkan sebelum adanya
perumusan hadis, sedangkan hadis adalah teks naratif, berupa
perbuatan dan perkataan yang dirujukkan pada Nabi
Muhammad dan sahabat yang ini merupakan justifikasi dan
memperkuat sunnah.>?

Al-Khaththib mengemukakan bahwa sunnah semakna
dengan hadis yang mencakup segala sesuatu yang dirujuk kepada
Rasulullah, baik sebelum ataupun sesudah diangkat sebagai Nabi
dan Rasul. Namun demikian, hadis sebenarnya dikhususkan
pada hal yang hanya sesudah Nabi diangkat menjadi Rasul saja.
Dengan demikian, sunnah lebih umum dari pada hadis. Inilah
yang di dalam istilah ab/ al-ushil bahwa hadis hanyah sunnab
gawliyah dan bisa menjadi dasar hukum syara’ sehingea swnnah
lebih umum daripada hadis oleh karena swwnah mencakup
perbuatan yang dirujukkan pada generasi periode awal Islam.
Dasar itulah, terdapat sunnah yang tidak terdapat dalam hadis
atau dengan kata lain terdapat praktek sunnah yang berbeda
dengan hadis.

Berdasarkan pandangan-pandangan di atas, Subhi al-Shalih
menyimpulkan bahwa perdebatan mengenai pengertian hadis
dan sunnab di antara pengkritik hadis tidak perlu diperpanjang,
karena pada dasarnya kedua istilah ini memang telah digunakan
sejak masa Rasulullah. Artinya, perdebatan ini tidak akan
polemik, jika kembalikan lagi kepada sumber dari munculnya
penamaan kedua istilah ini adalah hanya satu, yaitu Nabi. Dasar
itulah, mayoritas ahli hadis berpendapat bahwa pengertian hadis

2H. Lammen S. J., Islam Beliefs and Institutions (New Delhi: Oriental
Book, 1979), 68.

382 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

adalah sama dengan pengertian swnnah atau keduanya
bersinonim.?3

Fazlur Rahman menjelaskan bahwa para ahli sejarah (dahulu
dan modern) sepakat hadis tanpa dukungan Zsmdd mula-mula
muncul kurang lebih abad I H./7 M. Hadis muncul secara besat-
besaran ketika ilmu-ilmu tertulis yang formal mulai dirintis. Akan
tetapl, terdapat bukti yang menunjukkan bahwa sebelum menjadi
sebuah disiplin ilmu yang formal dalam abad II H./VII M,
fenomena hadis telah muncul paling tidak sejak kira-kira tahun
60 H./700 M. Menurutnya, pokok masalah yang timbul adalah
bahwa hadis yang terdiri dari matan dan sanad, tidak mungkin
mendadak muncul tanpa mengalami perkembangan teknis saja,
tetapi juga perluasan materi.

Dengan demikian, hadis yang tidak resmi telah ada pada
zaman Rasulullah, tetapi setelah beliau wafat, hadis beralih dari
kondisi informal semata-mata menjadi semi formal. Artinya,
pembicaraan sehari-hari para sahabat ketika Nabi masih hidup
berubah menjadi suatu fenomena yang disengaja dan penuh
kesadaran karena adanya generasi yang sedang tumbuh dan
menanyakan perilaku Nabi. Orientasi keagamaan yang
semestinya dari sebuah hadis (suatu transmisi yang verbal)
adalah ke arah norma keagamaan yang praktis. Orientasi praktis
ini (lebih dari sekedar keingintahuan intelektual tetapi turut
mengasimilasikan unsur-unsur baru dalam masyarakat yang
sedang tumbuh berkembang luas dan kompleks), memberikan
dasar argumentasi bagi kita bahwa transmisi hadis saat itu lebih
bersifat peneladanan langsung perbuatan tanpa melibatkan
rumusan-rumusan verbal. Transmisi non-verbal, atau tradisi
“yang diam” atau “hidup” inilah yang disebut dengan istilah
sunnah.?*

Berdasarkan pemaparan Rahman lebih lanjut, pada awalnya,
kata sunnah berarti perilaku Nabi karena kata tersebut
memperoleh sifat normatifnya. Akan tetapi, ketika tradisi

2 Lihat, Al-Shalih, ‘Ulim..., 8-10. Secara panjang lebar ia
mengemukakan contoh-contoh redaksi riwayat ataupun kejadian yang
menunjukkan bahwa pengertian kedua istilah itu adalah sama, misalnya:
i 2 atau dalam redaksi lain: 2 s 48 Gl Le 138 U yal 8 Caaal ya,

2Rahman, Islam. .., 69.

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 383



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

tersebut umumnya berlanjut secara “diam-diam” dan non-
verbal, maka ini juga disebut dengan istilah sun#nah, dalam arti
perilaku setiap generasi setelah Nabi sepanjang perilaku tersebut
meneladani pola perilaku Nabi. Maka, percampuran dua
pengertian inilah yang menyebabkan para penulis modern
mengatakan bahwa sampai dengan abad II H./8 M., kata sunnabh
bukan berarti praktek dari Nabi, tetapi praktek masyarakat lokal
Madinah dan Irak.

Namun perlu  ditambahkan lagi bahwa ternyata
perkembangan pengertian sunnah tidak hanya berhenti sampai di
sini. Hal ini disebabkan karena masyarakat saat itu tidak hanya
semata-mata berbuat dan mengikuti saja, tetapi juga berbicara
dan melaporkan. Maka terjadilah suatu tradisi verbal yang
informal, dengan kata lain, kata swmnah mengalami
perkembangan pengertian yang ketiga. Sunnah berarti penafsiran-
penafsiran perseorangan (sahabat) atas apa yang telah
disampaikan oleh Nabi, baik melalui tradisi yang hidup maupun
melalui sejumlah kecil transmisi verbal. Perluasan isi sunnab
dalam kategori “yang hidup dan penafsiran perorangan”
menjadikan situasi menjadi rumit, maka terjadilah upaya
pelepasan hadis dari sunnah.?> Para ahli hadis hadis melancarkan
kampanye besar-besaran dan masssal untuk menstandarisir
sunnah yang hidup dan mencoba mengkodifikasikan praktek-
praktek yang sesuai dengan model Nabi, dan menolak tafsiran-
tafsiran yang ekstrem, baik tentang dogma-dogma maupun
hukum-hukum. Oleh karena itu, kodifikasi massal hadis sebagai
suatu disiplin, bermula menjelang abad I H./VIII M. Hal ini
menjurus kepada pengenalan dan penyempurnaan mata rantai
transmisinya (Zszdd).

Menalar Otoritas Hadis dan Sunnah

Sebagaimana dipaparkan sebelumnya mengenai kedudukan
penting (kedua) dalam syari’at Islam, hadis dan s#nnah menjadi
sebuah fenomena yang terus dipertanyakan batas otoritas dan
otensitasnya. Ini muncul dari kelompok-kelompok baik dalam
kalangan teologi maupun hukum.

5]bid., 70-3.

384 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

Nilai otoritatif dari hadis dan swunah dapat ditemukan dalam
beberapa pandangan yang dikemukakan oleh para sarjana Barat.
Salah satu di antara mereka, Gustaff A. Guillaume,
mengemukakan pandangannya bahwa metodologi dan cara
argumentasi dialektis yang mewarnai diskusi dan perdebatan
(berbagai ragam versi yang saling bersaing perihal unsur-unsur
yang dipandang sebagai sunnah yang shabih), bagaimanapun
memberi kerangka rujukan umum yang mengandalkan contoh
Nabi Muhammad untuk memperkuat sebuah sudut pandang
tertentu. Oleh karena itu, keseluruhan proses yang digunakan
para pemikir untuk sampai pada berbagai bentuk pemahaman
dan definisi tentang sunnah harus dipandang sebagai proses yang
bersifat dinamis. Hal ini juga membuktikan otoritas yang begitu
kuat dalam tradisi keagamaan Islam.2¢

Esposito juga berpendapat bahwa otoritas hadis dan sunnah
tidak dapat dilepaskan dari adanya sifat otoritas Nabi sebagai
sumbernya. 27 Hal ini jelas sebagaimana keimanan sesorang
bahwa Nabi Muhammad benar-benar Rasul Allah dan dijaga dari
berbuat maksiat. Muhammad sebagai figur yang sempurna bagi
umat Islam sebagaimana disebut di dalam al-Qur’an sebagai
teladan yang baik (Qs. al-Ahzab (33):21). Inilah yang menjadikan
nilai otoritatif di dalam sw#nabnya.?® Oleh sebab itulah, setiap
muslim akan mengukir kebenaran tingkah lakunya dengan
melihat pada otoritatif Nabi yang terdapat dalam hadis dan
Sunnah.?® Hal ini juga dapat kita temukan pada antologi yang
diedit oleh Arthur Jeffery3? yang kesimpulannya setuju bahwa
dalam sunnah ditemukan otoritas pribadi Muhammad. Bahkan
seandainya boleh dikatakan Kristiani adalah Kristus, maka begitu
pula Islam adalah Muhammad. Muhammad sebagai muslim ada

20Alfred Guillaume, Is/az New York: Penguin Book, 1981), 89.

ZJohn L. Esposito, The Oxford Encyclopedia of The Modern Islamic World,
vol. 4 (New York: Oxford University Press, 1981), 136.

28], Fueck, “The Role of Tradicionalism in Islam”, dalam Metlin L.
Swarrtz, Studies on Isiam (New York: Oxford University Press, 1981), 99-100.

2 Andrew Rippin, Their Religions Beliefs and Practices, vol. 1 (New York:
Routledge, 1990), 39.

3Lihat Arthur Jeftery, Islan: Mubammad and Historiography Religion (USA:
The Bobs-Merril Company Inc, 1958), 3-42.

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 385



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

dalam keyakinan dan sejarah (yang lahir +£570 M.). Pandangan-
pandangan ini berbeda dengan para orientalis sebelumnya yang
tidak sependapat dan menolak otoritas hadis dan sunnabh. 3!
Sementara itu, Yusuf Qardhawi menjelaskan bahwa sunnab
(hadis Nabi) merupakan penafsiran al-Qur’an dalam praktek atau
penerapan ajaran Islam secara faktual dan ideal. Hal ini
mengingat bahwa pribadi Nabi adalah perwujudan dari al-Qur’an
yang diterjemahkan untuk manusia serta ajaran Islam yang
dijabarkan dalam kehidupan sehari-hari. Swnnah Nabi adalah
manhaj (metode) yang terinci bagi kehidupan seorang muslim
dan masyarakat muslim.3?

Menurut Azami, para ulama sepakat kedudukan tertinggi al-
Qur’an atas semua orang muslim. Kedudukan Nabi berada pada
posisi setelah al-Qur’an. Kedudukannya ini bukan bersumber
dari penerimaan komunitas akan keberadaan Nabi sebagai
seseorang yang mempunyai kekuasaan, tetapi posisinya
diekspresikan melalui kehendak wahyu yang diturunkan Allah.
Eksistensinya terhadap al-Qur’an adalah:

Pertama, Rasulullah  sebagai  teladan. Perilaku  Nabi
Muhammad merupakan teladan dalam setiap aspek dan setiap
detail. setiap perkataan dan tidakannya dapat dipercaya dan patut
ditkuti  (Qs. al-Ahzab [33]:21). Kedna, Rasulullah sebagai
perantara dan penjelas al-Quran. Rasulullah merupakan
perantara Allah kepada seluruh makhluknya yang diutus untuk
menjelaskan syari’at yang diberikan kepadanya (Qs. al-Nahl
[16]:44). Ketiga, Rasulullah sebagai pembuat hukum (legislator).
Allah  swt. Menerangkan kekuatan legislatif Nabi untuk
menetapkan hukum daalam ayat berikut ini (Qs. al-A’raf
[7]:157). Dalam ayat ini kita temukan bahwa hak legislasi
diberikan kapada beliau. Oleh sebab itu, beliau bertindak sebagai
penentu hukum masyarakat. Nabi mengidentifikasikan masalah
tertentu yang nantinya direkomendasikan oleh al-Quran, sebagai

31Seperti Golziher, Lammen, Margoliouth, dan Shahct. Secara terperinci
pandangan mereka yang mempertanyakan otoritas dan otensitas hadis dan
sunnah telah dipaparkan dan dijawab oleh Fazlur Rahman dalam bukunya
Istam. .., 52-62.

32 Yusuf Qardhawi, Bagaimana Memabami Hadis Nabi SAW, ter.
Muhammad al-Baqir (Bandung: Mizan, t.t.), 17.

386 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

praktek komonitas yang disepakati. Seperti praktek azan yang

kemudian diakui keberadaannya oleh al-Quran sebagai praktek

yang ada. Contoh ini membuktikan kewenangan legislatif Nabi
dan tindakan ini dikuatkan oleh Allah.

Secara tegas al-Khaththib juga memaparkan bagaimana
kedudukan sunnah (dalam arti yang semakna dengan hadis) dan
otoritasnya dalam Islam. Al-Qut’an dan swwnah adalah dua
sumber utama dalam syari’at Islam, tidaklah mungkin bagi
seorang muslim dapat memahami syari’at kecuali merujuk
kepada keduanya secara bersama-sama, demikian juga para
mujtahid dan ulama yang tidak cukup menggunakan salah satu
sumber dari keduanya. Maka, swmnah dari segi wajib
mengamalkannya dan dari segi bahwa swnnah juga merupakan
wahyu, maka ia sama kedudukannya dengan al-Qur’an. Hanya
saja, al-Qur’an gath7 secara global dan terperinci, sedangkan
sunnah adalah gath7 secara global tapi tidak secara perinciannya,
dan al-Qur’an adalah pokok sedangkan sunnah adalah cabang; al-
Qur’an adalah yang diterangkan, sedangkan swnnah adalah yang
menerangkan, maka tidak diragukan lagi bahwa al-Qur’an
didahulukan dari swnnah, yang pokok didahulukan dari yang
cabang dan yang menerangkan dinomorduakan dari yang
diterangkan.’

Adapun bukti kehujahan su#nnah sebagai sumber syari’at
dalam Islam sebagaimana pemaparan al-Khaththib, dapat
disebutkan sebagai berikut:

1. Keimanan. Di antara kewajiban iman terhadap risalah
(kerasulan) adalah menerima segala sesuatu yang datang dari
Rasulullah sebagai perintah agama, karena Allah telah
mengutus dan memilihnya diantara para hamba-Nya sebagai
penyampai syari’at-Nya.

2. Al-Qur’an al-Karim. Terdapat banyak sekali ayat al-Qut’an
yang mengharuskan taat kepada Rasulullah.

3. Hadis Nabi.

4. I)ma’ (konsensus umat Islam).

Dari banyak pandangan di atas, penulis sependapat dengan
Azami bahwa kedudukan Nabi Muhammad saw. tidak

3Al-Khaththib, Ushiil. . ., 36.

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 387



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

bergantung pada penerimaan masyarakat, opini ahli hukum,
pakar tertentu atau pendiri ahli hukum lainnya. Keberadaan
otoritas ini telah dibeberkan secara jelas oleh al-Qur’an. Untuk
alasan ini, masyarakat muslim menerima kewenangan Nabi dari
hari ke hari sejak misi Nabi dimulai, dan menerima secara
keseluruhan perintah Nabi yang bercorak verbal, tindakan dan
persetujuan beliau sebagai jalan hidup, faktor pengikat dan
sebuah teladan yang sepantasnya dituruti. Inilah yang tercakup
dalam pengertian hadis dan sunnah yang dalam hal ini tidak perlu
dipermasalahkan lagi. * Dengan status Muhammad sebagai
utusan Allah, perkataan dan perbuatannya diterima oleh
mayoritas muslim sebagai sumber hukum dan menempati posisi
kedua setelah al Qur’an. Oleh karena itu, Nabi Muhammad
menjadi standar etika tingkah laku di kalangan muslim, sebagai
dasar bagi hukum Islam, sekaligus standar bagi kebanyakan
aktivitas keduniaan.

Catatan Akhir

Istilah hadis dan swznah sesungguhnya telah ada sejak zaman
Nabi masih hidup dan dipergunakan juga di dalam al-Qur’an
dengan arti yang berbeda-beda secara bahasa. Pada waktu itu,
perbedaan kedua istilah ini tidaklah dipersoalkan, karena Nabi
sebagi sumber langsung masih ada dan pada waktu itu Nabi
melarang untuk menulis selain al-Qur’an. Namun setelah Nabi
wafat, persoalan umat semakin kompleks dan membutuhkan
landasan normatif. Para sahabat memberikan jawaban-jawaban
atas persoalan yang muncul secara verbal berdasarkan apa yang
mereka lihat dan dengar dari Nabi, inilah pada awalnya yang
dikenal dengan sunnah. Pada generasi tabi’in, apa yang dilakukan
oleh sahabat pun dianggap sebagi sunnah karena sahabat pasti
bertindak sesuai dengan perilaku Nabi. Penafsiran-penafsiran
sahabat dan tabi’in pun pada perkembangannya termasuk juga
dalam pengertian sunnah.

MWalaupun seesorang setuju bahwa para ulama Islam pertama telah
menggunakan istilah sunnah dalam arti yang luas, hal itu tidak menimbulkan
kerancuan-kerancuan, karena sumber hukum Islam bukanlah istilah khusus
ini, tetapi konsep yang menelurkan kewenangannya secara langsung dari al-
Qur’an.

388 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

Daftar Pustaka

Ahmad Warson Munawwit, A-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia
(Surabaya: Pustaka Progressif,1997).

Alfred Guillaume, Isiam (New York: Penguin Book, 1981).

Al-Syirazi, al-Luma’ fi Ushil al-Figh (Bandung: Syirkah al-Ma‘arif
li al-Thaba‘l wa al-Nashr, t.t.).

Andrew Rippin, Their Religions Beliefs and Practices, vol. 1 (New
York: Routledge, 1990).

Arthur Jeftery, Islam: Mubammad and Historiography Religion (USA:
The Bobs-Merril Company Inc, 1958).

Cyril G. Glasse, Ensiklopedi Islam, ter. Ghufron Mas’adi (Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 1999).

Fathur Rachman, Ikbtishar Mushthalahu! Hadis (Bandung: Al-
Ma’arif, t.t.).

Fazlur Rahman, Islam, ter. Ahsin Mohammad (Bandung:
Pustaka, 2000).

H. A. R. Gibb, Mobhammedanism: An Historical Survey (London:
Oxford University Press, 1949).

H. Lammen S. J., Islam Beliefs and Institutions (New Delhi: Oriental
Book, 1979).

Hasbi Ash-Shiddiqy, Searah dan Pengantar Iimn Hadis (Jakarta:
Bulan Bintang, 1954).

Isma’il Raji al-Faruqi and Lois Lamya al-Faruqi, The Cultural
Atlas of Islamr (New York: Macmilan Publishing Company,
1986).

J. Fueck, “The Role of Tradicionalism in Islam”, ed. Merlin L.
Swarrtz, Studies on Islam (New York: Oxford University
Press, 1981).

John L. Esposito, The Oxford Encyclopedia of The Modern Islanic
World, vol. 4 New York: Oxford University Press, 1981).

M. Husein Yusuf, “Kriteria Hadits Sahih”, dalam Yunahar Ilyas
dan M. Mas’udi (ed.), Pengembangan Pemikiran terbadap Hadits
(Yogyakarta: LPPI, 1996).

M. M. Azami, Studies in Hadith Methodology and 1iterature (Kuala
Lumpur: Islamic Book Trust, 1977).

Ulnmuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 389



Emawati, Hadis dan Sunnab sebagai Landasan Tradisi dalam Islam: Analisis Historis Terminologis

Muhammad ‘Ajjaj al-Khaththib, Ushi/ al-Hadits: ‘Uldimnb  wa
Mushthalahub (Beirut: Dar al-Fikr, 1989).

N. J. Coulson, A History of Islamic Law, (Edinburgh University
Press, 1984).

Shubhi al-Shalih, ‘Ulim al-Hadits wa Mushthalahuh (Malaysia: Dar
al-‘Ilm li al-Malayin, 1988).

Sirajuddin Abbas, Searah dan Keagungan Mazhab Syafi’i (Jakarta:
Pustaka Tarbiyah, 1984).

Wael B. Hallag, “On Inductive Corroboration, Probability in
Sunni Legal Thought”, ed. Nicholas Heer, Islamic Law and
Jurisprudence (USA: University of Washington Press, 1990).

Yusuf Qardhawi, Bagaimana Memahami Hadis Nabi SAW., tet.
Muhammad al-Bagqir, (Bandung: Mizan).

390 Ulumunna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



	Daftar Isi UJSK.XV.2.2011.pdf
	Hadis dan Sunnah sebagai Landasan Tradisi dalam Islam Analisis Historis Terminologis.pdf

