ISSN 1411-3457

Jurmal Studi Kngn Z

Volume XI» Nomor 1 « Juni 2007

LAKH HISTORIS
/ABAD XVI-XX
ra Khaldan

| MENYIBAK
IMBOLIK ORIENTALISME
7 Vswahyudi

| OR!ENTALISME
ANTARPERADABAN
Murtiallah

ETAS JALAN KE ARAH
JOLOGIH STUD! ISLAM

IBERALISME 1SLAM,
STUDIISLAM DI IAIN
Ahwan Fanani

E AGAMA DI INDONESIA
AORDE BARU
ul Makeir Ro'uf

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin

| = a “ = f

< = b d = ¢q

&= ts d = k

T = Jd =1

¢ = h p=m

¢ = kh O = n

K| = d 3 = w

A = dz ® = h

J = r & =

S =z ¢ =y

o = s

H= sy Untuk Madd

o = sh dan Diftong

o = d I = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = zh Ji = 0 (u panjang)
e = ¢ j‘ = aw

£ = gh g = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Rendra Khaldun

Iswahyudi
Mutiullah

Afrizal

Ahwan Fanani

LEPAS
Miftahul Huda

Ismail Thoib
Abdul Mukti Ro’uf

Ahmad Fathan Aniq

U1LAS BUKU
Fachrizal Halim

INDEKS

ISI

Telaah Historis Perkembangan
Orientalisme Abad XVI-XX e 1-26
Menyibak Kekerasan Simbolik
Orientalisme ® 27-52

Orientalisme dan Upaya

Dialog Antarperadaban e 53-72
Mengarifi Orientalisme:

Meretas Jalan ke Arah Integrasi
Epistemologi Studi Islam e 73-92

Orientalisme, Liberalisme Islam,
dan Pengembangan Studi Islam

di IAIN e 93-120

Membaca Teks Hadis: Antara Makna
Literal dan Pesan Utama e 121-140
Menggagas Reformasi Pendidikan Islam:
Telaah Filosofis Paradigmatik e 141-156
Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia
Pasca Orde Baru @ 157-176

Rejection of Perda Zakat in East Lombok:

Public Criticism on Public Policy e 177-
198

Self-Criticism to Arab and Muslim
Intellectuals ® 199-212



MENYIBAK KEKERASAN SIMBOLIK
ORIENTALISME

Iswahyudi*

Abstract

Recent order of world civilization seems to be constructed by Western
civilization through project of orientalism which assumes East as the passive
receiver of anything West actively offer; East is considered uncivilized,
primitive, and dominated by myth and superstition. Based on the
assumptions, West wants to inject modernity awareness into East cognitive
sphere. But, East finds the want as a West tricky way to dominate East, a
new kind of colonialism, and a hegemony.

West hegemony covered under orientalism—rto wuse Pierre Bondean's
term—is a kind of symbolic violence. The term refers to a violence insulted
smoothly, it is differed from domination which refers more to physical
violence. Orientalism symbolic violence can be traced through orientalists’
works on East that are scientifically and massively published. The violence
should be wisely responded by East through creating balance disconrse based
on scientific and intuitive capabilities.

Keywords: Orientalisme, Kekerasan Simbolik, Disensus,
Konsensus, Nalat.

UMAT Islam terjerumus dalam kontradiksi tak terbendung dalam
menyikapi peran dan posisi Barat. Kelompok pertama dapat
disebut sebagai kelompok “apologetik”; suatu kelompok yang
selalu membela Islam dengan argumen pembelaan diri bahwa
Islam telah memuat setiap gagasan dari Barat. Mereka menolak

“Penulis adalah dosen di STAIN Ponorogo, Jawa Timur. e-mail:
yudistira_2007@yahoo.com

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 27



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

stigma keterbelakangan Islam. Kelompok kedua, mempertajam
pembelaan Islam lebih radikal. Tidak hanya tidak mengapresiasi
tetapi lebih jauh bahwa segala produk yang diusung dan
ditemukan oleh orang Barat adalah “muntahan” tak berguna,
bahkan bertentangan dengan Islam. Kelompok ini disebut
dengan kelompok “paradoks”.

Di antara dua kelompok tersebut, ada kelompok “selektif”
tidak tergesa-gesa mengambil jarak. Kelompok “selektif”
memposisikan pengetahuan secara netral sumber. Artinya,
pengetahuan tidak harus ditelurkan dari umat Islam laiknya emas
yang ditemukan dalam kotoran binatang tetap merupakan emas.
Nilai dan moralitas pengetahuan itulah yang penting bukan asal-
usul penggagasnya.

Di pihak lain, di saat umat Islam terus mengoreksi sikap
internalnya atas Barat. Barat terus menghujamkan pengetahuan
tanpa lelah. Bukan saja, rasio teknokratis, meminjam Herbert
Marcuse, terus menanjak dibanding dunia Timur, lebih dalam
nalar eksploitatif dominatif merambah dalam nalar umat Islam.
Barat mengkonstruksi nalar sekaligus menciptakan pandangan
hidup dunia Timur. Barat mendorong Umat Islam teralienasi
dari dirinya sendiri. Barat juga mendesak umat Islam membenci
dirinya sendiri.

Oleh karena itu, hipotesis tentatif bisa mengatakan bahwa
sikap “apologetik” dan “paradoks” umat Islam dapat dimengerti
walaupun sikap kritis juga tidak boleh tidak dihadirkan. Dua
sikap ini di samping mengkarantina umat Islam untuk tidak
belajar dari orang lain, juga bisa menjadikan Islam terasing dari
pergaulan dunia nyata, suatu dunia penuh pluralisme, tidak lagi,
meminjam Lyotard, homologis, tetapi paralogis.

Tulisan ini dirancang untuk memberi sedikit narasi tentang
kekerasan simbolik Barat atas dunia Timur melalui kajian
orientalismenya. Dengan begitu, umat Islam bisa mengambil
sikap yang tepat termasuk tataran aksinya. Kajian ini penting
karena perfama, banyak umat Islam, dengan semangat pembelaan

28 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Islam, justru malah mengkerdilkan Islam; kedua, menjamurnya
penentangan atas Barat tidak diimbangi dengan analisis struktur
nalar yang berkembang di Barat sehingga penentangan itu tidak
tepat sasaran; Aefiga, banyak ditemui umat Islam yang
menggeneralisasi kajian orientalisme selalu berwatak “menjajah”,
padahal generalisasi tersebut tidak selamanya benar; &eempat, ada
sebagian orang yang membela “mati-matian” apapun yang
dihasilkan Barat dengan tanpa sadar ia telah terkena virus
kekerasan simbolik, yaitu kekerasan wacana.

Niat Hadir Orientalisme

Orientalisme dikenal sebagai studi Islam yang dilakukan oleh
orang-orang Barat. Edward W. Said menjelaskan orientalisme
adalah lapangan kajian intelek.! Pada Barat-Kristen, orientalisme
dianggap mengawali cksistensi formalnya dengan Keputusan
Dewan Gereja Wina tahun 1312 untuk mengajarkan bahasa
Arab, Yunani, Ibrani, dan Syiria, di Paris, Oxford, Bologna,
Avignon, dan Salamanca. Baginya, setiap tilikan atas orientalisme
harus mempertimbangkan tidak hanya pada tokoh serta karyanya
saja, tetapi juga pada lapangan kajiannya yang dilandaskan pada
unit geografis, budaya, linguistik, dan etnik yang dinamakan
Timur.?

Timur yang dimaksud dari kata orentalism, sebagai objek
kajian, adalah bumi belahan Timur yang membentang luas dari
kawasan Timur Dekat (Turki dan sekitarnya) hingga Timur Jauh
(Jepang, Korea, dan China) dan dari Asia Selatan hingga negara-
negara muslim bekas Uni Soviet, serta kawasan Timur Tengah

Eward W. Said adalah tokoh pembela Timur yang belum ada
tandingannya saat ini. la mengurai kebobrokan orientalisme serta
membongkar sisi jahat yang tak terkatakan dari orientalisme. Bukunya yang
fenomenal berjudul Orientalism. la menjadi Guru Besar Universitas
Columbia, Yew York.

2Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Penerbit Pustaka:
Bandung, 2001), 64.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 29



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

hingga Afrika Utara.> Namun lebih spesifik, kajian orientalisme
terfokus pada dunia Timur Islam termasuk Andalusia, Sisilia,
dan Balkan. Timur Islam memiliki porsi penting dari orientasi
Barat karena hand in hand dengan nuansa teologis Kristen pasca-
Perang Salib, sekaligus imperialisme atas dunia Timur yang lebih
terbelakang. Dengan demikian, ada keterkaitan mapan antara
glory (kejayaan), go/d (kekayaan), dan gospe/ (keagamaan).

Mustholah Maufur mengklasifikasi munculnya orientalisme
dalam beberapa niat: pertama, orientalisme memiliki kajian
organis dengan penjajahan Barat di dunia Timur, khususnya
Ingeris dan Prancis sejak akhir abad XVIII hingga akhir Perang
Dunia II. Pasca-Perang Dunia II, di bawah kendali Amerika
dalam konsep neoliberalisme, niat itu terus dilanjutkan hingga
sekarang. Dalam konteks ini, hampir dipastikan setiap negara
imperialis memiliki kelompok sebagai #hink thank yang mengkaji
struktur nalar maupun sosiologis negara jajahan. Belanda di
Indonesia, misalnya, memiliki sosok seperti Snouck Hurgronje.

Keduna, orientalisme menjadi kajian yang memiliki ikatan
teologis dalam bungkus misionarisme. Mereka memerlukan
analisis kultural yang mungkin dimasuki ajaran Kristen serta
meneliti nalar Islam untuk dicari sisi lemah dari ajaran orang
Timur, seperti Islam. Mencari kontradiksi ajaran adalah motivasi
mereka. Niat hadir yang kedua ini terbukti dalam kasus di
Indonesia bahwa agama Kristen merambah ke pelosok-pelosok
kampung bersamaan dengan Portugis dan dilanjutkan Belanda
selama tiga ratus tahun lebih.

SMustolah Maufur, Orientalisme: Serbuan Ideologis dan Intelektnal (Jakarta:
Pustaka al-Kautsar, 1995), 11.

“Hurgronje pernah tinggal di Mekah selama waktu enam bulan antara
tahun 1884 dan 1885 untuk melakukan penelitian berkaitan dengan
banyaknya jamaah haji Indonesia setelah pulang dari Mekah menjadi
pemimpin pemberontakan. la banyak memotret aktivitas jamaah haji
Indonesia di Mekah. Lihat Achmad Jainuri, Ideologi Kaum Reformis (Surabaya:
Ipam, 2002), 24.

30 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Ketiga, orientalisme digunakan untuk kepentingan taktis
politik Barat atas dunia Timur-Islam. Hal ini ditunjukkan dengan
proyek-proyek penelitian dengan dana dari pemerintah, seperti
Macdonald, orientalis Inggris yang bekerja sebagai penaschat
penjajah Inggris di Anak Benua India, Hamilton Alexander
Gibb, penasehat Inggris dan Amerika dalam menentukan
kebijakan polittk menyokong Israel dan menentang bangsa Arab,
dan Louis Massignon, penasehat Prancis untuk kebijakan politik
di Afrika Utara.>

Keempat, orientalisme yang sungguh-sungguh mencari
informasi ilmiah secara netral. Mereka banyak membantu umat
Islam memahami simpanan tradisi dalam wulasan maupun
terjemahan. Maryam Jamilah menyebut tokoh ini, seperti
Reynold Nicholson dan Arthur J. Arberry.® Kelompok ini lebih
senang disebut sebagai “islamisis” daripada orientalis. Di antara
mereka adalah John L. Esposito, Karen Armstrong, Martin
Lings, Annemarie Schimmel, John O. Voll, Ira M. Lapidus,
Marshal G. Hodgson, Leonard Binder, dan Charles Kurtzman,
bahkan ada yang menjadi muslim, seperti Annemarie Schimmel.
Buku Ira M. Lapidus sangat monumental sehingga ia menjadi
buku utama dalam kajian sejarah peradaban umat Islam di
berbagai perguruan tinggi agama Islam di Indonesia. Demikian
juga, Hodgson memaparkan peradaban Islam dalam sejarah
secara lengkap dan sedikit memaparkan asumsi negatif.

Pemilahan semacam di atas tak terelakkan, apabila dikaitkan
dengan fakta kesejarahan orientalisme yang sangat kental dengan
aspek politik Barat yang memang memiliki watak menjajah,
seperti keterlibatan mereka pada saat masa perang di Amerika
(Gibb), Ingegris (Macdonald), maupun Perancis (Massignon).
Pada saat yang sama dapat dilihat karya serta analisis yang
dimunculkan, seperti Ira M Lapidus. Lebih tepat yang terakhir

SMaufur, Orientalisme. .., 17-8.

®Maryam Jamilah, Islam dan Orientalism: Sebuah Kajian Analitik, tert.
Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994), 11.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 31



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

ini disebut “islamisis”. Meskipun demikian, penyebutan ini tidak
serta merta menghilangkan kesan sebagai pandangan orang lain
atas diri umat Islam. Umat Islam harus objektif meresepsi
sesuatu yang secara ilmiah terbukti benar dan bersikap kritis atas
orang lain yang melihat sebagai outsider. Sadar, outsider kadang
lebih berani melihat secara telanjang daripada snsider yang lebih
suka menutupi kekurangan dan hanya menghadirkan kelebihan.

Beberapa kalangan muslim bahkan melihat orientalisme itu
hampir sepenuhnya bias kepentingan Barat yang arogan,
hegemonik, dan intoleran. Pandangan semacam itu, misalnya
terwakili oleh pandangan M. Amien Rais yang menghitung ada
enam dogma orientalisme. Pertama, perbedaan mutlak sekaligus
sistematis antara Barat yang rasional, maju, manusiawi, dan
superior, dengan Timur yang sesat, irasional, terbelakang, dan
inferior. Kedua, abstraksi dan teorisasi tentang Timur lebih
banyak didasarkan pada teks-teks klasik daripada fakta nyata
masyarakat Timur. Ketiga, Timur selalu status gno, statis, dan tidak
berubah. Timur juga tidak mampu mendefinisikan dirinya.
Keempat, Timur perlu ditakuti sekaligus sesuatu yang harus
ditaklukkan. Kelima, al-Qur’an bukan wahyu ilahi, tetapi buku
karangan Muhammad hasil kreasi dari gabungan tradisi agama
Yahudi, Kristen, dan tradisi Arab pra Islam. Keenam, otentisitas
semua hadis harus diragukan.”

Kecenderungan orientalisme yang hegemonik sebagaimana
tergambar di atas pada gilirannya mendorong sebagaian kalangan
ilmuan muslim untuk melakukan “penentangan”. Minimal ada
dua motif penentangan atas orientalisme, yaitu motif ideologis
dan motif psikologis. Motif ideologis ditandai dengan kritik atas
dominasi dan hegemoni Barat dalam struktur kolonialisme.
Anwar Abdul Malik (1963) mengawali, dilanjutkan oleh Hisyam
Jaid (1978), Edward W. Said (1978), dan yang paling mutakhir
adalah Hassan Hanafi (1981).

M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1980), 234.

32 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Said, misalnya, menjelaskan bahwa orientalisme melihat
Timur sebagai penjawab pasif atas suguhan Barat, sedangkan
Barat subjek yang aktif serta penentu segala sikap Timur.® Lebih
tegas, Sald menyerang misi orientalisme bukan hanya misi
akademis, melainkan juga memiliki akar-akar kepentingan politis,
ckonomis, sekaligus religius. Secara politik, penelitian, kajian,
dan pandangan Barat tentang dunia Timur bertujuan untuk
kepentingan politik kolonialisme. Kolonialisme terus beriringan
dengan eksploitasi sumber alam untuk dorongan ekonomi dan
penyebaran agama Kristen. Kepentingan orientalisme secara
implisit juga bersifat rasis, yakni penghinaan atas Dunia Timur,
yang nota bene adalah dunia nonKristen.?

Hassan Hanafi, sebagaimana Said, menawarkankan proyek
oksidentalisme. Baginya, oksidentalisme penting sebagai upaya
menangkis serangan westernisasi yang semakin luas wilayahnya,
bukan hanya pada wilayah sosial dan budaya, melainkan telah
merambah ke dalam tata cara kehidupan sehari-hari.
Westernisasi adalah bagian dari alienasi, yaitu saat berpindahnya
subjek diri (ego, al-and) kepada yang lain (the other, al-akhar). Orang
yang terbaratkan adalah orang-orang yang terkontaminasi oleh
ide-ide Barat, baik cara, gaya hidup, maupun daya intelektual.!”

8Said, Orientalisme ..., 143-4.

"Usaha Barat untuk mengerti Timur dibentuk sangat sistemik. Di
Perancis, dibentuk ‘“Pemuda Bahasa” tahun pada 1699. Lembaga ini
didasarkan atas bahasa Semitik yang dimiliki Timur. Universitas Paris dan
Institute Louis Agung menyediakan beasiswa bagi para pelajarnya dengan
sponsor dari kerajaan. Di Ingeris, sejak 1932 berpusat di Cambridge
didirikan pusat kajian Timur Tengah. Di Amerika, Universitas Columbia
bersama tujuh belas universitas lain membentuk Program Middle East
Studies secara resmi dari tahun 1962-1963. Menurut George Hourani, Philip
K. Hitti dan Hamilton Alexander Gibb adalah tenaga-tenaga pengajar di
negara ini. Gibb adalah pemimpin Middle East Centre yang berpusat di
kampus Harvard. Lihat dalam Musthafa Maufur, Orientalisme ... 39-2.

10A. Lutfi Assyaukani, “Oksidentalisme: Kajian Barat setelah Kritik
Otientalisme”, Jurnal Ulmnl Qur'an, no. 5 dan 6 (1994). Lihat juga dalam

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 33



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Apa yang ingin dilakukan oleh oksidentalisme adalah sebuah
upaya pembalikan terhadap orientalisme. Kalau selama ini Timur
menjadi objek kajian orientalisme, maka dalam oksidentalisme
Baratlah yang menjadi objek. Dalam menjadikan Barat sebagai
objek kajian ini bukan seperti yang terjadi selama ini, yaitu
mengkaji Barat dengan perspektif Barat (ru’yah al-and bi manzhir
al-and), melainkan mengkaji Barat dengan perspektif Timur
(ruyah al-and min manzhir al-akhar), persis seperti yang dilakukan
Barat terhadap Timur. Bedanya, kalau orientalisme bertujuan
untuk menguasai Timur, maka oksidentalisme bertujuan untuk
memahami Barat.

Karena itu, oksidentalisme akan menjadi ilmu yang netral dan
obyektif. Oksidentalisme berdiri atas dasar “aku” yang objektif
yang tidak memihak; ia tidak haus untuk menguasai ataupun
merusak peradaban orang lain. “Aku” dalam oksidentalisme
adalah ”aku” yang lebih bersih dan murni dibandingkan dengan

“aku” dalam orientalisme.!!

Ahmad Baidowi, “Oksidentalisme Hanafi: Mengkaji Barat dengan Kaca
Mata Non-Barat”, Jurnal Refleksi. no. 2 (2003), 133.

]hid., 134. Hanafi mengidealkan bahwa proyek oksidentalisme akan
menghasilkan. Pertama, adanya kontrol atau pembendungan atas kesadaran
Eropa dari awal sampai akhir, sejak kelahiran hingga terbentuknya; fedua,
adanya kesadaran bahwa kesadaran Eropa bagian dari sejarah manusia,
bukan kesadaran yang berada di luar sejarah, yang tidak terjangkau oleh
kritik historis; ketzga, mengembalikan tradisi dan budaya Barat ke asalnya
semula dan mengakhiri apa yang dinamakan perang pemikiran dan perang
budaya; keempat, menghapus mitos “budaya internasioanal” yang selalu
digemborkan oleh Barat untuk menghilangkan “centris” yang bermuara
pada satu bangsa; kelima, melakukan penulisan ulang terhadap sejarah dan
menempatkan Barat pada proporsi yang sebenarnya; keenam, meghilangkan
rasa rendah diri yang terjadi pada bangsa non Eropa ketika berhadapan
dengan Eropa dan memacu diri menuju inovator; kefujub, berupaya lebih
aktif untuk membebaskan ego dari kekuasaan zhe other untuk dapat menjadi
diri sendiri. Lihat Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terbadap Tradisi
Barat, ter. Najib Bukhori (Jakarta: Paramadina, 2000), 51-9.

34 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Di pihak lain, penolakan yang bermotif psikologis tidak
didorong oleh argumen (para penolak) yang lebih unggul
daripada argumen orientalis, tetapi lebih disemangati oleh emosi
keagamaan. Akibatnya, penolakan yang dilontarkan lebih
mencerminkan sikap pembelaan berlebihan atas agama. Bagi
mereka, agama secara keseluruhan adalah bersumber dari Tuhan
dan mengandung kebenaran mutlak. Karena itu pendekatan
kritis ilmiah atas agama, sebagaimana yang selalu diagung-
agungkan oleh orientalis, harus ditolak. Dalam pandangan
mereka, pendekatan orientalis tersebut dimaksudkan untuk
merongrong akidah kaum muslim. Banyak contoh buku yang
berbau penolakan psikologis ini. Buku a/-Isiam wa al-Mustasyrigiin
(Islam dan Orientalis) karya Mushthafa al-Siba’i, a/-Istisyriq wa al-
Mustasyrigiin (Orientalisme dan Orientalis) karya Abua al-Jalil
Syalabi dan al-Fikr al-Isiami wa Shillatubn bi al Isti'mar al-Gharbi
(Pemikiran Islam dan Hubungannya dengan Penjajahan Barat)
karya Muhammad al-Bahi.

Dua motif tersebut, ideologis dan psikologis, baru
berkembang di dunia Arab pada tahun 1960-an. Sebelum 1960-
an reaksi atas orientalisme lebih mengunggulkan sisi akademik
ilmiah. Para intelektual Mesir biasa berdebat dengan orientalis.
Universitas Mesir, seperti dilansir Novriantoni, yang sekarang
menjadi Universitas Kairo, sebelum tahun 1960-an sempat
menjadi tempat berkarir beberapa orientalis ternama, seperti
Arthur John Arberry, Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan
Louis Massignon. Mereka tidak hanya melakukan respons positif
secara akademik, tetapi juga memulai bibit baru oksidentalisme
oleh intelektual semacam al-Thahthawi, Thaha Husayn, Amir
Syakib Arsalan, Ali Abd al-Raziq, Qasim Amin, dan termasuk
Muhammad Abduh. Yang dimaksud bibit baru adalah respons
yang alamiah ketika intelektual dunia Timur juga melakukan
kajian-kajian tentang peradaban Barat sebagaimana orang Barat
melakukannya terhadap Timur dengan segenap kelebihan dan

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 35



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

kekurangannya.!> Era sebelum 1960-an di samping telah
menunjukkan semangat keterbukaan dan ilmiah untuk
memahami orang lain, juga menunjukkan bahwa dialog
antarperadaban dan kebudayaan mungkin dilaksanakan dengan
cara-cara yang beradab dan ilmiah.

Orientalisme telah banyak memberi sumbangan yang berarti
bagi kajian ketimuran. Sepanjang zaman keemasannya pada abad
XVIII dan XIX, dunia orientalisme telah melahirkan sejumlah
cendekiawan simpatik yang mengabdikan sebagian besar
hidupnya untuk mengkaji masalah-masalah keislaman semata
dengan tujuan ilmiah murni. Jika saja bukan karena jasa-jasa
mereka, karya-karya ulama muslim klasik barangkali tidak bisa
ditemukan sekarang, atau barangkali akan terlupakan, atau
bahkan hilang. Selain itu, di antara mereka ada yang memeluk
Islam, seperti Henri Corbin, Sachiko Murata, dan William C.
Chittick.1?

Pendekatan yang harus dilakukan untuk melihat orientalisme
adalah pendekatan kritis dalam bingkai post positivisme.
Pendekatan kritis adalah seperti yang diusung oleh mazhab
Frankfurt, yaitu pendekatan emansipatoris yang ditandai oleh
tiga hal: pertama, bersikap kritis dan curiga atas spasio-temporal
kita; kedua, berpikir secara historis, berpijak pada masyarakat
dalam prosesnya yang historis; kefiga, tidak memisahkan antara
teori dan praktik, tidak melepaskan fakta dari nilai semata-mata
untuk mendapatkan hasil yang objektif.'* Adapun yang
dimaksud  post  positivisme  adalah  meresepsi  dan
mempertimbangkan para pemikir post positivisme untuk
dijadikan alat bantu analisis melihat orientalisme, seperti

12Novriantoni, ’Mempertimbangkan Ulang Orientalisme”, www.islib.com.,
diakses 25 Desember 2006.

BBMaufur, Orientalisme. .., 33.

“Budi F. Hardiman, Menuju Masyarakat Komunikatif: Lmn, Masyarakat,
Politik & Postmodernisme mennrnt Juergen Habermas (Yogyakarta: Kanisius,
1993), 55-8.

36 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

pendapat Feyerabend yang mengunggulkan upaya “disensus”
(kebenaran-kebenaran pinggiran) yang memiliki potensi sebagai
suatu kebenaran. Ia menolak klaim “konsensus”, yaitu suatu
upaya untuk menggeneralisasi teori dan kebenaran. Timur dalam
perspektif ini berarti harus disejajarkan dengan Barat. Tidak ada
istilah “pusat” dan “determinan”. Upaya yang dilakukan adalah
“decentering” dan “dedeterminasi”. Dengan perubahan nalar
semacam ini, inferioritas Timur atas Barat sudah tidak dihargai
dan arogansi Barat atas Timur perlu mendapat perlawanan
bersama.

Kekerasan Simbolik Orientalisme

Symbolic violence (kekerasan simbolik) adalah istilah yang
digunakan oleh Pierre Bourdeu untuk menjelaskan kekerasan
yang disuntikkan pada orang lain secara halus. Tentu, istilah ini
digunakan untuk membedakan dengan kata “dominasi”, yaitu
kekerasan yang bersifat fisik, seperti penggunaan senjata, aparat
kepolisian, atau tentara. Kekerasan simbolik merasuk dalam
kesadaran individu secara tidak sadar, ibarat iklan rokok yang
menyuguhkan kejantanan, tetapi sebenarnya membunuh jiwa.
Manusia, menurut Bourdeu, dibekali dengan skema-skema yang
terinternalisasi dan melaluinya mereka mempersepsi, memahami,
menghargai, serta mengevaluasi realitas sosial. Bourdeu
menyebut ini juga sebagai “habitus’, yang dimaknai sebagai
ketidaksadaran kultural, yaitu suatu pengaruh sejarah yang secara
tidak sadar dianggap ilmiah.!>

Kekerasan simbolik orientalisme dapat ditelisik  dari
pemahaman mereka tentang Timur yang dipublikasikan secara
ilmiah sekaligus masif. Secara tidak sadar dunia Timur
memahami mereka tidak dari interpretasi kritis diri sendiri, tetapi
oleh Barat. Barat mungkin saja menjauhkan dunia Timur dan

15Bagus Takwin, “Cuplikan-Cuplikan Ideologi”, Jurnal Filsafat, no. 2
(1999), 114.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 37



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

membuat benci atas diri Timur sendiri. Orang Timur tercerabut
akar kulturalnya; misalnya mereka membenci rambut hitam dan
mewarnainya dengan warna pirang. Barat menyuguhkan bentuk
kehebatan dan “gaul” menurut perspektif mereka. Sepak bola
yang menjadi ikon Eropa merambah dunia dengan menawarkan
sponsot-sponsor kelas dunia dengan realitas dunia Timur,
seperti Indonesia yang tidak pernah ikut bagian dari hiruk pikuk
persepakbolaan itu dan anehnya rela berjam-jam di malam hari
menontoh televisi.

Umat Islam, minimal akibat dari orientalisme, mengalami tiga
alienasi. Pertama, mereka teralienasi dari sejarahnya sendiri.
Sejarah umat Islam harusnya dibentuk oleh mereka sendiri,
tetapi Barat menawarkan sejarah yang berbeda yang kemudian
dicari-cari pembenarnya dalam Islam. Tentang kasus negara
demokrasi, misalnya, umat Islam bukan lah produsen dari suatu
konsep. Demokrasi diandaikan sebagai pengejawantahan nilai-
nilai Islam oleh umat Islam. Bila benar konsep demokrasi ada
dalam Islam, seharusnya penggalian konsep demokrasi terus
diwarnai oleh pemikiran-pemikiran umat Islam, bukan oleh para
pemikir Barat. Kaum muslim teralienasi dari sejarahnya karena
mereka sendiri telah terasing dari konsep sejarah yang
diandaikan oleh kitab sucinya.

Kedna, umat Islam terasing dari konstitusi nalar mereka
sendiri. Kajian imu tafsir, misalnya kurang diminati
dibandingkan dengan kajian hermeneutika. Hermeneutika di-b/ow
up sebagai kajian yang mampu mengatasi kebuntuan tafsir,
daripada menggunakan ilmu tafsir yang di-#pgrade. Fenomena ini
diawali dari kecanggihan Barat dalam mengkonstruksi
metodologi. Kecanggihan metodologi serta bungkus objektivitas
ilmiah menjadi salah satu sebab daya magnetik para pelajar
Timur pergi ke perguruan tinggi Barat. Nalar yang dibangun
adalah nalar Barat. Implikasi lanjut, Barat dijadikan perspektif
dalam melihat karya maupun aktivitas dunia Timur, padahal
belum tentu apa yang dimunculkan tersebut sepi dari ide orang

38 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Timur. Kasus wanita boleh menjadi imam, misalnya seolah-olah
adalah hasil dari cara kerja hermenecutika filosofis. Faktanya,
salah satu murid pintar Imam Syafi’i, al-Muzanni dalam buku
Mukbtashar al-Muzanni telah menjelaskan kebolehan menjadi
imam.

Ketiga, umat Islam terasing dari bahasanya sendiri. Bahasa
memiliki pandangan hidupnya sendiri. Bahasa menjadi refleksi
dari apa yang diyakini. Barat mencipta umat Islam menjadi tidak
percaya diri menggunakan bahasanya sendiri dalam forum-
forum ilmiah, bahkan di kalangan terbatas seolah-olah telah
menjadi intelektual bila selalu mencampur istilah-istilah asing.
Umat Islam memiliki perbendaharaan ilmu tata bahasa yang
tiada tanding. Hal itu sebagaimana yang berkembang dalam
khazanah keilmuan klasik, misalnya dalam Kalam yang
dikembangkan Asy’ariah dan Mu’tazilah. Pada saat yang sama,
penafsiran ajaran agama selalu berubah dan memunculkan
pembaru-pembaru selama seratus tahun sekali. Ada titik temu
antara perkembangan bahasa yang memiliki makna berbeda
dengan sebelumnya dengan konteks pengguna bahasa yang
dilingkupi oleh waktu dan lokalitasnya. Karena itu, bahasa
sebagaimana kebudayaan, mengalami pergeseran efektif setiap
seratus tahun mengikuti pergantian penggunanya. Oleh Barat,
penggunaan bahasa dan simbol kultural Timur, khas Arab
misalnya, seperti jenggot dianggap berwatak jahat dan
membahayakan. Idiom-idiom Islam juga ditenggelamkan dalam
lautan pejoratif yang sama. Celakanya, kaum muslim sendiri
kemudian terpengaruh dengan cara pandang Barat itu, dan ikut
memperkuat pandangan pejoratif tersebut, sechingga benar-benar
teralienasi dari identitasnya sendiri.

Barat menawarkan logika oposisi biner, yes or no, ilmiah-tidak
ilmiah, maju-terbelakang, dan Barat-Timur. Yang disebut
pertama bersifat superior sehingga perlu membantu yang disebut
belakangan. Dalam struktur sosialisme, gerak Barat ini beriringan
dengan laju langkah kapitalisme. Perangkat-perangkat teknis

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 39



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

dimobilisasi hanya sekedar untuk efisiensi. Bangunan pikirnya,
meminjam Herbert Mercuse, adalah rasio teknologis.!¢
Kapitalisme kuno tidak hanya melestarikan imperialime Barat
secara fisik, tetapi lebih cerdik mampu bermetamorfosa dalam
kapitalisme lanjut, berupa pembentukan forum-forum dunia
yang hegemonik. World Bank, PBB, dan IMF adalah sebagian
dari proyek hegemoni tersebut.!”

Kekerasan simbolik orientalisme berpijak pada dua hal.
Pertama, ia berpijak pada penguasaan dan penaklukan wacana,
baik wacana sosial maupun wacana keagamaan. Kedwua, ia
dikaitkan pada kepentingan teknis ideologis kapitalisme. Karena
alasan ini, Barat melakukan rekayasa sosial pascahancurnya
komunisme simbol kekuatan Timur dengan melawan ideologi
Islam!8 sekaligus memperkenalkan kosakata baru “terorisme”.

16Rasionalitas teknologis adalah suatu pola pemikiran atau dasar teknik
yang menckankan efisiensi, produktivitas, kelancaran, kepastian matematis,
dan perhitungan untung-rugi. Rasionalitas ini sebenarnya harus dipahami
sebagai rasionalitas yang bermakna ganda, yaitu satu pihak dia merupakan
kritik atas proses-proses produksi, sedangkan di pihak lain merupakan alat
apologis untuk mempertahankan sistem yang sudah ada. Lihat J.
Sudarminta, “Kritik Marcuse terhadap Masyarakat Industri Moderen”, ed.
M. Sastrapratedja, Manusia Multi Dimensional, Sebuah Renungan Filsafat,
(Jakarta: PT Gramedia, 1983), 130.

"Inilah yang menyebabkan kapitalisme belum bisa mati. Kaum Hippies
di Jerman yang memberontak lewat perilaku nyeleneh dengan skuter butut, baju
robek-robek, celana jeans, dan kalung bermanik-manik dikooptasi oleh
kapitalisme modern dengan menjadikan simbol-simbol pemberontakan
mereka sebagi komoditas baru. Celana jeans dijadikan mode dengan
menampilkan iklan yang menggunakan publik figure tertentu, misalnya James
Dean, disertai sebaris kalimat: “Jeans cap kampak, jeans pria pemberontak”.
Para “pemberontak tidak lagi revolusioner, malah menjadi konsumen-
konsumen yang tidak kritis. Lihat dalam Donny Gahral Adian, “Ideologi
dalam Perspektif Mazhab Frankfurt”, Jurnal Filsafat Program Pasca Sarjana Ul,
no. 2 (1999), 155.

18]deologi Islam adalah sesuatu yang menjadi angan-angan sosial dan
cita-cita sosial masa depan yang diandaikan. Namun, ia bukanlah asli Islam
itu sendiri. Ia hanyalah interpretasi ajaran Islam menurut kelompok tertentu

40 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Alienasi umat Islam akibat kekerasan simbolik dalam bahasa
Althusser menyebabkan umat Islam mengalami profoundly
unconcions (ketidaksadaran yang begitu mendalam). Bayangkan
saja ketika Joseph Schacht dalam A#n Introduction to Islamic Law
menjelaskan, “Hukum Islam adalah ikhtisar pemikiran Islam,
manifestasi paling tipikal dari cara hidup muslim dan merupakan
inti dan saripati Islam itu sendiri.”'® Pernyataan Joseph Schacht
ini selalu menjadi referensi penting sebagai pintu masuk
membahas hukum Islam. Para pengkaji Islam dari znsider merasa
canggung dan tidak percaya diri mengutip asli dari zzsider. Hal ini
bisa dilihat dari banyak artikel yang ditulis oleh umat Islam, baik
dalam jurnal maupun dalam buku bungai rampai.’” Inilah bukti
paling nyata alienasi itu.

Alienasi itu tidak seperti alienasi manusia dari agama
sebagaimana dipersepsi kelompok Marxian yang diletakkan
dalam faktor produksi, tetapi alienasi dimaksud adalah

yang dijadikan manifesto atau petunjuk teknis strategis perjuangan. Tokoh
yang sangat populer dari ideologi ini adalah Hassan al-Banna dan Sayyid
Qutb yang keduanya dari Mesir. Kosakata “terorisme” seolah menjadi hantu
bagi umat Islam sendiri. Suatu kata yang didoktrinasi kepada umat Islam
sehingga umat Islam merasa ketakutan melabelkan diri dengan kosakata itu.

8Joseph Schacth. Pengantar Hukum Islam, ter. Moh. Said, dkk. (Jakarta:
Ditbinperta, 1985), 1. Josept Schacht lahir tanggal 15 Maret 1902 dan
meninggal tanggal 1 Agustus 1969 di New Jersey. Ia lahir di dataran tinggi
Silesia yang dulunya masuk wilayah Jerman dan sekarang masuk wilayah
Polandia. Ia berasal dari keluarga religius dan terpelajar. Ayahnya, Eduard
Schacht adalah seorang penganut Katholik Roma. Tahun 1920 ia pergi ke
Universitas Breslau dan Leipziq untuk mempelajari pelajaran klasik, ilmu
bahasa Semit dan teologi. Schacht memiliki banyak karya, di antaranya
adalah The Origin of Mubammadan Jurisprudence dan An Introduction of Islamic
Law. Lihat Dedi Supriyadi, “Pemikiran Joseph Schacht (1902-1969) tentang
Hukum Islam”, Jurnal Khaganah, no. 2 (2002), 348-50.

1] jhat misalnya dalam tulisan Riyanta, “Sumber Inspirasi Ushul Figh”,
Syamsul Anwar, “Pengembangan Metode Penelitian Hukum Islam”, ed.
Riyanta dkk., Neo Ushul Figh: Menuju Ijtibad Kontekstual (Yogyakarta: Fakultas
Syariah Press, 2004).

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 41



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

tercerabutnya kebanggaan kultural dan tradisi Timur oleh umat
Islam. Suatu ketercerabutan yang kadangkala disadari, tetapi
tidak mampu melakukan pembelaan karena memang seperti
demikian faktanya. Umat Islam menjadi lemah karena
kesadarannya telah dibonsai oleh struktur nalar Barat serta
ketidakmampuan memberi antitesis seimbang. Mereka telah
terkena virus false counsiousness. Lalu bagaimana umat Islam harus
bersikap?

Kekerasan Simbolik Orientalisme: Bagaimana Bersikap?

Pertama-tama perlu ditegaskan bahwa upaya generalisasi
adalah tindakan tidak bijak. Artinya, menganggap orientalisme
pada watak negatif serta membuang kritik produktif dari mereka
adalah suatu tindakan yang keluar dari semangat akademik.
Tentunya tidak ingin diperuncing dikotomi radikal antara
kelompok “apologis” dan “paradoks” di atas. Karena itu, sikap
kritis seperti diutarakan penganut teori kritis menjadi penting.
Sikap kritis berfungsi untuk memilih aspek menarik dari Islam
yang justru banyak ditemukan oleh orientalis sekaligus
membiarkan tergerus citra yang tak sebenarnya dari Islam.2

Pertama, harus selalu curiga. Ilmu bukan spektrum bebas
nilai, ia dikonstruksi oleh manusia yang di balik otaknya
menyimpan motivasi laten atau niatan gamblang dari glory, go/d,
dan gospel. Curiga dapat mengontrol dari penaklukan orang lain
dari aspek wacana. Curiga juga mendorong untuk selalu kritis
atas apa yang diterima. Namun, curiga di sini bukan berarti
nihilisme. Ia adalah curiga penuh vitalitas untuk serius
menemukan secercah kebenaran. Kasus teori Joseph Schacht
tentang projecting back, misalnya, bisa dilihat sebagai upayanya

20rientalis yang kemudian dikenal dengan islamisis, yang banyak
menyumbang khazanah keislaman adalah seperti John L. Esposito, Karen
Armstrong, Martin Lings, Annemarie Schimmel, John O. Voll, Ira M.
Lapidus, Marshal GS Hodgson, Leonard Binder, dan Chatles Kurtzman.

42 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

melemahkan tradisi Islam atas kepercayaan pada orisinalitas
hadis.

Schacht menjelaskan bahwa teori #mid bukan tanda
keotentikan hadis. Isndd hanya berfungsi untuk mengamankan
hadis karena dijadikan alat untuk menerima dan menolak hadis.
Para ulama menjelaskan bahwa hadis berasal dari Nabi yang
diperoleh dengan mendengar perkataan Nabi dan menyaksikan
tindakannya dengan tanpa terputus sazad-nya dari orang-orang
terpercaya.

Analisis ini membawa Schacht kepada kesimpulan yang
kontroversial yang meruntuhkan pemahaman umat Islam
dengan ungkapannya, “Hampir segala jenis hadis Nabi, yang
difokuskan kepada hukum agama, tidak dapat dipandang sebagai
hadis asli; hadis-hadis itu diletakkan sebagai sirkulasi, tidak
diragukan lagi adanya motif-motif kotor, baik oleh ahli hadis
semenjak pertengahan abad kedua dan seterusnya.”?? Lebih
lanjut, Schacht hanya menerima zsndd dari Malik—Nafr'—Ibn
Umar hingga ke Nabi yang berasal dari kelompok ahli Madinah.
Ketiga tokoh itu, menurutnya, adalah periwayat terbaik dari
sarjana Muhammad dan paling realistik.?3

M. M. Azami, yang menurut Gus Dur sebagai orang pertama
yang  menunjukkan  bagaimana  studi  tentang  Barat
dilakukan,?*membantah teori Schacht bahwa Zmdd telah
digunakan secara insidental dalam sejumlah literatur di masa
praperiode Islam dalam sebuah makna yang tak jelas tanpa
menyentuh sasaran pemakainya. Sistem Zswdd juga telah dipakai
secara luas dalam periwayatan syair pra-Islam. Dalam literatur
hadis, isndd dianggap sebagai bagian dari agama. Sistem ini telah

2[bid., 358.

21bid., 359.

2Abdurrahman  Wahid, Ofksidentalisme  dalam  Islam — Perlu  Terus
Dikembangkan", dalam pidato bedah buku The History of The Quranic Text:
From Revelation to Compilation. Ruang Anggrek 1t II Istora Senayan Jakarta,
Sabtu, 02 April 2005.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 43



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

dipakai secara tepat untuk mendokumentasikan literatur hadis.
Contohnya adalah Dimam Ibn Thalhah datang kepada Nabi, lalu
berkata kepadanya, “Muhammad, utusanmu datang dan
memberitahu kami ...” Metode-metode hadis yang dipakai pada
masa awal kehadiran Islam ini telah melahirkan sistem zsudd.

Tentang Zsnid yang hanya dikhususkan kepada Malik-Nafi-
Ibn Umr, bagi Azami, Schacht tidak merujuk kepada karya-karya
biografi yang dikarang oleh para ulama. Selain itu, Schacht
sebaiknya melihat terlebih dahulu tahun kelahiran Malik dan
bukan hanya tahun kematian saja. Menurut sejarah, Malik lahir
tahun 93 H. Jadi, umur Malik kira-kira 20 tahun, jika tidak 24
atau 27 tahun ketika Nafi meninggal. Karena itu, Malik dan Naf1’
tidak bertemu selama hidupnya. Jelas sekali bahwa Schacht
kekurangan data atau fakta sejarah yang otentik.?>

Lebih  lanjut, Mohammad Arkoun, pemikir Islam
kontemporer dari al-Jazair,?mengkritik bahwa kajian Islam
orientalisme telah mengabaikan (1) ekspresi Islam secara oral
(Lexcpression orale de I'lslam) di kalangan bangsa-bangsa yang tidak
mengenal tulisan, seperti kaum Barbar di Afrika dan bangsa-
bangsa lain; (2) Islam yang hidup dalam praktik masyarakat,
tetapi tidak ditulis dan tidak diucapkan (Les véen non écrit et non
dit), bahkan di kalangan bangsa-bangsa yang mengenal tulisan
karena sebab-sebab ideologis, dominasi partai tunggal atau
karena titik balik sejarah yang memaksa orang mengucapkan apa

21bid., 384-5.

2Lahir pada 01 Februari 1928 di Taourirt-Mimoun, Kalibia, suatu
daerah pegunungan berpenduduk Berber di sebelah timur Aljazair. Karir
akademiknya banyak dilakukan di Perancis pada Universitas Sorbonne. Ia
menulis banyak buku seperti Ayna Huwa al-Fikr al-Isiami, Arab Thought, al-
Fikr al-Islami: Nagd wa ijtibdd dan AFLFikr al-Iskimi: Qird’ab  Islamiyyab.
Kebanyakan tulisan yang dikarangnya menggunakan bahasa Perancis, dan
sedikit dalam bahasa Arab atau bahasa Kabilia, karena bahasa Perancis lebih
mampu menampung analisisnya daripada bahasa Arab. Lihat Robby H.
Abror, “Kritik Epistemologi Mohammed Arkoun”, ed. Listiana Santoso
dkk., Epistemologi Kiri (Yogyakarta: Ar-Ruzz, 2003), 196-8.

44 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

yang tidak dipikirkan atau memikirkan apa yang tidak diucapkan
atau ditulis; (3) ekspresi Islam yang dihayati, tetapi diucapkan (/%
vécu non éerit, mais parké). Islam seperti ini lebih signifikan dan
hanya bisa dikaji melalui pendekatan sosiologis; (4) mengabaikan
ckspresi Islam tertulis dalam karya-karya yang dianggap
nonrepresentatif (heterodoks) (les ecpressions écrites de I'lslam jugées
non representatives); (5) mengabaikan sistem semiotik nonlinguistik
(les systéms  sémiotiques non linguistiques) yang membentuk atau
berkaitan dengan lapangan keagamaan, seperti mitologi, puisi,
musik, tata ruang dan waktu, urbanisme, arsitektur, seni lukis,
dekorasi, perabot, busana, struktur kekerabatan, dan sistem
sosial; sarjana orientalis lebih memusatkan dan mereduksi
kajiannya kepada pemikiran logosentris (/a pensée logocentriste) dan
mempelajarinya dalam perspektif idealis dari sejarah gagasan
(Ihistoire des idées).

Orientalis juga telah menyuguhkan informasi berharga dan
patut diapresiasi sebagai literatur umat Islam. Penelitian Snouck
Hurgronje, misalnya, memberi informasi kepada umat Islam
Indonesia tentang aktivitas para mugimin (orang Indonesia yang
menetap di Mekah, seperti Nawawi al-Bantani) sebagai orang
yang mentransformasikan ajaran Islam kepada jamaah haji
Indonesia di Mekah.?’

Hurgronje menyatakan bahwa di awal abad XIX di Mekah
ada komunitas Jawa. Nawawi adalah guru sarjana yang
terkemuka di kalangan komunitas Jawa tersebut. Dia enggan
untuk mengajar di Universitas al-Haram pada saat banyak ulama

2’Hurgronje menjelaskan bahwa pembatasan jamaah haji serta
pengetatan untuk melaksanakan haji tidak penting karena yang perlu
diperhatikan adalah peran serta para mugimin di Mekah. Mereka memberi
jalur transmisi pengetahuan sehingga melakukan pemberontakan setelah
para haji pulang dari Tanah Suci. Akibat saran ini, pemerintah Belanda tidak
lagi melakukan tindakan keras kepada jamaah haji. Lihat Asep Muhammad
Igbal, Yahudi & Nasrani dalam al-Qur'an: Hubungan Antar Agama Menurnt
Syaikh Nawawi Banten (Jakarta: Teraju, 224), 17-8.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 45



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Jawa mengajar di al-Haram, seperti Syekh Zainuddin Sumbawa.
Dia enggan dikarenakan sikap zuhud dan kesederhanaanya serta
lebih senang untuk melayani para murid-murid dari tanah
melayu yang memang belum mengerti bahasa Arab secara baik.
Dia juga dikenal memiliki watak keras atas kolonialisme dan
berperan penting mentransmisikan pentingnya Indonesia
merdeka dari penjajah.?8

Masih banyak informasi mencakup sejarah, pemikiran,
tasawuf, maupun hukum Islam dari orientalis yang berharga.
Sikap bijak intelektual serta kearifan akademik yang diawali dari
curiga adalah yang diharapkan.

Kedna, menyemarakan dialog ilmiah. Upaya ini lebih terbuka
untuk jujur secara ilmiah. Penentangan yang bersifat ideologis
dan psikologis di atas tidak produktif untuk umat Islam karena
membiarkan dunia Timur, umat Islam khususnya, menjadi objek
dan hanya memberi respons perlawanan wujud kekalahan dan
kelemahan. Upaya konstruktif dilakukan untuk orientalisme
adalah lawan fakta dan analisis. Umat Islam tidak perlu takut
atau bahkan khawatir Islam akan runtuh.

Bila disepakati bahwa kebenaran ilmiah dikategorikan pada
kebenaran pragmatik, korespondensi, dan koherensi, maka
dialog dilakukan sebagai ajang pembuktian baik melalui verifikasi
maupun falsifikasi untuk tiga kebenaran tersebut. Contoh kritik
yang dimunculkan Azami terhadap pendapat Schacht adalah
bukti bahwa Schacht tidak memenuhi kualifikasi kebenaran
korespondesi. Secara perlahan bangunan teori tersebut hanya
akan eksis dalam kertas dan tidak lagi dibaca orang. Di sisi lain,
penelitian ~ Hurgronje  bersesuaian  dengan  kebenaran
korespondensi. Yang benar harus diakui benar dan yang salah
harus diungkap salah.

Dialog ilmiah merupakan wujud keberanian umat Islam
hidup dalam masyarakat plural. Dunia tidak lagi homogen,

28] bid., 56-7.

46 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

tetapi, meminjam Lyotard, bersifat paralogis. Setiap pemikiran
layak untuk dihadirkan dan pada saat yang sama ia juga pantas
untuk disalahkan. Meletakkan orientalisme bagian dari kreasi
intelektual berarti meletakkan kajian orientalisme sebagai hasil
interpretasi atas sesuatu, laiknya interpretasi yang bisa saja keliru
dan mungkin juga benar.

Dialog ilmiah secara internal akan menumbuhkan sikap umat
Islam yang progresif dan maju, setelah beberapa abad umat
Islam dilanda kemunduran ilmiah. Umat Islam lebih dikuasai
epistemologi ‘Zrfiani (orientasi batin dan intuisi) dan epistemologi
bayani (orientasi teks keagamaan, al-Qur’an dan hadis). Semarak
ilmiah sebagaimana tradisi intelektual Islam masa lalu diharapkan
bisa muncul kembali. Dengan demikian, debat atas temuan
orientalisme seharusnya lebih menukik pada penelusuran fakta
sosial, budaya dan politik, dan keagamaan daripada kebencian
teologis, ideologis, maupun psikologis. Secara eksternal, dialog
demikian akan menghilangkan ingatan sosial pejoratif dan
stigmatik atas umat Islam atau dunia Timur yang rendah,
terbelakang, penuh mitos, dan kumuh. Umat Islam tidak saja
dihargai secara teologis, tetapi juga secara intelektual dan aksi
sosial.

Ketiga, memunculkan semangat disensus bukan konsensus.
Semangat disensus adalah semangat yang memberi warna pada
konstitusi nalar bahwa setiap teori memiliki tempat untuk
menjadi benar. Teori sempalan atau teori pinggiran layak untuk
memiliki  posisi. Disensus berarti menolak  klaim-klaim
universalisme dan homogenisasi ide. Klaim Barat lebih unggul,
lebih maju, dan lebih modern berarti tidak dihargai lagi dalam
semangat disensus. Inilah lawan dari konsensus yang berniat
menyatukan serta melanggengkan oposisi biner. Konsensus
memotivasi sebuah rezim pemikiran untuk totaliter dan
menindas. Karenanya, semangat konsensus layak untuk ditolak.
Barat menjadi totaliter karena ia menganggap selain dirinya harus
di-Baratkan. Barat menjadi pusat sedangkan yang lain adalah

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 47



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

pinggiran. Dalam disensus, semua adalah pusat dan tidak ada
wilayah pinggir sehingga tidak boleh ada yang menguasai pihak
lain.

Di panggung semangat disensus tidak ada lagi dominasi.
Barat tidak boleh lebih dominan. Orientalisme tidak boleh
menguasai wacana. Setiap gagasan dan ide dapat hidup dan
bertanding dalam dunia keragaman, paralel satu sama lain. Bagi
Lyotard, pemikir post-positivis, yang kini tinggal adalah
intensifikasi dinamika usaha yang tak habis-habisnya dan tak
henti-hentinya untuk mencari kebaruan, menghindari klaim-
klaim universal, dan berangkat dari persoalan-persoalan lokal.?
Segala wacana berhak atas kebenarannya masing-masing.
Kekerasan simbolik orientalisme, sinergi dengan ide disensus,
tidak boleh lagi muncul. Yang sebaiknya dilakukan adalah
mempersiapkan diri menerima perbedaan bukan persamaan
universal.

Semangat disensus, seperti semarak dialog ilmiah, akan
memberi keuntungan ganda bagi dunia Timur, khususnya Islam.
Pertama, dari sisi internal, umat Islam tidak lagi berebut
kebenaran interpretasi ajaran antarberbagai faksi pemikiran.
Umat Islam tambah dewasa dalam menghadapi perbedaan
seperti yang telah dicontohkan oleh para imam mazhab.
”Perbedaan  umatkn adalah rabma?’ hadir dalam masyarakat
disensus bukan konsensus.

Umat Islam perlu menata aspek lain di luar aspek teologis,
tentu setelah teologi diselesaikan secara sadar bahwa memang
tidak mungkin sependapat. Kedua, umat Islam menjadi avant garde
bagi gerakan social cultural movement, sebuah gerakan sosial kultural
untuk menciptakan tatanan dunia yang damai bebas dari
penindasan dan eksploitasi. Dominasi fisik telah berakhir dengan
semangat nuation state, tetapi penindasan terselubung, seperti
proyek orientalisme dalam konstruk kekerasan simbolik berupa

2Takwin, “Cuplikan...”, 114.

48 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

gagasan, wacana, serta interperatasi sejarah dan ajaran agama,
masih terus dilestarikan. Agenda seterusnya dari gerakan itu
adalah umat Islam menyadari dan terus menyebarkan bahaya
dominasi dan kekerasan simbolik tersebut. Orientalisme dan
gerakan Barat lainnya perlu disikapi secara proporsional, kritis,
dan berkesadaran.

Umat Islam harus cerdas menangkap perkembangan ilmu
pengetahuan serta kepekaan intuitif untuk melakukan kajian
yang tidak hanya dari dan untuk umat Islam tetapi juga tentang
dan untuk Barat. Hanafi mengawali hal yang baik dengan kajian
oksidentalisme. Ia berambisi untuk megembalikan Barat pada
batas-batas yang wajar dan tidak merambah ke mana-mana. Ia
juga ingin melihat Barat dari kacamata Islam (Timur) setelah
sebelumnya Barat melihat Timur dari kaca mata Barat.3

Umat Islam juga perlu digairahkan untuk melihat Timur dari
kacamata Timur serta melihat Barat dari kacamata Timur.
Melihat Timur dari kacamata Timur adalah melakukan kritik
internal untuk kebaikan dan kemajuan, sedangkan melihat Barat
dari kacamata Timur dilakukan untuk keseimbangan dalam
perbincangan wacana dan leburnya dominasi pemikiran.

Umat Islam (Timur) perlu cerdas menangkap ilmu
pengetahuan. Umat Islam tidak boleh tertinggal kecanggihan
teknologinya sehingga pendidikan harus terus digalakkan.
Mereka perlu juga cerdas secara intuitif agar tidak mengalami
kekeringan spiritual. Barat menindas dan totaliter disebabkan
oleh budaya positivistik tanpa aspek transendental.

Proyek ilmu pengetahuan yang awalnya diarahkan untuk
proses pemanusiaan manusia justru menempatkan manusia pada
proses dehumanisasi. Dengan demikian, orientalisme dapat

didudukkan semestinya tanpa kebencian sekaligus tanpa resepsi
berlebihan.

SHanafi, Oksidentalisme..., 51-9.

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 49



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Catatan Akhir

Mengurung diri secara apologis dan paradoksal atas
orientalisme bukan karakter yang diinginkan oleh Islam. Andai
kata matahari dikhususkan buat umat Islam, maka nonmuslim
tentu akan gelap tanpa cahaya. Namun, faktanya tidak seperti
demikian. Ayat-ayat Tuhan berupa hamparan realitas dan
wilayah bebas untuk berbagai macam kepercayaan. Kebenaran
bisa mungkin datang dari mereka yang kadangkala secara
teologis bukan umat Muhammad.

Orientalisme memiliki potensi benar dan salah. Bila benar,
secara jujur umat Islam harus menerimanya. Sebaliknya, bila
salah, kritik perlu dihadirkan. Namun, untuk menunjukkan benar
dan salah, wumat Islam perlu dialog ilmiah dengan
mempresentasikan fakta serta argumen yang bisa diterima.
Penentangan tidak akan pernah konstruktif bila hanya sekedar
bermotif ideologis atau hanya psikologis.

Kekerasan simbolik berupa dominasi dan hegemoni wacana
orientalisme perlu disadari kehadirannya. Tentu setelah umat
Islam bersikap bijak di atas (bisa benar dan bisa salah). Bila ia
telah merezim, maka bahayanya lebih besar dari dominasi fisik.
Ia akan menjauhkan dari identitas umat Islam sendiri. Kekerasan
simbolik orientalisme sebaiknya dihadapi dengan menghadirkan
wacana seimbang oleh umat Islam dengan membekali diri
berupa kecerdasan ilmu pengetahuan serta kecerdasan intuitif.3!
Di panggung disensus wilayah paralogis ini, kekerasan simbolik
orientalisme tidak boleh memiliki tempat. Orientalisme harus

disuguhkan sejajar dengan “isme-isme” lain. @

31Bukan wacana tandingan karena wacana tandingan berpotensi untuk
menindas pula bila wacana tandingan itu menang dan berkuasa. Ibarat
gerakan revolusioner kaum proletar yang bisa berubah menjadi kelompok
borjuis dan menindas jua.

50 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Daftar Pustaka

Abdurrahman Wahid, “Oksidentalisme dalam Islam Perlu Terus
Dikembangkan" dalam Pidato bedah buku The History of The
Qur'anic Text: From Revelation to Compilation. Ruang Anggrek It
IT Istora Senayan Jakarta, Sabtu, 02 April 2005, Jam 10.00
WIB.

Achmad Jainuri, Ideologi Kanm Reformis (Surabaya: Ipam, 2002).

Ahmad Baidowi, “Oksidentalisme Hanafi: Mengkaji Barat
dengan Kaca Mata Non-Barat”, Jurmal Refleksi, no. 2 (2003).

Asep Muhammad Iqbal, Yabudi & Nasrani dalam al-Quran:
Hubungan Antar Agama Menurnt  Syaikh Nawawi Banten
(Jakarta: Teraju, 2004).

Bagus Takwin, “Cuplikan-Cuplikan Ideologi”, Jurnal Filsafat, no.
2 (1999).

Budi F. Hardiman, Menuju Masyarakat Komunikatif:  Iimn,
Masyarakat, Politik & Postmodernisme Menurut Juergen Habermas
(Yogyakarta: Kanisius, 1993).

Dedi Supriyadi, “Pemikiran Joseph Schacht (1902-1969) tentang
Hukum Islam”, Jurnal Khazanah, no. 2, (Juli-Desember 2002).

Donny Gahral Adian, “Ideologi dalam Perspektif Mazhab
Frankfurt”, Jurnal Filsafat Program Pasca Sarjana Ul no. 2
(1999).

Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Bandung:
Pustaka, 2001).

Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terbadap Tradisi Barat,
ter. Najib Bukhori (Jakarta: Paramadina, 2000).

J. Sudarminta, “Krittk Marcuse terhadap Masyarakat Industri
Moderen”, ed. M. Sastrapratedja, Manusia Multi Dimensional:
Sebuah Renungan Filsafat (Jakarta: PT Gramedia, 1983).

Joseph Schacht, Pengantar Hukum Isiam, ter. Moh. Said dkk.
(Jakarta: Ditbinperta, 1985).

Listiana Santoso dkk., Epistemologi Kiri (Yogyakarta: Ar-Ruzz,
2003).

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 51



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme

Lutfi Assyaukani, “Oksidentalisme: Kajian Barat setelah Kritik
Orientalisme”, Jurnal Ulpnl Qur'an, no. 5 dan 6 (1994).

M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1980).

Maryam Jamilah, Is/am dan Orientalisme: Sebuah Kajian Analitik, ter.
Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994).

Mustolah Maufur, Orientalisme: Serbuan ldeologis dan  Intelektual
(Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1995).

Novriantoni, “Mempertimbangkan  Ulang  Orientalisme”,
www.islib.com., diakses 25 Desember 20006.

Riyanta dkk., Neo Ushul Figh: Menuju Ijtihad Kontekstual
(Yogyakarta: Fakultas Syariah Press, 2004).

52 Ulnmnna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007



	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	02 Utama XI_Iswahyudi.pdf

