


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 f = ف  a = ا

 q = ق  b = ب

 k = ك  ts = ث

 l = ل  j = ج

 m = م  h = ح

 n = ن  kh = خ

 w = و  d = د

 h = ه  dz = ذ

 ’ = ء  r = ر

 y = ي  z = ز

   s = س

  sy = ش
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh  

 â (a panjang) = آ  dl = ض

 î (i panjang) = اِيْ   th = ط

 û (u panjang) = اوُْ   zh = ظ

 aw = اوَْ   ‘ = ع

 ay = ايَْ   gh = غ

 



                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                
ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Rendra Khaldun Telaah Historis Perkembangan 

Orientalisme Abad XVI-XX  1-26 

Iswahyudi Menyibak Kekerasan Simbolik 

Orientalisme  27-52 

Mutiullah Orientalisme dan Upaya  

Dialog Antarperadaban  53-72 

Afrizal Mengarifi Orientalisme:  
Meretas Jalan ke Arah Integrasi 

Epistemologi Studi Islam  73-92 

Ahwan Fanani Orientalisme, Liberalisme Islam,  
dan Pengembangan Studi Islam  

di IAIN  93-120 

LEPAS 

Miftahul Huda  Membaca Teks Hadis: Antara Makna 

Literal dan Pesan Utama  121-140 

Ismail Thoib Menggagas Reformasi Pendidikan Islam: 

Telaah Filosofis Paradigmatik  141-156 

Abdul Mukti Ro’uf Mengurai Radikalisme Agama di Indonesia 

Pasca Orde Baru  157-176 

Ahmad Fathan Aniq  Rejection of Perda Zakat in East Lombok: 

Public Criticism on Public Policy  177-
198 

ULAS BUKU 

Fachrizal Halim  Self-Criticism to Arab and Muslim 

Intellectuals  199-212 

INDEKS 

 



Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 27 

MENYIBAK KEKERASAN SIMBOLIK 
ORIENTALISME 

Iswahyudi* 
__________________________________________________ 

Abstract 

Recent order of world civilization seems to be constructed by Western 
civilization through project of orientalism which assumes East as the passive 
receiver of anything West actively offer; East is considered uncivilized, 
primitive, and dominated by myth and superstition. Based on the 
assumptions, West wants to inject modernity awareness into East cognitive 
sphere. But, East finds the want as a West tricky way to dominate East, a 
new kind of colonialism, and a hegemony.  

West hegemony covered under orientalism—to use Pierre Boudeau’s 
term—is a kind of symbolic violence. The term refers to a violence insulted 
smoothly; it is differed from domination which refers more to physical 
violence. Orientalism symbolic violence can be traced through orientalists’ 
works on East that are scientifically and massively published. The violence 
should be wisely responded by East through creating balance discourse based 
on scientific and intuitive capabilities.  

Keywords: Orientalisme, Kekerasan Simbolik, Disensus, 
Konsensus, Nalar. 

______________ 

UMAT Islam terjerumus dalam kontradiksi tak terbendung dalam 
menyikapi peran dan posisi Barat. Kelompok pertama dapat 
disebut sebagai kelompok “apologetik”, suatu kelompok yang 
selalu membela Islam dengan argumen pembelaan diri bahwa 
Islam telah memuat setiap gagasan dari Barat. Mereka menolak 

                                                 
*Penulis adalah dosen di STAIN Ponorogo, Jawa Timur. e-mail: 

yudistira_2007@yahoo.com 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

28 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

stigma keterbelakangan Islam. Kelompok kedua, mempertajam 
pembelaan Islam lebih radikal. Tidak hanya tidak mengapresiasi 
tetapi lebih jauh bahwa segala produk yang diusung dan 
ditemukan oleh orang Barat adalah “muntahan” tak berguna, 
bahkan bertentangan dengan Islam. Kelompok ini disebut 
dengan kelompok “paradoks”.  

Di antara dua kelompok tersebut, ada kelompok “selektif” 
tidak tergesa-gesa mengambil jarak. Kelompok “selektif” 
memposisikan pengetahuan secara netral sumber. Artinya, 
pengetahuan tidak harus ditelurkan dari umat Islam laiknya emas 
yang ditemukan dalam kotoran binatang tetap merupakan emas. 
Nilai dan moralitas pengetahuan itulah yang penting bukan asal-
usul penggagasnya.  

Di pihak lain, di saat umat Islam terus mengoreksi sikap 
internalnya atas Barat. Barat terus menghujamkan pengetahuan 
tanpa lelah. Bukan saja, rasio teknokratis, meminjam Herbert 
Marcuse, terus menanjak dibanding dunia Timur, lebih dalam 
nalar eksploitatif dominatif merambah dalam nalar umat Islam. 
Barat mengkonstruksi nalar sekaligus menciptakan pandangan 
hidup dunia Timur. Barat mendorong Umat Islam teralienasi 
dari dirinya sendiri. Barat juga mendesak umat Islam membenci 
dirinya sendiri.  

Oleh karena itu, hipotesis tentatif bisa mengatakan bahwa 
sikap “apologetik” dan “paradoks” umat Islam dapat dimengerti 
walaupun sikap kritis juga tidak boleh tidak dihadirkan. Dua 
sikap ini di samping mengkarantina umat Islam untuk tidak 
belajar dari orang lain, juga bisa menjadikan Islam terasing dari 
pergaulan dunia nyata, suatu dunia penuh pluralisme, tidak lagi, 
meminjam Lyotard, homologis, tetapi paralogis.  

Tulisan ini dirancang untuk memberi sedikit narasi tentang 
kekerasan simbolik Barat atas dunia Timur melalui kajian 
orientalismenya. Dengan begitu, umat Islam bisa mengambil 
sikap yang tepat termasuk tataran aksinya. Kajian ini penting 
karena pertama, banyak umat Islam, dengan semangat pembelaan 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 29 

Islam, justru malah mengkerdilkan Islam; kedua, menjamurnya 
penentangan atas Barat tidak diimbangi dengan analisis struktur 
nalar yang berkembang di Barat sehingga penentangan itu tidak 
tepat sasaran; ketiga, banyak ditemui umat Islam yang 
menggeneralisasi kajian orientalisme selalu berwatak “menjajah”, 
padahal generalisasi tersebut tidak selamanya benar; keempat, ada 
sebagian orang yang membela “mati-matian” apapun yang 
dihasilkan Barat dengan tanpa sadar ia telah terkena virus 
kekerasan simbolik, yaitu kekerasan wacana.  

Niat Hadir Orientalisme 

Orientalisme dikenal sebagai studi Islam yang dilakukan oleh 
orang-orang Barat. Edward W. Said menjelaskan orientalisme 
adalah lapangan kajian intelek.1 Pada Barat-Kristen, orientalisme 
dianggap mengawali eksistensi formalnya dengan Keputusan 
Dewan Gereja Wina tahun 1312 untuk mengajarkan bahasa 
Arab, Yunani, Ibrani, dan Syiria, di Paris, Oxford, Bologna, 
Avignon, dan Salamanca. Baginya, setiap tilikan atas orientalisme 
harus mempertimbangkan tidak hanya pada tokoh serta karyanya 
saja, tetapi juga pada lapangan kajiannya yang dilandaskan pada 
unit geografis, budaya, linguistik, dan etnik yang dinamakan 
Timur.2  

Timur yang dimaksud dari kata orientalism, sebagai objek 
kajian, adalah bumi belahan Timur yang membentang luas dari 
kawasan Timur Dekat (Turki dan sekitarnya) hingga Timur Jauh 
(Jepang, Korea, dan China) dan dari Asia Selatan hingga negara-
negara muslim bekas Uni Soviet, serta kawasan Timur Tengah 

                                                 
1Eward W. Said adalah tokoh pembela Timur yang belum ada 

tandingannya saat ini. Ia mengurai kebobrokan orientalisme serta 
membongkar sisi jahat yang tak terkatakan dari orientalisme. Bukunya yang 
fenomenal berjudul Orientalism. Ia menjadi Guru Besar Universitas 
Columbia, Yew York. 

2Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Penerbit Pustaka: 
Bandung, 2001), 64. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

30 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

hingga Afrika Utara.3 Namun lebih spesifik, kajian orientalisme 
terfokus pada dunia Timur Islam termasuk Andalusia, Sisilia, 
dan Balkan. Timur Islam memiliki porsi penting dari orientasi 
Barat karena hand in hand dengan nuansa teologis Kristen pasca-
Perang Salib, sekaligus imperialisme atas dunia Timur yang lebih 
terbelakang. Dengan demikian, ada keterkaitan mapan antara 
glory (kejayaan), gold (kekayaan), dan gospel (keagamaan).  

Mustholah Maufur mengklasifikasi munculnya orientalisme 
dalam beberapa niat: pertama, orientalisme memiliki kajian 
organis dengan penjajahan Barat di dunia Timur, khususnya 
Inggris dan Prancis sejak akhir abad XVIII hingga akhir Perang 
Dunia II. Pasca-Perang Dunia II, di bawah kendali Amerika 
dalam konsep neoliberalisme, niat itu terus dilanjutkan hingga 
sekarang. Dalam konteks ini, hampir dipastikan setiap negara 
imperialis memiliki kelompok sebagai think thank yang mengkaji 
struktur nalar maupun sosiologis negara jajahan. Belanda di 
Indonesia, misalnya, memiliki sosok seperti Snouck Hurgronje.4 

Kedua, orientalisme menjadi kajian yang memiliki ikatan 
teologis dalam bungkus misionarisme. Mereka memerlukan 
analisis kultural yang mungkin dimasuki ajaran Kristen serta 
meneliti nalar Islam untuk dicari sisi lemah dari ajaran orang 
Timur, seperti Islam. Mencari kontradiksi ajaran adalah motivasi 
mereka. Niat hadir yang kedua ini terbukti dalam kasus di 
Indonesia bahwa agama Kristen merambah ke pelosok-pelosok 
kampung bersamaan dengan Portugis dan dilanjutkan Belanda 
selama tiga ratus tahun lebih.  

                                                 
3Mustolah Maufur, Orientalisme: Serbuan Ideologis dan Intelektual (Jakarta: 

Pustaka al-Kautsar, 1995), 11.  
4Hurgronje pernah tinggal di Mekah selama waktu enam bulan antara 

tahun 1884 dan 1885 untuk melakukan penelitian berkaitan dengan 
banyaknya jamaah haji Indonesia setelah pulang dari Mekah menjadi 
pemimpin pemberontakan. Ia banyak memotret aktivitas jamaah haji 
Indonesia di Mekah. Lihat Achmad Jainuri, Ideologi Kaum Reformis (Surabaya: 
lpam, 2002), 24. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 31 

Ketiga, orientalisme digunakan untuk kepentingan taktis 
politik Barat atas dunia Timur-Islam. Hal ini ditunjukkan dengan 
proyek-proyek penelitian dengan dana dari pemerintah, seperti 
Macdonald, orientalis Inggris yang bekerja sebagai penasehat 
penjajah Inggris di Anak Benua India, Hamilton Alexander 
Gibb, penasehat Inggris dan Amerika dalam menentukan 
kebijakan politik menyokong Israel dan menentang bangsa Arab, 
dan Louis Massignon, penasehat Prancis untuk kebijakan politik 
di Afrika Utara.5  

Keempat, orientalisme yang sungguh-sungguh mencari 
informasi ilmiah secara netral. Mereka banyak membantu umat 
Islam memahami simpanan tradisi dalam ulasan maupun 
terjemahan. Maryam Jamilah menyebut tokoh ini, seperti 
Reynold Nicholson dan Arthur J. Arberry.6 Kelompok ini lebih 
senang disebut sebagai “islamisis” daripada orientalis. Di antara 
mereka adalah John L. Esposito, Karen Armstrong, Martin 
Lings, Annemarie Schimmel, John O. Voll, Ira M. Lapidus, 
Marshal G. Hodgson, Leonard Binder, dan Charles Kurtzman, 
bahkan ada yang menjadi muslim, seperti Annemarie Schimmel. 
Buku Ira M. Lapidus sangat monumental sehingga ia menjadi 
buku utama dalam kajian sejarah peradaban umat Islam di 
berbagai perguruan tinggi agama Islam di Indonesia. Demikian 
juga, Hodgson memaparkan peradaban Islam dalam sejarah 
secara lengkap dan sedikit memaparkan asumsi negatif.  

Pemilahan semacam di atas tak terelakkan, apabila dikaitkan 
dengan fakta kesejarahan orientalisme yang sangat kental dengan 
aspek politik Barat yang memang memiliki watak menjajah, 
seperti keterlibatan mereka pada saat masa perang di Amerika 
(Gibb), Inggris (Macdonald), maupun Perancis (Massignon). 
Pada saat yang sama dapat dilihat karya serta analisis yang 
dimunculkan, seperti Ira M Lapidus. Lebih tepat yang terakhir 
                                                 

5Maufur, Orientalisme…, 17-8. 
6Maryam Jamilah, Islam dan Orientalism: Sebuah Kajian Analitik, ter. 

Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994), 11. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

32 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

ini disebut “islamisis”. Meskipun demikian, penyebutan ini tidak 
serta merta menghilangkan kesan sebagai pandangan orang lain 
atas diri umat Islam. Umat Islam harus objektif meresepsi 
sesuatu yang secara ilmiah terbukti benar dan bersikap kritis atas 
orang lain yang melihat sebagai outsider. Sadar, outsider kadang 
lebih berani melihat secara telanjang daripada insider yang lebih 
suka menutupi kekurangan dan hanya menghadirkan kelebihan. 

Beberapa kalangan muslim bahkan melihat orientalisme itu 
hampir sepenuhnya bias kepentingan Barat yang arogan, 
hegemonik, dan intoleran. Pandangan semacam itu, misalnya 
terwakili oleh pandangan M. Amien Rais yang menghitung ada 
enam dogma orientalisme. Pertama, perbedaan mutlak sekaligus 
sistematis antara Barat yang rasional, maju, manusiawi, dan 
superior, dengan Timur yang sesat, irasional, terbelakang, dan 
inferior. Kedua, abstraksi dan teorisasi tentang Timur lebih 
banyak didasarkan pada teks-teks klasik daripada fakta nyata 
masyarakat Timur. Ketiga, Timur selalu status quo, statis, dan tidak 
berubah. Timur juga tidak mampu mendefinisikan dirinya. 
Keempat, Timur perlu ditakuti sekaligus sesuatu yang harus 
ditaklukkan. Kelima, al-Qur‟an bukan wahyu ilahi, tetapi buku 
karangan Muhammad hasil kreasi dari gabungan tradisi agama 
Yahudi, Kristen, dan tradisi Arab pra Islam. Keenam, otentisitas 
semua hadis harus diragukan.7 

Kecenderungan orientalisme yang hegemonik sebagaimana 
tergambar di atas pada gilirannya mendorong sebagaian kalangan 
ilmuan muslim untuk melakukan ”penentangan”. Minimal ada 
dua motif penentangan atas orientalisme, yaitu motif ideologis 
dan motif psikologis. Motif ideologis ditandai dengan kritik atas 
dominasi dan hegemoni Barat dalam struktur kolonialisme. 
Anwar Abdul Malik (1963) mengawali, dilanjutkan oleh Hisyam 
Jaid (1978), Edward W. Said (1978), dan yang paling mutakhir 
adalah Hassan Hanafi (1981).  

                                                 
7M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1986), 234. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 33 

Said, misalnya, menjelaskan bahwa orientalisme melihat 
Timur sebagai penjawab pasif atas suguhan Barat, sedangkan 
Barat subjek yang aktif serta penentu segala sikap Timur.8 Lebih 
tegas, Said menyerang misi orientalisme bukan hanya misi 
akademis, melainkan juga memiliki akar-akar kepentingan politis, 
ekonomis, sekaligus religius. Secara politik, penelitian, kajian, 
dan pandangan Barat tentang dunia Timur bertujuan untuk 
kepentingan politik kolonialisme. Kolonialisme terus beriringan 
dengan eksploitasi sumber alam untuk dorongan ekonomi dan 
penyebaran agama Kristen. Kepentingan orientalisme secara 
implisit juga bersifat rasis, yakni penghinaan atas Dunia Timur, 
yang nota bene adalah dunia nonKristen.9  

Hassan Hanafi, sebagaimana Said, menawarkankan proyek 
oksidentalisme. Baginya, oksidentalisme penting sebagai upaya 
menangkis serangan westernisasi yang semakin luas wilayahnya, 
bukan hanya pada wilayah sosial dan budaya, melainkan telah 
merambah ke dalam tata cara kehidupan sehari-hari. 
Westernisasi adalah bagian dari alienasi, yaitu saat berpindahnya 
subjek diri (ego, al-anâ) kepada yang lain (the other, al-âkhar). Orang 
yang terbaratkan adalah orang-orang yang terkontaminasi oleh 
ide-ide Barat, baik cara, gaya hidup, maupun daya intelektual.10 

                                                 
8Said, Orientalisme ..., 143-4.  
9Usaha Barat untuk mengerti Timur dibentuk sangat sistemik. Di 

Perancis, dibentuk “Pemuda Bahasa” tahun pada 1699. Lembaga ini 
didasarkan atas bahasa Semitik yang dimiliki Timur. Universitas Paris dan 
Institute Louis Agung menyediakan beasiswa bagi para pelajarnya dengan 
sponsor dari kerajaan. Di Inggris, sejak 1932 berpusat di Cambridge 
didirikan pusat kajian Timur Tengah. Di Amerika, Universitas Columbia 
bersama tujuh belas universitas lain membentuk Program Middle East 
Studies secara resmi dari tahun 1962-1963. Menurut George Hourani, Philip 
K. Hitti dan Hamilton Alexander Gibb adalah tenaga-tenaga pengajar di 
negara ini. Gibb adalah pemimpin Middle East Centre yang berpusat di 
kampus Harvard. Lihat dalam Musthafa Maufur, Orientalisme ... 39-2. 

10A. Lutfi Assyaukani, “Oksidentalisme: Kajian Barat setelah Kritik 
Orientalisme”, Jurnal Ulmul Qur’an, no. 5 dan 6 (1994). Lihat juga dalam 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

34 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Apa yang ingin dilakukan oleh oksidentalisme adalah sebuah 
upaya pembalikan terhadap orientalisme. Kalau selama ini Timur 
menjadi objek kajian orientalisme, maka dalam oksidentalisme 
Baratlah yang menjadi objek. Dalam menjadikan Barat sebagai 
objek kajian ini bukan seperti yang terjadi selama ini, yaitu 
mengkaji Barat dengan perspektif Barat (ru’yah al-anâ bi manzhûr 
al-anâ), melainkan mengkaji Barat dengan perspektif Timur 
(ru’yah al-anâ min manzhûr al-âkhar), persis seperti yang dilakukan 
Barat terhadap Timur. Bedanya, kalau orientalisme bertujuan 
untuk menguasai Timur, maka oksidentalisme bertujuan untuk 
memahami Barat.  

Karena itu, oksidentalisme akan menjadi ilmu yang netral dan 
obyektif. Oksidentalisme berdiri atas dasar “aku” yang objektif 
yang tidak memihak; ia tidak haus untuk menguasai ataupun 
merusak peradaban orang lain. “Aku” dalam oksidentalisme 
adalah ”aku” yang lebih bersih dan murni dibandingkan dengan 
“aku” dalam orientalisme.11  

                                                 
Ahmad Baidowi, “Oksidentalisme Hanafi: Mengkaji Barat dengan Kaca 
Mata Non-Barat”, Jurnal Refleksi.  no. 2 ( 2003), 133. 

11Ibid., 134. Hanafi mengidealkan bahwa proyek oksidentalisme akan 
menghasilkan. Pertama, adanya kontrol atau pembendungan atas kesadaran 
Eropa dari awal sampai akhir, sejak kelahiran hingga terbentuknya; kedua, 
adanya kesadaran bahwa kesadaran Eropa bagian dari sejarah manusia, 
bukan kesadaran yang berada di luar sejarah, yang tidak terjangkau oleh 
kritik historis; ketiga, mengembalikan tradisi dan budaya Barat ke asalnya 
semula dan mengakhiri apa yang dinamakan perang pemikiran dan perang 
budaya; keempat, menghapus mitos “budaya internasioanal” yang selalu 
digemborkan oleh Barat untuk menghilangkan “centris” yang bermuara 
pada satu bangsa; kelima, melakukan penulisan ulang terhadap sejarah dan 
menempatkan Barat pada proporsi yang sebenarnya; keenam, meghilangkan 
rasa rendah diri yang terjadi pada bangsa non Eropa ketika berhadapan 
dengan Eropa dan memacu diri menuju inovator; ketujuh, berupaya lebih 
aktif untuk membebaskan ego dari kekuasaan the other untuk dapat menjadi 
diri sendiri. Lihat Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi 
Barat, ter. Najib Bukhori (Jakarta: Paramadina, 2000), 51-9. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 35 

Di pihak lain, penolakan yang bermotif psikologis tidak 
didorong oleh argumen (para penolak) yang lebih unggul 
daripada argumen orientalis, tetapi lebih disemangati oleh emosi 
keagamaan. Akibatnya, penolakan yang dilontarkan lebih 
mencerminkan sikap pembelaan berlebihan atas agama. Bagi 
mereka, agama secara keseluruhan adalah bersumber dari Tuhan 
dan mengandung kebenaran mutlak. Karena itu pendekatan 
kritis ilmiah atas agama, sebagaimana yang selalu diagung-
agungkan oleh orientalis, harus ditolak. Dalam pandangan 
mereka, pendekatan orientalis tersebut dimaksudkan untuk 
merongrong akidah kaum muslim. Banyak contoh buku yang 
berbau penolakan psikologis ini. Buku al-Islâm wa al-Mustasyriqûn 
(Islam dan Orientalis) karya Mushthafâ al-Sibâ‟î, al-Istisyrâq wa al-
Mustasyriqûn (Orientalisme dan Orientalis) karya Abû al-Jalîl 
Syalabî dan al-Fikr al-Islâmî wa Shillatuhu bi al Isti’mâr al-Gharbî 
(Pemikiran Islam dan Hubungannya dengan Penjajahan Barat) 
karya Muhammad al-Bahî. 

Dua motif tersebut, ideologis dan psikologis, baru 
berkembang di dunia Arab pada tahun 1960-an. Sebelum 1960-
an reaksi atas orientalisme lebih mengunggulkan sisi akademik 
ilmiah. Para intelektual Mesir biasa berdebat dengan orientalis. 
Universitas Mesir, seperti dilansir Novriantoni, yang sekarang 
menjadi Universitas Kairo, sebelum tahun 1960-an sempat 
menjadi tempat berkarir beberapa orientalis ternama, seperti 
Arthur John Arberry, Ignaz Goldziher, Joseph Schacht, dan 
Louis Massignon. Mereka tidak hanya melakukan respons positif 
secara akademik, tetapi juga memulai bibit baru oksidentalisme 
oleh intelektual semacam al-Thahthâwî, Thâhâ Husayn, Amîr 
Syâkib Arsalan, Alî Abd al-Râziq, Qâsim Amîn, dan termasuk 
Muhammad Abduh. Yang dimaksud bibit baru adalah respons 
yang alamiah ketika intelektual dunia Timur juga melakukan 
kajian-kajian tentang peradaban Barat sebagaimana orang Barat 
melakukannya terhadap Timur dengan segenap kelebihan dan 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

36 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

kekurangannya.12 Era sebelum 1960-an di samping telah 
menunjukkan semangat keterbukaan dan ilmiah untuk 
memahami orang lain, juga menunjukkan bahwa dialog 
antarperadaban dan kebudayaan mungkin dilaksanakan dengan 
cara-cara yang beradab dan ilmiah. 

Orientalisme telah banyak memberi sumbangan yang berarti 
bagi kajian ketimuran. Sepanjang zaman keemasannya pada abad 
XVIII dan XIX, dunia orientalisme telah melahirkan sejumlah 
cendekiawan simpatik yang mengabdikan sebagian besar 
hidupnya untuk mengkaji masalah-masalah keislaman semata 
dengan tujuan ilmiah murni. Jika saja bukan karena jasa-jasa 
mereka, karya-karya ulama muslim klasik barangkali tidak bisa 
ditemukan sekarang, atau barangkali akan terlupakan, atau 
bahkan hilang. Selain itu, di antara mereka ada yang memeluk 
Islam, seperti Henri Corbin, Sachiko Murata, dan William C. 
Chittick.13  

Pendekatan yang harus dilakukan untuk melihat orientalisme 
adalah pendekatan kritis dalam bingkai post positivisme. 
Pendekatan kritis adalah seperti yang diusung oleh mazhab 
Frankfurt, yaitu pendekatan emansipatoris yang ditandai oleh 
tiga hal: pertama, bersikap kritis dan curiga atas spasio-temporal 
kita; kedua, berpikir secara historis, berpijak pada masyarakat 
dalam prosesnya yang historis; ketiga, tidak memisahkan antara 
teori dan praktik, tidak melepaskan fakta dari nilai semata-mata 
untuk mendapatkan hasil yang objektif.14 Adapun yang 
dimaksud post positivisme adalah meresepsi dan 
mempertimbangkan para pemikir post positivisme untuk 
dijadikan alat bantu analisis melihat orientalisme, seperti 

                                                 
12Novriantoni, ”Mempertimbangkan Ulang Orientalisme”, www.islib.com., 

diakses 25 Desember 2006.  
13Maufur, Orientalisme…, 33. 
14Budi F. Hardiman, Menuju Masyarakat Komunikatif: Ilmu, Masyarakat, 

Politik & Postmodernisme menurut Juergen Habermas (Yogyakarta: Kanisius, 
1993), 55-8. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 37 

pendapat Feyerabend yang mengunggulkan upaya “disensus” 
(kebenaran-kebenaran pinggiran) yang memiliki potensi sebagai 
suatu kebenaran. Ia menolak klaim “konsensus”, yaitu suatu 
upaya untuk menggeneralisasi teori dan kebenaran. Timur dalam 
perspektif ini berarti harus disejajarkan dengan Barat. Tidak ada 
istilah “pusat” dan “determinan”. Upaya yang dilakukan adalah 
“decentering” dan “dedeterminasi”. Dengan perubahan nalar 
semacam ini, inferioritas Timur atas Barat sudah tidak dihargai 
dan arogansi Barat atas Timur perlu mendapat perlawanan 
bersama. 

Kekerasan Simbolik Orientalisme 

Symbolic violence (kekerasan simbolik) adalah istilah yang 
digunakan oleh Pierre Bourdeu untuk menjelaskan kekerasan 
yang disuntikkan pada orang lain secara halus. Tentu, istilah ini 
digunakan untuk membedakan dengan kata “dominasi”, yaitu 
kekerasan yang bersifat fisik, seperti penggunaan senjata, aparat 
kepolisian, atau tentara. Kekerasan simbolik merasuk dalam 
kesadaran individu secara tidak sadar, ibarat iklan rokok yang 
menyuguhkan kejantanan, tetapi sebenarnya membunuh jiwa. 
Manusia, menurut Bourdeu, dibekali dengan skema-skema yang 
terinternalisasi dan melaluinya mereka mempersepsi, memahami, 
menghargai, serta mengevaluasi realitas sosial. Bourdeu 
menyebut ini juga sebagai ”habitus”, yang dimaknai sebagai 
ketidaksadaran kultural, yaitu suatu pengaruh sejarah yang secara 
tidak sadar dianggap ilmiah.15 

Kekerasan simbolik orientalisme dapat ditelisik dari 
pemahaman mereka tentang Timur yang dipublikasikan secara 
ilmiah sekaligus masif. Secara tidak sadar dunia Timur 
memahami mereka tidak dari interpretasi kritis diri sendiri, tetapi 
oleh Barat. Barat mungkin saja menjauhkan dunia Timur dan 

                                                 
15Bagus Takwin, “Cuplikan-Cuplikan Ideologi”, Jurnal Filsafat, no. 2 

(1999), 114. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

38 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

membuat benci atas diri Timur sendiri. Orang Timur tercerabut 
akar kulturalnya; misalnya mereka membenci rambut hitam dan 
mewarnainya dengan warna pirang. Barat menyuguhkan bentuk 
kehebatan dan “gaul” menurut perspektif mereka. Sepak bola 
yang menjadi ikon Eropa merambah dunia dengan menawarkan 
sponsor-sponsor kelas dunia dengan realitas dunia Timur, 
seperti Indonesia yang tidak pernah ikut bagian dari hiruk pikuk 
persepakbolaan itu dan anehnya rela berjam-jam di malam hari 
menontoh televisi.  

Umat Islam, minimal akibat dari orientalisme, mengalami tiga 
alienasi. Pertama, mereka teralienasi dari sejarahnya sendiri. 
Sejarah umat Islam harusnya dibentuk oleh mereka sendiri, 
tetapi Barat menawarkan sejarah yang berbeda yang kemudian 
dicari-cari pembenarnya dalam Islam. Tentang kasus negara 
demokrasi, misalnya, umat Islam bukan lah produsen dari suatu 
konsep. Demokrasi diandaikan sebagai pengejawantahan nilai-
nilai Islam oleh umat Islam. Bila benar konsep demokrasi ada 
dalam Islam, seharusnya penggalian konsep demokrasi terus 
diwarnai oleh pemikiran-pemikiran umat Islam, bukan oleh para 
pemikir Barat. Kaum muslim teralienasi dari sejarahnya karena 
mereka sendiri telah terasing dari konsep sejarah yang 
diandaikan oleh kitab sucinya.  

Kedua, umat Islam terasing dari konstitusi nalar mereka 
sendiri. Kajian ilmu tafsir, misalnya kurang diminati 
dibandingkan dengan kajian hermeneutika. Hermeneutika di-blow 
up sebagai kajian yang mampu mengatasi kebuntuan tafsir, 
daripada menggunakan ilmu tafsir yang di-upgrade. Fenomena ini 
diawali dari kecanggihan Barat dalam mengkonstruksi 
metodologi. Kecanggihan metodologi serta bungkus objektivitas 
ilmiah menjadi salah satu sebab daya magnetik para pelajar 
Timur pergi ke perguruan tinggi Barat. Nalar yang dibangun 
adalah nalar Barat. Implikasi lanjut, Barat dijadikan perspektif 
dalam melihat karya maupun aktivitas dunia Timur, padahal 
belum tentu apa yang dimunculkan tersebut sepi dari ide orang 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 39 

Timur. Kasus wanita boleh menjadi imam, misalnya seolah-olah 
adalah hasil dari cara kerja hermeneutika filosofis. Faktanya, 
salah satu murid pintar Imam Syafi‟i, al-Muzannî dalam buku 
Mukhtashar al-Muzannî telah menjelaskan kebolehan menjadi 
imam.  

Ketiga, umat Islam terasing dari bahasanya sendiri. Bahasa 
memiliki pandangan hidupnya sendiri. Bahasa menjadi refleksi 
dari apa yang diyakini. Barat mencipta umat Islam menjadi tidak 
percaya diri menggunakan bahasanya sendiri dalam forum-
forum ilmiah, bahkan di kalangan terbatas seolah-olah telah 
menjadi intelektual bila selalu mencampur istilah-istilah asing. 
Umat Islam memiliki perbendaharaan ilmu tata bahasa yang 
tiada tanding. Hal itu sebagaimana yang berkembang dalam 
khazanah keilmuan klasik, misalnya dalam Kalam yang 
dikembangkan Asy‟ariah dan Mu‟tazilah. Pada saat yang sama, 
penafsiran ajaran agama selalu berubah dan memunculkan 
pembaru-pembaru selama seratus tahun sekali. Ada titik temu 
antara perkembangan bahasa yang memiliki makna berbeda 
dengan sebelumnya dengan konteks pengguna bahasa yang 
dilingkupi oleh waktu dan lokalitasnya. Karena itu, bahasa 
sebagaimana kebudayaan, mengalami pergeseran efektif setiap 
seratus tahun mengikuti pergantian penggunanya. Oleh Barat, 
penggunaan bahasa dan simbol kultural Timur, khas Arab 
misalnya, seperti jenggot dianggap berwatak jahat dan 
membahayakan. Idiom-idiom Islam juga ditenggelamkan dalam 
lautan pejoratif yang sama. Celakanya, kaum muslim sendiri 
kemudian terpengaruh dengan cara pandang Barat itu, dan ikut 
memperkuat pandangan pejoratif tersebut, sehingga benar-benar 
teralienasi dari identitasnya sendiri.  

Barat menawarkan logika oposisi biner, yes or no, ilmiah-tidak 
ilmiah, maju-terbelakang, dan Barat-Timur. Yang disebut 
pertama bersifat superior sehingga perlu membantu yang disebut 
belakangan. Dalam struktur sosialisme, gerak Barat ini beriringan 
dengan laju langkah kapitalisme. Perangkat-perangkat teknis 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

40 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

dimobilisasi hanya sekedar untuk efisiensi. Bangunan pikirnya, 
meminjam Herbert Mercuse, adalah rasio teknologis.16 
Kapitalisme kuno tidak hanya melestarikan imperialime Barat 
secara fisik, tetapi lebih cerdik mampu bermetamorfosa dalam 
kapitalisme lanjut, berupa pembentukan forum-forum dunia 
yang hegemonik. World Bank, PBB, dan IMF adalah sebagian 
dari proyek hegemoni tersebut.17 

Kekerasan simbolik orientalisme berpijak pada dua hal. 
Pertama, ia berpijak pada penguasaan dan penaklukan wacana, 
baik wacana sosial maupun wacana keagamaan. Kedua, ia 
dikaitkan pada kepentingan teknis ideologis kapitalisme. Karena 
alasan ini, Barat melakukan rekayasa sosial pascahancurnya 
komunisme simbol kekuatan Timur dengan melawan ideologi 
Islam18 sekaligus memperkenalkan kosakata baru “terorisme”.  

                                                 
16Rasionalitas teknologis adalah suatu pola pemikiran atau dasar teknik 

yang menekankan efisiensi, produktivitas, kelancaran, kepastian matematis, 
dan perhitungan untung-rugi. Rasionalitas ini sebenarnya harus dipahami 
sebagai rasionalitas yang bermakna ganda, yaitu satu pihak dia merupakan 
kritik atas proses-proses produksi, sedangkan di pihak lain merupakan alat 
apologis untuk mempertahankan sistem yang sudah ada. Lihat J. 
Sudarminta, “Kritik Marcuse terhadap Masyarakat Industri Moderen”, ed. 
M. Sastrapratedja, Manusia Multi Dimensional, Sebuah Renungan Filsafat, 
(Jakarta: PT Gramedia, 1983), 130. 

17Inilah yang menyebabkan kapitalisme belum bisa mati. Kaum Hippies 
di Jerman yang memberontak lewat perilaku nyeleneh dengan skuter butut, baju 
robek-robek, celana jeans, dan kalung bermanik-manik dikooptasi oleh 
kapitalisme modern dengan menjadikan simbol-simbol pemberontakan 
mereka sebagi komoditas baru. Celana jeans dijadikan mode dengan 
menampilkan iklan yang menggunakan publik figure tertentu, misalnya James 
Dean, disertai sebaris kalimat: “Jeans cap kampak, jeans pria pemberontak”. 
Para ”pemberontak tidak lagi revolusioner, malah menjadi konsumen-
konsumen yang tidak kritis. Lihat dalam Donny Gahral Adian, “Ideologi 
dalam Perspektif Mazhab Frankfurt”, Jurnal Filsafat Program Pasca Sarjana UI,  
no. 2 (1999), 155.  

18Ideologi Islam adalah sesuatu yang menjadi angan-angan sosial dan 
cita-cita sosial masa depan yang diandaikan. Namun, ia bukanlah asli Islam 
itu sendiri. Ia hanyalah interpretasi ajaran Islam menurut kelompok tertentu 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 41 

Alienasi umat Islam akibat kekerasan simbolik dalam bahasa 
Althusser menyebabkan umat Islam mengalami profoundly 
unconcious (ketidaksadaran yang begitu mendalam). Bayangkan 
saja ketika Joseph Schacht dalam An Introduction to Islamic Law 
menjelaskan, “Hukum Islam adalah ikhtisar pemikiran Islam, 
manifestasi paling tipikal dari cara hidup muslim dan merupakan 
inti dan saripati Islam itu sendiri.”18 Pernyataan Joseph Schacht 
ini selalu menjadi referensi penting sebagai pintu masuk 
membahas hukum Islam. Para pengkaji Islam dari insider merasa 
canggung dan tidak percaya diri mengutip asli dari insider. Hal ini 
bisa dilihat dari banyak artikel yang ditulis oleh umat Islam, baik 
dalam jurnal maupun dalam buku bungai rampai.19 Inilah bukti 
paling nyata alienasi itu.  

Alienasi itu tidak seperti alienasi manusia dari agama 
sebagaimana dipersepsi kelompok Marxian yang diletakkan 
dalam faktor produksi, tetapi alienasi dimaksud adalah 

                                                 
yang dijadikan manifesto atau petunjuk teknis strategis perjuangan. Tokoh 
yang sangat populer dari ideologi ini adalah Hassan al-Banna dan Sayyid 
Qutb yang keduanya dari Mesir. Kosakata “terorisme” seolah menjadi hantu 
bagi umat Islam sendiri. Suatu kata yang didoktrinasi kepada umat Islam 
sehingga umat Islam merasa ketakutan melabelkan diri dengan kosakata itu. 

18Joseph Schacth. Pengantar Hukum Islam, ter. Moh. Said, dkk. (Jakarta: 
Ditbinperta, 1985), 1. Josept Schacht lahir tanggal 15 Maret 1902 dan 
meninggal tanggal 1 Agustus 1969 di New Jersey. Ia lahir di dataran tinggi 
Silesia yang dulunya masuk wilayah Jerman dan sekarang masuk wilayah 
Polandia. Ia berasal dari keluarga religius dan terpelajar. Ayahnya, Eduard 
Schacht adalah seorang penganut Katholik Roma. Tahun 1920 ia pergi ke 
Universitas Breslau dan Leipziq untuk mempelajari pelajaran klasik, ilmu 
bahasa Semit dan teologi. Schacht memiliki banyak karya, di antaranya 
adalah The Origin of Muhammadan Jurisprudence dan An Introduction of Islamic 
Law. Lihat Dedi Supriyadi, “Pemikiran Joseph Schacht (1902-1969) tentang 
Hukum Islam”, Jurnal Khazanah, no. 2 (2002), 348-50. 

19Lihat misalnya dalam tulisan Riyanta, “Sumber Inspirasi Ushul Fiqh”, 
Syamsul Anwar, “Pengembangan Metode Penelitian Hukum Islam”, ed. 
Riyanta dkk., Neo Ushul Fiqh: Menuju Ijtihad Kontekstual (Yogyakarta: Fakultas 
Syariah Press, 2004).  



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

42 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

tercerabutnya kebanggaan kultural dan tradisi Timur oleh umat 
Islam. Suatu ketercerabutan yang kadangkala disadari, tetapi 
tidak mampu melakukan pembelaan karena memang seperti 
demikian faktanya. Umat Islam menjadi lemah karena 
kesadarannya telah dibonsai oleh struktur nalar Barat serta 
ketidakmampuan memberi antitesis seimbang. Mereka telah 
terkena virus false counsiousness. Lalu bagaimana umat Islam harus 
bersikap? 

Kekerasan Simbolik Orientalisme: Bagaimana Bersikap? 

Pertama-tama perlu ditegaskan bahwa upaya generalisasi 
adalah tindakan tidak bijak. Artinya, menganggap orientalisme 
pada watak negatif serta membuang kritik produktif dari mereka 
adalah suatu tindakan yang keluar dari semangat akademik. 
Tentunya tidak ingin diperuncing dikotomi radikal antara 
kelompok “apologis” dan “paradoks” di atas. Karena itu, sikap 
kritis seperti diutarakan penganut teori kritis menjadi penting. 
Sikap kritis berfungsi untuk memilih aspek menarik dari Islam 
yang justru banyak ditemukan oleh orientalis sekaligus 
membiarkan tergerus citra yang tak sebenarnya dari Islam.20 

Pertama, harus selalu curiga. Ilmu bukan spektrum bebas 
nilai, ia dikonstruksi oleh manusia yang di balik otaknya 
menyimpan motivasi laten atau niatan gamblang dari glory, gold, 
dan gospel. Curiga dapat mengontrol dari penaklukan orang lain 
dari aspek wacana. Curiga juga mendorong untuk selalu kritis 
atas apa yang diterima. Namun, curiga di sini bukan berarti 
nihilisme. Ia adalah curiga penuh vitalitas untuk serius 
menemukan secercah kebenaran. Kasus teori Joseph Schacht 
tentang projecting back, misalnya, bisa dilihat sebagai upayanya 

                                                 
20Orientalis yang kemudian dikenal dengan islamisis, yang banyak 

menyumbang khazanah keislaman adalah seperti John L. Esposito, Karen 
Armstrong, Martin Lings, Annemarie Schimmel, John O. Voll, Ira M. 
Lapidus, Marshal GS Hodgson, Leonard Binder, dan Charles Kurtzman.  



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 43 

melemahkan tradisi Islam atas kepercayaan pada orisinalitas 
hadis.  

Schacht menjelaskan bahwa teori isnâd bukan tanda 
keotentikan hadis. Isnâd hanya berfungsi untuk mengamankan 
hadis karena dijadikan alat untuk menerima dan menolak hadis. 
Para ulama menjelaskan bahwa hadis berasal dari Nabi yang 
diperoleh dengan mendengar perkataan Nabi dan menyaksikan 
tindakannya dengan tanpa terputus sanad-nya dari orang-orang 
terpercaya.  

Analisis ini membawa Schacht kepada kesimpulan yang 
kontroversial yang meruntuhkan pemahaman umat Islam 
dengan ungkapannya, “Hampir segala jenis hadis Nabi, yang 
difokuskan kepada hukum agama, tidak dapat dipandang sebagai 
hadis asli; hadis-hadis itu diletakkan sebagai sirkulasi, tidak 
diragukan lagi adanya motif-motif kotor, baik oleh ahli hadis 
semenjak pertengahan abad kedua dan seterusnya.”22 Lebih 
lanjut, Schacht hanya menerima isnâd dari Malik—Nafi‟—Ibn 
Umar hingga ke Nabi yang berasal dari kelompok ahli Madinah. 
Ketiga tokoh itu, menurutnya, adalah periwayat terbaik dari 
sarjana Muhammad dan paling realistik.23 

M. M. Azami, yang menurut Gus Dur sebagai orang pertama 
yang menunjukkan bagaimana studi tentang Barat 
dilakukan,24membantah teori Schacht bahwa isnâd telah 
digunakan secara insidental dalam sejumlah literatur di masa 
praperiode Islam dalam sebuah makna yang tak jelas tanpa 
menyentuh sasaran pemakainya. Sistem isnâd juga telah dipakai 
secara luas dalam periwayatan syair pra-Islam. Dalam literatur 
hadis, isnâd dianggap sebagai bagian dari agama. Sistem ini telah 

                                                 
22Ibid., 358. 
23Ibid., 359. 
24Abdurrahman Wahid, Oksidentalisme dalam Islam Perlu Terus 

Dikembangkan", dalam pidato bedah buku The History of The Qur’anic Text: 
From Revelation to Compilation. Ruang Anggrek lt II Istora Senayan Jakarta, 
Sabtu, 02 April 2005. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

44 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

dipakai secara tepat untuk mendokumentasikan literatur hadis. 
Contohnya adalah Dimam Ibn Thalhah datang kepada Nabi, lalu 
berkata kepadanya, “Muhammad, utusanmu datang dan 
memberitahu kami ...” Metode-metode hadis yang dipakai pada 
masa awal kehadiran Islam ini telah melahirkan sistem isnâd. 

Tentang isnâd yang hanya dikhususkan kepada Malik-Nafi-
Ibn Umr, bagi Azami, Schacht tidak merujuk kepada karya-karya 
biografi yang dikarang oleh para ulama. Selain itu, Schacht 
sebaiknya melihat terlebih dahulu tahun kelahiran Malik dan 
bukan hanya tahun kematian saja. Menurut sejarah, Malik lahir 
tahun 93 H. Jadi, umur Malik kira-kira 20 tahun, jika tidak 24 
atau 27 tahun ketika Nafi meninggal. Karena itu, Malik dan Nafi‟ 
tidak bertemu selama hidupnya. Jelas sekali bahwa Schacht 
kekurangan data atau fakta sejarah yang otentik.25 

Lebih lanjut, Mohammad Arkoun, pemikir Islam 
kontemporer dari al-Jazair,26mengkritik bahwa kajian Islam 
orientalisme telah mengabaikan (1) ekspresi Islam secara oral 
(I’expression orale de I’Islam) di kalangan bangsa-bangsa yang tidak 
mengenal tulisan, seperti kaum Barbar di Afrika dan bangsa-
bangsa lain; (2) Islam yang hidup dalam praktik masyarakat, 
tetapi tidak ditulis dan tidak diucapkan (Les vécu non écrit et non 
dit), bahkan di kalangan bangsa-bangsa yang mengenal tulisan 
karena sebab-sebab ideologis, dominasi partai tunggal atau 
karena titik balik sejarah yang memaksa orang mengucapkan apa 

                                                 
25Ibid., 384-5. 
26Lahir pada 01 Februari 1928 di Taourirt-Mimoun, Kalibia, suatu 

daerah pegunungan berpenduduk Berber di sebelah timur Aljazair. Karir 
akademiknya banyak dilakukan di Perancis pada Universitas Sorbonne. Ia 
menulis banyak buku seperti Ayna Huwa al-Fikr al-Islâmî, Arab Thought, al-
Fikr al-Islâmî: Naqd wa ijtihâd dan Al-Fikr al-Islâmî: Qirâ’ah Islâmiyyah. 
Kebanyakan tulisan yang dikarangnya menggunakan bahasa Perancis, dan 
sedikit dalam bahasa Arab atau bahasa Kabilia, karena bahasa Perancis lebih 
mampu menampung analisisnya daripada bahasa Arab. Lihat Robby H. 
Abror, “Kritik Epistemologi Mohammed Arkoun”, ed. Listiana Santoso 
dkk., Epistemologi Kiri (Yogyakarta: Ar-Ruzz, 2003), 196-8.  



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 45 

yang tidak dipikirkan atau memikirkan apa yang tidak diucapkan 
atau ditulis; (3) ekspresi Islam yang dihayati, tetapi diucapkan (le 
vécu non écrit, mais parlé). Islam seperti ini lebih signifikan dan 
hanya bisa dikaji melalui pendekatan sosiologis; (4) mengabaikan 
ekspresi Islam tertulis dalam karya-karya yang dianggap 
nonrepresentatif (heterodoks) (les ecpressions écrites de I’Islam jugées 
non representatives); (5) mengabaikan sistem semiotik nonlinguistik 
(les systéms sémiotiques non linguistiques) yang membentuk atau 
berkaitan dengan lapangan keagamaan, seperti mitologi, puisi, 
musik, tata ruang dan waktu, urbanisme, arsitektur, seni lukis, 
dekorasi, perabot, busana, struktur kekerabatan, dan sistem 
sosial; sarjana orientalis lebih memusatkan dan mereduksi 
kajiannya kepada pemikiran logosentris (la pensée logocentriste) dan 
mempelajarinya dalam perspektif idealis dari sejarah gagasan 
(I’histoire des idées). 

Orientalis juga telah menyuguhkan informasi berharga dan 
patut diapresiasi sebagai literatur umat Islam. Penelitian Snouck 
Hurgronje, misalnya, memberi informasi kepada umat Islam 
Indonesia tentang aktivitas para muqîmîn (orang Indonesia yang 
menetap di Mekah, seperti Nawawî al-Bantânî) sebagai orang 
yang mentransformasikan ajaran Islam kepada jamaah haji 
Indonesia di Mekah.27  

Hurgronje menyatakan bahwa di awal abad XIX di Mekah 
ada komunitas Jawa. Nawawi adalah guru sarjana yang 
terkemuka di kalangan komunitas Jawa tersebut. Dia enggan 
untuk mengajar di Universitas al-Haram pada saat banyak ulama 

                                                 
27Hurgronje menjelaskan bahwa pembatasan jamaah haji serta 

pengetatan untuk melaksanakan haji tidak penting karena yang perlu 
diperhatikan adalah peran serta para muqîmîn di Mekah. Mereka memberi 
jalur transmisi pengetahuan sehingga melakukan pemberontakan setelah 
para haji pulang dari Tanah Suci. Akibat saran ini, pemerintah Belanda tidak 
lagi melakukan tindakan keras kepada jamaah haji. Lihat Asep Muhammad 
Iqbal, Yahudi & Nasrani dalam al-Qur’an: Hubungan Antar Agama Menurut 
Syaikh Nawawi Banten (Jakarta: Teraju, 224), 17-8.  



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

46 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Jawa mengajar di al-Haram, seperti Syekh Zainuddin Sumbawa. 
Dia enggan dikarenakan sikap zuhud dan kesederhanaanya serta 
lebih senang untuk melayani para murid-murid dari tanah 
melayu yang memang belum mengerti bahasa Arab secara baik. 
Dia juga dikenal memiliki watak keras atas kolonialisme dan 
berperan penting mentransmisikan pentingnya Indonesia 
merdeka dari penjajah.28 

Masih banyak informasi mencakup sejarah, pemikiran, 
tasawuf, maupun hukum Islam dari orientalis yang berharga. 
Sikap bijak intelektual serta kearifan akademik yang diawali dari 
curiga adalah yang diharapkan. 

Kedua, menyemarakan dialog ilmiah. Upaya ini lebih terbuka 
untuk jujur secara ilmiah. Penentangan yang bersifat ideologis 
dan psikologis di atas tidak produktif untuk umat Islam karena 
membiarkan dunia Timur, umat Islam khususnya, menjadi objek 
dan hanya memberi respons perlawanan wujud kekalahan dan 
kelemahan. Upaya konstruktif dilakukan untuk orientalisme 
adalah lawan fakta dan analisis. Umat Islam tidak perlu takut 
atau bahkan khawatir Islam akan runtuh.  

Bila disepakati bahwa kebenaran ilmiah dikategorikan pada 
kebenaran pragmatik, korespondensi, dan koherensi, maka 
dialog dilakukan sebagai ajang pembuktian baik melalui verifikasi 
maupun falsifikasi untuk tiga kebenaran tersebut. Contoh kritik 
yang dimunculkan Azami terhadap pendapat Schacht adalah 
bukti bahwa Schacht tidak memenuhi kualifikasi kebenaran 
korespondesi. Secara perlahan bangunan teori tersebut hanya 
akan eksis dalam kertas dan tidak lagi dibaca orang. Di sisi lain, 
penelitian Hurgronje bersesuaian dengan kebenaran 
korespondensi. Yang benar harus diakui benar dan yang salah 
harus diungkap salah.  

Dialog ilmiah merupakan wujud keberanian umat Islam 
hidup dalam masyarakat plural. Dunia tidak lagi homogen, 

                                                 
28Ibid., 56-7. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 47 

tetapi, meminjam Lyotard, bersifat paralogis. Setiap pemikiran 
layak untuk dihadirkan dan pada saat yang sama ia juga pantas 
untuk disalahkan. Meletakkan orientalisme bagian dari kreasi 
intelektual berarti meletakkan kajian orientalisme sebagai hasil 
interpretasi atas sesuatu, laiknya interpretasi yang bisa saja keliru 
dan mungkin juga benar.  

Dialog ilmiah secara internal akan menumbuhkan sikap umat 
Islam yang progresif dan maju, setelah beberapa abad umat 
Islam dilanda kemunduran ilmiah. Umat Islam lebih dikuasai 
epistemologi „irfânî (orientasi batin dan intuisi) dan epistemologi 
bayânî (orientasi teks keagamaan, al-Qur‟an dan hadis). Semarak 
ilmiah sebagaimana tradisi intelektual Islam masa lalu diharapkan 
bisa muncul kembali. Dengan demikian, debat atas temuan 
orientalisme seharusnya lebih menukik pada penelusuran fakta 
sosial, budaya dan politik, dan keagamaan daripada kebencian 
teologis, ideologis, maupun psikologis. Secara eksternal, dialog 
demikian akan menghilangkan ingatan sosial pejoratif dan 
stigmatik atas umat Islam atau dunia Timur yang rendah, 
terbelakang, penuh mitos, dan kumuh. Umat Islam tidak saja 
dihargai secara teologis, tetapi juga secara intelektual dan aksi 
sosial.  

Ketiga, memunculkan semangat disensus bukan konsensus. 
Semangat disensus adalah semangat yang memberi warna pada 
konstitusi nalar bahwa setiap teori memiliki tempat untuk 
menjadi benar. Teori sempalan atau teori pinggiran layak untuk 
memiliki posisi. Disensus berarti menolak klaim-klaim 
universalisme dan homogenisasi ide. Klaim Barat lebih unggul, 
lebih maju, dan lebih modern berarti tidak dihargai lagi dalam 
semangat disensus. Inilah lawan dari konsensus yang berniat 
menyatukan serta melanggengkan oposisi biner. Konsensus 
memotivasi sebuah rezim pemikiran untuk totaliter dan 
menindas. Karenanya, semangat konsensus layak untuk ditolak. 
Barat menjadi totaliter karena ia menganggap selain dirinya harus 
di-Baratkan. Barat menjadi pusat sedangkan yang lain adalah 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

48 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

pinggiran. Dalam disensus, semua adalah pusat dan tidak ada 
wilayah pinggir sehingga tidak boleh ada yang menguasai pihak 
lain. 

Di panggung semangat disensus tidak ada lagi dominasi. 
Barat tidak boleh lebih dominan. Orientalisme tidak boleh 
menguasai wacana. Setiap gagasan dan ide dapat hidup dan 
bertanding dalam dunia keragaman, paralel satu sama lain. Bagi 
Lyotard, pemikir post-positivis, yang kini tinggal adalah 
intensifikasi dinamika usaha yang tak habis-habisnya dan tak 
henti-hentinya untuk mencari kebaruan, menghindari klaim-
klaim universal, dan berangkat dari persoalan-persoalan lokal.29 
Segala wacana berhak atas kebenarannya masing-masing. 
Kekerasan simbolik orientalisme, sinergi dengan ide disensus, 
tidak boleh lagi muncul. Yang sebaiknya dilakukan adalah 
mempersiapkan diri menerima perbedaan bukan persamaan 
universal. 

Semangat disensus, seperti semarak dialog ilmiah, akan 
memberi keuntungan ganda bagi dunia Timur, khususnya Islam. 
Pertama, dari sisi internal, umat Islam tidak lagi berebut 
kebenaran interpretasi ajaran antarberbagai faksi pemikiran. 
Umat Islam tambah dewasa dalam menghadapi perbedaan 
seperti yang telah dicontohkan oleh para imam mazhab. 
”Perbedaan umatku adalah rahmat” hadir dalam masyarakat 
disensus bukan konsensus.  

Umat Islam perlu menata aspek lain di luar aspek teologis, 
tentu setelah teologi diselesaikan secara sadar bahwa memang 
tidak mungkin sependapat. Kedua, umat Islam menjadi avant garde 
bagi gerakan social cultural movement, sebuah gerakan sosial kultural 
untuk menciptakan tatanan dunia yang damai bebas dari 
penindasan dan eksploitasi. Dominasi fisik telah berakhir dengan 
semangat nation state, tetapi penindasan terselubung, seperti 
proyek orientalisme dalam konstruk kekerasan simbolik berupa 

                                                 
29Takwin, “Cuplikan...”, 114. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 49 

gagasan, wacana, serta interperatasi sejarah dan ajaran agama, 
masih terus dilestarikan. Agenda seterusnya dari gerakan itu 
adalah umat Islam menyadari dan terus menyebarkan bahaya 
dominasi dan kekerasan simbolik tersebut. Orientalisme dan 
gerakan Barat lainnya perlu disikapi secara proporsional, kritis, 
dan berkesadaran. 

Umat Islam harus cerdas menangkap perkembangan ilmu 
pengetahuan serta kepekaan intuitif untuk melakukan kajian 
yang tidak hanya dari dan untuk umat Islam tetapi juga tentang 
dan untuk Barat. Hanafi mengawali hal yang baik dengan kajian 
oksidentalisme. Ia berambisi untuk megembalikan Barat pada 
batas-batas yang wajar dan tidak merambah ke mana-mana. Ia 
juga ingin melihat Barat dari kacamata Islam (Timur) setelah 
sebelumnya Barat melihat Timur dari kaca mata Barat.30  

Umat Islam juga perlu digairahkan untuk melihat Timur dari 
kacamata Timur serta melihat Barat dari kacamata Timur. 
Melihat Timur dari kacamata Timur adalah melakukan kritik 
internal untuk kebaikan dan kemajuan, sedangkan melihat Barat 
dari kacamata Timur dilakukan untuk keseimbangan dalam 
perbincangan wacana dan leburnya dominasi pemikiran. 

Umat Islam (Timur) perlu cerdas menangkap ilmu 
pengetahuan. Umat Islam tidak boleh tertinggal kecanggihan 
teknologinya sehingga pendidikan harus terus digalakkan. 
Mereka perlu juga cerdas secara intuitif agar tidak mengalami 
kekeringan spiritual. Barat menindas dan totaliter disebabkan 
oleh budaya positivistik tanpa aspek transendental.  

Proyek ilmu pengetahuan yang awalnya diarahkan untuk 
proses pemanusiaan manusia justru menempatkan manusia pada 
proses dehumanisasi. Dengan demikian, orientalisme dapat 
didudukkan semestinya tanpa kebencian sekaligus tanpa resepsi 
berlebihan. 

                                                 
30Hanafi, Oksidentalisme..., 51-9.  



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

50 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Catatan Akhir 

Mengurung diri secara apologis dan paradoksal atas 
orientalisme bukan karakter yang diinginkan oleh Islam. Andai 
kata matahari dikhususkan buat umat Islam, maka nonmuslim 
tentu akan gelap tanpa cahaya. Namun, faktanya tidak seperti 
demikian. Ayat-ayat Tuhan berupa hamparan realitas dan 
wilayah bebas untuk berbagai macam kepercayaan. Kebenaran 
bisa mungkin datang dari mereka yang kadangkala secara 
teologis bukan umat Muhammad.  

Orientalisme memiliki potensi benar dan salah. Bila benar, 
secara jujur umat Islam harus menerimanya. Sebaliknya, bila 
salah, kritik perlu dihadirkan. Namun, untuk menunjukkan benar 
dan salah, umat Islam perlu dialog ilmiah dengan 
mempresentasikan fakta serta argumen yang bisa diterima. 
Penentangan tidak akan pernah konstruktif bila hanya sekedar 
bermotif ideologis atau hanya psikologis. 

Kekerasan simbolik berupa dominasi dan hegemoni wacana 
orientalisme perlu disadari kehadirannya. Tentu setelah umat 
Islam bersikap bijak di atas (bisa benar dan bisa salah). Bila ia 
telah merezim, maka bahayanya lebih besar dari dominasi fisik. 
Ia akan menjauhkan dari identitas umat Islam sendiri. Kekerasan 
simbolik orientalisme sebaiknya dihadapi dengan menghadirkan 
wacana seimbang oleh umat Islam dengan membekali diri 
berupa kecerdasan ilmu pengetahuan serta kecerdasan intuitif.31 
Di panggung disensus wilayah paralogis ini, kekerasan simbolik 
orientalisme tidak boleh memiliki tempat. Orientalisme harus 

disuguhkan sejajar dengan “isme-isme” lain.●  

                                                 
31Bukan wacana tandingan karena wacana tandingan berpotensi untuk 

menindas pula bila wacana tandingan itu menang dan berkuasa. Ibarat 
gerakan revolusioner kaum proletar yang bisa berubah menjadi kelompok 
borjuis dan menindas jua. 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 51 

Daftar Pustaka 

Abdurrahman Wahid, “Oksidentalisme dalam Islam Perlu Terus 
Dikembangkan" dalam Pidato bedah buku The History of The 
Qur’anic Text: From Revelation to Compilation. Ruang Anggrek lt 
II Istora Senayan Jakarta, Sabtu, 02 April 2005, Jam 10.00 
WIB. 

Achmad Jainuri, Ideologi Kaum Reformis (Surabaya: lpam, 2002). 
Ahmad Baidowi, “Oksidentalisme Hanafi: Mengkaji Barat 

dengan Kaca Mata Non-Barat”, Jurnal Refleksi, no. 2 (2003). 
Asep Muhammad Iqbal, Yahudi & Nasrani dalam al-Qur’an: 

Hubungan Antar Agama Menurut Syaikh Nawawi Banten 
(Jakarta: Teraju, 2004). 

Bagus Takwin, “Cuplikan-Cuplikan Ideologi”, Jurnal Filsafat, no. 
2 (1999). 

Budi F. Hardiman, Menuju Masyarakat Komunikatif: Ilmu, 
Masyarakat, Politik & Postmodernisme Menurut Juergen Habermas 
(Yogyakarta: Kanisius, 1993). 

Dedi Supriyadi, “Pemikiran Joseph Schacht (1902-1969) tentang 
Hukum Islam”, Jurnal Khazanah, no. 2, (Juli-Desember 2002). 

Donny Gahral Adian, “Ideologi dalam Perspektif Mazhab 
Frankfurt”, Jurnal Filsafat Program Pasca Sarjana UI, no. 2 
(1999). 

Edward W. Said, Orientalisme, ter. Asep Hikmat (Bandung: 
Pustaka, 2001). 

Hassan Hanafi, Oksidentalisme: Sikap Kita terhadap Tradisi Barat, 
ter. Najib Bukhori (Jakarta: Paramadina, 2000). 

J. Sudarminta, “Kritik Marcuse terhadap Masyarakat Industri 
Moderen”, ed. M. Sastrapratedja, Manusia Multi Dimensional: 
Sebuah Renungan Filsafat (Jakarta: PT Gramedia, 1983). 

Joseph Schacht, Pengantar Hukum Islam, ter. Moh. Said dkk. 
(Jakarta: Ditbinperta, 1985).  

Listiana Santoso dkk., Epistemologi Kiri (Yogyakarta: Ar-Ruzz, 
2003). 



Iswahyudi, Menyibak Kekerasan Simbolik Orientalisme 
___________________________________________________________ 

52 Ulumuna, Volume XI Nomor 1 Juni 2007 

Lutfi Assyaukani, “Oksidentalisme: Kajian Barat setelah Kritik 
Orientalisme”, Jurnal Ulmul Qur’an, no. 5 dan 6 (1994).  

M. Amien Rais, Cakrawala Islam (Bandung: Mizan, 1986). 
Maryam Jamilah, Islam dan Orientalisme: Sebuah Kajian Analitik, ter. 

Machnun Husein (Jakarta: Rajawali Press, 1994). 
Mustolah Maufur, Orientalisme: Serbuan Ideologis dan Intelektual 

(Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 1995). 
Novriantoni, ”Mempertimbangkan Ulang Orientalisme”, 

www.islib.com., diakses 25 Desember 2006. 
Riyanta dkk., Neo Ushul Fiqh: Menuju Ijtihad Kontekstual 

(Yogyakarta: Fakultas Syariah Press, 2004).  


	00b Daftar Isi XI_1 Orientalisme.pdf
	02 Utama XI_Iswahyudi.pdf

